
15 
 

Le français dans la géopolitique méditerranéenne 

Raymond RENARD 
Centre International de Phonétique Appliquée (CIPA) (Belgique) 

Les hommes sont tous égaux dans le gouvernement républicain (MONTESQUIEU) 

La République est peut-être l’État futur du monde ; mais son temps n’est pas arrivé (CHATEAUBRIAND) 

(Il) était républicain, sagement, au nom de la justice et du bonheur de tous (ZOLA)  

Résumé 

Selon la vision écologique contemporaine des langues (L.-J. Calvet), la langue 
française, qui ne se circonscrit pas à la France, fait partie de la dizaine de langues 
« supercentrales » existantes. Elle est, avec l’anglais, la seule langue parlée sur les cinq 
continents, et dans le cadre du Bassin Méditerranéen, l’arabe et le français sont les 
deux seules langues locales potentiellement internationales. La tendance 
hégémonique de l’anglais est toutefois évidente, mais, d’une part, cette langue est 
souvent réduite à une fonctionnalité limitée et, d’autre part, comme toutes les 
langues, elle véhicule un ordre de pensée. Il s’ensuit que le véritable enjeu n’est pas 
celui du français contre l’anglais, mais celui du « plurilinguisme contre l’uniformité ». 

Au demeurant, le plurilinguisme s’inscrit dans le cadre du véritable 
changement de paradigme linguistique qui, en ce début du XXIe siècle, a substitué à 
la logique de l’unilinguisme, unilatéraliste, propre au colonialisme, celle du 
plurilinguisme, émancipatrice, multilatéraliste. Fortes de cette option explicite et 
délibérée, les Institutions internationales (UNESCO, UE, Conseil de l’Europe…) 
promeuvent la connaissance des langues étrangères, mais soulignent également 
l’importance de la langue maternelle. 

Pour ce qui est du français, la démarche se traduit par une conception 
renouvelée et du statut de la langue et des fonctions qu’on lui assigne. Le français 
devient langue en partage et langue médiatrice, pouvant être performatrice de par les 
valeurs qu’elle véhicule. Ce principe s’avère en effet d’autant plus porteur qu’ainsi 
conçue, la langue française, non certes de par sa nature mais par son histoire, véhicule 
des valeurs éthiques (qui souvent, comme en témoigne la création lexicale, ont 
d’abord été désignées et définies en français) et a des moyens d’expression répondant 
aux besoins de la res publica. Le libellé de la Constitution française est explicite à cet égard 
– Le français est la langue de la République (non d’un territoire ou de l’État) –, et fait ainsi 
« référence à un type précis de rapport » (Klinkenberg) entre langue et conception de 
société. 

Dans cette perspective, l’institution de la Francophonie devient un atout 
majeur pour la langue française (Renard, 2011). Le français constitue, en effet, un 
lien de communication entre les pays adhérents, mais la langue française s’avère 
également, et d’abord, un outil efficient pour le développement de la pensée critique, 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

16 
 

et pour la défense des libertés et des valeurs humanistes. La Francophonie constitue, 
dès lors, « un témoignage de solidarité face à la logique coloniale […] et dès sa naissance, une idée 
subversive » (Boutros Boutros-Ghali). Elle porte un projet culturel fondé sur les valeurs 
universelles d’un humanisme respectueux des droits de la personne et des groupes 
sociaux. Ce projet draine l’espoir que la diffusion du français favorisera le 
développement, l’épanouissement des peuples qui l’adoptent. 

Mots clé : plurilinguisme, changement de paradigme linguistique, le français langue 
médiatrice, Francophonie. 

Resumen 

De acuerdo con la visión ecológica contemporánea de las lenguas (L.-J. 
Calvet), la lengua francesa, que no se circunscribe a Francia, forma parte de la decena 
de lenguas “supercentrales” que existen. Es, junto con el inglés, la única lengua 
hablada en los cinco continentes y, en el marco de la Cuenca Mediterránea, el árabe 
y el francés son las únicas lenguas locales potencialmente internacionales. Con todo, 
la tendencia hegemónica del inglés es evidente, pero, por una parte, esa lengua se 
reduce a menudo a una funcionalidad limitada y, por otra parte, como todos los 
idiomas, vehicula un modo de pensar. Por consiguiente, el verdadero reto no radica 
en “el francés contra el inglés” sino en un “plurilingüismo contra la uniformidad”. 

Por lo demás, el plurilingüismo se sitúa en el marco del verdadero cambio de 
paradigma lingüístico que, en ese inicio del siglo XXI, ha sustituido a la lógica del 
unilingüismo, unilateralista, propio del colonialismo: el del plurilingüismo 
emancipador, multilateralista. Partiendo de esa opción explícita y deliberada, las 
Instituciones internacionales (UNESCO, UE, Consejo de Europa…) promueven el 
conocimiento de lenguas extranjeras, pero subrayan también la importancia de la 
lengua materna. 

Por lo que respecta al francés, se traduce en una concepción renovada tanto 
del estatus de la lengua como de las funciones que se le asignan. El francés se 
convierte así en lengua compartida y lengua mediadora y puede ser eficaz habida cuenta de 
los valores que vehicula. Este principio resulta tanto más prometedor cuanto que, así 
concebida, la lengua francesa, ciertamente no por su naturaleza sino por su historia, 
vehicula valores éticos (que, con frecuencia, como lo atestigua la creación léxica, se 
designaron y definieron en primer lugar en francés) y posee medios de expresión que 
responden a las necesidades de la res publica. La redacción de la Constitución francesa 
es taxativa a este respecto –El francés es la lengua de la República (no de un territorio o 
del Estado)–, y hace así “referencia a un tipo preciso de relación” (Klinkenberg) entre lengua 
y concepción de la sociedad. 

En esta perspectiva, la institución de la Francofonía se convierte en una baza 
decisiva para la lengua francesa (Renard, 2011). El francés constituye un vínculo de 
comunicación entre los países miembros, pero la lengua francesa es también, y ante 
todo, una herramienta eficiente para el desarrollo del pensamiento crítico y para la 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

17 
 

defensa de las libertades y de los valores humanistas. Así pues, la Francofonía 
constituye “un testimonio ante la lógica colonial […] y ya desde su nacimiento, una idea 
subversiva” (Boutros Boutros-Ghali). Comporta un proyecto cultural que se 
fundamenta en los valores universales del humanismo respetuoso con los derechos 
de la persona y de los grupos sociales.  Ese proyecto alimenta la esperanza de que la 
difusión del francés favorezca el desarrollo, el progreso de los pueblos que lo 
adoptan. 

Palabras clave: plurilingüismo, cambio de paradigma lingüístico, el francés lengua 
mediadora, Francofonía. 

Abstract 

According to the ecological contemporary view of languages (L.-J. Calvet), 
French, which is not limited to France, is one of the ten “supercentral” languages 
that exist nowadays. It is, together with English, the only language spoken all over 
the five continents and, in Mediterranean basin, Arab language and French are the 
only local languages which are potentially international. However, the hegemonic 
trend to English is obvious, but, on the one hand, this language is often reduced to 
a limited functionality and, on the other hand, as all languages, it conveys a certain 
way of thinking. It follows therefrom that the real challenge is not “French against 
English”, but “plurilingualism against uniformity”. 

Incidentally, plurilingualism falls within the framework of a real change of 
linguistic paradigm which, at the beginning of 21st century, has replaced the 
unilingualism, unilateralist, colonialist logic: the emancipatory, multilateralist logic of 
plurilingualism. With this in mind international institutions (UNESCO, EU, Council 
of Europe…) promote knowledge of foreign languages, but underscore also the 
importance of mother tongue. 

Regarding French, it implies a renewed conception of the language status but 
also of the functions which are assigned to. French becomes a shared language or a 
mediator language because of the values it conveys. This principle turns out to be all 
the more promising that French, thus conceived, not certainly by its nature but by 
its history, conveys ethical values (which often, as lexical creation shows, have been 
firstly designated and defined in French) and has means of expression meeting the 
needs of res publica. The text of French Constitution is explicit on the subject –French is 
the language of Republic (not of a territory or a country)–, and makes thus “reference to a 
specific type of relationship” (Klinkenberg) between language and conception of society. 

In that respect, Francophonie becomes a major asset for French (Renard, 
2011). French constitutes indeed a communication link between acceding countries, 
but French is also, and first of all, an efficient tool for the development of critical 
thinking et for the defence of freedoms and humanistic values. Francophonie 
constitutes henceforth “testimony of solidarity in front of colonial logic […] and right from its 
birth a subversive idea” (Boutros Boutros-Ghali). It includes a cultural project founded 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

18 
 

on universal values of a humanism which is respectful of human and social groups 
rights. This project fuels hopes that the spread of French will encourage the 
development, the progress of peoples who adopt it. 

Keywords: plurilingualism, change of linguistic paradigm, French as mediator 
language, Francophonie.  

Resum 

D’acord amb la visió ecològica contemporània de les llengües (L.-J. Calvet), la 
llengua francesa, que no se circumscriu a França, forma part de la desena de llengües 
“supercentrals” que existeixen. És, juntament amb l’anglès, l’única llengua parlada en 
els cinc continents i, en el marc de la Conca Mediterrània, l’àrab i el francès són les 
úniques llengües locals potencialment internacionals. Tanmateix, la tendència 
hegemònica de l’anglès és evident, però, d’una banda, aquesta llengua es redueix 
sovint a una funcionalitat limitada i, d’altra banda, com tots els idiomes, vehicula una 
manera de pensar. Per tant, el vertader repte no rau en “el francès contra l’anglès” 
sinó en un “plurilingüisme contra la uniformitat”. 

D’altra banda, el plurilingüisme se situa en el marc del vertader canvi de 
paradigma lingüístic que, en aquest inici del segle XXI, ha substituït la lògica de 
l’unilingüisme, unilateralista, propi del colonialisme: el del plurilingüisme 
emancipador, multilateralista. Partint d’aquesta opció explícita i deliberada, les 
Institucions internacionals (UNESCO, UE, Consell d’Europa…) promouen el 
coneixement de llengües estrangeres, però subratllen també la importància de la 
llengua materna. 

Pel que fa al francès, es tradueix en una concepció renovada tant de l’estatus 
de la llengua com de les funcions que se li assignen. El francès esdevé així llengua 
compartida o llengua mediadora, i pot ser eficaç atesos els valors que vehicula. Aquest 
principi resulta encara més prometedor tenint en compte que, així concebuda, la 
llengua francesa, certament no per la seva naturalesa sinó per la seva història, vehicula 
valors ètics (que, sovint, com en dona fe la creació lèxica, es van designar i definir en 
primer lloc en francès) i posseeix medis d’expressió que responen a les necessitats de 
la res publica. La redacció de la Constitució francesa és taxativa en aquest respecte –
El francès es la llengua de la República (no d’un territori o de l’Estat)–, i fa així “referència 
a un tipus precís de relació” (Klinkenberg) entre llengua i concepció de la societat. 

En aquesta perspectiva, la institució de la Francofonia esdevé una basa decisiva 
per a la llengua francesa (Renard, 2011). El francès constitueix un vincle de 
comunicació entre els països membres, però la llengua francesa és també, i primer de 
tot, una eina eficient per al desenvolupament del pensament crític i per a la defensa 
de les llibertats i dels valors humanistes. Així doncs, la Francofonia constitueix “un 
testimoni davant la lògica colonial […] i, ja des del seu naixement, una idea subversiva” (Boutros 
Boutros-Ghali). Comporta un projecte cultural que es fonamenta en els valors 
universals de l’humanisme respectuós amb els drets de la persona i dels grups socials.  



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

19 
 

Aquest projecte nodreix l’esperança que la difusió del francès afavoreixi el 
desenvolupament, el progrés dels pobles que l’adopten. 

Paraules clau: plurilingüisme, canvi de paradigma lingüístic, el francès llengua 
mediadora, Francofonia. 

1. Géopolitique des langues 

 Le modèle écologique 

ous devons à Louis-Jean Calvet (1999) une vision claire de 
l’écologie contemporaine des langues. Celles-ci sont reliées entre 
elles en termes relationnels sous la forme d’une pyramide au-

dessus de laquelle trône l’anglais, « hypercentral ». Sous lui, gravitent une 
dizaine de langues « supercentrales » (allemand, arabe, chinois, espagnol, 
français, hindi, malais…) sous lesquelles gravitent quelques 200 langues 
« centrales », qui elles-mêmes jouent le rôle de pivot de gravitation de 
plusieurs milliers de langues périphériques. A chaque niveau se manifestent 
des mouvements, véritables « ciments » du système qui tendent, soit vers 
un bilinguisme « horizontal » (acquisition d’une langue de même niveau), 
soit vers un bilinguisme « vertical » (vers un niveau supérieur). 

On devine l’effet prévisible de ces tendances, liées à l’urbanisation, le 
souci de promotion sociale et surtout la pression des vagues d’une 
mondialisation uniformisante. Les 6.000 langues actuellement inventoriées 
ne seront plus que 3.000 à la fin de ce siècle. Les langues sont certes destinées 
à mourir, mais, dans ce cas-ci, c’est d’un véritable assassinat qu’il s’agit. 

Qu’en est-il du français dans ce contexte ? 

Globalement, il est permis de dire qu’il progresse, en dépit de 
l’incohérence bien connue (Chaudenson, 2007 ; Renard, 2011) des 
autorités françaises, de l’absence de ses moyens (Pilhion, Poletti, 2017), de 
l’inconscience de son opinion publique et de nombre de ses hommes 
politiques, l’indifférence de ses élites au sort du français et de la 
Francophonie1. 

En effet, le français n’est plus aujourd’hui la langue de la seule 
France : il est devenu celle de quelques 275 millions de locuteurs dans le 
monde et il est, avec l’anglais, la seule langue parlée sur les cinq continents. 

 
1 Titularisés de la « Carpette anglaise » : J-Cl. Trichet, L. Schweitzer, Moscovici, Ch. Lagarde, etc.  
Hubert Védrine (2007, 49) considère cette indifférence comme « un scandale et une absurdité ». 

N



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

20 
 

 Cas de la Méditerranée : l’anglais 

J’ai pu, lors de mon intervention au 1er Congrès de l’ACAM, montrer 
que, selon moi, les seules langues locales potentiellement internationales 
du bassin méditerranéen étaient l’arabe et le français. 

D’une part, l’arabe est langue officielle de toute la partie orientale et 
méridionale, de la Syrie au Maroc (exception faite d’Israël2) et, d’autre part, 
tous ces États (exception faite de la Syrie, de la Libye et de l’Algérie3), sont 
membres de la Francophonie4. 

Certes, mais il faut aussi ici tenir compte de la tendance 
hégémonique de l’anglais, que le modèle écologique explique. 

Comme le déclarait Amin Maalouf lors de la remise du prix « Premio 
Príncipe de Asturias de las Letras », en 2010 : « Si on ne peut prétendre, en ce début 
de XXIe siècle, ne pas connaître l’anglais, on ne peut pas non plus ne connaître que 
l’anglais ». 

Sans doute. Mais il faut savoir que cette langue, – comme toute 
langue, et nous en reparlerons bientôt à propos du français, – véhicule un 
ordre de pensée5, qui entre autres choses tient à l’indissociabilité de sa 
méthode de raisonnement, plutôt orientée avec Bacon et Locke, vers 
l’empirisme et le pragmatisme. Comme le souligne le Rapport de 
l’Association Nationale Française (AN14, 118), si le raisonnement anglais 
est plutôt inductif, le français est plutôt déductif : à l’inverse de l’anglais, 
l’ordre des mots force la pensée à aller du général au particulier. Ainsi 
s’explique sans doute une certaine vision du monde qui substitue au droit 
de type romain, la jurisprudence de la « Common Law ». 

Ajoutons que cette perte de la pensée profonde et raffinée que l’on 
reproche à la langue de Shakespeare correspond parfaitement à la 
fonctionnalité limitée, réduite au « simple service » qu’est devenu le « basic 
English », de si mauvaise qualité, que Michel Deguy dénomme 
« désesperanto », tant ce globish a perdu de son efficience linguistique à force 

 
2 500.000 francophones. 
3 Deuxième nation francophone par le nombre de locuteurs (30 % de francophones « réels », 30 % 
de « partiels », selon le Conseil consultatif de la Francophonie [2003, 19]). 
4 De même, en 2018, Malte (13 % de francophones). 
5 « Prédispose une façon de penser », dit justement Xavier North (2017, 14) ; « toute langue est 
contraignante », « une langue oblige à dire, c’est-à-dire à penser », ajoute-t-il (ibid.). 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

21 
 

de se limiter à l’utilitaire, nécessairement appauvrissant. Les intellectuels 
britanniques sont d’ailleurs les premiers à regretter l’éclatement de leur langue 
en englasian (Sud-Est asiatique), singlish (Singapour) et autres chinglish 
(Chine)… 

Chez nous, on connaît aussi depuis 1950 la résistance au franglais. 

Le laxisme de la société française, notamment de certains intellectuels 
ou responsables politiques, est souvent imputé à l’inconscience, 
l’irresponsabilité, la stupidité. Mais l’attitude délibérée de quelques 
multinationales « françaises » correspond manifestement à un choix politique 
déterminé et d’ailleurs cohérent : le « tout économique » et l’intégrisme du 
marché impliquent le « tout anglais ». Ceci nous a conduit à la 
recommandation de bien identifier les protagonistes dans ce phénomène de 
dualisation de l’univers « mondialisé », où se font face, d’une part, les tenants 
d’une globalisation déshumanisante fondée sur la religion du profit, 
conglomérés dans les quelques centaines de transnationales, majoritairement 
étasuniennes et appuyées par la puissance hégémonique des États-Unis, et, 
d’autre part, l’ensemble des populations (l’étasunienne comprise) de la planète, 
en déficit de démocratie et de citoyenneté. Une fracture non pas géographique 
ou nationale, mais socio-politique. Ne pas se tromper d’adversaire... 

Comme l’écrira mon collègue suisse F. Grin (2013), « le véritable enjeu 
n’est pas celui du français contre l’anglais, mais celui du plurilinguisme contre 
l’uniformité ». 

En vérité, cet enjeu participe d’un défi plus ample, qu’il faut aborder 
maintenant. À propos de l’anglais, la vigilance requise des francophones ne 
doit pas viser la langue, mais ce qu’elle représente. Les anglicismes peuvent 
aisément être absorbés, dans la mesure où ils enrichissent la langue, 
comme cela a toujours été le cas. C’est l’appauvrissement culturel, 
l’aliénation, l’uniformisation par le bas qu’il faut refuser. 

2. Résistance des langues 

 Organismes de promotion des « grands » 

Les langues de grande diffusion (« hyper » et « supercentrales ») 
disposent d’organismes officiels ou semi-officiels de promotion qui 
veillent à leur défense ou à leur promotion internationale. Citons le British 
Council, le Goethe Institut, l’Institut Cervantes, l’Institut Dante Alighieri, 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

22 
 

les Instituts Confucius, la Communauté des Pays de Langue Portugaise et 
l’Alliance française6. 

Pour ce qui concerne le français en Tunisie, signalons le lancement en 
2019 de l’Université franco-tunisienne de l’Afrique et de la Méditerranée 
(UFTAM). 

 Déclarations d’Institutions internationales 

Fort heureusement, nous avons assisté depuis plusieurs décennies au 
développement d’un mouvement de résistance conduit par de multiples 
organisations publiques ou privées qui, partout dans le monde, se mobilisent 
pour préserver et promouvoir la diversité culturelle et linguistique. 

Citons-en quelques-unes : en 1993, la Fédération Internationale des 
professeurs de langues vivantes (FIPLV) rédige, pour l’Unesco, un rapport 
(Bacley et al., 1993) proposant une Charte universelle des droits langagiers 
fondamentaux de la personne en 10 articles, dont le 1er est «  Toute personne a le 
droit d’acquérir sa langue maternelle » ; en 1996, à l’initiative du Pen Club 
international, plus de 100 ONG et institutions gouvernementales signent 
à Barcelone une Déclaration universelle des droits linguistiques (Ciamen, 1996). 
L’objectif poursuivi était de préserver les milliers de langues et de cultures 
qui enrichissent notre patrimoine commun. Cette déclaration sera relayée 
par l’Unesco, en vue d’une transmission à l’ONU sous la forme du projet 
de Convention mondiale, dont je parlerai ci-après. 

Comme j’ai pu le préciser (Renard, 2010), le début de ce siècle a été 
marqué par un véritable changement de paradigme linguistique, qui a 
substitué à la logique de l’unilinguisme, unilatéraliste, symbolisée par 
Rivarol ou le colonialisme (surtout français), celle du plurilinguisme, 
émancipatrice, multilatéraliste. 

Ce mouvement extraordinaire de l’un au multiple s’est opéré à trois 
niveaux. 

Tout d’abord celui de l’Unesco. En 2003, considérant le moment 
venu de synthétiser sa position sur les langues et l’éducation, l’Unesco 
rassemble en un document, l’ensemble des accords et recommandations 
produits au cours du dernier demi-siècle, c’est-à-dire depuis le rapport 

 
6 Cf. le projet de l’Alliance française d’implanter, dès 2020 et notamment en Tunisie, un programme 
d’apprentissage du français en ligne. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

23 
 

célèbre de 1953, et qui servent de principes directeurs à l’Organisation 
onusienne. 

Il s’agissait d’« exprimer une position claire quant à la politique linguistique à 
mener en matière d’éducation, en particulier dans le contexte de l’éducation pour tous et 
compte tenu des objectifs définis à Dakar, qui prescrivent que, d’ici à 2015, tous les enfants 
doivent avoir accès à une éducation primaire de qualité et le taux d’alphabétisation des 
adultes avoir augmenté de 50 % ». 

Ce document important, L’éducation dans un monde multilingue (Unesco, 
2003), débouche sur l’énoncé de trois principes de base, à partir desquels 
sont développées des orientations plus spécifiques : 

1. L’Unesco encourage l’enseignement dans la langue maternelle en 
tant que moyen d’améliorer la qualité de l’éducation à partir du savoir 
et l’expérience des apprenants et des enseignants. 

2. L’Unesco encourage l’éducation bilingue et/ou multilingue à tous 
les niveaux de l’éducation, en tant que moyen de promouvoir 
l’égalité sociale et entre les sexes, et en tant qu’élément essentiel de 
sociétés linguistiquement diverses. 

3. L’Unesco encourage la démarche qui fait de la langue une 
composante essentielle de l’éducation interculturelle, en vue 
d’encourager la compréhension entre différentes populations et 
d’assurer le respect des droits fondamentaux. 

On ne peut nier la cohérence des positions et des actions prises par 
l’organisation onusienne. La résistance aux dérives de la mondialisation s’y 
est montrée à la fois lucide, déterminée et constructive. 

Le point d’orgue y sera donné à l’occasion d’un long combat. 

Il le fut, en novembre 2005, après un vote quasi-unanime (les États-
Unis et Israël votant contre, l’Australie, le Nicaragua, le Honduras et le 
Liberia s’abstenant). Désormais, la « Convention sur la protection et la 
promotion de la diversité et des expressions culturelles » rendait 
universelle la diversité culturelle. 

C’est à l’évidence une grande victoire à mettre à l’actif des 
responsables de la Francophonie. Le texte est un instrument juridique 
international contraignant. Entré en vigueur depuis mars 2007, il met la 
culture à l’abri des lois du marché, donc des entraves redoutées de l’OMC 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

24 
 

et a fortiori des « conditions particulières » propres aux traités bilatéraux 
(principe de non-subordination aux traités antérieurs). 

L’Union européenne a également participé aussi au sursaut. Depuis sa 
création en 1957, la question des langues était tabou. La règle, non écrite, 
était le respect du plurilinguisme officiel, même si les recommandations 
du Conseil de l’Europe ou du Parlement européen étaient en faveur d’un 
plurilinguisme des individus avec une insistance marquée pour un 
trilinguisme. 

L’année 2005 pourra être marquée d’une pierre blanche pour la 
production par la Commission, « consciente de ses responsabilités et celles 
des autres institutions », d’un document fondamental et lucide : Un nouveau 
cadre stratégique pour le multilinguisme (COM 2005). Le multilinguisme y est 
présenté comme une « spécificité de l’UE […] essentielle à son bon fonctionnement 
[…], un prix [...], soit 2,28 € par citoyen et par an […] mais sans lui, une UE 
démocratique et transparente ne serait pas possible ». 

Après un demi-siècle de demi-sommeil, un réveil absolu ! 

De l’Europe, passons à l’espace francophone, pour illustrer un autre 
aspect du sursaut tardif en matière de défense du patrimoine linguistique. 

Dans cet ensemble, plusieurs dizaines d’États déclarés 
« francophones » se sont trouvés bien désemparés et perplexes, face à un 
aménagement linguistique vicié dans ses fondements, hérités d’une période 
coloniale aux effets dévastateurs et glottophages, et qui a fait du français, 
langue officielle, celle de l’administration et de la scolarisation. 

En vérité, l’accession à l’indépendance s’est longtemps accommodée 
d’une grande indifférence aux questions linguistiques et à leurs 
conséquences, tant chez les dominants que chez les dominés. Indifférence 
et résignation caractéristiques d’une très longue période qui a maintenues 
vivaces plusieurs centaines de langues. 

Ce qui est étonnant, ou plutôt remarquable et lourd de signification, 
c’est qu’autant de langues, parlées parfois par quelques milliers d’individus, 
aient résisté à ce rouleau compresseur de près d’un siècle. Résister sans 
écriture, sans être enseignées, sans être reconnues, en étant dénigrées, 
ignorées, niées, ridiculisées. Quelle force que ces langues ! Et donc quelle 
puissance d’expression ! Et quelle fragilité que celles des langues importées 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

25 
 

– si prestigieuses soient-elles – quelle peine pour se faire adopter, voire se 
maintenir en zone exogène ! 

Mais peu à peu, on a pris conscience de l’échec de la scolarisation et, 
au-delà, de la difficulté de développer un pays dans une langue étrangère 
peu ou mal maîtrisée par les populations. 

La Francophonie (ou plutôt sa classe dirigeante) a dû admettre un 
certain nombre de vérités simples : qu’on ne peut s’ouvrir à l’autre que si l’on 
se sent en sécurité dans sa propre langue ; que la reconnaissance de la 
diversité est un préalable au développement d’une vraie solidarité ; que la 
règle la plus élémentaire de tout enseignement destiné aux enfants est 
d’être dispensé dans une langue compréhensible par eux. 

L’idée s’est peu à peu imposée aux responsables que le plurilinguisme 
fonctionnel, populaire et largement partagé, tout en contribuant efficacement 
à la diffusion du français, s’inscrivait dans la logique éthique du projet 
humaniste et solidaire de la Francophonie, qu’il permettait de dépasser le 
conflit d’un bilinguisme imposé car il intégrait l’enseignement du français et 
en français dans un véritable partenariat interculturel, tout en conciliant, dans 
une vision commune du passé et de l’avenir, les identités et la modernité. 

Les États généraux de l’enseignement du français en Afrique subsaharienne 
francophone (600 participants), tenus à Libreville en 2003, auront créé la 
surprise par l’accent mis sur « l’égalité des langues-cultures et le refus de toute 
hiérarchisation dans ce domaine ». La plupart des recommandations (il y en eut 
200 !), le rapport final, aussi bien que le mémorandum issu de la réunion 
parallèle des ministres de l’Education (Confemen) se sont inscrits dans la 
volonté de voir mettre en place un plurilinguisme fonctionnel qui associe 
au français la langue du milieu et une langue régionale. 

Dans son discours de clôture très attendu, le Secrétaire général de 
l’OIF, Abdou Diouf, exprima sa détermination en des termes forts : 

Quarante ans après les indépendances africaines, la dégradation des systèmes 
éducatifs d’Afrique s’aggrave et il est temps de lui trouver des solutions. Celle 
qui consiste à associer davantage les langues natales et la langue française 
arrive à maturité. Elle est essentielle. [...] il est donc indispensable, dans un 
premier temps, « d’installer confortablement l’enfant dans sa langue 
maternelle » pour l’ouvrir, ensuite, sur une langue française désormais 
« partenaire » des langues-cultures [..] en contact. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

26 
 

Au début du XXIe siècle, en matière linguistique, la Francophonie 
passait enfin de l’apartheid au partenariat. 

Il aura fallu un siècle pour reconnaître la nécessité d’un passage de 
l’Un au Multiple dans le domaine culturel. 

Un siècle pour amener les responsables de la politique culturelle à 
concrétiser officiellement dans des textes tout un ensemble de données 
simples (pour ne pas dire élémentaires) que leur fournissaient les scientifiques, 
à savoir : 

- l’importance de la langue sur le développement de l’individu 

- le rôle de la langue du milieu en matière de scolarisation, 
d’intégration sociale et de développement socio-économique, 
politique et culturel de toute société 

- l’intérêt du plurilinguisme, tant pour les États que pour les individus 

- le rôle majeur de la culture sur le développement économique. 

Combien de temps faudra-t-il encore pour observer sur le terrain les 
conséquences de cette évolution, en d’autres termes, pour passer du de jure 
au de facto ? Et au-delà, pour que le changement de paradigme ait levé 
toutes les contradictions de l’unité dans la diversité ? 

 L’imaginaire positif 

Il n’est pas possible, en ce point de l’exposé, d’omettre de parler de 
l’imaginaire des langues.  

En matière de diffusion ou de choix de langues, la raison n’est pas 
seule à intervenir – lorsqu’elle intervient... Comme l’écrit Marie-Louise 
Moreau (1990, 166), certaines langues « touchent à la subjectivité des utilisateurs ; 
elles se rapportent par exemple aux conceptions qu’ils se font des langues en présence, 
aux valeurs positives ou négatives qu’ils y associent, aux fonctions qu’ils leur assignent 
ou souhaiteraient leur assigner ». 

Jean-Claude Guillebaud le rappelait :  

Pensez à l’Histoire ! Voyez le destin de la langue grecque face à l’empire romain, 
voyez comment le grec a survécu et même a triomphé de son vainqueur qui était 
militairement plus fort, à cause des valeurs dont ce langage était porteur. Voyez 
le destin de l’Islam dans la douce Andalousie musulmane du IXe siècle, quand 
l’arabe rayonnait par la force de l’Islam (Aupelf-Uref, 1998, 469). 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

27 
 

Et précisément, parmi les atouts du français, l’imaginaire collectif en est 
un, non négligeable, qui va devoir nous intéresser car il va bien au-delà des 
qualités communicatives et expressives dont la langue est créditée, à tort 
ou à raison. Cet atout majeur relève de la fonction symbolique, du statut 
subjectif lié à l’image ou à la représentation qui est faite de la langue.  

La langue constitue, on le sait, le fondement même de l’individu, de 
son identité profonde, de son imaginaire. Il n’est pas surprenant « que nous 
investissions autant dans notre langue. [...] que nous la chargions d’un poids symbolique 
considérable » (Klinkenberg, 1995, 94). Et c’est encore plus le cas chez 
l’étranger en contact avec une langue nouvelle. 

À l’évidence, dans l’imaginaire de certains peuples et à certaines 
époques, certaines langues sont censées porter certaines valeurs 
particulières. Elles sont pour eux une véritable langue d’appartenance à laquelle 
ils voudraient s’identifier. Une représentation peut être performatrice : elle 
fait advenir ce qu’elle annonce… 

On reconnaît à l’imaginaire un rôle important sur la motivation à apprendre 
la langue. Cette motivation sort toujours renforcée lorsqu’elle bénéficie du 
support même inconscient d’une représentation positive. Songeons au 
profit que retire aujourd’hui l’anglais de sa « valeur marchande ».  

Lorsque plusieurs peuples partagent une même langue, – cas de la 
Francophonie, – on peut comprendre qu’ils veuillent porter un projet 
commun de société et, très logiquement, c’est la langue commune qui 
véhiculera les valeurs de ce projet. Par ses écrivains, une langue peut être 
performatrice. On peut éprouver un attrait pour sa culture, ses valeurs, et 
vouloir s’en imprégner –, c’est la philosophie d’acculturation, – par le 
contact avec ses œuvres, occurrence largement facilitée dans les États 
multiculturels, où la langue bénéficie d’un statut de « langue seconde », 
grâce à un environnement riche en réseaux de toutes sortes, fertile en 
contacts, comme c’est le cas en Francophonie, plus particulièrement.  

Mais, insistons-y bien : les valeurs portées par une langue ne sont pas 
inscrites dans cette langue. Avec Henri Meschonnic (1997, 207), évitons 
de confondre « une histoire et une essence ». Ainsi, c’est à l’histoire qu’il faut 
attribuer la responsabilité de la diffusion par le français des idées de la 
Révolution7. Aucune langue ne peut dès lors s’identifier à l’universalité, au 

 
7 D’ailleurs inspirées de la Constitution des États-Unis, premier document instituant une 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

28 
 

modernisme ou à la démocratie. En réalité, peu importe si la langue en 
tant que telle porte des valeurs, l’essentiel est de les avoir portées et 
défendues ; l’essentiel n’est-il pas de trouver dans la langue en partage le 
fondement d’un projet commun à partager pour le présent et le futur ? 

Nous verrons bientôt que, dans l’imaginaire de nombreux peuples, 
le français est réputé porteur de valeurs humanistes. Autant la 
représentation qu’en ont les Français est négative et navrante, autant elle 
peut être positive et avantageuse ailleurs. 

 Variabilité des représentations 

Certes, de nombreux auteurs ont montré la grande variabilité 
historique des représentations d’une langue de contact dans l’imaginaire de 
ceux qui la rencontrent (L. Dabène, 1997 ; B. Wynants, 1999). On sait, par 
exemple, que pour les Japonais, le français est synonyme de raffinement 
culturel, vestimentaire et culinaire8 (Corbeil, 1999). Une réunion conjointe 
des différents Conseils de la langue française, rassemblés à Québec en 1998, 
proposait que l’on étudie « l’image du français chez ses usagers – actuels ou potentiels 
– et chez ses enseignants, cette image demeurant encore trop proche de celle d’un produit 
de luxe » (CLF, 1999, 231). 

Finalement, la langue importe moins que les combats menés pour 
les valeurs qu’elle est censée porter. 

L’imaginaire peut certes desservir la langue, s’il est négatif. Ainsi, le 
reproche est souvent fait à la France et à la Belgique, de poursuivre en 
Afrique une politique étrangère non conforme aux idéaux que ces États 
seraient censés défendre. On a torturé en français, nul ne l’ignore et il ne faut 
certes pas que la « diversité » proposée entraîne l’écrasement des plus faibles 
par les plus forts. 

 
démocratie, et à l’origine de la Déclaration universelle des droits de l’homme. – Notons aussi qu’au 
XVIIIe siècle, Paris et Amsterdam se révélèrent grands exportateurs de livres français (Chartier, 
1990). C’est au livre que les Lumières doivent leur rayonnement au niveau international (Delon, 
1997, 758). 
8 Un élément d’un tout autre ordre mérite un faire-valoir : le mode de vie à la française, cet ensemble de 
convivialité excellemment symbolisé par la « bonne table ». Comment ne pas introduire dans l’imaginaire du 
français le repas gastronomique, inscrit en 2010 au patrimoine culturel immatériel de l’humanité par 
l’Unesco. Cette pratique de l’art du « bien manger » et du « bien boire », indique le service de presse de 
l’Organisation internationale, « met l’accent sur le fait d’être bien ensemble, le plaisir du goût, l’harmonie entre l’être humain 
et les productions de la nature [… Il] resserre le cercle familial et amical et, plus généralement, renforce les liens sociaux ». 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

29 
 

« L’image de la France, Dieu merci, n’est pas prisonnière des rustres et des 
imbéciles qui ont le privilège d’y vivre », écrit la Québécoise Denise Bombardier 
dans sa Lettre ouverte aux Français qui se croient le nombril du monde (2000, 9). 
« Ne confondons donc pas cette image avec celle du français ». Mieux vaut, poursuit-
elle, partager une « certaine idée de la France » qui en fait le foyer d’une 
civilisation commune, une manière d’être au monde, une culture 
respectueuse de la créativité, de l’audace, du bon goût et de la liberté. 

Pour sa part, l’imaginaire de l’anglais souffre beaucoup aujourd’hui 
de ce qu’on attribue à son hégémonie les tendances actuelles négatives liées 
à la mondialisation : affairisme, médiocratie, uniformisation des mœurs, 
désintégration culturelle au profit d’une culture de masse, atonie 
intellectuelle, désintérêt pour le socio-politique. Alors que, répétons-le, les 
valeurs portées par une langue ne sont pas inscrites dans cette langue. 

L’imaginaire vit, il s’enrichit, il s’appauvrit, il se recrée, il se renouvelle… 

3. Le français 

 La Francophonie 

Dans mon ouvrage Une éthique pour la Francophonie (2011), j’ai dressé 
l’inventaire des handicaps et des atouts du français. Parmi ces derniers 
figures figure l’institution de la Francophonie (Massart, 1999). 

Son historique va nous rattacher à la section précédente, soulignant 
à quel point l’évolution allait se focaliser moins sur la domination d’une 
langue, celle de la France, que sur l’appropriation collective, le partage de 
moyens d’expression et de culture. 

Grâce à l’initiative de cinq chefs d’État, le sénégalais Sédar Senghor, 
le nigérien Hamani Diori, le libanais Charles Helou, le cambodgien 
Norodom Sihanouk et le tunisien Habib Bourguiba proposent en 1960 à 
la France de regrouper les États nouvellement indépendants en des 
relations fondées sur des affinités culturelles et linguistiques. Il s’agit bien 
de coopération et non de langue. Les 21 membres appartiennent tous à des 
pays « francophones », mais ni la convention, ni la charte annexée ne parle 
de la langue française9. 

 
9 Cf. C. Hélou « C’est parce que nous croyons dans ‘notre négritude, notre arabité, notre francité’ que nous sommes 
cette communauté fraternelle chargée d’un message universel » (in Atlas, 2006, 8).  



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

30 
 

Ce n’est pas le lieu de retracer l’histoire francophone internationale 
qui commença sous la forme de l’ACCT (Agence de Coopération 
Culturelle et Technique) avant de s’institutionnaliser, après bien des 
difficultés, – les « querelles de grands blancs » (Canada, France) fustigées 
par Senghor, – l’OIF (Organisation Internationale de la Francophonie). 

Ce qui est sans doute le maître atout est le fait d’avoir pu réunir les 
peuples, – sorte de micromonde rassemblant autour de quelques États 
riches, une majorité d’États pauvres, – qui espéraient trouver une 
mondialisation positive, fondée non plus sur l’exploitation mais sur 
l’humain, le partage. 

Dans cette optique, un avatar de la conjoncture internationale, né 
des excès de la globalisation, pouvait constituer pour la Francophonie un 
nouvel atout, – exogène, – si elle savait le saisir. 

Il semble bien qu’après plus de 30 ans d’existence de la 
Francophonie, un homme important, – puisqu’il était alors Secrétaire 
général de l’ONU, – Boutros Boutros-Ghali traduisit cette intuition. 
Écoutons cet extrait du discours qu’il prononça en 1993 au Sommet des 
Chefs d’État réunis à l’île Maurice : 

C’est en 1878, à l’issue du traité de Berlin, dans un monde 
implacablement divisé entre États souverains et territoires dépendants, 
que le géographe Onésime Reclus invente le mot ‘francophonie’. Pour lui, 
il s’agit alors d’un acte éminemment politique. Il veut faire admettre qu’il 
existe une autre manière de concevoir le monde, [...] d’envisager les 
espaces et les peuples. Non pas selon leur niveau de puissance ou leur 
degré de soumission. Mais en fonction de la langue qu’ils partagent. La 
francophonie se veut donc, dès la fin du XIXe siècle, une réponse 
libertaire face aux idéologies impérialistes, un témoignage de solidarité 
face à la logique coloniale. 

Je tenais à rappeler cet épisode mal connu pour bien souligner que la 
francophonie est, dès sa naissance, une idée subversive. Et si je voulais 
résumer ma pensée, je vous dirais : « puisse-t-elle le rester ! Puisse la 
francophonie, par sa force, nous inciter à dépasser les clivages 
traditionnels » (Gallet, 1995, 162). 

On peut comprendre que de nombreux dirigeants de la Méditerranée 
méridionale, même lorsque leur population parle français, s’en contentent 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

31 
 

comme langue de « simple service », de fonctionnalité limitée à l’utilitaire 
et que, pour leur sécurité, ils lui préfèrent l’anglais. 

 Fonction officielle : médiatrice 

Une idée subversive, avait proclamé Boutros Broutos-Ghali. 
Prédiction prémonitoire annonçant la grande réflexion réformatrice qui 
devait bouleverser la conception même de la nécessaire influence d’une 
« grande » langue occidentale en contact avec d’autres, moins bien outillées 
au regard d’une modernité par-là redoutable. 

Si l’on en juge par les déclarations de Xavier North, alors Directeur 
de la DFGLF (Délégation générale du français et des langues de France) 
de l’époque, la France a compris que sa politique dans les États 
anciennement colonisés, et même ailleurs, devait changer profondément. 

Dès le début du XXe siècle, la politique linguistique officielle de la 
France va développer une nouvelle conception du rôle international du 
français : une politique de relation entre les langues, avec pour celle de 
Molière, une fonction médiatrice. 

Constatant que « l’infiltration du français dans un grand nombre de cultures 
est l’une des caractéristiques de la francophonie », North invite à « dépasser l’opposition 
entre le centre et la périphérie, non seulement parce que le centre partage avec la périphérie 
le dénominateur commun de la pluralité, mais parce que la déterritorialisation des usages 
linguistiques rend obsolète la notion même de centre » (2002, 122). 

La politique des langues devient ainsi relationnelle. La force de la 
Francophonie est de « pouvoir partager l’extraordinaire richesse offerte par sa 
diversité » (Ibid, 124). L’idée de partage implique naturellement celle de 
réciprocité : toutes les cultures ont quelque chose à apporter10. 

La fin de la conception abstraite du français, langue universelle, allait lui 
donner, nous allons le voir, une vision plus conforme à l’esprit fondamental 
des Lumières, d’ouverture à l’altérité, la diversité, la fraternité universelle. 

 Hors-d’œuvre : « république » (res publica) 

Je crois utile de reprendre ici au Grand Dictionnaire du XIXe siècle 
(Tome 13, Paris, 1875), quelques extraits de l’article République. Ce terme, 

 
10 « Source d’échanges, d’innovation et de créativité, la diversité culturelle est pour le genre humain, aussi nécessaire qu’est 
la biodiversité dans l’ordre du vivant » (Art. 1er – Déclaration universelle de l’Unesco sur la Culture, 2001). 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

32 
 

en effet, connote la culture française depuis la Révolution et il participe de 
l’imaginaire de la langue, tant dans l’Hexagone qu’à l’étranger. 

Le noble mot de république n’exprime pas seulement l’idée d’une forme 
particulière de gouvernement, d’une simple variété dans les divers modes 
d’organisation politique des peuples ; ce serait singulièrement restreindre 
sa signification que de l’envisager sous cet aspect. Dans la langue moderne, 
et plus particulièrement dans la langue française depuis notre grande 
Révolution, il a un sens bien plus profond et plus étendu ; il éveille aussitôt 
la pensée du gouvernement par excellence, de l’idéal des constitutions 
politiques, enfin de l’organisation définitive des sociétés humaines. […] 

La grandeur de la conception républicaine, son caractère essentiel, c’est que 
la chose publique est le patrimoine de tous les membres du corps social sans 
distinction de classes ; que tous sont citoyens, ont une destinée commune 
dont chacun est solidaire, forment une association véritable où chacun à 
des droits égaux et ne connaît d’autre autorité que la volonté générale 
librement exprimée ; en un mot, que les principes fondamentaux sont 
l’intérêt de la patrie, l’égalité légale, la justice et le droit. […] 

La république, avec toutes ses conditions et au sens rigoureux du mot, est 
donc, en définitive, une conception moderne et en réalité une création 
française et d’origine révolutionnaire. […] 

[…] La république, en sa forme définitive telle que nous la pouvons 
concevoir aujourd’hui, est fille des idées, du progrès des lumières, bien plus 
encore que des faits historiques qui ont précédé la Révolution française, et 
qu’elle a eu seulement alors son application et ses développements logiques 
a un degré supérieur à tout ce qu’on avait vu. […] 

Triomphe de la philosophie ! Il n’y avait plus de noblesse, plus de clergé ; 
il n’y avait plus de riches ni de pauvres devant la loi, il y avait l’homme ; 
il n’y avait plus de droits particuliers et oppressifs, il y avait le droit, la 
justice pour tous et pour chacun. 

Ce fut là comme la philosophie de ce qu’on a nommé les principes de 1789 ; 
les lois, les décrets, les institutions en furent les applications positives. 

 La langue de la République 

Gardez à l’esprit la substantifique moelle de ce texte, car je vais à 
présent vous plonger au début des années 1990. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

33 
 

À ce moment, la société française, – en tout cas celle qui s’intéresse 
aux affaires internationales, – se préoccupe beaucoup des travaux du 
GATT et du Traité de Maastricht. 

L’organisme chargé de l’ « Accord général sur les tarifs douaniers et 
le commerce » menaçait alors de ravaler le culturel au niveau des 
marchandises. C’est à cette époque que se tient à l’île Maurice, en 1993, le 
Sommet des Chefs d’États de la Francophonie, où Boutros Boutros-Ghali 
prononce le fameux discours dont je vous ai parlé, et qui aboutit à une 
déclaration solennelle de défense de l’exception culturelle, à soutenir lors des 
négociations du GATT. 

La réplique ne se fera pas attendre : la semaine suivante, les 
représentants du Commonwealth, réunis à Chypre, recommandent 
l’option contraire (Gallet, 1995, 150). 

Le traité de Maastricht, contemporain, signé par 12 États le 22 juin 
1992, mais entré en vigueur le 1/11/1993, est fondateur pour l’Europe, en 
ce qu’il crée la monnaie unique et aussi qu’il concerne l’identité européenne.   

Ce qui nous intéresse ici, c’est que ce traité, avant approbation par la 
France, entraine quelques modifications de la Constitution, approuvées 
par un référendum tenu le 20 septembre 1992, et parmi celles-ci, l’Article 
2, libellé comme suit : « Le français est la langue de la République ». 

Rédaction singulière qu’on ne trouve dans aucune autre 
Constitution, qui recourt à « la langue de l’État est… », ou « le … est la 
langue officielle de l’État », ou « les langues officielles de l’État sont… »11. 

Comme l’écrit mon compatriote Jean-Marie Klinkenberg (J.E.,125 
sv.), la Constitution française fait « référence à un type précis de rapport citoyen 
[…] de manière discrète, mais explicite. Elle le fait de manière quasiment essentialiste 
(souligné par nous) ». À l’instar d’Olivier Dutheillet de Lamothe, membre 
honoraire du Conseil constitutionnel qui, dans sa propre analyse de la loi 
Toubon, soulignait dans l’Article 1er de celle-ci les termes : « la langue 
française est un élément fondamental de la personnalité et du patrimoine de la France. » 
(ibid.), Klinkenberg établit « entre français et République une sorte de relation 
connaturelle (souligné par nous) ». Il observe à juste titre que l’ellipse 
« français, langue de la République » et non « le français, langue officielle 

 
11 Relevé par le Ministre de la Culture et de la Communication lors d’une Journée consacrée en 2014 
à la fameuse loi Toubon : Langue française : une loi, pour quoi faire ? (J.E.14). 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

34 
 

de la République » est tout à fait originale. Et ce n’est que dans certains 
États arabophones qu’il trouve hors d’Europe ce lien entre langue et 
conception de société. 

Reconnaissons que nous nous trouvons devant une interprétation 
tout à fait inattendue, assurément équivoque, peut-être déterminée par 
l’urgence. Quoique… 

Tout se passe comme si le français conduisait à servir de frein, de 
garde-fou contre toute limitation des droits de la personne et, le cas 
échéant, à induire la subversion au nom des droits égaux et inaliénables. 

Quoi qu’il en soit des intentions voulues ou inconscientes des 
rédacteurs de l’Article 2 de la Constitution, on ne peut nier l’influence 
qu’ont pu exercer sur la langue française au XVIIIe siècle les philosophes 
des Lumières et de l’Encyclopédie.  

Voltaire, Condorcet, d’Holbach, Fontenelle, Condillac, Diderot, 
Saint-Simon, Rousseau, Marmontel, Montesquieu, Turgot, Helvetius, 
Buffon et les nombreux autres qui ont illustré les lettres ont certes forgé 
une langue nécessairement enrichie par les thèmes nouveaux de l’époque, 
qui ont finalement contribué à diffuser une authentique culture d’ordre 
essentiellement politique et social. 

Cette empreinte profonde, marquée par une créativité 
extraordinaire, se retrouve, non seulement dans le lexique, mais aussi dans 
des modalités expressives singulières répondant aux besoins d’une pensée 
focalisée sur un certain contenu : celui de la res publica (voir notamment les 
travaux intéressants de Nizar Bensaad sur les différents processus 
stylistiques de nature brachylogique créés au XVIIIe siècle). 

Le français, qu’on le veuille ou non, introduit, en effet, un système 
de valeurs éthiques. Porteur de ces valeurs, du fait particulier qu’il s’est forgé 
par une large part en les définissant, notamment au cours des Lumières, il 
offre une résistance à la conception mercantile des relations humaines, à 
l’utilisation de la langue comme objet de pouvoir, comme expression d’un 
totalitarisme refusant l’altérité. Marcel Gauchet (1989, 205 sv.) parle de 
nombreuses « disputes de mots » qui alimentent les débats dès 1792 : « état 
de nature, droits/devoirs, besoins, moyens, déclaration/constitution, principes/réalité, 
mise en action/réduction en pratique, droits politiques, naturels, sociaux, propriété 
particulière et générale, utilité publique, égalité propriété, égalité de fait/de droit… ». 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

35 
 

Qui niera l’influence de cet immense mouvement d’idées sur 
l’imaginaire de tous ceux qui, à l’extérieur de l’Hexagone, fréquentaient de 
près ou de loin le français, – fût-ce au travers de traductions, – devenu 
simulateur de concepts nouveaux. Le processus original de la pensée à la 
langue12, dès qu’il se meut dans l’altérité, prend la forme d’une 
transformation de la langue à la pensée. 

La fréquentation régulière des grands classiques des Lumières et de 
leurs successeurs du siècle suivant13 ne pouvait que se révéler 
performatrice sur le plan social. À cet égard, le français a été et demeure 
une langue acculturante. Et elle n’a pas déculturé, de loin, mais enrichi les 
peuples qui l’ont adoptée. 

Quels éléments composaient-ils cet ensemble étrange mais cohérent 
se comportant tel un jeu de billard démesuré dont les billes projetées 
reviennent en échos qui eux-mêmes s’entremêlent en de nouvelles 
répercussions ? 

Tout simplement tout ce qui fonde la res publica : les relations entre 
l’homme et la société, l’État et le droit, le droit public et le droit civil, la 
société et le bonheur, l’éthique et la citoyenneté, la liberté et l’ordre 
public… 

Beaucoup d’étrangers lui associent des idées de liberté, de justice, de 
solidarité, de démocratie, de fraternité, mais aussi d’émancipation 
spirituelle, d’ouverture, de culture de la culture, de tolérance14, d’esprit 
critique, de laïcité15 de l’État, d’accès à une pensée sociale. Beaucoup 

 
12 Cf. BRUNOT, F., La pensée et la langue, Paris, 1927. 
13 Pour ne citer que ceux-là, songeons aux historiens (Tocqueville, Michelet…), ou aux romanciers 
que furent Hugo (Notre-Dame de Paris, 1831 ; Les Misérables, 1862) ou Zola (Germinal, 1885) 
14 Stélio Farandjis insiste souvent, à juste titre, dans ses écrits, sur ce modèle particulier de tolérance, 
notamment religieuse et philosophique, que la France a pu offrir au monde, dès l’époque des 
guerres de religion : « ... l’Édit de Nantes [...] est une nouveauté historique fondamentale : dans un même État, 
la coexistence officiellement reconnue de deux religions, ce qui implique un choc dont on n’a pas idée aujourd’hui. 
C’est le refus de l’intégrisme, c’est-à-dire la confusion de l’identité du groupe avec l’uniformité des croyances. [...] Ni 
la race donc, ni la religion ne peuvent exprimer l’essence de la France, ce qui l’a inclinée d’autant plus à rechercher 
dans un idéal humaniste, conciliateur et synthétiseur, sa raison d’être » (1999, 83-84). 
15 Laïcité non dans un sens antireligieux, mais de tolérance (séparation du temporel et du spirituel, 
décléricalisation de l’État, garantie de la liberté de pensée, de conscience et de religion, sans aucune 
discrimination d’opinion). Une analyse des spécificités culturelles des pays de l’espace francophone 
devrait permettre de voir la manière dont il convient d’adapter cette notion, profondément liée à 
l’histoire contemporaine de France. Toutes les valeurs citées ci-dessus gagneraient d’ailleurs à être 
revisitées dans cette perspective. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

36 
 

apprécient que la République ait intégré l’éducation à une logique de 
service public. 

Observons, d’ailleurs, qu’il n’est pas essentiel que les idées exprimées 
confortent celles du récepteur. Répétons-le, le français n’est pas la seule 
langue à dire la liberté.  

En fait, la résultante de tous ces échanges est la formation de l’esprit 
critique. 

Que ce soit dans un environnement de raison ou d’affectivité, – les 
deux sont souvent mêlés, – il s’agit de s’accoutumer à n’accepter aucune 
affirmation sans vouloir la vérifier, sans s’interroger sur sa valeur réelle, 
sans la soumettre au doute. Tels sont les éléments fondamentaux de 
l’esprit critique. 

Ce que Kant, dans sa définition des Lumières, appelait le « sapere 
aude », « mot d’ordre d’un scientifique qui a voulu savoir, connaître et comprendre, 
prend sens dans ce rapport ‘majeur’ des Lumières avec le livre : ne plus avoir un livre 
‘qui a de l’entendement pour moi’, un livre qui pense à la place de son lecteur mais qui 
l’invite à user de sa raison dans l’exercice libre de ses facultés » (Nathalie Ferrand, 
in Delon, 1997). 

Et, comme le suggéraient Onésime Reclus et Boutros-Boutros 
Ghali, c’est cela qui est forcément subversif pour le pouvoir en place. 

Il n’est donc pas surprenant que cette « idée subversive » fût 
considérée comme telle par nombre de révolutionnaires indépendantistes 
qui légitimèrent leur combat anticolonialiste par la référence aux valeurs 
d’émancipation portées par la langue du « civilisateur », et qui, une fois 
victorieux voulurent la conserver, selon l’expression célèbre de l’algérien 
Kateb Yacine, comme « butin de guerre ». Butin, grâce auquel ils ont pu 
trouver les raisons de justifier, de vouloir et de gagner l’indépendance, 
butin qu’il leur est nécessaire de conserver, car il ne suffit pas de gagner 
l’indépendance, encore faut-il organiser la res publica. 

En résumé, la francophonie porte un projet culturel fondé sur les 
valeurs universelles d’un humanisme respectueux des droits de la personne 
et des groupes sociaux, sans distinction de race, d’opinion ou de niveau de 
développement. Ce projet draine l’espoir que la diffusion du français 
favorisera le développement, l’épanouissement des peuples qui l’adoptent. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

37 
 

Ce qu’ont très bien compris les dictateurs qui l’ont combattu pour freiner 
les valeurs d’émancipation qu’il portait dans l’esprit des peuples asservis... 

Porteur de ces valeurs, il est devenu langue de combat pour 
l’émancipation, celle des non-alignés, des journalistes, des bloggeurs, des 
poètes « des pays où on se bat en français pour la liberté », disait Emmanuel 
Macron à l’Institut de France le 20 mars 2018. 

 

 

Références bibliographiques 

BOMBARDIER, D., Lettre ouverte aux Français qui se croient le nombril du monde, Paris, Albin 
Michel, 2000. 

CALVET, L.-J., Pour une écologie des langues du monde, Paris, Plon, 1999. 

CHAUDENSON, R., La place de la langue française dans la francophonie, HÉRODOTE, 
126, 129-141, 2007/3. 

CORBEIL, J.-Cl., Réflexions sur la stratégie des pays membres de la Francophonie face au 
plurilinguisme, in La gestion du plurilinguisme et des langues nationales dans un contexte de 
mondialisation, Actes du séminaire du Québec 30 novembre-1er décembre 1998, 1999, 207-216. 
 http://www.cslf.gouv.qc.ca/publications/pubd138/d138.pdf#page=129. 

DABÈNE, L., L’image des langues et leur apprentissage, in M. MATTHEY (dir.), Les langues 
et leurs images, Neuchâtel, IRDP, 1997, 19-23. 

FARANDJIS, S., Philosophie de la Francophonie. Contribution au débat, Paris, L’Harmattan, 1999. 

GRIN, F., L’anglais dans l’enseignement académique : le débat s’égare dans les clichés, LE 
TEMPS, 2013. https://archive-ouverte.unige.ch/unige:38201 

KLINKENBERG, J.-M., Dominantes et dominées : le ou les français sur le marché des 
langues, Le Français, une langue pour l’Europe, Louvain-la-Neuve, CAHIERS DE 
L’INSTITUT DE LINGUISTIQUE DE LOUVAIN (CILL), 1995, 21, 1-2, 91-109. 

MASSART, Fr., La Francophonie internationale, COURRIER HEBDOMADAIRE DU 
CRIPS, 1655, 1999/30, 1-47. 

MESCHONNIC, H., De la Langue française, Essai sur une clarté obscure, Paris, Éditions 
Hachette, 1997. 

MOREAU, M.-L., Quelle langue pour leurs enfants ? Diola, français et wolof dans 
l’imaginaire d’adolescents diolas scolarisés, PLURILINGUISME, 1990, 2, 166-206. 

NORTH, X., Qu’est-ce qui autorise une langue à prescrire ?, ÉTUDES DE 
LINGUISTIQUE APPLIQUÉE, 2018/3, 191, 267-273. 

PILHION, R., POLETTI, M.-L., …et le monde parlera français, Iggybook, 2017. 

RENARD, R., Une éthique pour la francophonie. Questions de géopolitique linguistique, Mons, CIPA, 
2011, 5e éd. 



Le français dans la géopolitique méditerranéenne  Raymond RENARD
 
  

38 
 

WYNANTS, B., Les représentations à l’égard des compétences plurilinguistiques des 
francophones, in La gestion du plurilinguisme et des langues nationales dans un contexte de 
mondialisation, Actes du séminaire du Québec 30 novembre-1er décembre 1998, 1999, 123-150. 

 http://www.cslf.gouv.qc.ca/publications/pubd138/d138.pdf#page=129.  

 


