
 

 
93 

 
 

 
Rangel, Dolores (2025), “Peregrinajes y reencuentros: la muerte y la casa como recuerdo y pre-
sencia en Tela de sevoya y León de Lidia de Myriam Moscona”, Lectora, 31: 93-110. Fecha de 
publicación: 31/10/2025. D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4. ISSN: 2013-9470. © Dolores Rangel. 
Licencia de Reconocimiento NoComercial SinObraDerivada de Creative Commons (CC BY-NC-
ND 3.0). Contacto: drangel@georgiasouthern.edu, ORCID: 0000-0001-7151-3178. 

PEREGRINAJES Y REENCUENTROS: 
LA MUERTE Y LA CASA COMO RECUERDO Y 

PRESENCIA EN TELA DE SEVOYA Y LEÓN DE LIDIA 
DE MYRIAM MOSCONA 

 
DOLORES RANGEL 
Georgia Southern University 

La identidad basada en una doble pertenencia es un espacio compartido dentro de la producción 
de autoras judeo-latinoamericanas. El exilio, vivido o heredado, genera múltiples interpretaciones 
en la conceptualización de la identidad. Myriam Moscona expone en dos de sus obras narrativas, 
Tela de sevoya (2012) y León de Lidia (2022), una doble identidad, tanto territorial como cultural. 
Las obras presentan desplazamientos por espacios físicos (México, Bulgaria, Turquía), así como 
imaginarios o mentales y emocionales. Estos últimos se dan a través de estados como el sueño, la 
visión o la especulación. La presencia de la muerte y de la casa funciona como herramienta de in-
terpretación y reencuentro con el mundo sefardita del pasado y con un objetivo de búsqueda de 
respuestas acerca de un origen. Este estudio reflexiona sobre el funcionamiento de estas herra-
mientas como una red de ensamblaje que se da en diversos niveles, tanto simbólicos como concre-
tos, y con diversas intensidades. 
PALABRAS CLAVE: judeoespañol, identidad, desplazamientos, muerte, emociones. 

Pelegrinatges i retrobaments: la mort i la casa com a record i presència en Tela de sevoya i 
León de Lidia de Myriam Moscona 
La identitat basada en una doble pertinença és un espai compartit dins de la producció d’autores 
judeo-llatinoamericanes. L’exili, viscut o heretat, genera múltiples interpretacions en la conceptua-
lització de la identitat. Myriam Moscona exposa en dues de les seves obres narratives: Tela de se-
voya (2012) i León de Lidia (2022), una doble identitat, tant territorial com cultural. Les obres pre-
senten desplaçaments a través d’espais físics (Mèxic, Bulgària, Turquia), així com imaginaris, men-
tals o emocionals. La presència de la mort o de la casa funcionen com a eines d’interpretació i retro-
bament amb el món sefardita del passat i amb l’objectiu de cercar respostes a propòsit d’un origen. 
Aquest estudi reflexiona sobre el funcionament d’aquestes eines a tall de xarxa d’acoblament que 
ocupa diversos nivells, tant simbòlics com concrets, i amb diverses identitats. 
PARAULES CLAU: judeo-espanyol, identitat, desplaçaments, mort, emocions.  

Pilgrimages and Reunions: Death and the House as Memory and Presence in Tela de sevoya 
and León de Lidia by Myriam Moscona 

Identity based on a double belonging is a shared space within the production of Jewish-Latin Amer-
ican authors. Exile, lived or inherited, generates multiple interpretations in the conceptualization 

mailto:drangel@georgiasouthern.edu
https://orcid.org/0000-0001-7151-3178


 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
94 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

of identity. Myriam Moscona exposes in two of her narrative works, Tela de sevoya (2012) and León 
de Lidia (2022), a double identity, both territorial and cultural. The works present displacements 
through physical spaces (Mexico, Bulgaria, Turkey), as well as imaginary or mental and emotional 
spaces. The latter occurs through states such as dream, vision, or speculation. The presence of death 
and the house function as tools for interpretation and reunion with the Sephardic world of the past 
and with the aim of seeking answers about an origin. This study reflects on the functioning of these 
tools as an assembly network that occurs at various levels, both symbolic and concrete, and with 
different intensities. 

KEYWORDS: Judeo-Spanish, identity, displacements, death, emotions. 

 
La naturaleza de la identidad judía latinoamericana es un tema de relevancia 
en el contexto de la literatura escrita ya sea por los migrantes y exiliados o, 
bien, por sus descendientes. Ciertos temas aparecen entretejidos con el de la 
identidad judía como son, entre algunos, el exilio, la migración, la asimilación, 
la memoria y el olvido, el lenguaje, el pluralismo cultural o la relación entre el 
país de origen y el de acogida. Florinda Goldberg explica la pertinencia del 
concepto de Sander Gilman sobre la identidad judía en donde ésta se encuen-
tra en un “middle ground”. Este término hace referencia a una zona de “con-
tornos difusos en la que entidades socioculturales diferentes se comunican, 
se mezclan, se acomodan y confrontan entre sí” (2012: 214). En este middle 
ground conviven tanto el yo como el Otro, con lo que “la identidad judeo-lati-
noamericana se presenta como un rizoma, un juego de prismas especulares 
que se reflejan y se repiten interminablemente, cada uno a sí mismo y cada 
uno en el otro” (215). En otro momento, Goldberg señala que el modelo de 
Gilman resulta atractivo pues este middle ground se multiplica “en un con-
texto histórico-conceptual en el cual las nociones acotadas de ‘nación’ e ‘iden-
tidad nacional’ han cedido paso a las dinámicas de lo ‘transnacional’ y lo ‘glo-
bal’” (745).  

La literatura de las mujeres judías latinoamericanas ha sido prolífica1 en 
los últimos años y objeto de múltiples estudios. Marjorie Agosín señala el pre-
dominio de ciertas directrices que tiene esta literatura, entre las cuales se en-
cuentra el recordar. Ella destaca la importancia de cómo y qué escogen recor-
dar estas escritoras, así como la forma en que inscriben esto en su literatura 
(1999: xxii). Otras directrices que destaca Agosín son la experiencia cultural 
de estas mujeres escritoras y su relación con varios países, la presencia de la 
memoria con la fluctuación entre el pasado y el presente, el viaje, la identidad 
y la condición híbrida. Dice Agosín: “These women have access to the Jewish 
experience through the poetics of origins and the intimate memories of home, 

 
1 Algunas de estas escritoras son Rosa Nissan, Esther Seligson, Angelina Muñiz-Huberman, Mar-
jorie Agosín, Ruth Behar, Alicia Dujovne-Ortiz y Gloria Gervitz. 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
95 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

the house and that which they have heard. There is in these memoirs an ele-
ment of autobiography” (xix).  

Lo anterior resulta pertinente para abordar el estudio de las obras de My-
riam Moscona. Escritora mexicana por nacimiento y de ascendencia búlgara-
sefardí, ha publicado poemas y narrativa. Su creación literaria refleja algunos 
de los temas que prevalecen en la escritura de las autoras judeo-latinoameri-
canas mencionadas anteriormente. Sin embargo, sobresalen su interés por el 
idioma sefardí, judeoespañol, ladino o judezmo, así como por el aspecto de la 
pertenencia y la identidad. Este trabajo estudia la presencia de una doble 
identidad, tanto territorial como cultural, en un marco de fronteras impreci-
sas. Asimismo, los desplazamientos hechos por la voz narrativa, además de 
físicos, también son imaginarios o mentales, interiores y emocionales, los 
cuales se dan a través de estados como el sueño, la visión o la especulación. 
En éstos se destaca la presencia o la sugerencia de la muerte y la casa como 
puentes de comunicación.  

Tela de sevoya (2012) y León de Lidia (2022) son dos textos narrativos 
que muestran un particular peregrinaje y reencuentro de la narradora con el 
mundo sefardita y en busca de su origen. Es objeto de este estudio reflexionar 
sobre estas vías de transitoriedad y desplazamientos y considerar esta pers-
pectiva como una herramienta de interpretación, si bien elusiva, aunque no 
por ello menos presente y significativa. Como una línea conductora que en-
sambla y da pulso vital a estos elementos se percibe la presencia del factor de 
la emoción. Barbara Rosenwein (2016) utiliza la noción de “comunidades 
emocionales” a la cual nos referiremos al final de este análisis para concluir 
nuestras observaciones. Si bien la conceptualización de Rosenwein se centra 
en el estudio de la Europa medieval, resulta útil en nuestra aproximación a la 
producción de Myriam Moscona.  

En la obra de Myriam Moscona el tema identitario es importante pues 
toma sus propios cauces de interés, entre los que destaca la presencia del 
idioma. El judeoespañol viene a ser una especie de nomenclatura clave en la 
búsqueda de una identidad. Aunado a esto se encuentra un anhelo por la bús-
queda de los orígenes, en donde el pasado surge en medio del presente y 
donde la muerte tiene una presencia que funge como un puente de conexión 
entre tiempos y espacios. Goldberg señala la importancia en la literatura ju-
deo-latinoamericana de las presencias y las ausencias (2012: 217). En el caso 
de Moscona, las presencias se dan en diversos ambientes en los cuales hay un 
traslado físico, pero también se dan en ambientes que se circunscriben a un 
mundo interior. Las ausencias se conforman por elementos que no están, 
pero que forman parte de una identidad, tanto mexicana como búlgara y ju-
día, y que constituyen parte de una cotidianeidad del momento presente y de 
tiempos pasados. La construcción identitaria en la obra de Moscona es un 



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
96 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

mecanismo de recuperación de elementos de diversos ámbitos —domésticos, 
políticos, lingüísticos, civiles, religiosos, geográficos— que se da en múltiples 
formas que tienen sus particularidades.2  

Identidad territorial e identidad cultural 
Sobre el concepto de identidad, Shulamit Goldsmith Brindis menciona que 
ésta “camina de la mano con un sentido de pertenencia por medio de procesos 
de singularización o de diferenciación, temporal y/o espacial, y se configura 
como la capacidad de diferenciar y diferenciarse frente al otro” (2010: 95). 
Agrega que, en el caso de la identidad judía, entre los elementos que la refuer-
zan se pueden considerar la religiosidad en distintos niveles, la lengua, el ho-
locausto, el vínculo con la tierra ancestral —Israel—, la educación y la vida 
cultural (94). Algunos de estos elementos se presentan en la narrativa y en la 
poesía de Moscona. Para abordar esta doble identidad que hemos señalado, 
habrá que preguntarnos sobre la autoidentificación que realiza la autora de 
sí misma y que emerge en su creación escritural.3 En algunas entrevistas,4 
Moscona ha mencionado que ella se considera mexicana, búlgara y judía, ya 
que nació en el territorio mexicano, pero además descendiente de judíos búl-
garos sefaraditas y, por lo tanto, heredera también de estas tradiciones. Así, 
Moscona escuchó desde niña el ladino como el idioma familiar, mezclado con 
palabras búlgaras y turcas. Sin embargo, habiendo sido criada y educada en 
México, considera que su idioma primario es el español y que su cultura no es 
únicamente la mexicana, sino la judía, proporcionada tanto por la familia 
como por la escuela judía a la cual asistió, así como a sus actividades sociales. 
La escritura de la autora mexicana destaca por una auténtica y fervorosa bús-
queda y conocimiento del idioma judeoespañol y del pasado familiar sefardita 
y búlgaro. Su configuración identitaria es dinámica y va cambiando a medida 
que sus padres se adaptan al llegar a México. Su nacimiento en este país será 
uno de sus espacios identitarios. 

 
2 Goldberg menciona: “En muchos textos judeo-latinoamericanos se escribe el deseo de recupe-
rar toda aquella otra historia que sólo se conoce por referencia, por relatos familiares, por foto-
grafías, por indagaciones históricas: no sólo registrar una nostalgia arqueológica por lo que no 
se ha tenido ni conocido directamente sino, paradójicamente, procurar incorporarlo a la propia 
vida y al propio cuerpo — o escribir la frustración ante la imposibilidad de esa recuperación” 
(2000: 320). 
3 Goldsmith Brindis menciona la noción de Reinhart Koselleck “sobre la fusión de tradiciones, 
valores religiosos, éticos e históricos con la asimilación paulatina de múltiples elementos de la 
nueva cultura, como son el lenguaje, los usos y costumbres, la gastronomía, la música y la propia 
idiosincrasia local” (2010: 96). 
4 Aranda (2023); DroideTV (2022); Cultura UADY (2021); Schusterman Center (2021). 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
97 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

Para aproximarse a la noción de identidad territorial hay que considerar 
la participación de dos conceptos, que son territorio y espacio. El territorio se 
identifica geográficamente y está acotado por límites tangibles o simbólicos. 
El espacio es ilimitado, indiferenciado, transitado y fluctuante (Nordman, 
2005: 1).5 Así, la identidad puede ser “objeto de composiciones y de recom-
posiciones en función de criterios variables” (16) y en su complejidad se pue-
den considerar “las genealogías imaginarias y la búsqueda de los orígenes, las 
migraciones, los rituales, los préstamos” (17). En las obras que nos concier-
nen, se presentan tránsitos por territorios y con ello, espacios. Este transitar 
incluye países como México y Bulgaria en su mayoría, otros como Grecia y 
Turquía, y ciudades como Jerusalén y Madrid. A su vez, en dichos lugares se 
presentan espacios determinados, en particular judíos, ya sean familiares o 
públicos. Cada uno de estos sitios contribuye a la elaboración de esta com-
pleja identidad cultural judeomexicana que vemos en las protagonistas de 
ambas obras y en los múltiples personajes que se presentan.  

El concepto de identidad cultural no es único ni absoluto y se comprende 
a través de lo que se entiende por cultura y por su evolución en el tiempo. 
Conlleva un sentido de pertenencia a un grupo social en el cual se comparten 
diversas costumbres, creencias y valores. La identidad, aunque trasciende 
fronteras, se encuentra vinculada a un territorio. Importante es señalar que 
“La identidad cultural no existe sin la memoria, sin la capacidad de reconocer 
el pasado, sin elementos simbólicos o referentes que le son propios y que ayu-
dan a construir el futuro” (Molano, 2007: 74). Dentro de los elementos que 
conforman una identidad cultural se encuentran “tradiciones y expresiones 
orales, incluido el idioma como vehículo del patrimonio cultural inmaterial”, 
así como “usos sociales, rituales y actos festivos” (80). Por ello, las dos obras 
de Moscona resultan un rico caudal de información sobre la identidad cultu-
ral de la protagonista de ambas obras y, por extensión, de la autora.  

Las experiencias de las protagonistas de ambas obras se entretejen y pre-
sentan momentos, así como personajes que coinciden con la vida de la autora. 
Cabe mencionar que a través de su creación literaria la autora hace una recu-
peración de una compleja y singular identidad cultural mexicano-sefardí-

 
5 “El concepto de espacio supone una especie de continente indiferenciado, transitado por mer-
caderes, hombres armados; atravesado por flujos y corrientes de intercambios; ocupado por re-
des urbanas, por todo tipo de agrupamientos fluctuantes, económicos o sociales, artísticos y cul-
turales. El territorio es algo más: es directamente el escenario de una apropiación, del ejercicio 
del poder en cualquiera de sus modalidades: señorial, eclesiástico, judicial, urbano” (Nordman, 
2005: 1). 



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
98 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

búlgara. Charlotte Gartenberg considera que Tela de sevoya es una autofic-
ción,6 mientras Darrell Lockhart señala que puede ser una ficción de natura-
leza autobiográfica en donde la similitud es sólo uno de los recursos literarios 
que no aseguran que la narradora sea Myriam Moscona.7 Lockhart agrega, 
además, que no se puede considerar una novela en el sentido estricto, pues 
contiene una amalgama de varios tipos de texto como las memorias, la ficción, 
la historia y la fantasía (2018: 112-3).8 Las mismas características aplican a 
León de Lidia. 

Sobre la doble diáspora sefardita, David A. Wacks dice: “This occurs when 
a significant diasporic community experiences another diaspora from a 
hostland where they have significant history and to which they have devel-
oped a strong cultural affiliation” (2015: 12). En esta territorialidad coexisten 
el pasado y el presente. Las dos obras de este estudio se enmarcan en estos 
tiempos-espacios a través de la recuperación en la presencia de múltiples 
personajes, tanto familiares como amigos o conocidos, ya sean vivos o muer-
tos. Las narradoras/protagonistas tienen una patria nativa que es México. Sus 
padres no fueron exiliados, sino migrantes búlgaros voluntarios, y sus abue-
los y tíos y tías llevan también esta doble diáspora a la que se refiere Wacks. 
Sobre esto menciona la autora: 

En la constante creación que es cada texto, en ese devenir, se concen-
tra la paradoja de promesas y exilios y en esa paradoja la historia 
queda inscrita, queda escrita en el instante: la suma de sus fragmen-
tos es el puente que sirve para comunicar un tiempo con otro, para 
hablar con los muertos, para ajustar cuentas con la vida: la mía, como 
la de todo judío dentro y fuera de la diáspora, está enmarcada por 
una cadena de exilios. (Moscona, 1992: 31) 

La protagonista hereda en este caso, a través de sus raíces genealógicas, 
estas diásporas que van a emerger y se van a mostrar a través de la búsqueda 
de ciertas memorias en el presente o en el pasado y de una particular y amo-
rosa recuperación del lenguaje. La identidad territorial de los personajes, in-
cluyendo a las protagonistas de ambas novelas, es múltiple y diferente con-
forme sean los momentos históricos y la interculturalidad vivida por ellos.  

 
6 “Autofiction erases the distinction between author and narrator/protagonist” (Gartenberg, 
2019: 142, n. 2). 
7 Lockhart menciona al respecto: “Comparisons can also be made with other Jewish-Mexican 
autobiographical or self-writing narratives such as Margo Glantz’s Las genealogías or Sefamí’s 
Los dolientes that recreate the past as a means of writing about the present” (2018: 110-2). 
8 Estos segmentos son “Distancia de foco”, que contiene la parte autobiográfica de una niña, “Dia-
rio de viaje”, “Molino de viento”, “Pisapapeles” y “Kantikas” (Sefamí, 2021;  Lockhart, 2018). 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
99 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

Sobre la identidad judía, Myriam Moscona menciona que: “Toda la cues-
tión judía es difícil de explicar, porque uno puede ser, a diferencia de otras 
religiones, puede ser hasta un judío ateo, porque lo judío va más allá de una 
doctrina, tiene que ver con un sentido del humor, con una cierta pertenencia 
cultural, con una gastronomía, con un sentimiento familiar, que por un lado 
puede ser muy muégano y por otro terrible” (Cultura UADY, 2021). Sobre su 
circunstancia agrega: “Yo pertenezco a una familia heterodoxa por completo, 
mi sentido de identidad con algunas de las zonas del judaísmo que más me 
interesan: el sentido de la libertad, del libre albedrío, y no estoy hablando de 
política, sino de una cuestión más filosófica, más existencial. Eso ha sido algo 
que me ha formado, además yo hablo hebreo” (2021).  

Las observaciones anteriores de la autora son significativas, pues están 
presentes en su creación literaria. La sitúan dentro de una identidad cultural 
judía no convencional, construida a través de elecciones personales e intere-
ses. En otro momento menciona: “Tela de sevoya is and it is not a memoir be-
cause what it tries to portray is not the history of a family but the biography 
of a language” (Schusterman Center, 2021). Varios son los estudios9 que se 
han llevado a cabo con respecto a la presencia del judeoespañol en la obra de 
la autora mexicana. Así, no es nuestra finalidad abordar al detalle la impor-
tancia de este aspecto. Sin embargo, sí es sustancial considerar la función del 
lenguaje como un puente temporal, cultural, geográfico, familiar y emocional 
que simultánea y constantemente se entrelaza.  

Desplazamientos físicos y mentales 
Los lugares por donde transitan las protagonistas de ambas obras muestran 
momentos cruciales en sus vidas. ¿Por qué suceden estos desplazamientos? 
Se dan no sólo para evidenciar un movimiento territorial, sino por un anhelo 
de recuperación identitaria. Se puede afirmar que México es el asentamiento 
desde el cual emergen los otros espacios físicos. Las protagonistas de ambas 
obras —que no tienen nombre, tan sólo apelativos y en general dados por la 
abuela—residen físicamente en México y de ahí viajan en su adultez para in-
dagar sobre el pasado familiar. Estos traslados son ventanas abiertas para 
contemplar la riqueza cultural de dichos lugares y las estancias crean expe-
riencias que vienen a añadir ideas, cuestionamientos o bien emociones en el 
personaje.  

En Tela de sevoya, la casa familiar en México es el espacio más concreto y 
es el punto de partida en este vaivén de desplazamientos. En ella habitan los 
padres, aunque el padre muere cuando la protagonista apenas tiene 8 años, 
así como la abuela paterna, Victoria, “la de los calzones sucios”. Este personaje 

 
9 Gartenberg (2019); Sefamí (2021); Lockhard (2018); Lechkova (2019). 



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
100 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

es un detonador que hace emerger la fuerte personalidad de la niña, su 
inocencia y, al mismo tiempo, una fina madurez, signo de su inteligencia. Otro 
personaje que aparece brevemente es Vicenta, una joven que ayuda en la lim-
pieza y se adapta y congracia con la niña además de aprender a expresarse en 
ladino. También aparece la casa en donde la protagonista, ya siendo adulta, 
vivió por primera vez sola. Por extraña casualidad esta casa a la que se mudó 
se encontraba muy cerca del “Panteón Jardín”, el cementerio judío donde en-
terraron a su madre. Si bien son importantes las referencias a la casa en el 
plano físico, es en la dimensión onírica y emocional donde este espacio cobra 
significados simbólicos.  

En cuanto a León de Lidia, la autora considera esta novela como un díptico 
de Tela de sevoya, “apuesta a un lugar diferente a pesar de la coincidencia de 
escenarios, de preocupaciones” y puntualiza que no es ésta una obra autobio-
gráfica más, sino una novela, un texto de ficción (Aranda, 2023). La obra, en 
palabras de la autora, “enfatiza la importancia de la lengua y las costumbres” 
(2023). Aquí agregaríamos que dicha importancia germina en ciertos espa-
cios, siendo uno de ellos la casa. Sin embargo, el espacio de la casa como un 
espacio convencional desaparece y en él la protagonista-narradora se con-
vierte en una especie de supra-conciencia que se mueve a través de eventos 
y lugares en una casa informe y que reconstruye e interpreta su ser y su estar. 
En esta recuperación, la protagonista evoca con suma añoranza al padre y a 
la madre, así como lugares significativos. Hay una constante transformación 
de su conciencia: “Por un momento fui la novia en la sinagoga de Sofía, fui 
Doloritas la comalteca y toda la familia Yosifova, el fantasma de la calle Arda 
junto al cine bombardeado, la que perdió dos veces la casa en la calle Iskar” y 
así, la enumeración continúa (Moscona, 2022: 171). En esta obra, el desplaza-
miento mental es una constante que se da a otro ritmo, sin conexiones entre 
un desplazamiento y otro. En Tela de sevoya esta dimensionalidad del espacio 
se concentra mayormente en las secciones “Molinos de viento” que se distin-
guen por su carácter onírico.  

León de Lidia no tiene un argumento propiamente dicho y no hay una pro-
gresión argumental. Es una composición fragmentaria de naturaleza ambigua 
y cuyas partes no presentan la especificidad de Tela de sevoya. Adentrarse en 
León de Lidia es sumergirse en un sueño y caminar en él. Todo es simultáneo 
al momento en que la memoria lo evoca, no importa si se narra en presente o 
en pasado. Sería quizá más preciso considerar a ésta, la memoria, como la 
protagonista de la obra. Dice Moscona al respecto de León de Lidia:  

La memoria es importante para la comunidad judía a la que perte-
nezco, para las familias migrantes, para la historia de los exilios, pero, 
en general, seas o no migrante o exiliado, la memoria nos conforma. 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
101 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

Por ejemplo, ¿qué es la mexicanidad? Es un acto de memoria tam-
bién. Hay memoria histórica y también una atemporal. Yo pienso que 
esta novela, aunque está inscrita en un tiempo, también pertenece a 
uno que no existe, un tiempo abolido, porque es un tiempo interno, 
el de la rememoración. (Aragón, 2023) 

Esta recuperación de la memoria tiene un momento extraordinario que 
se da en “la casa de las columnas en volandas”, cuando dice la protagonista: 
“Creo que yo vivía allí, no estoy segura. Abría la puerta con esfuerzo y de 
pronto encontraba, al bajar las escaleras, todo lo que había perdido desde la 
niñez” (Moscona, 2022: 173). En el tránsito por esta casa, en la cual aparecen 
cuartos y puertas inesperadas, la protagonista encuentra una cantidad de 
personas haciendo fila, ordenadas por país: “en la fila de Bulgaria” ve a su 
abuela turca, al abuelo, a Sarota, la telegrafista de Tela de sevoya, a la abuela 
Victoria y al abuelo Azra, y a tantos otros más que pertenecían a su clan, como 
ella lo llama. Sucesivamente, se va encontrando a personas de España, Grecia, 
Italia y México. Este recorrido memorístico es una recuperación no sólo de un 
sinfín de personas, sino de objetos, lugares y situaciones que conforman una 
unidad en la identidad que se proyecta. Una identidad dinámica cargada de 
emoción que florece a partir de esa casa “de las columnas en volandas”. 

En ambas obras la casa cambia sin avisos previos. Adquiere dimensiones 
ambiguas e interesantes para su interpretación. El espacio se convierte en un 
lugar simbólico en el que existe la libertad de ser y estar, de moverse sin las 
constricciones de una tercera dimensión o del pensamiento lógico. La casa es 
un espacio donde se puede manifestar una diversidad de emociones, posibi-
lidades, tiempos e interacciones, en donde coexisten el pasado y el presente. 
En ese espacio está la muerte, la orfandad, algunos rostros amados y otros no 
tanto, así como objetos significativos. La casa, como símbolo universal, remite 
a una proyección de la psique que se asocia con un espacio similar al útero 
materno que protege y da cobijo del mundo externo. Gaston Bachelard dice 
sobre la casa: “[If] I were asked to name the chief benefit of the house, I should 
say: the house shelters daydreaming, the house protects the dreamer, the 
house allows one to dream in peace" (1969: 6). Más adelante explica: 

the house is one of the greatest powers of integration for the 
thoughts, memories and dreams of mankind. The binding principle 
in the integration is the daydream. Past, present and future give the 
house different dynamisms, which often interfere, at times opposing, 
at others, stimulating one another. In the life of man, the house 
thrusts aside contingencies, its councils of continuity are unceasing. 
Without it, man would be a dispersed being. It maintains him through 



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
102 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

the storms of the heavens and through those of life. It is a body and 
soul. It is the human being’s first world. (6-7) 

La reflexión de Bachelard sirve como base interpretativa a las referencias 
que la autora hace en sus novelas. Es un universo que contiene lo que se 
puede o no se puede decir, lo que se entiende o no, lo que se siente y lo que se 
extraña. En Tela de sevoya se ve la presencia del espacio de la casa en diferen-
tes contextos, pero que consistentemente mantienen una íntima relación con 
un sentido de identidad. Sabemos que en la casa del padre de la narradora en 
Estambul se hablaba ladino y después se menciona la casa de su juventud, en 
Plovdiv. La casa de la madre en Sofía la va a conocer en su viaje a Bulgaria, 
pero esta experiencia viene a entristecer su espíritu, ya que no es nada de lo 
rememorado por su madre. En diversos momentos, siendo niña, experimenta 
el espacio de la casa desde un estado onírico que le permite deambular y que 
refleja sus inquietudes, miedos y angustias. Dice: “dentro de mi casa aparece 
otra casa habitada que nunca había descubierto” (Moscona, 2012: 65). En es-
tas estancias onírico-temporales el personaje revela su ser anímico y emocio-
nal. En algunos espacios, sin precisar qué casa es, menciona que es “una casa 
que crece de noche, que crece por dentro” y en ella “hay un enorme salón de 
piano, vacío, pero no abandonado. Lo visita mi madre” (137). En la casa que 
eligió vivir por primera vez ella sola también encuentra a su madre muerta: 
“No logro entender qué hace mi madre metida en mi casa... Quiero decirle 
cuánto la extraño, lo feliz que soy de volverla a ver” (138). En otro momento, 
en esa casa que crece encuentra un pasillo que la lleva a una sala con fotogra-
fías que son imágenes de su familia. En estas imágenes reconoce a sus ances-
tros y uno a uno los va identificando y recordando con características parti-
culares. Así, hay múltiples referencias a la casa que posibilitan la continua ex-
ploración y composición de ese sentido identitario que se proyecta continua-
mente en las dos obras.  

El traslado físico a Bulgaria aparece en escena a razón del viaje de la pro-
tagonista para conocer la casa de sus padres, evento significativo en el con-
texto de las dos novelas. Su estadía en el país es un acontecimiento altamente 
emotivo y, al mismo tiempo, decepcionante debido al estado actual en que 
encuentra dicha casa, descontextualizada de las imágenes acumuladas y 
transmitidas a ella por los recuerdos familiares. La narradora dice ir a cono-
cer los Balcanes a los 50 años: “Bulgaria está en mi imaginación de modo per-
manente y las razones de aplazamiento son muy distintas a las de mi juven-
tud” (Moscona, 2012: 32). Su propósito es “ir en busca de los últimos judíos 
que aún hablan ladino, escuchar sus inflexiones, registrar sus voces” (32). 
Esto la lleva a buscar a personas que pudieran estar relacionadas con sus an-
cestros y que pudieran ayudar en su indagación sobre el idioma. En uno de 
los encuentros en la ciudad de su padre, Plovdiv, expresa su deseo de hacer 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
103 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

por él Kadish, que es una oración por los muertos. La oración aparece en el 
texto en hebreo y la acompaña una explicación de la naturaleza y los requisi-
tos para llevarla a cabo. De la misma forma, la novela presenta momentos en 
donde se encuentran cápsulas de información cultural, histórica o geográfica. 
Otros momentos revelan la composición cultural de la comunidad judía, por 
ejemplo, sobre qué tipo de judíos vivían en Bulgaria, los cuales “eran, en suma, 
una comunidad heterodoxa que no parecía preocupada por su religión” (83). 
Sin embargo, enfatiza su rica presencia cultural “en sus dichos, proverbios, 
uso del humor, gastronomía y ciertas expresiones verbales” (83). 

Grecia, Turquía, Jerusalén y Madrid están presentes, pero de forma más 
breve y menos trascendental. De la visita a estos lugares, la protagonista ex-
trae sucesos y usos que resultan pertinentes ya que contribuyen a dibujar la 
diversidad de la identidad cultural de los sefardíes. Por ejemplo, en la sección 
de “Pisapapeles”, en Tela de sevoya, la narradora menciona el papel de Bulga-
ria como aliada de los nazis y, por ello, el destino menos trágico que sufrieron 
los judíos de este país, a diferencia de los judíos de Grecia. Otra referencia 
significativa es que la comunidad sefardí, y específicamente los hablantes de 
Salónica, “llegó a representar un 65 por ciento de la población total” (Mos-
cona, 2012: 80). De igual manera, sobre Turquía hay datos de la población 
sefardí, así como de la familia del padre de la narradora, de apellido Benaroya. 
La protagonista se encuentra en Esmirna, donde indaga sobre los apellidos 
que le pudieran resultar familiares y allí aparece el nombre de Sarota Kar-
mona. Visita su tumba y sólo menciona que el nombre le es familiar, pero no 
sabe quién es. En una de las secciones de “La cuarta pared”, aparece este per-
sonaje y por su voz sabemos que era la telegrafista de Izmir, nombre turco de 
Esmirna, que aparece también en León de Lidia. 

Los traslados físicos y mentales en León de Lidia mantienen una relación 
estrecha, en donde uno necesita del otro para emerger. Esta obra se inicia con 
brusquedad en un momento en que la protagonista hace una búsqueda en 
unos álbumes familiares. Dice ciertas palabras que son significativas para la 
aproximación al texto: “Mientras más lejano es un recuerdo recobrado, más 
reverberaciones traza alrededor. Recordar es respirar el mismo aire, pero en 
tiempo distintos” (Moscona, 2022: 193). Otro aspecto interesante es el diálogo 
que la protagonista tiene consigo misma como un alter ego, un diálogo que a 
veces es confesional, a veces agresivo y otras consolador: “esa maldita voz 
que llevo adentro y que desde siempre me pincha en la dualidad” (115). En 
esta serie de momentos narrativos se expone una situación o recuerdo, algún 
encuentro generalmente con alguien que ya ha muerto y, de forma muy sig-
nificativa, una reflexión que realiza la protagonista y que revela su naturaleza 
anímica, su estado emocional y su inquietud intelectual.  



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
104 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

La muerte y la casa: puentes de enlace entre el pasado y el 
presente. 
Las concepciones de la tradición del judaísmo acerca de la muerte son diver-
sas: “The rich and diverse Jewish culture, which has existed in some sort of 
continuity for many centuries, contains a broad diversity of approaches to 
death” (Bar-Levav, 2014: 4). En esta diversidad se encuentra la consideración 
de la muerte como una idea o bien como una realidad. En el caso de Moscona, 
la muerte se presenta en sus novelas en las dos vertientes: la protagonista ha 
sufrido la pérdida de seres queridos cercanos, así como de otros allegados y 
con estas pérdidas surgen reflexiones que revelan ideas relativas a la 
muerte.10 En estas dos novelas, los rituales, los tiempos de duelo, el espacio 
alrededor del proceso o bien la presencia de ciertos textos que acompañen 
esta transición son ancilares, de tal forma que dan un marco cultural pero no 
llevan una intención per se. Hay menciones al panteón, al proceso para pre-
parar el cuerpo, a la oración para los muertos, aunque más relevantes son las 
reflexiones que, si bien amortizan el dolor, en otros momentos lo expanden.  

El recuerdo que evoca con frecuencia la muerte o una pérdida emerge 
muchas veces de forma inesperada o bien solapada por el contexto. Algunos 
de estos momentos son: “allí estaba la muerte de mamá para ovillarme” (Mos-
cona, 2022: 19), “Es difícil crecer sabiendo que la cosa de donde podemos aga-
rrarnos para enraizar está muerta” (24), “arriba, [es] donde me dijeron que 
estaba mi papá. Historias de los muertos que viven en lo alto”, “solo te llamo 
para decirte que mi mamá falleció esta mañana” (49). Estas evocaciones se 
perciben como un duelo, particularmente al padre y a la madre, que se va des-
entrañando a ojos del lector a medida que avanza la lectura. Estas interven-
ciones, que pueden ser extensas o bien breves, son momentos de alta intensi-
dad emocional: “El dolor de la orfandad estaba allí a toda hora y cualquier 
pequeña desgracia me lo remitía. Entonces mi mente se iba a esa pérdida 
como el perseguido que llega a un refugio a descansar” (19). 

Sin embargo, no es sólo la presencia de estas evocaciones y recuerdos lo 
que hace que se tienda un puente entre la protagonista y los seres que han 
trascendido, sino los momentos en que ellos se hacen presentes en su reali-
dad actual, en donde los puede ver y conversar con ellos. Dentro del pensa-
miento judío existe la vida después de esta vida terrenal; sin embargo, las va-
riantes de estas conceptualizaciones son diversas, incluyendo la posibilidad 

 
10 Bar-Levav menciona que las actitudes judías hacia la muerte están marcadas por cuatro pará-
metros que son: la sociedad, el tiempo, el espacio y el texto (2014: 6). 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
105 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

de interactuar con los muertos.11 Moscona teje una interesante relación con 
la muerte a través de estas interacciones. Sin embargo, no hay una concepción 
particular de ellas. Al contrario, o están construidas con una naturalidad que 
difumina los planos de lo real y lo del más allá, o se dan en el marco de un 
sueño. Tal es el caso del sueño con su padre que la lleva a descubrir por qué 
usaba guantes negros y posteriormente a buscar a un anciano que le propor-
cionaría más información de su padre. Todo esto se desarrolla en sucesivos 
momentos semiindependientes y crea una historia que se puede extrapolar 
del contexto total de la novela sin perder significado. Las reflexiones de la 
protagonista se derivan entre si acaso ésa es la razón por la que su padre no 
ha acabado de morir o, bien, si es que las “hijas siempre disculpamos y prote-
gemos a la figura patriarcal” (Moscona, 2022: 76). Esta serie sobre el padre y 
su muerte termina con una frase de Rumi: “Sé como el árbol que suelta todo 
lo que ya está muerto” (81).  

La presencia de las abuelas es más significativa que la de los abuelos. Est-
her y Victoria tienen personalidades muy peculiares. De Esther sabemos que 
fue la que poseía ciertos manuscritos, de entre los cuales había uno en el que 
había copiado el edicto de expulsión de los Reyes Católicos, importante indi-
cador de una conciencia profunda de identidad. La otra abuela, Victoria, fue 
la que le hizo la vida difícil a la protagonista y así mismo un valioso canal de 
información sobre el judeoespañol. Este antagonismo crea en el personaje 
una fortaleza para defender sus ideas y posturas. Dice la protagonista: “Ella 
me obligó a defenderme, a ser trasgresora, a rebelarme cuando me quieren 
mandar, a disfrutar haciendo lo que me da la gana” (Moscona, 2022: 64). De 
forma similar, aparecen otros personajes que aportan algún rasgo, lección o 
reflexión en la construcción identitaria de la niña y, más adelante, de la adulta. 
Por ejemplo, el ideal del libre albedrío se ve en la admiración que tiene hacia 
la Tante Blanche, pero no por ser adúltera, sino “por haberse convertido en 
un salmón que vivió y murió a contracorriente” (40). Ruth es otro de los per-
sonajes que la protagonista admira. Ella fue hija de unos supervivientes de 
Auschwitz y de ella respeta su valor para ejercer el libre albedrío de suici-
darse.  

Los elementos analizados en la narrativa de Moscona perspiran un tono 
emotivo que los entrelaza y agrupa en “comunidades emocionales”, usando la 
terminología de Rosenwein. Sobre estas comunidades, la historiadora men-
ciona “[there are] groups in which people adhere to the same norms of emo-
tional expression and value—or devalue—the same or related emotions” 

 
11 En una entrevista, Moscona dice: “La muerte es un tema que me mueve el piso desde mi pri-
mer libro, la muerte y los muertos, que no son lo mismo. También la frontera entre la vida y la 
muerte, a veces tan tajante; a veces menos” (Gutiérrez, 2023).  



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
106 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

(2016: 3). Para Rosenwein estas comunidades tienen sus propias normas y 
valores respecto a las emociones. Las comunidades dictan cómo estas emo-
ciones se expresan, se perciben o bien son juzgadas. También considera que 
las emociones no son universales, sino que están influenciadas por los con-
textos sociales y culturales en que se dan. Cualquier sociedad en cualquier 
momento histórico puede contener más de una comunidad emocional. Otra 
conceptualización que señala Rosenwein es la de “herencias emocionales” 
(emotional inheritances) en donde palabras, énfasis, secuencias o bien cierta 
retórica se encuentran presentes para una generación y también para la su-
cesiva generación en forma simultánea; es decir, la coexistencia de tradicio-
nes emocionales de distintos momentos históricos y lugares geográficos. Un 
caso que señala Rosenwein es el de los inmigrantes que llevan nuevas normas 
al lugar en el que se establecen (9). 

Las comunidades emocionales que se pueden identificar en estas dos 
obras de Moscona se dan, en primera instancia, por la agrupación de indivi-
duos con la base étnica, cultural y religiosa del judaísmo sefardita, en ciertos 
momentos históricos y ubicaciones geográficas. Estas comunidades evolucio-
nan y se interceptan, subdividen, fragmentan o amalgaman con otras según 
las condiciones en las que sus individuos vivieron o siguen viviendo. Ambas 
obras de Moscona hacen referencias a la comunidad sefardita desde su expul-
sión inicial por el edicto de los Reyes Católicos y focalizan distintos momentos 
históricos de este exilio en un rastreo por los orígenes familiares y por el in-
terés de una recuperación del idioma sefardí. Así, vemos comunidades unidas 
en el área de los Balcanes, en las situaciones de los judíos en Bulgaria y Tur-
quía, y finalmente en los sefarditas que emigraron a México, de los cuales las 
protagonistas de ambas obras son descendientes.  

Estas comunidades que aparecen representadas a través de diversos per-
sonajes revelan normas emocionales relacionadas con el trauma del exilio o 
la condición postexílica, la persecución o la imperiosa necesidad de la preser-
vación de tradiciones étnicas y religiosas. Predominan sentimientos de nos-
talgia y añoranza por tiempos mejores, de extrañeza, en algunas ocasiones de 
superioridad como mecanismo de protección o de inferioridad como res-
puesta ante la adversidad. En ciertos momentos existe desconexión con el 
presente, sentimientos de soledad y duelo. Se presentan emociones de alegría 
cuando hay un reconocimiento identitario entre los individuos, o bien alguna 
familiaridad con el reconocimiento de sabores y olores. El judeoespañol, la 
comida y ciertas celebraciones religiosas funcionan como herramientas cata-
lizadoras de un ambiente que se torna emotivo y a veces de forma tensa. Las 
protagonistas de ambas obras, que vienen siendo la misma personificación, 
marcan las líneas generacionales ascendientes con tendencias diferentes en 
ciertos rasgos emotivos. La narradora-protagonista es el punto de partida del 



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
107 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

cual fluye retrospectivamente la generación de sus padres y tíos, llegados por 
voluntad propia a México siendo adultos aún jóvenes, con inquietudes y vi-
siones de un futuro mejor. Anterior a esta generación se encuentran los pa-
dres de estos jóvenes, es decir, la generación de los abuelos de la protagonista 
y los familiares y amigos de ellos, nacidos tanto en Bulgaria como en Turquía. 
Emigrantes traídos por los jóvenes, pero con un desarraigo más notorio, me-
nos entusiasta. Como comunidad emotiva, ellos proyectan un sentido identi-
tario más definido de lo que significaba el ser sefardí y de las emociones vivi-
das debido a una herencia de previos movimientos exílicos, y agudizado con 
la terrible experiencia de la Segunda Guerra Mundial. La generación que per-
tenece a los padres de la protagonista presenta un sentido identitario más 
abierto, quizá algo menos traumático y con disposición para adaptarse al 
nuevo territorio cultural en México. Con la protagonista, la amalgama de lo 
mexicano, lo judío sefardita y lo búlgaro se presenta en un equilibrio de ar-
monía y orgullo por las raíces, pero no por ello ausente de los rasgos emotivos 
ya mencionados. Las emociones vividas y expresadas por la protagonista —o 
las protagonistas— son un microcosmos de aquéllas heredadas y comparti-
das en las comunidades emocionales.  

Para cerrar 
Las obras estudiadas de Moscona son un rico caudal de información a través 
del cual el lector logra adentrarse en la fibra humana de una necesidad de ser 
y sentir, de autodefinirse y de buscarse y encontrarse. Tanto la casa como la 
muerte son elementos conductores y catalizadores de las emociones que se 
revelan en los personajes de estas dos obras de Moscona y que contienen ele-
mentos relativos a esta doble identidad cultural y territorial que resultan sig-
nificativos. El ensamblaje que realiza la autora es un mecanismo funcional 
para hacer emerger las emociones en ciertas prácticas culturales que refuer-
zan las nociones de identidades en convergencia. 

La narrativa de Moscona se nutre de fuentes similares a las de otros es-
critores judío-latinoamericanos, en particular con la presencia de la memoria. 
La problemática de la identidad asimilada en generaciones y compartida geo-
gráficamente posibilita la recreación particular de la autora. Estas construc-
ciones identitarias son producto de una combinación voluntaria por parte de 
la autora que, como dijimos, se trasmina en la creación de los dos personajes 
principales de ambas obras estudiadas. Dichas construcciones evolucionan a 
medida que se da la búsqueda. En las obras de Moscona, los elementos de la 
casa y la muerte son espacios o construcciones simbólicas e ideológicas de lo 
que constituye el ser individual. La recuperación de la identidad cultural se 
hace evidente y de ahí la aplicación de la noción de comunidades emocionales 
de Rosenwein, que resulta útil para entender la complejidad en la interacción 



 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
108 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

entre ciertas prácticas culturales y las emociones en comunidades específi-
cas.  

En la entrega del premio Xavier Villaurrutia de Escritores 2012 a Myriam 
Moscona por su novela Tela de sevoya, Sergio Mondragón dijo: “Al final de la 
lectura vi el libro de Myriam como un kaddish laico, una oración en prosa que 
es un moderno poema de amor por sus muertos” (Mondragón, 2013), pala-
bras muy certeras que se pueden hacer extensivas a León de Lidia. Ambas 
obras aportan una valiosa perspectiva en el acercamiento a lo que es o puede 
ser la identidad en un individuo. La obra de Moscona, como la de muchas 
otras escritoras judeo-latinoamericanas, aporta piezas únicas a un mosaico 
que se va desarrollando poco a poco, pero que siempre ilumina la noción de 
la diversidad y la complejidad de aquellos individuos que han pasado por des-
plazamientos físicos o culturales que, en este caso, es el de los sefarditas a 
territorio mexicano. El judeoespañol se convierte en una red neuronal que 
comunica y da vida a un conglomerado de individuos y que es capaz de res-
catar elementos, usos y costumbres del pasado y traerlos a vida en un pre-
sente.  

Tela de sevoya y León de Lidia presentan una focalización particular en el 
uso del lenguaje, en donde se intersectan en forma dinámica el español y el 
sefardí, creando un impactante mapa de interacción. En estas breves interac-
ciones entre los dos idiomas se perciben algunos de los rasgos distintivos más 
notorios, como, por ejemplo, la conservación de estructuras gramaticales an-
tiguas o la pronunciación arcaica de ciertos fonemas. Para la autora, el ladino 
“es un español que, al separarse de la península, va llenándose de todos los 
giros del turco, del francés, del italiano, del griego, del búlgaro… y va creando 
esta especie de lengua híbrida que es la lengua de los desterrados, que nunca 
ha tenido una patria y que siempre soñó con volver a España” (Vallín, 2014). 
Y en el manejo del lenguaje la autora tiene un amplio espectro. Puede ser un 
lenguaje preciso, concreto, a veces irónico y teñido de un humor sarcástico 
que posibilita varias interpretaciones. Puede ser también poético, emotivo, 
sensible y nostálgico. Como menciona la propia Moscona, es un idioma “que 
sobrevivió en el ámbito del hogar, porque es una lengua muy familiar, casi 
cariñosa” (2014). No hay frase o expresión que resulte artificiosa o fuera de 
lugar. Las obras de Moscona reflejan valores y normas compartidos, emocio-
nes como vehículo de preservación identitaria y al mismo tiempo son una res-
puesta a un sentido de resiliencia y continuidad.  
  



 

 

Lectora 31 (2025)                                                                                                                         (d) 

 
109 

Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
Agosín, Marjorie (ed.) (1999), Passion, Memory and Identity, Albuquerque: 

University of New Mexico Press. 
Aragón, Kevin (2023), “Myriam Moscona indaga en León de Lidia los senderos de 

la memoria”, El Sol de México, 05/02/2023. <https://oem.com.mx/elsolde-
mexico/cultura/myriam-moscona-indaga-en-leon-de-lidia-los-senderos-
de-la-memoria-15457941> 

Aranda, Alberto (2023), “Entrevista con Myriam Moscona sobre el libro León de Li-
dia”, YouTube, 19/05/2023. <www.youtube.com/watch?v=zDVmFQau9YU >  

Bachelard, Gaston (1969), The Poetics of Space, Boston, Beacon Press. 
Bar-Levav, Avriel (2014), “Jewish Attitudes towards Death: A Society between 

Time, Space and Texts”, Death in Jewish Life: Burial and Mourning Customs 
Among Jews of Europe and Nearby Communities, A. Bar-Levav, S. C. Reif y A. 
Lehnardt (eds.), De Gruyter, 3–16. DOI: 10.1515/9783110339185.3. 

Cultura UADY (2021), “Entrevista ‘Lugar es solo tiempo’ con Myriam Moscona”, Fa-
cebook, 03/02/2023. <www.facebook.com/watch/?v=2548055762166053> 

DroideTV (2022), “Myriam Moscona presenta su novela León de Lidia”, 
(10/08/2023). <www.droidetv.com/post/myriam-moscona-presenta-su-
novela-le%C3%B3n-de-lidia>  

Gartenberg, Charlotte (2019), “Jewish Belonging and Mourning”, iMex Revista. 
México Interdisciplinario/Interdisciplinary Mexico, 8 (16): 142-160. 

Goldberg, Florinda F. (2000), “Literatura judía latinoamericana: Modelos para 
armar”, Revista Iberoamericana, 66 (191): 309-24. DOI: 
10.5195/reviberoamer.2000.5771. 

—(2011), “Escritores judíos latinoamericanos: residencia en la frontera”, 
Pertenencia y alteridad. Judíos en América Latina: cuarenta años de cambios, 
Haim Avni, et al. (eds), Madrid: 743-60.  

—(2012), “¿Tiempo en disolución? Sobre fronteras identitarias y escritura judía 
en América Latina”, Múltiples identidades Literatura judeo-latinoamericana de 
los siglos XX y XXI, Verena Dolle (ed.), Madrid, Iberoamericana: 213-26. 

Goldsmith Brindis, Shulamit. (2010), “Judeo-mexicanos: gestación de una 
identidad”, Historia y Grafía, 35: 87-118. 

Gutiérrez, Sáshenka (2023), “Myriam Moscona: de lo que ‘más disfruto en la es-
critura es la ebanistería’”, San Diego Unit-Tribune, 18/02/2023. <www.san-
diegouniontribune.com/en-espanol/cultura/articulo/2023-01-28/myriam-
moscona-de-lo-que-mas-disfruto-en-la-escritura-es-la-ebanisteria> 

Lechkova, Dorotea (2019), “Idas y vueltas: liminalidad y creación en Tela de 
sevoya de Myriam Moscona”, Confluencia. Revista Hispánica de Cultura y 
Literatura, 34 (2): 52-62. DOI: 10.1353/cnf.2019.0006. 

https://oem.com.mx/elsoldemexico/cultura/myriam-moscona-indaga-en-leon-de-lidia-los-senderos-de-la-memoria-15457941
https://oem.com.mx/elsoldemexico/cultura/myriam-moscona-indaga-en-leon-de-lidia-los-senderos-de-la-memoria-15457941
https://oem.com.mx/elsoldemexico/cultura/myriam-moscona-indaga-en-leon-de-lidia-los-senderos-de-la-memoria-15457941
http://www.youtube.com/watch?v=zDVmFQau9YU
https://doi.org/10.1515/9783110339185.3
http://www.facebook.com/watch/?v=2548055762166053
http://www.droidetv.com/post/myriam-moscona-presenta-su-novela-le%C3%B3n-de-lidia
http://www.droidetv.com/post/myriam-moscona-presenta-su-novela-le%C3%B3n-de-lidia
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2000.5771
http://www.sandiegouniontribune.com/en-espanol/cultura/articulo/2023-01-28/myriam-moscona-de-lo-que-mas-disfruto-en-la-escritura-es-la-ebanisteria
http://www.sandiegouniontribune.com/en-espanol/cultura/articulo/2023-01-28/myriam-moscona-de-lo-que-mas-disfruto-en-la-escritura-es-la-ebanisteria
http://www.sandiegouniontribune.com/en-espanol/cultura/articulo/2023-01-28/myriam-moscona-de-lo-que-mas-disfruto-en-la-escritura-es-la-ebanisteria
https://doi.org/10.1353/cnf.2019.0006


 

 

Peregrinajes y reencuentros…                                                                                   Dolores Rangeli 

 
110 
Lectora, 31 (2025): 93-110. ISSN: 2013-9470 D.O.I.: 10.1344/Lectora2025.31.4 

Lockhart, Darrell (2018), “The Semiotics of Djudeo-Espanyol in Recent Works by 
Myriam Moscona”, iMex Revista. México Interdisciplinario/Interdisciplinary 
Mexico, 7 (14): 110-21. DOI: 10.23692/iMex.14.9. 

Molano, Olga Lucía (2007), "Identidad cultural un concepto que evoluciona”, 
Revista Opera, 7: 69-84. 

Mondrágon, Sergio (2013), “El kaddish laico de Myriam Moscona”, Revista de la 
Universidad de México, 112. 

Moscona, Myriam (2022), León de Lidia, México, Tusquets. 
(2012), Tela de sevoya, México, Debolsillo. 
(1992), “La paradoja de promesas y exilios”, Noah, 7-8: 31-33. 
Nordman, Daniel (2005), “Identidades territoriales”, Mélanges de la Casa de 

Velázquez, 35 (2): 147-57. DOI: 10.4000/mcv.2137. 
Rosenwein, Barbara H. (2016), Generations of Feeling. A History of Emotions, 600-

1700, Cambridge, Cambridge UP. DOI: 10.1017/CBO9781316156780. 
Schusterman Center (2021), “Why I Love Ladino, Myriam Moscona”, Youtube, 17, 

02/03/2023. <https://youtu.be/tRWbTLX254s> 
Sefamí, Jacobo (2021), “De ida y vuelta: Myriam Moscona entre el pasado 

búlgaro-sefardí y el presente mexicano”, iMex Revista. México 
Interdisciplinario/Interdisciplinary Mexico, 10 (19): 155-65. 

Vallín, Pedro (2014), “Myriam Moscona: ‘Los hombres olvidamos, pero las len-
guas, no’”, La Vanguardia. Cultura, 13/05/2025. <www.lavanguar-
dia.com/cultura/20140625/54410371915/myriam-moscona-hombres-ol-
vidamos-lenguas.html> 

Wacks, David A. (2015), “Diaspora Studies for Sephardic Culture”, Double 
Diaspora in Sephardic Literature: Jewish Cultural Production Before and After 
1492, David A. Wacks (ed.), Bloomington, Indiana UP: 8-33. DOI: 
10.2979/11040.0. 

 
 
 

https://www.imex-revista.com/download/5861/
https://doi.org/10.4000/mcv.2137
https://doi.org/10.1017/CBO9781316156780
https://youtu.be/tRWbTLX254s
http://www.lavanguardia.com/cultura/20140625/54410371915/myriam-moscona-hombres-olvidamos-lenguas.html
http://www.lavanguardia.com/cultura/20140625/54410371915/myriam-moscona-hombres-olvidamos-lenguas.html
http://www.lavanguardia.com/cultura/20140625/54410371915/myriam-moscona-hombres-olvidamos-lenguas.html
https://doi.org/10.2979/11040.0

