
l i o HISTORIA 

CAPÍTULO I. 

DESAHROtLO HISTÓRICO DE LAS ARTES PLÁSTICAS. 

Al terminar la parte general de este tratado dimos á 
conocer los tres principios que presiden á la organización 
del arte en sus distintas formas , á saber : el simbólico, 
el clásico y el romántico. Con los mismos principios lia 
recorrido el arte el círculo de ideas y creencias que lian 
ocupado el entendimiento y llenado la conciencia de la 
humanidad , que es lo que constituye su desarrollo his­
tórico. 

Pero en la necesidad de concretarnos á las artes plás­
ticas , se ceñirá"nuestra tarea á lo que á ellas se refiera, 
examinando las causas que han influido en la diversidad 
de fases que ha tomado este desarrollo en distintas épocas 
y entre distintos pueblos. 

El origen del artd se halla en los sentimientos nobles 
de que está dotado el corazón humano , asi como en la 
necesidad de responder á las exigencias de la ciyilizacion, 
y á la de dar incremento al culto de lo que es digno de 
este honor. Cualquiera otro origen que se quiera dar al 
arte será desnaturalizarle , quitándole toda su importancia 
y negándole el puesto que ocupa al lado de la religión y 
de la filosofía. 

El arte aparece con el estilo; y el estilo es fruto de un 



DE LAS AHTES PLÁSTICAS. 1 1 7 

estado de cultura ya algo adelantado. Así es que la rus­
tiquez y sencillez primitivas ó que preceden al nacimien­
to del arte, no son cualidades del arte , sino ensayos -y 
esfuerzos que hace este para revelarse y darse á lüz,"Tí)í" 

-"debió suceder entre los pueblos celtas, germanos , eslavos 
y escandinavos que ocuparon la primitiva Europa central 

j y septentrional, cuyas creencias, como su civilización, se 
pierden en la oscuridad de unos tiempos sin tradiciones, 

\ j en la fusión con las creencias y civilización de los pue-
' blos meridionales. 
i No se crea que el arte sea una planta especial de un 
clima ó pais determinados, y que privilegiadamente haya 

(de ser cultivado mejor por una raza que por otra : en 
I cualquiera sociedad en que lá civilización haya echado 
las primeras raices, ha nacido el arte, y siempre con igua­
les caracteres : grosero é informe en su infancia , si bien 
adquiriendo un desarrollo especial á influjo de la religión 
y de las costumbres. ¡No se busque pues especialmente el 
origen del arte entre los primeros pueblos que se consti­
tuyeron en sociedad política junto á los rios Tigris y Eu­
frates, ó en las tribus que asentaron á una y otra margen 
del Danubio y del Rhin, ni entre la raza de Sem ó de 
Jafet,' ni en los ardientes climas del Asia ó en los tem­
plados de Europ,a; porque quizá no se hallen comprobantes 
en el orden cronológico de cultura , ni podrán verificarse 
las fechas. El origen del arte y su desarrollo son una con­
secuencia natural de la tendencia del espíritu humano 
hacia la perfección de la sociedad y del individuo, que es 
lo que constituye la civilización. 

El primer momento del arte al anunciarse supone la 
infancia del espíritu , una sociedad constituida pero no 



118 HISTORIA 

civilizada , y una religión fundada en lo prodigioso , no 
en la revelación. 
f ' E l desarrollo que desde este momento adquiere el arte, 
¡supone relaciones continuadas entre los distintos pueblos, 
I que es lo único que puede conducir al arte por el camino 
' de los adelantos: por esto se estacionaron las artes en ma­
nos de unos pueblos y alcanzaron un grado de perfección 
muy aventajado en manos de otros. Cualquiera otro prin­
cipio que sobre este particular quiera sentarse puede con­
ducir á consecuencias absurdas. Los pueblos son como sus 
individuos , el aislamiento los estaciona , si no los mata, 
porque falta alimento al espíritu. 

En los mitos en que la humanidad se ha estraviado por 
faltarle la luz de la revelación , se halla el desarrollo del 
arte desde sus primeros ensayos ; si bien como hecho his­
tórico hallaremos cuan favorable fué también á las artes 
plásticas la religión revelada, trasmitida en toda su pu­
reza desde los primeros patriarcas iluminados, formulada 

' por Moisés y demás profetas con la mas espiritual de las 
formas del arte, la poesía lírica, y realizada en la forma 
antropomòrfica que al arte conviene , por la aparición del 
mismo Dios en la tierra, revistiendo carne humana y 
viviendo la vida mortal sujeta á las miserias y penalida­
des de la existencia terrestre. Veamos. 

I. El asombro que causan al espíritu los fenómenos 
de la naturaleza , hacen nacer en él un sentimiento reli­
gioso : el poder de un Ser supremo. Todas las prácticas de 
esta religión tienen por objeto estender la pureza, tanto 
en el sentido físico como en el moral. La divinidad reci­
be culto bajo el emblema de los astros ( sahcismo) ó del 



DE LAS .MIÏKS PLÁSTICAS. 11".' 

fuego (moyismo). Aquí no hay obra do arto ¡KM-O SI SU 

semilla, puesto que existe el fondo y la forma; auiujiio !;i 
naturaleza y procedencia do uno y otro df cstus dos ele­
mentos no está determinada. La religión do los iintiguos 
persas , el majismo, es el ejemplo mas marcado de cst(í 
primer grado con que se anunció el arte. Sin embargo su 
libro canónico el Zend-avesta, obra de los dos Zoroastros, 
tiene una poesía halagadoi'a en la consideración del prin­
cipio dualista : Ommid y Arimand , la luz y las tinie­
blas , lo 6^^eno y lo malo. 

II. La imaginación fermentando en todos sentidos con­
cibe abstracciones y busca formas para espresarlas; yaui:-
que toma por base un principio espiritual, pero no con­
cibe la naturaleza del espíritu; por consiguiente, respecto 
de los medios de su espresion , cae en lo mas material. 
Así es que lo colosal, lo lúbrico , lo quimérico y ha.sta lo 
grotesco son ahora caracteres propios de la divinidad. 
Tampoco hay aquí obra de arto , pero existe el arte en 
embrión , y se prepara su nacimiento. El ejemplo de este 
segundo grado de desarrollo d<d arte se halla en la reli­
gión de los antiguos indios, el Brahmanismo refundido 
después en el BudMamo. Con efecto, en los libros canóni­
cos de esta religión , el Código de Menú y los Vedas, está 
un tanto determinada la naturaleza de los dos elementos 
del arte : hay diferencia entre el alma •vital y el espíritu, 
pero la muerte en esta creencia no es una negación ó un 
principio de nueva existencia , sino una transformación. 
La transmigración de las almas es un medio de' purifica­
ción para poder fundirse en Brahma mismo , el dios pri­
mero de una trimurthi, en quo aparoco un dios prnductor, 



120 msTORiA 

otro conservador y otro destructor. Por consiguiente, esta 
creencia no concibe el espíritu en su propia naturaleza, 
busca el sentido del universo en lo material; y el ser 
universal se ve precipitado en las mas innobles formas del 
mundo sensible. Hay discordancias y contradicciones , y 
la imaginación solo sabe escapar de ellas estendiendo las 
dimensiones de la fotma , perdiéndose en la vaguedad y 
el capricho. Sin embargo, la literatura india ha dado pro­
ducciones notables tanto por los conceptos, como por la 
filosofía que revelan. En los poemas de Ramayana y Ma-
habarata y otros se halla un sentido espiritual, y mucha 
fecundidad de ingenio. Existe pues la diferencia entre 
el fondo y la forma, pero están en contradicción: * no hay 
concordancia entre eUos, pero se echa de ver una tenden­
cia á simbolizar,, 

III. El espíritu al cabo adquiere conciencia de sí mis­
mo al acertar en su separación de la forma material por 
un acto negativo: la muerte. La muerte es destrucción 
de la existencia física, es la restauración del espíritu á 
su manera libre de ser. El principio espiritual entonces 
busca formas que le hagan aparecer claro y distintamente 
en lo exterior, pero solo halla analogías y semejanzas. La 
imaginación obra con mas tranquilidad y no produce qui­
meras ; y si quiere revelarse en la forma humana , la pe­
trifica. Es que el espíritu no ha hallado todavía su propia 
manera de ser , pero por semejanzas reales y analogías 
naturales aparece en una imagen con un sentido especial: 
es el sirnbolo. El verdadero ejemplo de este grado de des­
arrollo del arte se halla en el Egipto antiguo. El arte 
egipcio es enteramente simbólico. Atestíguanlo sus edi-



DE LAS ARTES PLÁSTICAS. 1 2 1 

ficios, SUS estatuas, sus esfinges. Osiris mismo es un mito 
físico-histórico-religioso-moral á un tiempo. 

Si en Pèrsia la idea de la muerte es la desaparición del 
cadáver exponiéndole á la voracidad de las aves de rapiña, 
y en la India se verifica por una transformación ó fusión 
de unos seres en otros, en Egipto está comprendida eu las 
dos naturalezas: el espíritu y el cuerpo. 

Sin embargo , los egipcios no consideraron el espíritu 
cual es en sí; y lo mismo creyeron en la inmortalidad del 
espíritu , que en la necesidad de dar al cuerpo este mismo 
carácter. De aquí los embalsamientos y los juicios sobre 
la conducta de los difuntos durante su vida. Estos actos 
no fueron mas que una reproducción de lo que supusie­
ron en el reino de lo invisible bajo la presidencia de Osiris. 
La representación de este reino , y la honra á los difuntos 
son circunstancias que se hallan representadas en los speos, 
en las pirámides, en los laberintos, en los mismos esfinges. 
Se reprocha á los egipcios el haber adorado las plantas y 
los animales; pero no los adoraron por lo que en sí eran, 
sino por el principio de fuerza y vida que revelaban, en 
una palabra , por el simbolismo que encerraban. Quizá 
por esto su literatura no merece un lugar tan distinguido 
en la historia como la de los persas é indios ; y el libro 
canónico, el Libro de las revelaciones no pasa de ser, en 
una pai-te, un devocionario, y en otra lo que espresa su 
título: Ritual fúneire. 

Por lo demás no puede negarse á los egipcios el haber 
elevado el espíritu á la idea de la unidad de Dios, á la de la 
inmortalidad del alma y de las penas y recompensas en la 
otra vida; pero admitieron una relación tan material entre 
las cosas divinas y las humanas, que al verificarla tuvieron 



122 HISTORIA 

que ocultar su materialismo en misterios que solo dieron 
á conocer á iniciados. Así fué que materializaron las ideas 
metafísicas suponiendo una serie de triadas encadenadas 
unas con otras. — El punto de partida de la mitología 
egipcia fué una triada compuesta de tres partes de Amon-
Ra , á saber : Amon , padre de sí mismo , Moutli madre, 
Kous hijo. La triada final la formaron Osiris , padre de 
sí mismo, Isis madre, Horus hijo. Por consiguiente, 
Amon fué el Ser supremo , padre de los .dioses y criador 
de todas las cosas , y Horus fué el fin de la encarnación. 
Y como la autoridad ó rango disminuyó á medida que la 
deidad se ocupaba mas directamente de los asuntos terres­
tres , así fué que Osiris, Isis y Horus , que formaron la 
triada final, tuvieron este cometido; y por esto se les 
tributó adoración mas comunmente. — Osiris en la tum­
ba es Seraj)is, y la encarnación de su alma es el Buey 
Apis. 

IV. El símbolo se ha desarrollado ya; pero el espíritu ha 
llegado á tener conciencia de sí mismo y quiere tom arse 
por objeto de su pensamiento. Para ello necesita una for­
ma exterior que sea adecuada á este objeto y pueda repre­
sentarle como espíritu , perdiendo la parte material su 
independencia. Adopta la forma humana, ya no por su 
forma material sino por ser la representación del espíritu, 
en una palabra , por realizarse en ella la identificación del 
elemento espiritual con el sensible. Esta identificación, este 
acuerdo ó armonía tiende á materializar el espíritu; y por 
ella se constituye la unidad que establece la ba,se del se­
gundo principio que rige para el desarrollo del arte ; el 
principio clásico. Pero si el arte clásico ha considerado el 



DE LAS AKTES I'LÁtíTlCAS. 1 2 3 

el espíritu como tal, no ha comprendido la verdadera 
esencia de la naturaleza divina, ni penetrado hasta lo 
profundo del alma. Asi es que esta no queda satisfecha, 
porque esta armonía que existe entre k idea y la forma, 
y esta serenidad inalterable , tienen cierta frialdad y cier­
ta tristeza silenciosa que no es propia de la naturaleza del 
espíritu , del mismo modo que la actitud eurítmica no es 
propia de la libre vitalidad del hombre. El arte clásico 
no pasa pues mas allá del dominio de la belleza sensible, 
no pudiendo negarse que la representa de una manera 
perfecta. Esta perfección solo se ha realizado en la anti­
gua Grecia. La situación geográfica de Grecia, el genio, 
mezcla de espontaneidad y de reflexión , de sus habitan­
tes , su carácter moral, su vida política, todo debió con­
currir á la realización del ideal clásico. Colocado este pais 
entre Asia y Europa, realizó la alianza de la libertad 
personal y de las costumbres públicas, de la sociedad y 
•del individuo, del espíritu general y del particular. El 
culto de lo bello es la vida entera del pueblo griego; y en 
sus juegos y espectáculos, la forma plástica llama la aten­
ción con preferencia. No hay mas que echar una ojeada 
sobre ellos — Identifícanse la religión y el arte; y al arte 
quedan subordinados todos los demás elementos de civi­
lización. El artista griego no titubea como en el arte sim­
bólico , buscando una noción clara ; sino que halla la idea 
planteada en la creencia popular y el dogma. Así es que 
reconcentra su actividad en la forma; y al adaptarla al 
fondo, lo verifica no por una asociación de partes, 
sino por una purificación de detalles accidentales ó' indi­
ferentes. En la historia política y en el progreso déla reli­
gión griega se halla el verdadero desarrollo del arte en 



124 HISTORIA 

este grado, toda vez que aquella historia y esta religión 
siguieron una marcha enteramente paralela. 

La religión de los griegos fué hija de la imaginación 
de los poetas, j fué alimentada por la conciencia que el 
hombre adquirió de sí mismo y de su libre personalidad. 
Con estos elementos debió de producirse una pluralidad 
antropomòrfica, personificación de los mitos que de Oriente 
pasaron á Grecia. El ingenio que en esta pluralidad se 
descubre, ha merecido á esta religión el nombre à&foïi-
teismo por escelencia. 

En la personificación se mostraron los griegos tan fe­
cundos , que así pei-sonificaron los poderes físicos de la 
naturaleza, como los principios morales. Pero el espíritu 
con conciencia de sí mismo no pudo permitir que los po­
deres espirituales estuviesen en inferior categoría que 
los poderes físicos , ni que las formas animales se conser­
vasen en la que hasta entonces se habían conservado. 
Así fué que puso á ambos poderes en lucha para ser der­
rotados los segundos , combinándolos después , y ad­
mitiendo por necesidad la divinización. De aqui las ge-
rarquias de los dioses, las metamorfosis, los atributos, los 
oráculos, los misterios , el apoteosis, el olimpo y el in­
fierno. 

El olimpo fué la mansión de las divinidades. El infierno 
fué simplemente la mansión de los muertos donde eran 
juzgadas las almas después de haber pasado la laguna 
Estigia en la barca del viejo Caronte. Las almas según la 
conducta que hablan observado en la tierra eran destina­
das á los Campos-Eliseos donde reinaba una perpetua 
primavera, ó al Tártaro donde sufrían las penas propor­
cionadas á sus delitos. 



DE LAS ARTES PLÁSTICAS. 1 2 5 

La raza mas antigua de los dioses, raza grosera repre­
sentando los poderes físicos de la naturaleza, como, la 
confusión (caos), el tiempo ( Cronosó Saturno], el amor 
como principio generador (Eros titánico), los gigantes y 
titanes^, etc., y otros poderes sidéreos y telúricos con ca­
rácter puramente material, perdió su puesto en una lucha 
encarnizada en que sufrió una derrota completa, conocida 
en la creencia griega por la derrota de los Titanes. Desde 
entonces quedó encumbrada en la primera gemrquía otra 
raza mas noble y menos material, representando los pode­
res morales, aunque dejando ver siempre su procedencia 
material de modo , que su representación lo mismo se, re­
fería al elemento físico, que al espiritual, si bien aquel 
subordinado á este. 

En esta gerarquía que componia el gran Consejo celeste, 
I fueron comprendidos: 

JÚPITER hijo de Saturno ó el tiempo, padre de los dioses 
y rey de los hombres , investido con el supremo poder. 

JUNO SU hermana y esposa : ideal del matrimonio. 
NEPTUNO hermano de los dos anteriores, dios de las 

aguas : fundador de ciudades. 
APOLO hijo de Júpiter y de Latona, dios de la luz, de la 

poesía y de la música , presidente del coro de las nueve 
musas, que fueron : 

Calwpe—la de la bella voz — musa delaretórica y poesía épica. 

Clio—la déla gloria — de la Historia. 

Erato— la amorosa— de la poesía erótica. 

Talia — la amiga de festines — de la comedia. 

I MelpÓTMue — la heroica—de la tragedia. 

Terpsícore — la encantadora — de la danza. 

Euterpe— la sensible— del canto y de la música. 



12G HISTORIA 

PoUirinia — líi celebradora con niuchos himnos — de la poesía 
lírica. 

Urania — la celeste — de la astronomía. 

MARTE hijo de Júpiter, dios de la guerra. 
MERCURIO hijo de Júpiter, dios del comercio y de toda 

especulación: mensagero de los dioses. 
VuLCANO hijo de Júpiter, dios del fuego. 
MINERVA , nacida de la frente de Júpiter, diosa de la 

sabiduría. 
DIANA , hermana de Apolo , diosa de la luna , de la vir­

ginidad y de la caza. 
VENUS hija de la espuma de la mar, diosa de la hermo­

sura, madre de Eros ó Cv/pido (el amor). Tiene por com­
pañeras las tres gracias. 

En estas mismas divinidades se ve la combinación y fu­
sión de los dos, elementos, el moral y el físico, confirmada 
en los misterios de que el culto de ciertas divinidades se 
halló rodeado. 

Entre esta raza de dioses y la raza caida se hallan 
otras deidades sin individualidad alguna, y con un carác­
ter tan general, que su fondo deja ver patentemente el 
materialismo de las ideas. Aunque representaron un prin­
cipio moral, no tuvieron por base la moralidad, sino la 
fuerza vital de la naturaleza ; no enlazándose ni relacio­
nándose entre sí , y recordando siempre \a. fatalidad y el 
destino como ley del mundo. En esta categoría se hallan : 
Nemesis la justicia niveladora : las Euménides diosas de 
la venganza, y muchas otras á quienes se atribuyó un 
poder esclusivo y material, y que tuvieron poco en cuenta 
lo que pasaba fuera de su jurisdicción. 



DE LAS ARTEt̂  I'LÁí^TICAS. 1;27 

Por lo que se acaba de decir :so ve el encumbramiento 
del principio moral sobre el material como resultado de 
una victoria obtenida por el espíritu sobre la materia, 
siempre favorable á la perfección de la sociedad , como lo 
fué para los adelantos del arte, ya que á ella es debida la 
producción de la belleza clásica. Pero en la manera mate­
rial de concebir el espíritu se echa de ver que la fusión de 
los dos elementos no podia menos de producirse. 

El encumbramiento del principio moral sobre el material 
se anunció por la degradación de las formas animales : la 
fusión de ambos principios se reveló en la doble represen­
tación de los mitos y en el apoteosis de los héroes. — Con 
efecto las formas animales ya no fueron objeto de culto 
como entre los indios y los egipcios ; antes bien los ani­
males mismos fueron sacrificados á los dioses: revestir 
estos una forma animal fué una degradación , y muchas 
veces fué aplicado como pena ó castigo de un delito. Ade­
mas , perdiendo tales formas el carácter simbólico quedaron 
relegadas á simples atributos ó signos característicos de 
las mismas divinidades, como el águila al lado de Júpiter. 
— Los oráculos indican también la degradación de las 
fuerzas físicas de la naturaleza: y si al principio cualquie­
ra accidente ó fenómeno de ella fué un presagio, andando 
el tiempo, la voz del hombre fué la que transmitió la vo­
luntad del dios; y aun en la misma oscuiñdad ó doble 
sentido de sus contestaciones se echa de ver una tendencia 
á dar á la mente humana campo á la meditación. — Por 
último, así como se consideró una raza de dioses entre la 
vencedora y la vencida, existió una gerarquía inferiora 
todas , que elevó al hombre á la esfera de la divinidad , 
pues el genio griego, no contento con personificar, quiso 



128 HISTORIA 

hallar en ciertos individuos cualidades divinas , pero no 
como cualidades espirituales , sino como poderes físicos. 
He aquí los héroes acometiendo empresas temerarias, ar­
rostrando con denuedo todos los peligros, y elevándose á 
la categoría de semidioses. 

De este modo se desarrolló el principio de la fonna clá­
sica del arte en el mito griego: mito cuya reaparición es 
tan imposible como lo es el retroceso hacia una creencia 

. materialista, porque la conciencia de sí mismo y de las 
cualidades propias de su naturaleza, una vez adquirida, no 
puede el espíritu perderla sino por un cataclismo que haga 
perder toda huella de civilización y de toda creencia espi­
ritual. Por esto se ha dicho que el arte no puede detenerse 
en la forma clásica. Esta forma puede considerarse como 
la juventud del arte: momento único que no puede repro­
ducirse , como la juventud en el individuo. 

Asi fué que la pluralidad de dioses y su diversidad, 
constituyeron existencias accidentales y crearon colisiones 
de distintas clases. Los dioses entraron en acción, y se 
mezclaron en los intereses de la vida humana. Al entrar 
en esta multiplicidad y movimiento, la forma clásica se 
desnaturalizó y entró en lo gracioso y lo patético. El gru­
po y el bajo relieve debieron merecer entonces la atención. 

Por otra parte esta multiplicidad no podia satisfacer á 
la razón , y el espíritu se vio obligado á replegarse dentro 
.de sí mismo, buscando un principio mas puro, una unidad 
t|ue deseaba. Sócrates anunció la idea en occidente, así 
como en oriente la hallaremos en las filosofías de Lao-tseu 
y Kung-fu-tseu que florecieron en China. Desde entonces 
se principió en occidente á tomar la conciencia por regu­
ladora de los actos de la vida , pero no se supo hacer mas 



DE LAS ARTES PLÁSTICAS. 1 2 9 

que protestar contra los vicios de la humanidad por medio 
de la sátira ; j probablemente se hubiera seguido, un rum­
bo, si no igual, análogo al que se siguió en China, estacio­
nándose por su medio la civilización y con ella el arte , á 
no haberse verificado en el centro del mundo conocido un 
hecho, que destruyendo todo materialismo, consideró al 
espíritu en su propia naturaleza, y fijó el eje de las ideas 
sobre que puede girar la mente humana. Este hecho es la 
aparición del cristianismo. 

V. La forma romántica del arte no podia nacer de una 
sucesión de hechos fácil y suavemente encadenados por 
un desarrollo histórico, como se habia verificado en los gra­
dos anteriores. Bl espíritu solo milagrosamente podia ha­
llar lo que al espíritu convenía y fijar la marcha de la 
humanidad por el camino de la civilización para no salirse 
de él jamás. La civilización antigua debió morir, porque 
tenia por base la inercia que necesariamente habia de rei­
nar en una sociedad que todo lo atribuía á una inalterable 
succesion de causas y efectos irrevocablemente señaladas 
por el destino y la,fatalidad. 

El ideal romántico halló su verdadera realización en el pri­
mer período de la época moderna llamado edad media, cons­
tituyendo la edad madura del arte, y por lo mismo mas du­
radera que su juventud, y cuya vida deberá estenderse has-
tala consumación de los siglos fundada en el cristianismo. 

Esta religión altamente espiritual sostuvo con la abne­
gación mas sublime la lucha que empeñó contra ella el 
materialismo de la edad antigua; sufriendo este una der­
rota completa, y estrellándose para siempre contra el esplri­
tualismo de las nuevas máximas: nueva lucha titánica 

9 



130 . . HISTORIA 

entre el espíritu y la materia, nueva derrota de la materia 
por el espíritu cuyo resultado habia de ser la perfección 
de la sociedad y la de sus individuos. Esta religión san­
guinariamente perseguida, prescribe sin embargo el amor 
de Dios, la igualdad de los hombres ante su justicia, el 
olvido de las ofensas: se aparta de lo terrenal en busca de 
lo eterno, y sin embargo preceptúa dar al César lo que es 
de César y á Dios lo que es de Dios: considera en el hom­
bre el libre alvedrío sin dejar de considerar en Dios la 
previsión : y el destino y la fatalidad no son nada , sino 
(jue todo se espera de la Providencia; prediciendo lin jui­
cio final para repartir premios y recompensas en la otra 
vida, donde el alma en su inmortalidad gozará de la bea­
titud en el cielo, sufrirá penas eternas en el infierno ó 
expiará sus faltas en el purgatorio. 

Si lar fusión del elemento espiritual y del sensible y su 
completa armonía habia sido la condición del arte bajo el 
principio clásico , en el grado romántico la forma está ya 
mas subordinada , cediendo el. puesto á la belleza es­
piritual del alma, la belleza que reside en las profundi­
dades de su naturaleza infinita. El alma, el sentimiento 
en su infinidad y en su multiplicidad, sus sensaciones y 
relaciones con los demás seres , en una palabra, la his­
toria entera del corazón humano se halla en esta forma 
del arte. Por esto puede decirse , que su principio es mis­
terioso como lo son nuestros afectos y sentimientos, que 
su círculo es mas estenso que el de las ideas de la forma 
clásica , limitado por generalidades. Las formas sensibles 
de que echa mano ya no son, como en lo clásico, idénti­
cas á las que la naturaleza ofrece respecto de las dimen­
siones , sino que tienden á la espiritualización de la ma-



DH LAS ARTES PLÁSTICAS. 1 3 1 

teria, así como lo clásico tendió á la materialización del 
espíritu. El idealismo pues en la forma romántica del arte 
está en el alma. 

El principio romántico ha tenido en Oriente una base 
distinta: el maJiornetismo. Esta religión espiritual en su 
fondo ha materializado la otra vida de una manera de­
masiado sensual; y este sensualismo le ha traducido de 
las costumbres de los pueblos en que nació, exigidas 
probablemente por las necesidades del clima. En odio al 
cristianismo del que se mostró rival, y de las ridiculas 
imágenes del budhismo, fué iconoclasta en toda la es-
tension de la palabra ; y por analogía con la religión mo­
saica , de la que tomó muchas doctrinas mezclándolas con 
una poesía brillante inspirada por los sucesos que iban 
verificándose, fué mas favorable al arte literario que al 
plástico, del cual no tomó mas que la forma simbólica, 
la arquitectura, como para sostener con la voluptuosidad 
de la existencia terrestre la esperanza del goce en la otra 
vida de unos placeres sensuales sin número. 

He aquí los grados de desarrollo histórico que han tenido 
las artes plásticas hasta nuestrofe dias , sin que sea posible 
fijar otros, porque no es posible hallar otros principios en 
que fundarlos. Si hallamos en la historia épocas en que el 
arte ha sufrido una transformación, como en el siglo xvi, 
no es que haya nacido ningún principio, solo debe consi­
derarse como una aplicación de elementos de estos grados 
á necesidades de actualidad. 

En nuestra época el arte está consagrado al culto de la 
humanidad: todo lo que el corazón encierra en sí , sus 
goces , sus sufrimientos, sus intereses y pasiones; por 
consiguiente el fondo le constituye la naturaleza humana 



132 HISTORIA . 

con toda la variedad de sus fases , y la forma la hallamos 
en la libre combinación de todas las de lo pasado en cuanto 
son propias y convenientes al asunto elegido. El arte es 
por consiguieüte ecléctico, no por una elección de elementos 
premeditada , sino por teorías conocidas , y propia y con­
venientemente aplicadas. El eclecticismo de otra manera 
considerado puede decirse que no produce obras de arte. 

Veamos ahora las causas que influyen en la diversidad 
del arte en las distintas épocas y naciones. Tales causas 
hacen referencia á las costumbres. Estas nacen de las ne­
cesidades á que el hombre se halla espuesto por lo débil 
de su constitución ; y estas necesidades son creadas por la 
naturaleza ó por la civilización. 

Necesidades creadas j)OT la naturaleza. Cada clima es­
tampa en los hombres un carácter particular asi respecto 
del espíritu como del cuerpo. En los climas cálidos el 
cuerpo se debilita, la imaginación se inflama : en los friós 
al contrario , el cuerpo se robustece y las facultades del 
espíritu obran con mas lentitud: en los templados existe 
el equilibrio. Hay mayor precocidad en el mediodía que 
en el norte : y hay en cada país distinta manera de ali­
mentarse , de ponerse á cubierto de la intemperie y de los 
ataques de un agresor, y distinta manera de cubrir la 
desnudez. No hay mas que echar una ojeada sobre los ele­
mentos que constituyen los edificios y los trajes de los 
pueblos del norte, de los que constituyen los del medio­
día, y se echarán de ver las circunstancias que distinguen 
á unos de otros. —• Las mismas circunstancias que esta­
blecen diferencias entre las distintas regiones del globo 
comparadas entre sí , militan en cada una de estas regio­
nes en su accidentacion. 



DE LAS AKTES PLÁSTICAS. 1 3 3 

Necesidades creadas por la cimlñacion. Se refieren á 
los elementos de vida de la naturaleza espiritual del hom­
bre , á saber: las creencias así religiosas como las políti­
cas : las ocupaciones , los goces. — Las creencias religio­
sas exijen : ceremonias para el culto : la sanción del ma­
trimonio : la bonra de los difuntos. — Las creencias 
políticas exijen : etiquetas y ceremoniales, y un sistema de 
penas y recompensas. — Las ocupaciones se refieren á las 
distintas tareas que constituyen la riqueza de un pueblo, 
ya por la naturaleza , ya por la situación geográfica , ó 
disposición topográfica de un suelo.—Los goces no son mas 
que los recreos en que el espíritu de un pueblo se espacía, 
constituyendo las fiestas públicas, los espectáculos, los 
juegos. 

Entrar en los detalles de las necesidades creadas ya por 
la naturaleza ya por la civilización , no sería mas que .una 
descripción 'de ellos mas ó menos completa ; y de todos 
.modos, mas debe ser objeto de investigaciones arqueológi­
cas, que de una esplanacion de principios. El sistema que 
aquí se establece puede ausiliar para la clasificación de los 
datos que se recojan accidentalmente ó de intento. 


	teohisbellart_a1859_0001.pdf
	teohisbellart_a1859_0002.pdf
	teohisbellart_a1859_0003.pdf
	teohisbellart_a1859_0004.pdf
	teohisbellart_a1859_0005.pdf
	teohisbellart_a1859_0006.pdf
	teohisbellart_a1859_0007.pdf
	teohisbellart_a1859_0008.pdf
	teohisbellart_a1859_0009.pdf
	teohisbellart_a1859_0010.pdf
	teohisbellart_a1859_0011.pdf
	teohisbellart_a1859_0012.pdf
	teohisbellart_a1859_0013.pdf
	teohisbellart_a1859_0014.pdf
	teohisbellart_a1859_0015.pdf
	teohisbellart_a1859_0016.pdf
	teohisbellart_a1859_0017.pdf
	teohisbellart_a1859_0018.pdf
	teohisbellart_a1859_0019.pdf
	teohisbellart_a1859_0020.pdf
	teohisbellart_a1859_0021.pdf
	teohisbellart_a1859_0022.pdf
	teohisbellart_a1859_0023.pdf
	teohisbellart_a1859_0024.pdf
	teohisbellart_a1859_0025.pdf
	teohisbellart_a1859_0026.pdf
	teohisbellart_a1859_0027.pdf
	teohisbellart_a1859_0028.pdf
	teohisbellart_a1859_0029.pdf
	teohisbellart_a1859_0030.pdf
	teohisbellart_a1859_0031.pdf
	teohisbellart_a1859_0032.pdf
	teohisbellart_a1859_0033.pdf
	teohisbellart_a1859_0034.pdf
	teohisbellart_a1859_0035.pdf
	teohisbellart_a1859_0036.pdf
	teohisbellart_a1859_0037.pdf
	teohisbellart_a1859_0038.pdf
	teohisbellart_a1859_0039.pdf
	teohisbellart_a1859_0040.pdf
	teohisbellart_a1859_0041.pdf
	teohisbellart_a1859_0042.pdf
	teohisbellart_a1859_0043.pdf
	teohisbellart_a1859_0044.pdf
	teohisbellart_a1859_0045.pdf
	teohisbellart_a1859_0046.pdf
	teohisbellart_a1859_0047.pdf
	teohisbellart_a1859_0048.pdf
	teohisbellart_a1859_0049.pdf
	teohisbellart_a1859_0050.pdf
	teohisbellart_a1859_0051.pdf
	teohisbellart_a1859_0052.pdf
	teohisbellart_a1859_0053.pdf
	teohisbellart_a1859_0054.pdf
	teohisbellart_a1859_0055.pdf
	teohisbellart_a1859_0056.pdf
	teohisbellart_a1859_0057.pdf
	teohisbellart_a1859_0058.pdf
	teohisbellart_a1859_0059.pdf
	teohisbellart_a1859_0060.pdf
	teohisbellart_a1859_0061.pdf
	teohisbellart_a1859_0062.pdf
	teohisbellart_a1859_0063.pdf
	teohisbellart_a1859_0064.pdf
	teohisbellart_a1859_0065.pdf
	teohisbellart_a1859_0066.pdf
	teohisbellart_a1859_0067.pdf
	teohisbellart_a1859_0068.pdf
	teohisbellart_a1859_0069.pdf
	teohisbellart_a1859_0070.pdf
	teohisbellart_a1859_0071.pdf
	teohisbellart_a1859_0072.pdf
	teohisbellart_a1859_0073.pdf
	teohisbellart_a1859_0074.pdf
	teohisbellart_a1859_0075.pdf
	teohisbellart_a1859_0076.pdf
	teohisbellart_a1859_0077.pdf
	teohisbellart_a1859_0078.pdf
	teohisbellart_a1859_0079.pdf
	teohisbellart_a1859_0080.pdf
	teohisbellart_a1859_0081.pdf
	teohisbellart_a1859_0082.pdf
	teohisbellart_a1859_0083.pdf
	teohisbellart_a1859_0084.pdf
	teohisbellart_a1859_0085.pdf
	teohisbellart_a1859_0086.pdf
	teohisbellart_a1859_0087.pdf
	teohisbellart_a1859_0088.pdf
	teohisbellart_a1859_0089.pdf
	teohisbellart_a1859_0090.pdf
	teohisbellart_a1859_0091.pdf
	teohisbellart_a1859_0092.pdf
	teohisbellart_a1859_0093.pdf
	teohisbellart_a1859_0094.pdf
	teohisbellart_a1859_0095.pdf
	teohisbellart_a1859_0096.pdf
	teohisbellart_a1859_0097.pdf
	teohisbellart_a1859_0098.pdf
	teohisbellart_a1859_0099.pdf
	teohisbellart_a1859_0100.pdf
	teohisbellart_a1859_0101.pdf
	teohisbellart_a1859_0102.pdf
	teohisbellart_a1859_0103.pdf
	teohisbellart_a1859_0104.pdf
	teohisbellart_a1859_0105.pdf
	teohisbellart_a1859_0106.pdf
	teohisbellart_a1859_0107.pdf
	teohisbellart_a1859_0108.pdf
	teohisbellart_a1859_0109.pdf
	teohisbellart_a1859_0110.pdf
	teohisbellart_a1859_0111.pdf
	teohisbellart_a1859_0112.pdf
	teohisbellart_a1859_0113.pdf
	teohisbellart_a1859_0114.pdf
	teohisbellart_a1859_0115.pdf
	teohisbellart_a1859_0116.pdf
	teohisbellart_a1859_0117.pdf
	teohisbellart_a1859_0118.pdf
	teohisbellart_a1859_0119.pdf
	teohisbellart_a1859_0120.pdf
	teohisbellart_a1859_0121.pdf
	teohisbellart_a1859_0122.pdf
	teohisbellart_a1859_0123.pdf
	teohisbellart_a1859_0124.pdf
	teohisbellart_a1859_0125.pdf
	teohisbellart_a1859_0126.pdf
	teohisbellart_a1859_0127.pdf
	teohisbellart_a1859_0128.pdf
	teohisbellart_a1859_0129.pdf
	teohisbellart_a1859_0130.pdf
	teohisbellart_a1859_0131.pdf
	teohisbellart_a1859_0132.pdf
	teohisbellart_a1859_0133.pdf
	teohisbellart_a1859_0134.pdf
	teohisbellart_a1859_0135.pdf
	teohisbellart_a1859_0136.pdf
	teohisbellart_a1859_0137.pdf
	teohisbellart_a1859_0138.pdf
	teohisbellart_a1859_0139.pdf
	teohisbellart_a1859_0140.pdf
	teohisbellart_a1859_0141.pdf
	teohisbellart_a1859_0142.pdf
	teohisbellart_a1859_0143.pdf
	teohisbellart_a1859_0144.pdf
	teohisbellart_a1859_0145.pdf
	teohisbellart_a1859_0146.pdf
	teohisbellart_a1859_0147.pdf
	teohisbellart_a1859_0148.pdf
	teohisbellart_a1859_0149.pdf
	teohisbellart_a1859_0150.pdf
	teohisbellart_a1859_0151.pdf
	teohisbellart_a1859_0152.pdf
	teohisbellart_a1859_0153.pdf
	teohisbellart_a1859_0154.pdf
	teohisbellart_a1859_0155.pdf
	teohisbellart_a1859_0156.pdf
	teohisbellart_a1859_0157.pdf
	teohisbellart_a1859_0158.pdf
	teohisbellart_a1859_0159.pdf
	teohisbellart_a1859_0160.pdf
	teohisbellart_a1859_0161.pdf
	teohisbellart_a1859_0162.pdf
	teohisbellart_a1859_0163.pdf
	teohisbellart_a1859_0164.pdf
	teohisbellart_a1859_0165.pdf
	teohisbellart_a1859_0166.pdf
	teohisbellart_a1859_0167.pdf
	teohisbellart_a1859_0168.pdf
	teohisbellart_a1859_0169.pdf
	teohisbellart_a1859_0170.pdf
	teohisbellart_a1859_0171.pdf
	teohisbellart_a1859_0172.pdf
	teohisbellart_a1859_0173.pdf
	teohisbellart_a1859_0174.pdf
	teohisbellart_a1859_0175.pdf
	teohisbellart_a1859_0176.pdf
	teohisbellart_a1859_0177.pdf
	teohisbellart_a1859_0178.pdf
	teohisbellart_a1859_0179.pdf
	teohisbellart_a1859_0180.pdf
	teohisbellart_a1859_0181.pdf
	teohisbellart_a1859_0182.pdf
	teohisbellart_a1859_0183.pdf
	teohisbellart_a1859_0184.pdf
	teohisbellart_a1859_0185.pdf
	teohisbellart_a1859_0186.pdf
	teohisbellart_a1859_0187.pdf
	teohisbellart_a1859_0188.pdf
	teohisbellart_a1859_0189.pdf
	teohisbellart_a1859_0190.pdf
	teohisbellart_a1859_0191.pdf
	teohisbellart_a1859_0192.pdf
	teohisbellart_a1859_0193.pdf
	teohisbellart_a1859_0194.pdf
	teohisbellart_a1859_0195.pdf
	teohisbellart_a1859_0196.pdf
	teohisbellart_a1859_0197.pdf
	teohisbellart_a1859_0198.pdf
	teohisbellart_a1859_0199.pdf
	teohisbellart_a1859_0200.pdf
	teohisbellart_a1859_0201.pdf
	teohisbellart_a1859_0202.pdf
	teohisbellart_a1859_0203.pdf
	teohisbellart_a1859_0204.pdf
	teohisbellart_a1859_0205.pdf
	teohisbellart_a1859_0206.pdf
	teohisbellart_a1859_0207.pdf
	teohisbellart_a1859_0208.pdf
	teohisbellart_a1859_0209.pdf
	teohisbellart_a1859_0210.pdf
	teohisbellart_a1859_0211.pdf
	teohisbellart_a1859_0212.pdf
	teohisbellart_a1859_0213.pdf
	teohisbellart_a1859_0214.pdf
	teohisbellart_a1859_0215.pdf
	teohisbellart_a1859_0216.pdf
	teohisbellart_a1859_0217.pdf
	teohisbellart_a1859_0218.pdf
	teohisbellart_a1859_0219.pdf
	teohisbellart_a1859_0220.pdf
	teohisbellart_a1859_0221.pdf
	teohisbellart_a1859_0222.pdf
	teohisbellart_a1859_0223.pdf
	teohisbellart_a1859_0224.pdf
	teohisbellart_a1859_0225.pdf
	teohisbellart_a1859_0226.pdf
	teohisbellart_a1859_0227.pdf
	teohisbellart_a1859_0228.pdf
	teohisbellart_a1859_0229.pdf
	teohisbellart_a1859_0230.pdf
	teohisbellart_a1859_0231.pdf
	teohisbellart_a1859_0232.pdf
	teohisbellart_a1859_0233.pdf
	teohisbellart_a1859_0234.pdf
	teohisbellart_a1859_0235.pdf
	teohisbellart_a1859_0236.pdf
	teohisbellart_a1859_0237.pdf
	teohisbellart_a1859_0238.pdf
	teohisbellart_a1859_0239.pdf
	teohisbellart_a1859_0240.pdf
	teohisbellart_a1859_0241.pdf
	teohisbellart_a1859_0242.pdf
	teohisbellart_a1859_0243.pdf
	teohisbellart_a1859_0244.pdf
	teohisbellart_a1859_0245.pdf
	teohisbellart_a1859_0246.pdf
	teohisbellart_a1859_0247.pdf
	teohisbellart_a1859_0248.pdf
	teohisbellart_a1859_0249.pdf
	teohisbellart_a1859_0250.pdf
	teohisbellart_a1859_0251.pdf
	teohisbellart_a1859_0252.pdf
	teohisbellart_a1859_0253.pdf
	teohisbellart_a1859_0254.pdf
	teohisbellart_a1859_0255.pdf
	teohisbellart_a1859_0256.pdf
	teohisbellart_a1859_0257.pdf
	teohisbellart_a1859_0258.pdf
	teohisbellart_a1859_0259.pdf
	teohisbellart_a1859_0260.pdf
	teohisbellart_a1859_0261.pdf
	teohisbellart_a1859_0262.pdf
	teohisbellart_a1859_0263.pdf
	teohisbellart_a1859_0264.pdf
	teohisbellart_a1859_0265.pdf
	teohisbellart_a1859_0266.pdf
	teohisbellart_a1859_0267.pdf
	teohisbellart_a1859_0268.pdf
	teohisbellart_a1859_0269.pdf
	teohisbellart_a1859_0270.pdf
	teohisbellart_a1859_0271.pdf
	teohisbellart_a1859_0272.pdf
	teohisbellart_a1859_0273.pdf
	teohisbellart_a1859_0274.pdf
	teohisbellart_a1859_0275.pdf
	teohisbellart_a1859_0276.pdf
	teohisbellart_a1859_0277.pdf
	teohisbellart_a1859_0278.pdf
	teohisbellart_a1859_0279.pdf
	teohisbellart_a1859_0280.pdf
	teohisbellart_a1859_0281.pdf
	teohisbellart_a1859_0282.pdf
	teohisbellart_a1859_0283.pdf
	teohisbellart_a1859_0284.pdf
	teohisbellart_a1859_0285.pdf
	teohisbellart_a1859_0286.pdf
	teohisbellart_a1859_0287.pdf
	teohisbellart_a1859_0288.pdf
	teohisbellart_a1859_0289.pdf
	teohisbellart_a1859_0290.pdf
	teohisbellart_a1859_0291.pdf
	teohisbellart_a1859_0292.pdf
	teohisbellart_a1859_0293.pdf
	teohisbellart_a1859_0294.pdf
	teohisbellart_a1859_0295.pdf
	teohisbellart_a1859_0296.pdf
	teohisbellart_a1859_0297.pdf
	teohisbellart_a1859_0298.pdf
	teohisbellart_a1859_0299.pdf
	teohisbellart_a1859_0300.pdf
	teohisbellart_a1859_0301.pdf
	teohisbellart_a1859_0302.pdf
	teohisbellart_a1859_0303.pdf
	teohisbellart_a1859_0304.pdf
	teohisbellart_a1859_0305.pdf
	teohisbellart_a1859_0306.pdf
	teohisbellart_a1859_0307.pdf
	teohisbellart_a1859_0308.pdf
	teohisbellart_a1859_0309.pdf
	teohisbellart_a1859_0310.pdf
	teohisbellart_a1859_0311.pdf
	teohisbellart_a1859_0312.pdf
	teohisbellart_a1859_0313.pdf
	teohisbellart_a1859_0314.pdf
	teohisbellart_a1859_0315.pdf
	teohisbellart_a1859_0316.pdf
	teohisbellart_a1859_0317.pdf
	teohisbellart_a1859_0318.pdf
	teohisbellart_a1859_0319.pdf
	teohisbellart_a1859_0320.pdf
	teohisbellart_a1859_0321.pdf
	teohisbellart_a1859_0322.pdf
	teohisbellart_a1859_0323.pdf
	teohisbellart_a1859_0324.pdf
	teohisbellart_a1859_0325.pdf
	teohisbellart_a1859_0326.pdf
	teohisbellart_a1859_0327.pdf
	teohisbellart_a1859_0328.pdf
	teohisbellart_a1859_0329.pdf
	teohisbellart_a1859_0330.pdf
	teohisbellart_a1859_0331.pdf
	teohisbellart_a1859_0332.pdf
	teohisbellart_a1859_0333.pdf
	teohisbellart_a1859_0334.pdf
	teohisbellart_a1859_0335.pdf
	teohisbellart_a1859_0336.pdf
	teohisbellart_a1859_0337.pdf
	teohisbellart_a1859_0338.pdf
	teohisbellart_a1859_0339.pdf
	teohisbellart_a1859_0340.pdf
	teohisbellart_a1859_0341.pdf
	teohisbellart_a1859_0342.pdf
	teohisbellart_a1859_0343.pdf
	teohisbellart_a1859_0344.pdf
	teohisbellart_a1859_0345.pdf
	teohisbellart_a1859_0346.pdf
	teohisbellart_a1859_0347.pdf
	teohisbellart_a1859_0348.pdf
	teohisbellart_a1859_0349.pdf
	teohisbellart_a1859_0350.pdf
	teohisbellart_a1859_0351.pdf
	teohisbellart_a1859_0352.pdf
	teohisbellart_a1859_0353.pdf
	teohisbellart_a1859_0354.pdf
	teohisbellart_a1859_0355.pdf
	teohisbellart_a1859_0356.pdf
	teohisbellart_a1859_0357.pdf
	teohisbellart_a1859_0358.pdf
	teohisbellart_a1859_0359.pdf
	teohisbellart_a1859_0360.pdf
	teohisbellart_a1859_0361.pdf
	teohisbellart_a1859_0362.pdf
	teohisbellart_a1859_0363.pdf
	teohisbellart_a1859_0364.pdf
	teohisbellart_a1859_0365.pdf
	teohisbellart_a1859_0366.pdf
	teohisbellart_a1859_0367.pdf



