
CAPITULO II. 

OBJETO DEL ARTE. 

T. Imitación de la Naturaleza; Expresión: Perfección moral.—n. Belleza. Lo agrada 
ble: lo útil: la asociación de ideas; y otras circunstancias análogas.—III. Caracte­
res y efectos de la Belleza. 

Hay diversidad de opiniones acerca del objeto del Arte: 
unos dicen que es la Imitación de la Naturaleza, otros la 
Expresión de los sentimientos, y otros el Perfeccionamien­
to moral é intelectual, esto es, la Educación y la Instruc­
ción. Pero todas estas circunstancias, aunque se refieren al 
Arte, no constituyen su objeto final. 

I. 

El principio de Imitación de la Naturaleza constituye el 
espíritu de muchos críticos; y sin embargo no es el objeto 
final del Arte; por un lado porque es imposible; por otro 
porque aun no siéndolo, seria inútil, y en ciertos casos 
seria hasta perjudicial. 

La exacta imitación de la Naturaleza limita los medios 
de representación del Arte porque no puede aplicarse á to­
das las formas que este reviste; significando poco por 
ejemplo, en Arquitectura, y nada en Música, á pesar de ser 
esta última forma la primera en poder respecto de la imita-

2 



— 18 — * t 

cion de los sonidos. Por otra parte no puede ser completa, 
no produciendo en ningún caso siquiera la ilusión de la 
realidad; pues con efecto, búsquese la producción artística 
la mas digna, la mejor, póngase en parangón con la reali­
dad, y se verá que la otra de Arte no puede sufrir seme­
jante prueba: de manera que siempre que el Arte quiere 
ponerse al lado de la Realidad, el Arte queda inferior: no 
hay mas que ver en el Teatro cuanto un mueble natural 
deja atrás, ó hace perder el efecto del que en el telón está 
por otra parte, perfectamente pintado.—Que la imitación 
de la Naturaleza siendo muy exacta, seria inútil, es evi­
dente: ¿quién se tomaria el trabajo de hacer lo que sin 
trabajo alguno pudiera obtenerse? Esta circunstancia sí 
qu.e daría motivo para decir que el Arte es un mero entre­
tenimiento, como quieren algunos á quienes se alcanza 
poco de la materia. ¿Por otra parte, qué resultado podría 
obtenerse entonces de la imitación 1 ningún otro mas 
que el que obtiene el charlatán callejero que imita el can­
to de las aves, ó la voz de algunos cuadrúpedos: entrete­
ner al público, dar motivo á la reunión de gente ociosa. 
•—También es evidente que la mas exacta imitación de 
la Naturaleza seria perjudicial al Arte; por que entonces 
menor placer estético causaria: y en determinados casos, 
hasta podría causar disgusto ó repugnancia , pues con 
efecto una víbora muy bien imitada, podría causar es­
panto. « 

A la imitación exacta han querido algunos llamar copia 
para diferenciarla de la mera imilacion; pero esta diferen­
cia no deja de ser muy rebuscada. 

Explicar el principio de Imitación por el de elección de 
partes convenientes de la Naturaleza, es suponer ya un 
criterio que de antemano decide de la conveniencia de es­
tas partes que la Naturaleza ofrece, es confesar que hay 



— 19 -

otra cosa distinta de la simple imitación, y que el artista 
no presenta la Naturaleza tal como la ve, sino tal como la 
necesita; porque en efecto es cierto, que ese artista en la 
imitación, esto es, al tomar la Naturaleza por modelo, 
transforma este modelo según los principios de la Idealiza­
ción de que se hablará mas adelante. 

Si el Arte tuviese por objeto la identidad con las exis­
tencias, deberían proscribirse del dominio del Arte ciertas 
obras que la Fantasía piiede producir, y ha producido, so­
bre el modelo de la Naturaleza, ó con los datos que la 
Naturaleza ha proporcionado^ y que sin embargo ni están 
ni pueden estar en ella. La Batalla de los Hunos obra del 
pintor Kaulbach;, las Operas, la Divina comedia de Dante, 
son prueba evidente de que sin intención siquiera de re­
producir la Naturaleza, sino tomando de ella los datos, y 
produciendo según determinadas ideas, pueden darse á luz 
excelentes obras de Arte. De donde se deduce que si la 
Naturaleza es el único 'modelo que el artista debe proponer­
se, su imitación no es mas que VM medio para la represen­
tación, una condición para producir bien; pero nunca esta 
condición ó medio deberá considerarse como objeto final 
y principal del Arte. El principio de Imitación de la Natu­
raleza en esta consideración, está rechazado por el mismo 
criterio del espectador ó del oyente, los cuales no buscan 
en la representación la identidad con las existencias, sino 
uaa idea, una combinación armónica de partes entre sí y 
de cada una de ellas con el todo. 

Tampoco puede ser objeto final del Arte la' Ex2)resion de 
los sentimientos. Esta expresión tiene por objeto dispertar 
todas las facultades del alma, revelar á la Conciencia lo 
mas profundo del Corazón y del Pensamiento con todos los 
contrastes, oposiciones y contradicciones, grandezas y mi-



— 20 — 

serias, penas y sufrimientos, en una palabra, con todos los 
sentimientos y todas las pasiones, á fin de extender y com­
pletar el círculo de nuestra experiencia. 

Este principio deja indiferente el fondo de la representa­
ción, siendo todo exterior. Por poco que la Expresión fuese 
viva y animada, el bien y el mal, lo bermoso y lo feo, lo 
noble y lo bajo, lo asqueroso, lo vil y lo despreciable ten­
drían derecho á figurar como obra de Arte. El Arte es como 
un raciocinio; puede expresarlo todo, como un raciocinio 
puede intentar probarlo todo, por sofísticas que sean las 
razones de que se eche mano. Inmoral licencioso ó impío, 

. bajo rastrero ó asqueroso, el artista habría cumplido su mi­
sión luego que hubiese sabido expresar fielmente una 
situación verdadera ó falsa. Pero el Arte, aunque es libre, 
no tiene derecho á ser libertino, ni inmoral, ni asqueroso. 

El principio de la Expresión como objeto final del Arte 
es hijo de una época sensualista. Admitirle es tomar el va­
so por los arabescos y las molduras, la estatua por sus 
contornos, la versificación por el drama, en lugar de ser 
la representación del espíritu y del desarrollo del corazón; 
es el Arte materializado y sensualista y puesto al servicio 
de toda clase de pasiones: sus consecuencias han sido fata­
les en todos tiempos; desnaturalizándose el Arte en manos, 
de los que han querido sacar un lucro halagando las pasio­
nes mas impuras y groseras. La Sátira y la Parodia ram­
plonas, y la Caricatura escandalosa, son la consecuenáa 
inevitable de esta manera de considerar el Arte. 

¿Será objeto final del Arte la Perfección moral ó la Ins-
irmcloii del hombre? No puede negarse que presentando 
al hombre el resultado de sus pasiones, se le da motivo pa­
ra entrar en reñexion, y puede moralizarse; por cuya ra­
zón el Arte es considerado como uno de los elementos de 



— 21 -

civilización mas importantes y eíicaces, siendo por lo mis­
mo necesario, y aun indispensable en la sociedad; pero la 
moralidad y la instrucción, no son un fin, sinó un resulta­
do ó una consecuencia. Por otra parte si con propósito 
deliberado se va en busca de una idea moral é instruc­
tiva á todo trance, la obra de Arte será mas bien un pro­
ducto de la reflexión que de la inspiración; y las obras sin 
inspiración son frías, no tienen vida, y hasta no sirven 
á la misma moralidad ni á la instrucción misma. Estas dos 
circunstancias han de deducirse de la obra de Arte; toda­
vía mas, indefectiblemente se deducen de ella; ella instru­
ye y moraliza y dulcifica las costumbres, mas sin propó­
sito deliberado, sin hacer alarde de ello. 

': 

Si tal es la consideración que merecen la Imitación de la 
Naturaleza, la Expresión, y la Perfección moral ó la Ins­
trucción, es menester que exista un elemento que necesite 
tales medios y dé tales resultados; un elemento que lleve 
en su esencia los caracteres de la Verdad que la ciencia in­
quiere, y de la Bondad que la Conciencia busca. Este ele­
mento es la Belleza. En la Belleza tiene el Arte el princi­
pio constitutivo que le hace independiente, no respondien­
do de este modo á exijencias estrañas: principio que está en 
el Arte, y existe por él y para él. 

II. 

¿Qué es la Belleza? Definir la Belleza es una de las tareas 
mas necesarias de la Teoría estética de las Bellas Arles; y 
sin embargo no es la que mejor se desempeña, porque es 
punto intrincado, que ha sido muy debatido y las mas de 
las veces no perfectamente ilustrado. 

Se han dado de la Belleza variedad de definiciones, pero 



— 22 — 

casi todas adolecen de los defectos consiguientes á los dis­
tintos modos de considerarla. Unos han considerado la Be­
lleza objetivamente, esto es, en concreto; otros subjetiva­
mente, esto es, en abstracto: unos han creido definirla 
enumerando simplemente sus caracteres generales; otros 
no atendiendo mas que á sus efectos, han negado hasta la 
posibilidad de dar una idea exacta de ella, en una palabra, 
han dicho que la Belleza se sentia pero que no se explica­
ba; lo que equivaldria á decir que lo bueno se quiere y lo 
verdadero se entiende sin saber por qué: por lo cual el Arle 
como la Ciencia serian unos misterios. Los que la han de­
finido objetivamente, esto es, que la han hallado en la 
sola forma de las cosas, han debido conocer los caracteres 
que esta forma habia de tener; y sin embargo no los han 
señalado determinadamente: los que la han considerado 
subjetivamente no han tenido en cuenta, que la Belleza para 
ser tal, debe pasar á la objetividad, sin lo cual la idea que­
daria en la esfera de la abstracción. 

Decir como Kant que la Belleza es lo que agrada sin in­
terés alguno, es reducir la materia á una cuestión de gus­
tos; y más adelante diremos á donde conduce y que valor 
semejante cuestión tiene. Considerar como bello lo que sin 
noción alguna está reconocido como objeto de un placer 
absoluto, es decir, del gusto del mayor número, es ha­
cer á la Belleza dependiente de la igualdad de creencias, 
educación, civilización, etc., etc. La identidad con las exis­
tencias, tampoco da la Belleza : supone la exacta imitación 
de la Naturaleza ; y la imitación, como quiera que sea más 
ó menos fiel, no es un fin, sino un iriedio, según queda 
manifestado. Dice Diderot que es bello todo lo que dispier-
ta en el entendimiento ideas y relaciones, en una palabra, 
viene á fundar la Belleza en la asociación de ideas; consi­
deración que puede hacer del Arte un elemento de corrup-



— 23 — . -

cioii. La unidad, y la variedad, la regularidad, el orden y 
la proporción, en que algunos, como Crousaz, hacen con­
sistir la Belleza, son con efecto caracteres de la forma be­
lla, pero no constituyen la Belleza en absoluto. La relación 
de los objetos con la Razón, tampoco puede constituir la 
Belleza, porque, como también hemos manifestado, la mo­
ralidad y la instrucción son, no un fin, sino un resultado 
del Arte. Todas las definiciones que quedan indicadas, y las 
restantes que podrían indicarse, dadas por filósofos afilia­
dos á las distintas Escuelas que en el mundo pensador han 
aparecido, están fundadas sobre una de estas tres circuns­
tancias : en lo agradal·le, en lo úMÍ, y en la asociación de-
ideas. Este resumen facilita la objeción; y destruyendo 
las preocupaciones que acerca de la esencia de la Belleza 
pueden existir, llegaremos al verdadero conocimiento de 
esta. 

Fundar la Belleza en lo agradable es hacerla cuestión de 
gustos ; y el gusto es desigual y contingente é indetermi­
nado en el hombre, como lo es toda sensación ; dependien­
do de mil circunstancias y combinaciones, y admitiendo 
como causas los más encontrados elementos. La sensibili­
dad que es la causa del gusto, es la región más oscura de 
nuestro espíritu; y de aquí el refrán: de gustos nada hay 
escrito. Respecto del gusto todos los sentidos son iguales: 
lo que agrada á unos, desagrada á otros ; pero la Belleza 
mueve á todos los que están dotados de sensibilidad, aun­
que unos sean más susceptibles de ella que otros; y por es­
to hay gusto artistico , como le hay material. 

El Gusto en materias artísticas es el, sentimiento de lo he­
lio : no constituye la Belleza, sino que es una consecuen­
cia de las producciones bellas: es una dote natural, una 
predisposición del espíritu para sentir la Belleza en la con-



— 24 — 

templacion de las obras de los demás, y en la producción 
de las propias. Como dote natural que es, no se deja formar 
con la exposición de reglas determinadas; pero se deja re-
finar y se desarrolla con el juicio de casos dados , en cuyo 
caso sus caracteres no dejan de estar cuando menos, su­
bordinados al mayor ó menor grado de civilización ó de 
ilustración, y por consiguiente sujetos á eventualidades 
de toda clase : y la Belleza no puede tener tan débil base, 
porque la Belleza es belleza siempre y en todas partes, co­
mo la Verdad es verdad siempre y donde quiera. 

Que lo que se llama Buen gusto, como sensación, no de­
be ser el elemento constitutivo de la Belleza, lo manifiesta 
otra circunstancia : bastará que se considere que este ele­
mento no se anuncia siquiera, cuando se trata de las gran­
des creaciones del Arte en que aparecen desarrollados los 
grandes movimientos del alma. En tales creaciones todo se 
atribuye al Genio, no mencionándose el Buen gusto mas 
que respecto de lo elegante, de lo gracioso , por ejemplo, 
respecto de un traje ó de la Decoración de un departa­
mento, etc.; pues ¿quién habla de Buen gusto en las grandes 
composiciones plásticas, musicales ó poéticas? Para resol­
ver la cuestión no puede servir de regla la conformidad 
del gusto del mayor número; porque las más de las veces 
solo se juzga empíricamente ó por tradición, calificándose 
las circunstancias estéticas sin examen y sin critica. 
j Cuántos encarecen la bondad del Quijote sin haberle leí­
do jamás! ¡ cuántos elogian la Transfiguración de Rafael 
sin haber visto este cuadro"? ¿ y cuántos prefieren la mú­
sica alemana á la italiana sin conocer los caracteres de la 
una ni los de la otra ? 

Por consiguiente el Gusto no puede constituir la Belleza. 
La cuestión planteada en estos términos : ¿ lo helio es helio 
jjorqve agrada, ó agrada porque es helio? es inútil, porque, 



r — 25 — 

Ó bien somete la Belleza al gusto, el cual depende de la or­
ganización de cada cual, entrando por mucho el capricho, 
desvirtuándolo y matándolo la costumbre y hasta proscri­
biéndolo y condenándolo la Moda , ó no hace más que pre­
sentar el gusto bajo la consideración que merece, esto es, 
como simple sentimiento de la Belleza. 

¿Será la utilidad el elemento esencial de la Belleza ? La 
escuela materialista contesta á esta pregunta afirmativa-
mentC;, desnaturalizando la Belleza. El inglés Reid lleva la 
preocupación hasta decir que la Belleza de un perro con­
siste en su olfato, y la de un carnero en la finura y bue­
na calidad del vellón. 

El principio de utilidad desnaturalizaría la Belleza, por­
que lo que es útil se conoce por la reflexión y no mueve 
el sentimiento. Y aunque para producir la Belleza cual 
corresponde, debe intervenir también la reflexión; sin em­
bargo esta interviene como lenitivo del Genio, no como 
agente déla producción. El Genio no es agente de la pro­
ducción de una máquina ó de una herramienta, y sin em­
bargo esta máquina y esta herramienta son muy útiles. 
Nunca ha podido decirse con propiedad que un ingeniero 
en la invención de una máquina ha tenido imaginación, 
sino que lo ha pensado y calculado todo perfectamente^ 
que ha manifestado gran talento. 

Por otra parte la utilidad, no debe reducirse á tan refi­
nado materialismo ni á tan estrechos límites, que no pue­
da decirse que hay una utilidad moral como la hay male-
rial ó física. Negar esta idea, seria negar su objeto á varios 
ramos del saber humano, en particular á las ciencias mo­
rales. Lo que sí sucede es, que cuanta mayor es la utilidad 
material de una producción, tanto menor es la utilidad 
moral; de manera que un mueble, una arma, una herra-



— 26 — 

mienta, por lo mismo que se refieren más á las necesida­
des físicas pertenecientes á la vida social ó á la Industria, 
tienen menos utilidad moral, que un drama, una música, 
ó un cuadro. Utilidad moral la tienen aquellas'obras en las 
cuales puede bailarse algun sentido filosófico, algun pen­
samiento en que la Filosofía, no la necesidad material, ba­
ya tenido parle. Porque es preciso considerar que entre las 
ciencias sociales y el Arle, no bay más diferencia sino que 
aquellas buscan la Verdad de una manera abstracta, mien­
tras que el Arte la busca por medio de una forma concreta, 
esto es, sensible, accesible á los sentidos contemplativos, 
presentando imágenes que al propio tiempo que mueven 
estos sentidos, bablan á la inteligencia. 

Mas adelante veremos como lo materialmente útil pue­
de hermanarse tan perfectamente con lo bello, que llega á 
proporcionar motivos para la producción de la Belleza. 

Si la Asociación de ideas fuese el elemento esencial de 
la Belleza, quedaría subsistente la cuestión de gustos, y 
nada habría que no tuviese cabida en el Arle. 

El principio de Asociación de ideas viene á ser un prin­
cipio de anexión, ya que viene á consistir en la semejan­
za ó analogía de las ideas accesorias ó adjuntas que el es­
pectáculo ó audición de un objeto díspierla en nosotros. En 
primer lugar no podrá negarse que ciertas ideas pueden 
dispertarse en unos y en otros no; que en unos pueden dis­
pertarse de una manera, y en otros de otra , por ejemplo: 
una cruz no dispertará las mismas ideas á un chino que 
á un cristiano, ni á un labriego le afectará de la misma 
manera que al hombre ilustrado y despreocupado: luego 
este principio eslá fundado en la diversidad de creencias 
así religiosas como políticas, en la de instrucción y educa­
ción y en la de individualidad de opiniones; y ya hemos di-



— 27 — 

cho que de tales circunstancias depende el gusto de cada 
cual. En segundo lugar: que de admitir el principio de 
Asociación de ideas, todo tendría cabida en el Arte, es in­
dudable; pues dejaría en pié la interpretación más ó me­
nos maliciosa; y con tal que la semejanza ó la analogía 
existiese, habría de tenerse por bello así lo moral como lo 
inmoral, así lo noble como lo bajo y lo vil, así lo decente 
como lo asqueroso. 

Otras circunstancias hay á más de las tres referidas, que 
si bien entran en la esencia de la Belleza, no tienen rela­
ción más que con el lado exterior, con la parte que afecta in­
mediatamente á los sentidos, y por consiguiente, que ni ais­
ladas ni unidas pueden considerarse capaces de constituir 
este objeto del Arte: tales son: el Orden, la Proporción, la 
Grandeza, la Unidad, la Variedad, la Simplicidad y otras 
semejantes. Y en tanto es así,' como que son circunstan­
cias que las hallamos en muchos seres de la Naturaleza, 
ya juntos ya aislados, y unas veces excitan en nosotros el 
sentimiento de lo bello y otras no. Así por ejemplo: el Or­
den y la Proporción son circunstancias que encontramos, ó 
no podemos menos de reconocerlas en todos los seres de la 
Naturaleza, en el sapo y en el basilisco, como en el hom­
bre; y sin embargo á nadie se le ha ocurrido tener por be­
llos á aquellos animales. La Ballena es grande, debe haber 
en ella Unidad, el Arte de la Creación nos lo hace su­
poner, si no, creer; y sin embargo no consideramos bello 
á semejante cetáceo: la rosa no es grande aunque tenga 
Unidad; no obstante por bella la tenemos. 

Desaparecen tales anomalías desde el momento en que 
llegamos á la verdadera definición de la Belleza. 

Se ha dicho que la sensibilidad es la región más oscura 



del alma; sin embargo se encuentra en la Naturaleza del 
hombre una cuerda que en llegando á herirla, responde á 
ella el sentimiento: la dificultad está en saberlas condicio­
nes con las cuales debe ser herida esta cuerda. Debe tener­
se en cuenta que los objetos, siempre que se nos presentan 
de un modo contrario á los fines á que están destinados ó 
nos parece que sus partes no corresponden á los fines con­
venientes, no los calificamos de bellos. Al ser animado le 
consideramos tanto más bello cuanto más se acerca á la 
posibilidad de estar dotado de inteligencia, función la más 
noble del espíritu; le consideramos también tanto más be­
llo cuanto mejor responde à un fin positivo: así la ballena 
no nos parece bella apesar de ser grande, sin duda por­
que su gran mole y sus formas no nos dan idea de una vi­
da activa y capaz de un gran desarrollo de actividad: á la 
rosa la consideramos bella apesar de no ser grande, porque 
sus formas, su color, su olor, se corresponden de un modo 
armónico. 

Hemos dicho que las tres facultades del alma humana, 
el Pensamiento, la Voluntad y el Sentimiento, solo se dife­
rencian en el modo de funcionar; pero que su objeto es el 
mismo, á saber: el inquirimiento de la Verdad absoluta; y 
hemos añadido que al Pensamiento y á la Voluntad les 
basta el carácter general y universal de las cosas, pero que 
el Sentimiento necesita además la forma sensible; por con­
siguiente, cuando las funciones del Pensamiento y de la 
Voluntad refundidas en el Sentimiento, se presentan bajo 
una forma concreta, esto es, de un modo accesible á los 
sentidos, la idea es no solo verdadera y buena sino tam­
bién bella. Por esto la Belleza podría definirse: la idea de 
la Verdad y de la Bondad hecha sensible. Pero en semejan­
te definición solo existe el fundamento de los dos elemen­
tos de que el Arte consta, el Fondo y la Forma; y si bien es 



— 29 — 

cierto que estos términos no pueden considerarse tan sepa­
rables como á primera vista parece, de modo que donde 
hubiere forma necesariamente deberá haber anexa una 
idea cualquiera; sin embargo la Belleza no existe por la so­
la existencia de estos dos elementos, sino que es menester 
además que entre ellos existan unas relaciones, haya un 
acuerdo tal, que no parezca sino que el uno ha nacido pa­
ra el otro; es menester, en una palabra, que haya armonía 
entre ellos. He aquí definida la Belleza: la Armonía entre 
los dos términos consütvMvos del Arte^ el Fondo y la For­
ma. La dificultad está ahora en conocer en que consiste es­
ta Armonía, y como se establece. ' 

La Armonía es el efecto artístico del Acorde, en cuanto 
este realiza la conformidad de elementos distintos en su 
esencia, pero relacionados por una conveniencia recíproca 
que aparece simultáneamente en la obra de Arte. El Acor­
de es por consiguiente la causa; la cual consiste en la reali­
zación de las relaciones que guardan entre sí los elementos 
que constituyen la obra de Arte, sin dejarse sentir nin­
guna oposición marcada, estando la proporción en tal pun­
to, que no se perciben ni diferencias ásperas, ni contra­
dicciones chocantes. 

En las formas del Arte que miden aritméticamente la pro­
porción, como son las tónicas, la Armonía puede sentirse 
mucho mejor que en aquellas que la miden geométricamen­
te, como son las plásticas. La proporción geométrica está 
sujeta auna apreciación más vaga del Sentimiento; no pa­
reciendo sino que nuestra vista sea menos exigente que 
nuestro oido respecto de semejante proporción. Y sin em­
bargo el punto exacto del equilibrio existe, y el Sentimiento 
le alcanza del modo debido, aunque en lo tónico sea más 
perceptible, por la razón de que en la forma tónica del Arte 



- 30 -

hay simultaneidad de aparición de los elementos del Acor­
de. La Armonía se siente mejor en esa simultaneidad de 
aparición de un conjunto; y por esto hasta podria ponerse 
en duda su existencia en las formas del Arte cuyos ele­
mentos aparecen en el tiempo, como sucede, por ejemplo, 
en el Arte literario. Sin embargo, desde el momento en que 
la excitación del Sentimiento tiene la suficiente duración 
para poder alcanzarse unas á otras las distintas impresio­
nes producidas por continuidad, se establece una especie 
de simultaneidad capaz de hacer sentir.la Armonía. La Poe­
sía no puede darnos razón de una acción presentando si-
multáneamente todos Sus momentos; pero si la impresión 
de las distintas partes de que esta acción consta, tales co­
mo la Exposición, el Enredo y el Desenlace, se hace durar 
hasta el fin de ella, indudablemente habrá una especie de 
simultaneidad capaz de hacer sentir la Armonía.-

De lo que acaba de decirse se deduce, que la Armonía 
tiene caracteres tanto más marcados cuanto menos mate­
riales son los elementos que la causan, y cuanto más sus­
ceptible de ser impresionado por simultaneidad sea el sen­
tido que debe recibir la impresión: por esto en los sonidos 
se requiere mayor exactitud que en los colores y que en las 
líneas. En los sonidos se establece numéricamente, por 
consiguiente, con precisa y exacta determinación, por ejem­
plo con la 1.% la 3.^, la 5.^ .y la 8.̂ ; en los colores, por dis­
tancia geométrica apreciada no por medida material sino 
racional en el círculo cromático, cuya exactitud de tono 
no puede apreciar la vista sino por la ley de los Contrastes 
simultáneos; en las líneas se establece solo por analogías 
y semejanzas, como las que existen entre la línea elíptica 
y la circular; en las distintas partes de una acción solo se 
aprecia por recuerdo de una impresión recibida, y en cier­
ta manera, un tanto debilitada. 



- 31 -

Es condición precisa de los elementos que han de cons­
tituir Armonía, la simplicidad; y esta condición puede 
aplicarse lo mismo respecto de lo que está bajo el dominio 
de la extensión ó del espacio, que respecto de lo que está 
bajo el del tiempo: así es que de las líneas se exije deci­
sión, de los colores limpieza, de los sonidos pureza; lo cual 
quiere decir, que las líneas no sean indeterminadas, ni-los 
colores sucios^ ni los sonidos ásperos. 

Veamos ahora como se establece esta Armonía entre' el 
Fondo y la Forma. 

El hombre debe proceder en el Arte á semejanza de Dios 
en la formación del hombre. Dios al crear al hombre le en­
nobleció dándole un destello de inteligencia, como le dio 
un soplo de vida; infundiendo pues al hombre una parte de 
su propia naturaleza, mitad espíritu y mitad materia, à las 
obras forjadas en su imaginación y ejecutadas con sus ma­
nos, cumple el deber que le prescribió el Creador dándole 
el ejemplo. El arte es pues, un simulacro de la Creación, 
mitad idea y mitad forma, mitad espíritu y mitad materia: 
y de la propia manera que al crear' Dios al hombre hubo 
de establecer una armonía entre el alma y el cuerpo; así 
debe proceder el artista, combinando el sentido, el fondo 
de la cosa, con la forma, la expresión exterior de ella. La 
única diferencia que hay es, que la armonía entre el alma 
y el cuerpo probablemente será siempre para el hombre un 
arcano; mientras que la armonía entre el Fondeó Idea con 
la Forma puede el hombre establecerla por principios y re­
glas hijas de la experiencia. Veamos. 

El Arte toma á su cargo la sensibilidad y la vida real; 
pero debe saber contener todo el aparato de la forma sen­
sible que toma por modelo, dentro de los justos límites en 
que esta puede ser la manifestación de la Belleza. Estos 



— 32 — • 

justos limites son: que la Idea halle la manera de existir 
en el elemento sensible, más conveniente á su naturaleza; 
y que la Forma alcance la manera de manifestar esa idea, 
más accesible á los sentidos: de modo que la excelencia 
de la obra de Arte dependerá del mayor grado de penetra­
ción que exista entre los dos elementos del Arte, el Fondo 
y la Forma. La regla de la moral cristiana que prescribe 
vencer siempre el cuerpo sin permitir que perezca, puede 
servir de norma en el Arte para refrenar las exijencias 
desmesuradas de la materia y de lo sensible, á fin de que 
el sentido, la Idea, la parte más espiritual, no sea supedita­
da por la material, ni lo sensible se pierda en las inconve­
niencias de lo sensual; por este medio no podrá menos de 
establecerse un equilibrio entre ambos elementos, la Armo­
nía á que se aspira. Puede tomarse también ejemplo para 
alcanzar esta Armonía, de la comparación que hace Platón 
al expresar el estado del alma conducida por el amor en 
basca de lo Bello: figurémonos, dice, al artista guiando un 
carro (el Arte) tirado por dos caballos, el uno, de carácter 
noble y elevado, blanco, aire suelto, que ama la gloria con 
conocimiento, que aprecia el verdadero honor y obedece á 
la sola voz sin necesidad de látigo: el otro, corpulento, de 
miembros carnosos, cabeza grande, negro y de tempera­
mento sanguíneo, lleno de fogosidad y de violencia, obe­
deciendo apenas al freno, al látigo, ó al acicate : el prime­
ro es el corcel divino, representa la Idea, como hija que 
es del espíritu; el segundo es la Forma, el modo de exterio-
rizacion de la Idea, el corcel terrestre, hijo de la materia: 
el artista para alcanzar la Belleza, término ó meta de la 
carrera del carro, ha de sentir la terrible lucha que se de­
clara entre ambos corceles: el uno, la Recta razón, la parte 
dueña del alma, lleya el carro por buen carril con un ar­
dor refrenado por la admiración y por el respeto; el otro 



— 33 — 

sin conocer freno ni voz, se irrita, brama de cólera, y solo 
piensa en desarrollar sus viles y hasta vergonzosos instin­
tos. El artista no puede vencer sino tirando el freno del 
corcel terrestre hasta ensangrentarle á este la boca , ha­
ciéndole sentir al propio tiempo el acicate; consistiendo la 
victoria en no matarle, sino en domarle, refrenando sus 
bruscos instintos. 

III. 

Aunque la Belleza se expresa por una forma sensible, no 
se halla limitada por ella, antes bien con ella debe estar 
confundida. Nada debe existir que le imponga límites, pu-
diendo alcanzarse por mil y un caminos. Es libre como 
principio de vida; pero no está desprendida de toda regla 
y medida; sino desarrollada fácil y armoniosamente, her­
manada con la razón, la moralidad en la acción, y la ver­
dad en el pensamiento; formando un conjunto espontáneo, 
esto es, no combinado con un trabajo penoso que deje verla 
actividad productora, porque esto baria la obra fria y sin 
vida, presentándose la personalidad del artista demasiado 
abiertamente. He aquí la difícil facilidad tan encarecida 
en las obras de Arte. 

El espectador ó el oyente que siente la Belleza se siente 
libre de todo deseo; adquiere conciencia de sí mismo y 
de su naturaleza espiritual; siente un placer puro y 
desinteresado, un goce sobrehumano que nada de común 
tiene con los goces materiales, no moviéndole ningún 
deseo de apropiar á su uso el objeto bello. La contempla­
ción de la Belleza se basta á sí misma; el alma se siente 
elevada sobre la esfera habitual de sus pensamientos y 
transportada á otra esfera agena á las. necesidades de la 
vida y de la existencia terrestre, predisponiéndose á re-

3 



— 34 — 

soluciones nobles y acciones generosas, por la estreclia 
afinidad que existe entre el sentimiento de lo Bello y las 
ideas del Bien y de la Verdad. 

Los equivocados conceptos que se vierten acerca de la 
Belleza nacen de no haber sido esta considerada bajo el 
doble aspecto que puede presentarse. La Belleza existe pa­
ra el hombre de dos maneras; una primilña, que la en­
cuentra en la Naturaleza; oiía propia, que la encuentra en 
el Arte. 


	teoestartdib_a1874_2_Redi.pdf
	teoestartdib_a1874_0001.pdf
	teoestartdib_a1874_0002.pdf
	teoestartdib_a1874_0003.pdf
	teoestartdib_a1874_0004.pdf
	teoestartdib_a1874_0005.pdf
	teoestartdib_a1874_0006.pdf
	teoestartdib_a1874_0007.pdf
	teoestartdib_a1874_0008.pdf
	teoestartdib_a1874_0009.pdf
	teoestartdib_a1874_0010.pdf
	teoestartdib_a1874_0011.pdf
	teoestartdib_a1874_0012.pdf
	teoestartdib_a1874_0013.pdf
	teoestartdib_a1874_0014.pdf
	teoestartdib_a1874_0015.pdf
	teoestartdib_a1874_0016.pdf
	teoestartdib_a1874_0017.pdf
	teoestartdib_a1874_0018.pdf
	teoestartdib_a1874_0019.pdf
	teoestartdib_a1874_0020.pdf
	teoestartdib_a1874_0021.pdf
	teoestartdib_a1874_0022.pdf
	teoestartdib_a1874_0023.pdf
	teoestartdib_a1874_0024.pdf
	teoestartdib_a1874_0025.pdf
	teoestartdib_a1874_0026.pdf
	teoestartdib_a1874_0027.pdf
	teoestartdib_a1874_0028.pdf
	teoestartdib_a1874_0029.pdf
	teoestartdib_a1874_0030.pdf
	teoestartdib_a1874_0031.pdf
	teoestartdib_a1874_0032.pdf
	teoestartdib_a1874_0033.pdf
	teoestartdib_a1874_0034.pdf
	teoestartdib_a1874_0035.pdf
	teoestartdib_a1874_0036.pdf
	teoestartdib_a1874_0037.pdf
	teoestartdib_a1874_0038.pdf
	teoestartdib_a1874_0039.pdf
	teoestartdib_a1874_0040.pdf
	teoestartdib_a1874_0041.pdf
	teoestartdib_a1874_0042.pdf
	teoestartdib_a1874_0043.pdf
	teoestartdib_a1874_0044.pdf
	teoestartdib_a1874_0045.pdf
	teoestartdib_a1874_0046.pdf
	teoestartdib_a1874_0047.pdf
	teoestartdib_a1874_0048.pdf
	teoestartdib_a1874_0049.pdf
	teoestartdib_a1874_0050.pdf
	teoestartdib_a1874_0051.pdf
	teoestartdib_a1874_0052.pdf
	teoestartdib_a1874_0053.pdf
	teoestartdib_a1874_0054.pdf
	teoestartdib_a1874_0055.pdf
	teoestartdib_a1874_0056.pdf
	teoestartdib_a1874_0057.pdf
	teoestartdib_a1874_0058.pdf
	teoestartdib_a1874_0059.pdf
	teoestartdib_a1874_0060.pdf
	teoestartdib_a1874_0061.pdf
	teoestartdib_a1874_0062.pdf
	teoestartdib_a1874_0063.pdf
	teoestartdib_a1874_0064.pdf
	teoestartdib_a1874_0065.pdf
	teoestartdib_a1874_0066.pdf
	teoestartdib_a1874_0067.pdf
	teoestartdib_a1874_0068.pdf
	teoestartdib_a1874_0069.pdf
	teoestartdib_a1874_0070.pdf
	teoestartdib_a1874_0071.pdf
	teoestartdib_a1874_0072.pdf
	teoestartdib_a1874_0073.pdf
	teoestartdib_a1874_0074.pdf
	teoestartdib_a1874_0075.pdf
	teoestartdib_a1874_0076.pdf
	teoestartdib_a1874_0077.pdf
	teoestartdib_a1874_0078.pdf
	teoestartdib_a1874_0079.pdf
	teoestartdib_a1874_0080.pdf
	teoestartdib_a1874_0081.pdf
	teoestartdib_a1874_0082.pdf
	teoestartdib_a1874_0083.pdf
	teoestartdib_a1874_0084.pdf
	teoestartdib_a1874_0085.pdf
	teoestartdib_a1874_0086.pdf
	teoestartdib_a1874_0087.pdf
	teoestartdib_a1874_0088.pdf
	teoestartdib_a1874_0089.pdf
	teoestartdib_a1874_0090.pdf
	teoestartdib_a1874_0091.pdf
	teoestartdib_a1874_0092.pdf
	teoestartdib_a1874_0093.pdf
	teoestartdib_a1874_0094.pdf
	teoestartdib_a1874_0095.pdf
	teoestartdib_a1874_0096.pdf
	teoestartdib_a1874_0097.pdf
	teoestartdib_a1874_0098.pdf
	teoestartdib_a1874_0099.pdf
	teoestartdib_a1874_0100.pdf
	teoestartdib_a1874_0101.pdf
	teoestartdib_a1874_0102.pdf
	teoestartdib_a1874_0103.pdf
	teoestartdib_a1874_0104.pdf
	teoestartdib_a1874_0105.pdf
	teoestartdib_a1874_0106.pdf
	teoestartdib_a1874_0107.pdf
	teoestartdib_a1874_0108.pdf
	teoestartdib_a1874_0109.pdf
	teoestartdib_a1874_0110.pdf
	teoestartdib_a1874_0111.pdf
	teoestartdib_a1874_0112.pdf
	teoestartdib_a1874_0113.pdf
	teoestartdib_a1874_0114.pdf
	teoestartdib_a1874_0115.pdf
	teoestartdib_a1874_0116.pdf
	teoestartdib_a1874_0117.pdf
	teoestartdib_a1874_0118.pdf
	teoestartdib_a1874_0119.pdf
	teoestartdib_a1874_0120.pdf
	teoestartdib_a1874_0121.pdf
	teoestartdib_a1874_0122.pdf
	teoestartdib_a1874_0123.pdf
	teoestartdib_a1874_0124.pdf
	teoestartdib_a1874_0125.pdf
	teoestartdib_a1874_0126.pdf
	teoestartdib_a1874_0127.pdf
	teoestartdib_a1874_0128.pdf
	teoestartdib_a1874_0129.pdf
	teoestartdib_a1874_0130.pdf
	teoestartdib_a1874_0131.pdf
	teoestartdib_a1874_0132.pdf
	teoestartdib_a1874_0133.pdf
	teoestartdib_a1874_0134.pdf
	teoestartdib_a1874_0135.pdf
	teoestartdib_a1874_0136.pdf
	teoestartdib_a1874_0137.pdf
	teoestartdib_a1874_0138.pdf
	teoestartdib_a1874_0139.pdf
	teoestartdib_a1874_0140.pdf
	teoestartdib_a1874_0141.pdf
	teoestartdib_a1874_0142.pdf
	teoestartdib_a1874_0143.pdf
	teoestartdib_a1874_0144.pdf
	teoestartdib_a1874_0145.pdf
	teoestartdib_a1874_0146.pdf
	teoestartdib_a1874_0147.pdf
	teoestartdib_a1874_0148.pdf
	teoestartdib_a1874_0149.pdf
	teoestartdib_a1874_0150.pdf
	teoestartdib_a1874_0151.pdf
	teoestartdib_a1874_0152.pdf
	teoestartdib_a1874_0153.pdf
	teoestartdib_a1874_0154.pdf
	teoestartdib_a1874_0155.pdf
	teoestartdib_a1874_0156.pdf
	teoestartdib_a1874_0157.pdf
	teoestartdib_a1874_0158.pdf
	teoestartdib_a1874_0159.pdf
	teoestartdib_a1874_0160.pdf
	teoestartdib_a1874_0161.pdf
	teoestartdib_a1874_0162.pdf
	teoestartdib_a1874_0163.pdf
	teoestartdib_a1874_0164.pdf
	teoestartdib_a1874_0165.pdf
	teoestartdib_a1874_0166.pdf
	teoestartdib_a1874_0167.pdf
	teoestartdib_a1874_0168.pdf
	teoestartdib_a1874_0169.pdf
	teoestartdib_a1874_0170.pdf
	teoestartdib_a1874_0171.pdf
	teoestartdib_a1874_0172.pdf
	teoestartdib_a1874_0173.pdf
	teoestartdib_a1874_0174.pdf
	teoestartdib_a1874_0175.pdf
	teoestartdib_a1874_0176.pdf
	teoestartdib_a1874_0177.pdf
	teoestartdib_a1874_0178.pdf
	teoestartdib_a1874_0179.pdf
	teoestartdib_a1874_0180.pdf
	teoestartdib_a1874_0181.pdf
	teoestartdib_a1874_0182.pdf
	teoestartdib_a1874_0183.pdf
	teoestartdib_a1874_0184.pdf
	teoestartdib_a1874_0185.pdf
	teoestartdib_a1874_0186.pdf
	teoestartdib_a1874_0187.pdf
	teoestartdib_a1874_0188.pdf
	teoestartdib_a1874_0189.pdf
	teoestartdib_a1874_0190.pdf
	teoestartdib_a1874_0191.pdf
	teoestartdib_a1874_0192.pdf
	teoestartdib_a1874_0193.pdf
	teoestartdib_a1874_0194.pdf
	teoestartdib_a1874_0195.pdf
	teoestartdib_a1874_0196.pdf
	teoestartdib_a1874_0197.pdf
	teoestartdib_a1874_0198.pdf
	teoestartdib_a1874_0199.pdf
	teoestartdib_a1874_0200.pdf
	teoestartdib_a1874_0201.pdf
	teoestartdib_a1874_0202.pdf
	teoestartdib_a1874_0203.pdf
	teoestartdib_a1874_0204.pdf
	teoestartdib_a1874_0205.pdf
	teoestartdib_a1874_0206.pdf
	teoestartdib_a1874_0207.pdf
	teoestartdib_a1874_0208.pdf
	teoestartdib_a1874_0209.pdf
	teoestartdib_a1874_0210.pdf
	teoestartdib_a1874_0211.pdf
	teoestartdib_a1874_0212.pdf
	teoestartdib_a1874_0213.pdf
	teoestartdib_a1874_0214.pdf
	teoestartdib_a1874_0215.pdf
	teoestartdib_a1874_0216.pdf
	teoestartdib_a1874_0217.pdf
	teoestartdib_a1874_0218.pdf
	teoestartdib_a1874_0219.pdf
	teoestartdib_a1874_0220.pdf
	teoestartdib_a1874_0221.pdf
	teoestartdib_a1874_0222.pdf
	teoestartdib_a1874_0223.pdf
	teoestartdib_a1874_0224.pdf
	teoestartdib_a1874_0225.pdf
	teoestartdib_a1874_0226.pdf
	teoestartdib_a1874_0227.pdf
	teoestartdib_a1874_0228.pdf
	teoestartdib_a1874_0229.pdf
	teoestartdib_a1874_0230.pdf
	teoestartdib_a1874_0231.pdf
	teoestartdib_a1874_0232.pdf
	teoestartdib_a1874_0233.pdf
	teoestartdib_a1874_0234.pdf
	teoestartdib_a1874_0235.pdf
	teoestartdib_a1874_0236.pdf
	teoestartdib_a1874_0237.pdf
	teoestartdib_a1874_0238.pdf
	teoestartdib_a1874_0239.pdf
	teoestartdib_a1874_0240.pdf
	teoestartdib_a1874_0241.pdf
	teoestartdib_a1874_0242.pdf
	teoestartdib_a1874_0243.pdf
	teoestartdib_a1874_0244.pdf
	teoestartdib_a1874_0245.pdf
	teoestartdib_a1874_0246.pdf
	teoestartdib_a1874_0247.pdf
	teoestartdib_a1874_0248.pdf
	teoestartdib_a1874_0249.pdf
	teoestartdib_a1874_0250.pdf
	teoestartdib_a1874_0251.pdf
	teoestartdib_a1874_0252.pdf
	teoestartdib_a1874_0253.pdf
	teoestartdib_a1874_0254.pdf
	teoestartdib_a1874_0255.pdf
	teoestartdib_a1874_0256.pdf
	teoestartdib_a1874_0257.pdf
	teoestartdib_a1874_0258.pdf
	teoestartdib_a1874_0259.pdf
	teoestartdib_a1874_0260.pdf
	teoestartdib_a1874_0261.pdf
	teoestartdib_a1874_0262.pdf
	teoestartdib_a1874_0263.pdf
	teoestartdib_a1874_0264.pdf
	teoestartdib_a1874_0265.pdf
	teoestartdib_a1874_0266.pdf
	teoestartdib_a1874_0267.pdf
	teoestartdib_a1874_0268.pdf
	teoestartdib_a1874_0269.pdf
	teoestartdib_a1874_0270.pdf
	teoestartdib_a1874_0271.pdf
	teoestartdib_a1874_0272.pdf
	teoestartdib_a1874_0273.pdf
	teoestartdib_a1874_0274.pdf
	teoestartdib_a1874_0275.pdf
	teoestartdib_a1874_0276.pdf
	teoestartdib_a1874_0277.pdf
	teoestartdib_a1874_0278.pdf
	teoestartdib_a1874_0279.pdf
	teoestartdib_a1874_0280.pdf
	teoestartdib_a1874_0281.pdf
	teoestartdib_a1874_0282.pdf
	teoestartdib_a1874_0283.pdf
	teoestartdib_a1874_0284.pdf
	teoestartdib_a1874_0285.pdf
	teoestartdib_a1874_0286.pdf
	teoestartdib_a1874_0287.pdf
	teoestartdib_a1874_0288.pdf
	teoestartdib_a1874_0289.pdf
	teoestartdib_a1874_0290.pdf
	teoestartdib_a1874_0291.pdf
	teoestartdib_a1874_0292.pdf
	teoestartdib_a1874_0293.pdf
	teoestartdib_a1874_0294.pdf
	teoestartdib_a1874_0295.pdf
	teoestartdib_a1874_0296.pdf
	teoestartdib_a1874_0297.pdf
	teoestartdib_a1874_0298.pdf
	teoestartdib_a1874_0299.pdf
	teoestartdib_a1874_0300.pdf
	teoestartdib_a1874_0301.pdf
	teoestartdib_a1874_0302.pdf
	teoestartdib_a1874_0303.pdf
	teoestartdib_a1874_0304.pdf
	teoestartdib_a1874_0305.pdf
	teoestartdib_a1874_0306.pdf
	teoestartdib_a1874_0307.pdf
	teoestartdib_a1874_0308.pdf
	teoestartdib_a1874_0309.pdf
	teoestartdib_a1874_0310.pdf
	teoestartdib_a1874_0311.pdf
	teoestartdib_a1874_0312.pdf
	teoestartdib_a1874_0313.pdf
	teoestartdib_a1874_0314.pdf
	teoestartdib_a1874_0315.pdf
	teoestartdib_a1874_0316.pdf
	teoestartdib_a1874_0317.pdf
	teoestartdib_a1874_0318.pdf
	teoestartdib_a1874_0319.pdf
	teoestartdib_a1874_0320.pdf
	teoestartdib_a1874_0321.pdf
	teoestartdib_a1874_0322.pdf
	teoestartdib_a1874_0323.pdf
	teoestartdib_a1874_0324.pdf
	teoestartdib_a1874_0325.pdf
	teoestartdib_a1874_0326.pdf
	teoestartdib_a1874_0327.pdf
	teoestartdib_a1874_0328.pdf
	teoestartdib_a1874_0329.pdf
	teoestartdib_a1874_0330.pdf
	teoestartdib_a1874_0331.pdf
	teoestartdib_a1874_0332.pdf
	teoestartdib_a1874_0333.pdf
	teoestartdib_a1874_0334.pdf
	teoestartdib_a1874_0335.pdf
	teoestartdib_a1874_0336.pdf
	teoestartdib_a1874_0337.pdf
	teoestartdib_a1874_0338.pdf
	teoestartdib_a1874_0339.pdf
	teoestartdib_a1874_0340.pdf
	teoestartdib_a1874_0341.pdf
	teoestartdib_a1874_0342.pdf
	teoestartdib_a1874_0343.pdf
	teoestartdib_a1874_0344.pdf
	teoestartdib_a1874_0345.pdf
	teoestartdib_a1874_0346.pdf
	teoestartdib_a1874_0347.pdf
	teoestartdib_a1874_0348.pdf
	teoestartdib_a1874_0349.pdf
	teoestartdib_a1874_0350.pdf
	teoestartdib_a1874_0351.pdf
	teoestartdib_a1874_0352.pdf
	teoestartdib_a1874_0353.pdf
	teoestartdib_a1874_0354.pdf
	teoestartdib_a1874_0355.pdf
	teoestartdib_a1874_0356.pdf
	teoestartdib_a1874_0357.pdf
	teoestartdib_a1874_0358.pdf
	teoestartdib_a1874_0359.pdf
	teoestartdib_a1874_0360.pdf
	teoestartdib_a1874_0361.pdf
	teoestartdib_a1874_0362.pdf
	teoestartdib_a1874_0363.pdf
	teoestartdib_a1874_0364.pdf
	teoestartdib_a1874_0365.pdf
	teoestartdib_a1874_0366.pdf
	teoestartdib_a1874_0367.pdf
	teoestartdib_a1874_0368.pdf
	teoestartdib_a1874_0369.pdf
	teoestartdib_a1874_0370.pdf
	teoestartdib_a1874_0371.pdf
	teoestartdib_a1874_0372.pdf
	teoestartdib_a1874_0373.pdf
	teoestartdib_a1874_0374.pdf
	teoestartdib_a1874_0375.pdf
	teoestartdib_a1874_0376.pdf
	teoestartdib_a1874_0377.pdf
	teoestartdib_a1874_0378.pdf
	teoestartdib_a1874_0379.pdf
	teoestartdib_a1874_0380.pdf
	teoestartdib_a1874_0381.pdf
	teoestartdib_a1874_0382.pdf
	teoestartdib_a1874_0383.pdf
	teoestartdib_a1874_0384.pdf
	teoestartdib_a1874_0385.pdf
	teoestartdib_a1874_0386.pdf
	teoestartdib_a1874_0387.pdf
	teoestartdib_a1874_0388.pdf
	teoestartdib_a1874_0389.pdf
	teoestartdib_a1874_0390.pdf
	teoestartdib_a1874_0391.pdf
	teoestartdib_a1874_0392.pdf
	teoestartdib_a1874_0393.pdf
	teoestartdib_a1874_0394.pdf
	teoestartdib_a1874_0395.pdf
	teoestartdib_a1874_0396.pdf
	teoestartdib_a1874_0397.pdf
	teoestartdib_a1874_0398.pdf
	teoestartdib_a1874_0399.pdf
	teoestartdib_a1874_0400.pdf
	teoestartdib_a1874_0401.pdf
	teoestartdib_a1874_0402.pdf
	teoestartdib_a1874_0403.pdf
	teoestartdib_a1874_0404.pdf
	teoestartdib_a1874_0405.pdf
	teoestartdib_a1874_0406.pdf
	teoestartdib_a1874_0407.pdf
	teoestartdib_a1874_0408.pdf
	teoestartdib_a1874_0409.pdf
	teoestartdib_a1874_0410.pdf
	teoestartdib_a1874_0411.pdf
	teoestartdib_a1874_0412.pdf
	teoestartdib_a1874_0413.pdf
	teoestartdib_a1874_0414.pdf
	teoestartdib_a1874_0415.pdf
	teoestartdib_a1874_0416.pdf
	teoestartdib_a1874_0417.pdf
	teoestartdib_a1874_0418.pdf
	teoestartdib_a1874_0419.pdf
	teoestartdib_a1874_0420.pdf
	teoestartdib_a1874_0421.pdf
	teoestartdib_a1874_0422.pdf
	teoestartdib_a1874_0423.pdf
	teoestartdib_a1874_0424.pdf
	teoestartdib_a1874_0425.pdf
	teoestartdib_a1874_0426.pdf
	teoestartdib_a1874_0427.pdf
	teoestartdib_a1874_0428.pdf
	teoestartdib_a1874_0429.pdf
	teoestartdib_a1874_0430.pdf




