CAPITULOQ 1L

OBJETO DEL ARTE.

I. Imitacion de la Naturaleza: Expresion: Perfeccion moral.—II. Belleza. Lo agrada
ble: lo 1util: la asociacion de ideas; ¥ otras circunstancias analogas.—III. Caracteé-
res y efectos de la Belleza. ;

Hay diversidad de opiniones acerca del objeto del Arte:
unos dicen que es la Imitacion de la Naturaleza, otros la
Expresion de los sentimientos, y otros el Perfeccionamien-
to moral é intelectual, esto es, la Educacion y la Instrue-
cion. Pero todas estas circunstancias, aunque se refieren al
Arte, no constituyen su objeto final.

" El principio de Zmitacion de la Naturaleza constituye el
espiritu de muchos criticos; y sin embargo no es el objelo
final del Arte; por un lado porque es imposible; por otro
porque aun no siéndolo, seria inutil, y en ciertos casos
seria hasta perjudicial. ‘ '

La exacta imitacion de la Naturaleza limita los medios
de representacion del Arle porque no puede aplicarse a to-
das las formas que este reviste; significando poco por
ejemplo, en Arquitectura, y nada en Musica, & pesar de ser
esta iltima forma la primera en poder respecto de la imita-

2



— 18 — .
cion de los sonidos. Por otra parte no puede ser.completa,
no produciendo en ningun caso siquiera la ilusion de la
realidad; pues con efecto, buisquese la produccion artistica
la mas digna, la mejor, péngase en parangon con la reali-
dad, y se verd que la obra de Arle no puede sufrir seme-
jante prueba: de manera que siempre que el Arie quiere
ponerse al lado de la Realidad, el Arte queda inferior: no
hay mas que ver en el Teatro cuanto un mueble natural
deja atras, 6 hace perder el efecto del que en el telon esta
por otra parte, perfeclamente pintado.—Que la imilacion
de la Naturaleza siendo muy exacta, seria inutil, es evi-
dente: ;quién se tomaria el trabajo de hacer lo que sin
trabajo alguno pudiera obtenerse? Hsta circunstancia si
que daria motivo para decir que el Arte es un mero entire-
fenimiento, como quieren algunos' & quienes se alcanza
poco de la materia. ;Por otra parte, qué resultado podria
obtenerse entonces de la imitacion? ningun otro mas
que el que obtiene el charlatan callejero que imita el can-
to de las aves, 6 la voz de algunos cuadrupedos: entrete-
ner al publico, dar motivo 4 la reunion de gente ociosa.
—Tambien es evidente que la mas exacta imitacion de
la Naturaleza seria perjudicial al Arte; por que entonces
menor placer estético causaria: y en determinados casos,
hasta podria causar disgusto ¢ repugnancia, pues con
efecto una vibora muy bien imitada, podria causar es-
panto. - R L 4

A la imitacion exacta han querido algunos llamar copin
para diferenciarla de la mera #mifacion; pero esta diferen-
cia no deja de ser muy rebuscada. |

Explicar el principio de Imitacion por el de eleccion de
partes convenientes de la Naturaleza, es suponer ya un
criterio que de antemano decide de la conveniencia de es-
las parles que la Naturaleza ofrece, es confesar que hay



otra cosa distinta de la simple imitacion, y que el artista
no presenta la Naturaleza tal como la ve, sino tal como la
necesita; porque en efecto es cierto, que ese artista en la
imitacion, esto es, al tomar la Naturaleza por modelo,
transforma este modelo segun los principios de la Idealiza-
cion de que se hablara mas adelante.

Si el Arte tuviese por objeto la identidad con las exis-
tencias, deberian proscribirse del dominio del Arte ciertas
obras que la Fantasia puede producir, y ha producido, so-
bre el modelo de la Naturaleza, 6 con los datos que la
Naturaleza ha proporcionado, y que sin embargo ni estdn
ni pueden estar en ella. La Batalla de los Hunos obra del
pintor Kaulbach, las Operas, la Divina comedia de Dante,
son prueba evidente de que sin intencion siquiera de re-
producir la Naturaleza, sino tomando de ella los datos, ¥
produciendo segun delerminadas ideas, pueden darse 4 luz
excelentes obras de Arte. De donde se deduce que si la
Naturaleza es el #nico modelo que el artista debe proponer-
se, su imitacion no es mas que #u medio para la represen-
tacion, una condicion para producir bien; pero nunca esta
condicion 6 medio deberad considerarse como objeto’ final
y principal del Arte. El principio de Imitacion de la Natu-
raleza en esla consideracion, estd rechazado por el mismo
criferio del espectador ¢ del oyente, los cuales no buscan
en la representacion la identidad con las existencias, sino
uma idea, una combinacion armonica de partes entre si y
de cada una de ellas con el todo.

Tampoco puede ser objeto final del Arte la’ Zupresion de
los sentimientos. Esta expresion tiene por objeto dispertar
todas las facultades del alma, revelar a'la Conciencia lo
mas profundo del Corazon y del Pensamiento con todos los
contrasles, oposiciones y contradicciones, grandezas y mi-



serias, penas y sufrimientos, en una palabra, con'{odos lTos
sentimientos y todaslas pasiones, 4 fin de extender y com-
pletar el circulo de nuestra experiencia.

Este principio deja indiferente el fondo de la representa-
cion, siendo todo exterior. Por poco que la Expresion fuese
viva y animada, el bien y el mal, lo hermoso y lo feo, lo
noble y lo bajo, lo asqueroso, lo vil y lo despreciable ten-
drian derecho & figurar como obra de Arte. El Arte es como
un raciocinio; puede expresarlo todo, como un raciocinio
puede intentar probarlo todo, por sofisticas que sean las
razones de que se eche mano. Inmoral licencioso 6 impio,
bajo rastrero 6 asqueroso, el artista habria cumplido su mi-
sion luego que hubiese sabido expresar fielmente una
sitnacion verdadera ¢ falsa. Pero el Arte, aunque es libre,
no tiene derecho & ser libertino, ni inmoral, ni asqueroso.

El principio de la Zzpresion como objeto final del Arte’
es hijo de una época sensualista. Admitirle es tomar el va-
so por los arabescos y las molduras, la estitua por sus
contornos, la versificacion por el drama, en lugar de ser
la representacion del espiritu y del desarrollo del corazon;
es el Arte materializado y sensualista y puesto al servicio
de toda clase de pasiones: sus consecuencias han sido fa‘fa-
les en todos tiempos; desnaturalizdndose el Arte en manos,
de los que han querido sacar un lucro halagando las pasio-
nes mas impurasy groseras. La Sitira y la Parodia ram-
plonas, y la Caricatura escandalosa, son la consecuencia
inevitable de esta manera de considerar el Arte.

:Serd objeto final del Arte la Perfeccion moral 6 la Tns-
lruceion del hombre? No puede negarse que presentando
al hombre el resultado de sus pasiones, se le da motivo pa-
ra entrar en reflexion, y puede moralizarse; por cuya ra-
zon el Arte es concuderado como uno de los elementos de



— 21 — \

civilizacion mas importantes y eficaces, siendo por lo mis-
- mo necesario, y aun indispensable en la sociedad; pero la
moralidad y la instruccion, no son un fin, siné un resulta-
do 6 una consecuencia. Por otra parte si con propésito
deliberado se va en busca de una idea moral é instruc-
tiva 4 todo trance, la obra de Arte sera mas bien un pro-
ducto de la reflexion que de la inspiracion; y las obras sin
inspiracion son frias, mo tienen vida, y hasta no sirven
i la misma moralidad ni & la instruccion misma. Estas dos
circunstancias han de deducirse de la obra de Arte; toda-
via mas, indefectiblemente se deducen de ella; ella instru-
ye y moraliza y dulcifica las costumbres, mas sin propé-
sito deliberado, sin hacer alarde de ello.

Si tal esla consideracion que merecen la Imitacion de la
Naturaleza, la Expresion, y la Perfeccion moral 6 la Ins-
truccion, es menester que exista un elemento que necesite
tales medios y dé tales resultados; un elemento que lleve
en su esencia los caractéres de la Verdad que la ciencia in-
quiere, y de la Bondad que la Conciencia busca. Este ele-
mento es la Belleza. En la Belleza tiene el Arte el princi-
pio constitutivo que le hace independiente, no respondien-
do de estemodo a exijencias estrafias: principio que estd en
el Arte, y existe por él y para él.

" II.

+Qué es la Belleza? Definir la Belleza es una de las lareas
mas necesarias de la Teoria estética de las Bellas Artes; y
sin embargo no es la que mejor se desempena, porque es
punto intrincado, que ha sido muy debatido y las mas de
las veces no perfectamente ilustrado. -

Se han dado de la Belleza variedad de definiciones; pero



- 1N =
casi todas adolecen de los defectos consiguientes & los dis-
tintos modos de considerarla. Unos han considerado la Be-
lleza objetivamente, esto es, en concreto; otros subjetiva—-
mente, eslo es, en abstracto: unos han creido definirla
enumerando simplemente sus caractéres generales; otros
no atendiendo mas que a sus efectos, han negado hasta la
posibilidad de dar una idea exacta de ella, en una palabra,
han dicho que la Belleza se sentia pero que no se explica-
ba; lo que equivaldria & decir que lo bueno se quiere y lo
verdadero se entiende sin saber por qué: porlo cual el Arte
como la Ciencia serian unos misterios. Los que la han de-
finido objetivamente, esto es, que la han hallado en la
sola forma de las cosas, han debido conocer los caractéres
que esta forma habia de tener; y sin embargo no los han
sefialado delerminadamente: los que la han considerado
subjetivamente no han tenido en cuenta, quela Belleza para
ser tal, debe pasar a la objetividad, sin lo cual la idea que-
daria en la esfera de la abstraccion.

Decir como Kant que la Belleza es lo que agrada sin in-
terés alguno, es reducir la materia & una cuestion de gus-
tos; y mas adelante diremos & donde conduce y que valor
semejante cuestion tiene. Considerar como bello lo que sin
nocion alguna estd reconocido como objeto de un placer
absoluto, es decir, del gusto del mayor ntmero, es ha-
cer 4 la Belleza dependiente de la igualdad de creencias,
educacion, civilizacion, elc., etc. La identidad con las exis-
lencias, tampoco da la Belleza : supone la exacta imilacion
de la Naturaleza ; y la imitacion, como quiera que sea mds
6 ménos fiel, no es un fin, sino un medio, segun queda
manifestado. Dice Diderot que es bello todo Io que dispier-
ta en el entendimiento ideas y relacignes, en una palabra,
viene 4 fundar la Belleza en la asociacion de ideas; consi-
deracion que puede hacer del Arte un elementode corrup-

T,



Ry p— .

cion. La unidad, y la variedad, la regularidad, el orden'y
la proporcion, en que algunos, como Crousaz, hacen con-
sistir la Belleza, son con efecto caracteres de la forma be-
lla, pero no constituyen la Belleza en absoluto. La relacion
de los objetos con la Razon, tampoco puede constituir la
Belleza, porque, como tambien hemos manifestado, la mo-
ralidad y la instruccion son, no un fin, sino un resultado
del Arle. Todas las definiciones que quedan indicadas, y las
restantes que podrian indicarse, dadas por filésofos afilia-
dos & las distintas Escuelas que en el mundo pensador han
aparecido, estdn fundadas sobre una de estas tres circuns-
tancias: en lo agradable, en lo m;?; y en la asociacion de
ideas. Eslte restimen facilita la objecion; y destruyendo
las preocupaciones que acerca de la esencia de la Belleza
pueden existir, llegaremos al verdadero conocimiento de
esta. |

Fundar la Belleza en lo agradable es hacerla cuestion de
gustos ; y el gusto es desigual y contingente é indetermi-
nado en el hombre, como lo es toda sensacion ; dependien-
do de mil circunstancias y combinaciones, y admitiendo
como causas los més encontrados elementos. La sensibili-
dad que es la causa del gusto, es la region mds oscuara de
nuestro espiritu; y de aqui el refran: de gustos nada hay
escrito. Respecto del gusto todos los sentidos son iguales:
lo que agrada a unos, desagrada & otros; pero la Belleza
mueve & todos los que estdn dotados de sensibilidad, aun-
(que uwnos sean mas susceptibles de ella que otros; y por es-
to hay gusto artistico , como le hay material.

El Gusto en materias artisticas es ¢l sentimiento de lo be-
llo : no constituye la Belleza, sino que es una consecuen-
cia de las producciones bellas: es una dote natural, una
predisposicion del espiritu para sentir la Belleza en la con-



R 7. —

templacion de las obras de los demés, y en la produccion
de las propias. Como dote natural que es, no se deja formar
con la exposicion de reglas determinadas; pero se deja re-
finar y se desarrolla con el juicio de casos dados, en cuyo
caso sus caracteres no dejan de eslar cuando ménos, su-
bordinados al mayor ¢ menor grado de civilizacion 6 de
ilustracion, y por consiguiente sujetos & eventualidades
de toda clase: y la Belleza no puede tener tan débil base,
porque la Belleza es belleza siempre y en todas partes, co-
mo la Verdad es verdad siempre y donde quiera.

Que lo que se llamgﬁuen gusto, como sensacion, no de-
be ser el elemento constitutivo de la Belleza, lo manifiesta
otra circunstancia : bastard que se considere que este ele-
mento no se anuncia siquiera, cuando se trata de las gran-
des creaciones del Arte en que aparecen desarrollados los
grandes movimientos del alma. En tales creaciones fodo se
atribuye al Genio, no menciondndose el Buen gusto mas
que respecto de lo elegante, de lo gracioso , por ejemplo,
respecto de un traje 6 de la Decoracion de un departa-
mento, etc.; pues ;quién habla de Buen gusto en las grandes
composiciones pldsticas, musicales 6 poéticas ? Para resol-
ver la cuestion no puede servir de regla la conformidad
del gusto del mayor nimero; porque las mds de las veces
solo se juzga empiricamente ¢ por tradicion, calificindose
las circunstancias esiéticas sin exdmen y sin crilica.
: Cudntos encarecen la bondad del Quijote sin haberle lei-
do jamdas! j cudntos elogian la Transfiguracion de Rafael
sin haber visto este cuadro? ; y cudntos prefieren la mu-
sica alemana 4 la italiana sin conocer los caracteres de la
una ni los de la otra?

Por consiguiente el Gusto no puede constituir la Belleza.
La cuestion planteada en estos términos: ;/lo bello es bello
porque agrada, 6 agradea porque es bello? es inttil, porque,



6 bien somete la Belleza al gusto, el cual depende dé'la ox-
ganizacion de cada cual, entrando por mucho el capricho,
desvirtudndolo y matandolo la costumbre y hasta proscri-
biéndolo y condendndolo la Moda , 6 no hace mas que pre-
sentar el gusto bajo la consideracion que merece, esto es,
como simple sentimiento de la Belleza.

:Serd la utilidad el elemento esencial de la Belleza ? La
escuela materialista contesta & esta pregunta afirmativa-
mente, desnaturalizando la Belleza. El inglés Reid lleva la
preocupacion hasta decir que la Bﬁza de un perro con-
siste en su olfato, y la de un carnero en la finura y bue-
na calidad del vellon.

El principio de utilidad desnaturalizaria la Belleza, por-
que lo que es 1util se conoce por la reflexion y no mueve
el sentimiento. Y aunque para producir la Belleza cual
corresponde, debe intervenir tambien la reflexion; sin em-
bargo esta interviene como lenitivo del Genio, no como
agente de la produccion. El Genio no es agente de la pro-
duccion de una maquina 6 de una herramienta, ysin em-
bargo esta mdquina y esta herramienta son muy uliles.
Nunca ha podido decirse con propiedad que un ingeniero
en la invencion de una maquina ha tenido imaginacion,
sino que lo ha pensado y calculado todo perfectamente;
que ha manifestado gran talento.

Por otra parte la utilidad, no debe reducirse a tan refi-
nado materialismo ni & tan estrechos limites, que no pue-
da decirse que hay una utilidad moral como la hay male-
rial 6 fisica. Negar esta idea, seria negar su objeto a varios
ramos del saber humano, en particular a4 las ciencias mo-
rales. Lo que si sucede es, que cuanta mayor es la utilidad
material de una produccion, tanto menor es la utilidad
moral; de manera que un mueble, una arma, una herra-



— 26 — ‘
mienta, por lo mismo que se refieren més a las mecesida-
des fisicas perlenecientes 4 la vida social 6 a4 la Industria,
lienen menos utilidad moral, que un drama, una musica,
6 un cuadro. Utilidad moral la tienen aquellas’obras en las
cuales puede hallarse algun sentido filoséfico, algun pen-
samiento en que la Filosofia, no la necesidad material, ha-
ya tenido parte. Porque es preciso considerar que entre las
ciencias sociales y el Arle, no hay mas diferencia sino que
aquellas buscan la Verdad de una manera abstracta, mien-
tras que el Arte la busca por medio de una forma concreta,
esto es, sensible, ac g.ble 4 los sentidos contemplalivos,
presentando imagenes que al propio tiempo que mueven
estos sentidos, hablan 4 la inteligencia.

Mas adelante veremos como lo materialmente util pue-
~de hermanarse tan perfectamente con lo bello, que llega a
proporcionar motivos para la produccion de la Belleza.

Si la Asociacion de ideas fuese el elemento esencial de
la Belleza, quedaria subsistente la cuestion de gustos, y
nada habna que no tuviese cabida en el Arte.

El principio de Asociacion de ideas viene & ser un prin-

cipio de anexion, ya que viene 4 consistir en la semejan-

za 6 analogia de las ideas accesorias 6 adjuntas que el es-
pectaculo 6 audicion de un objeto dispierta en nosotros. En
primer lugar no podra negarse que ciertas ideas pueden
dispertarse en unos y en otros no; que en unos pueden dis-
pertarse de una manera, y en otros de otra, por ejemplo:
una cruz no dispertard las mismas ideas & un chino que
4 un cristiano, ni & un labriego le afectard de la misma
manera que al hombre ilustrado y despreocupado: luego
este principio estd fundado en la diversidad de creencias
asi religiosas como politicas, en la de instruccion y educa-
cion y enla de individualidad de opiniones; y ya hemos di-

> N



cho que de tales circunstancias depende el gusto de cada
cual. En segundo lugar: que de admitir el principio de
Asociacion de ideas, todo tendria cabida en el Arte, es in-
dudable; pues dejaria en pié la interpretacion mds 6 mé-
nos maliciosa; y con tal que la semejanza 6 la analogia
existiese, habria de tenerse por bello asi lo moral como lo
inmoral, asi lo noble como lo bajo y lo vil, asi lo decente
como lo asqueroso.

Otras circunstancias hay 4 mas de las {res referidas, que
si bien entran en la esencia de la Belleza, no tienen rela—
cion mas que con el lado exterior, con la parte que afecta in—
mediatamente 4 los sentidos, y por consiguiente, que ni ais-
ladas ni unidas pueden considerarse capaces de constituir
este objeto del Arte: tales son: el Orden, la Proporcion, la
Grandeza, la Unidad , la Variedad, la Simplicidad y otras
semejantes. Y en tanto es asi, como que son circunstan-
cias que las hallamos en muchos séres de la Naturaleza,
ya juntos ya aislados, y unas veces excitan en nosotros el
sentimiento de lo bello y otras no. Asi por ejemplo: el Or-
den y la Proporcion son circunstancias que encontramos, 6
no podemos ménos de reconocerlas en todos los séres de la
Naturaleza, en’ el sapo y en el basilisco, como en el hom-
bre; y sin embargo & nadie se le ha ocurrido tener por be-
llos & aquellos animales. La Ballena es grande, debe haber
en ella Unidad, el Arte de la Creacion nos lo hace su-
poner, si no, creer; y sin embargo no consideramos bello
a semejante cetaceo: la rosa no es grande aunque tenga
Unidad; no obslante por bella la tenemos.

Desaparecen tales anomalias desde el momento en que
llegamos & la verdadera definicion de la Belleza.
Se ha dicho que la sensibilidad es la region mds oscura



del alma; sin embargo se encuentra en la Naturaleza del
hombre una cuerda que en llegando & herirla, responde a
ella el sentimiento: la dificultad estd en saber-las condicio-
nes con las cuales debe ser herida esta cuerda. Debe tener-
se en cuenta que los objetos, siempre que se nos presentan
de un modo contrario 4 los fines & que estan destinados 6
nos parece que sus partes no corresponden & los fines con-
venientes, no los calificamos de bellos. Al ser animado le
consideramos tanto més bello cuanto mds se acerca a la
posibilidad de estar dotado de inteligencia, funcion la mas
noble del espiritu; le eonsideramos tambien tanto mas be-
llo cuanto mejor responde a4 un fin positivo: asi la ballena
no nos parece bella apesar de ser grande, sin duda por-
que su gran mole y sus formas no nos dan idea de una vi-
da activa y capaz de un gran desarrollo de actividad: & la
~ rosa la consideramos bella apesar de no ser grande, porque
sus formas, su color, su olor, se corresponden de un modo
armoénico. |
Hemos dicho que las tres facultades del alma humana,
el Pensamiento, la Voluntad y el Sentimiento, solo se dife-
rencian en el modo de funcionar; pero que su objeto es el
mismo, 4 saber: el inquirimiento de la Verdad absoluta; y
hemos afiadido que al Pensamiento y 4 la Voluntad les
basta el caracter general y universal de las cosas, pero que
el Sentimiento necesita ademads la forma sensible; por con-
siguiente, cuando las funciones del Pensamiento y de la
Voluntad refundidas en el Sentimiento, se presentan bajo
una forma concreta, esto es, de un modo accesible a los
sentidos, la idea es no solo verdadera y buena sino tam-
bien bella. Por esto la Belleza podria definirse: la idea de
la Verdad y de la Bondad hecha sensible. Pero en semejan-
te definicion solo existe el fundamento de los dos elemen-
tos de que el Arte consta, el Fondo y la Forma; y si bien es



— 99 —

cierto que estos términos no pueden considerarse tan 'sepa-
rables como 4 primera vista parece, de modo que donde
hubiere forma necesariamente deberd haber anexa wuna
idea cualquiera; sin embargo la Belleza no existe por la so-
la exislencia de estos dos elementos, sino que es menester
ademds que entre ellos existan unas relaciones, haya un
acuerdo tal, que no parezca sino que el uno ha nacido pa-
ra el otro; es menester, en una palabra, que haya armonia
entre ellos. He aqui definida la Belleza: la Armonia entre
los dos términos constitutivos del Arte, el Fondo y la For-
ma. La dificultad estd ahora en congcer en que consiste es-
ta Armonia, y como se establece.

La Armonia es el efecto artistico del Acorde, en cuanto
este realiza la conformidad de elementos distintos en su
esencia, pero relacionados por una conveniencia reciproca
que aparece simultineamente en la obra de Arte. El Acor-
de es por consiguiente la causa; la cual consiste en la reali-
zacion de las relaciones que guardan entre si los elementos
que constituyen la obra de Arte, sin dejarse sentir nin-
guna oposicion marcada, estando la proporcion en {al pun-
to, que no se perciben ni diferencias dsperas, ni contra-
dicciones chocantes. .

En las formas del Arte que miden aritméticamente la pro-
porcion, como son las ténicas, la Armonia puede sentirse
mucho mejor que en aquellas que la miden geométricamen-
te, como son las plasticas. La proporcion geométrica estd
sujela 4 una apreciacion més vaga del Sentimiento; no pa-
reciendo sino que nuestra vista sea ménos exigente que
nuestro oidorespecto de semejante proporcion. Y sin em-
bargo el punto exacto del equilibrio existe, y el Sentimiento
le alcanza del modo debido, aunque en lo ténico sea mas
perceptible, por la razon de que en la forma ténica del Arte



== P = 5
hay simultaneidad de aparicionde los elementos del Acor-
de. La Armonia se siente mejor en esa simultaneidad de
aparicion de un conjunto; y por esto hasta podria ponerse
en duda su existencia en las formas del Arte cuyos ele-
mentos aparecen en el tiempo, como sucede, por ejemplo,
en el Arte literario. Sin embargo, desde el momento en que
la excitacion del Sentimiento tiene la suficiente duracion
para poder alcanzarse unas 4 otras las distintas impresio-
nes producidas por conlinuidad, se establece una especie
de simultaneidad capaz de hacer sentir la Armonia. La Poe-
sia no puede darnos razon de una accion presentando si~
multaneamente todosgus momentos; pero si la impresion
de las distintas partes de que esta accion consta, tales co-
mo la Exposicion, el Enredo y el Desenlace, se hace durar
hasta el fin de ella; indudablemente habra una especie de
simultaneidad capaz de hacer sentir la Armonia.:

De lo que acaba de decirse se deduce, que la Armonia
liene caracteres tanto mas marcados cuanto ménos mate-
riales son los elementos que la causan, y cuanlo més sus—
ceplible de ser impresionado por simultaneidad sea el sen-
tido que debe recibir la impresion: por esto en los sonidos
se requiere mayor exactitud que en los colores y que en las
lineas. En los sonidos se establece numéricamente, por
consiguiente, con precisa y exacta determinacion, por ejem-
plo con la 1.7, la 3.2, la 5.2y la 8.2; en los colores, por dis-
tancia geomélrica apreciada no por medida material sino
racional en el circulo cromético, cuya exactitud de tono
no puede apreciar la vista sino por la ley de los Contrastes
simultaneos ; en las lineas se establece solo por analogias
y semejanzas, ¢omo las que existen entre la linea eliptica
y la circular; en las distintas partes de una accion solo se
aprecia por recuerdo de una impresion recibida, y en cier-
ta manera, un tanto debilitada.



Es condicion precisa de los elementos que han de cons=
tituir Armonia, la simplicidad; y esta condicion puede
aplicarse lo mismo respecto de lo que esta bajo el dominio
de la extension 6 del espacio, que respecto de lo que esta
bajo el del tiempo: asi es que de las lineas se exije deci-
sion, de los colores limpieza, de los sonidos pureza; lo cual

quiere decir, que las lineas no sean indeterminadas, nitlos
colores sucios, ni los sonidos dsperos.

~ Veamos ahora como se establece esta Armonia entre” el
Fondo y la Forma. '

El hombre debe proceder en el Arte & semejanza de Dios
en la formacion del hombre. Dios al crear al hombre le en-
noblecié ddndole un destello de inteligencia, como le dié
un soplo de vida; infundiendo pues al hombre una parte de
su propia naturaleza, mitad espiritu y mitad materia, & las
obras forjadas en su imaginacion y ejecutadas con sus ma-
nos, cumple el deber que le prescribi6 el Creador ddndole
el ejemplo. El arle es pues, un simulacro de la Creacion,
mitad idea y mitad forma, mitad espiritu y mitad materia:
y de la propla manera que al crear Dios al hombre hubo
de establecer una armonia entre el alma y el cuerpo; asi
debe proceder el artista, combinando el sentido, el fondo
de la cosa, con la forma, la expresion exterior de ella. La
unica diferencia que hay es, que la armonia entre el alma
y el cuerpo probablemente serd siempre para el hombre un
arcano; mientras que la armonia entre el Fondo 6 Idea con
la Forma puede el hombre establecerla por principios y re-
glas hijas de la experiencia. Veamos.

El Arte toma & su cargo la sensibilidad y la wda real;
pero debe saber contener todo el aparato de la forma sen-
sible que toma por modelo, dentro de los justos limites en
que esta puede ser la manifestacion de la Belleza. Estos



justos limites son: que la Idea halle la manera de existir
en el elemento sensible, mas conveniente 4 su naturaleza;
y que la Forma alcance la manera de manifestar esa idea,
mds accesible 4 los sentidos: de modo que la excelencia
de la obra de Arte dependera del mayor grado de penetra-
cion que exista entre los dos elementos del Arte, el Fondo
y la Forma. La regla de la moral cristiana que prescribe
vencer siempre el cuerpo sin permitir que perezca, puede
servir de norma en el Arte para refrenar las exijencias
desmesuradas de la materia y de lo sensible, & fin de que
el sentido, laldea, la parte mis espiritual, no sea supedita-
da por la material, ni lo sensible se pierda en las inconve-
niencias de lo sensual; por este medio no podrda ménos de
establecerse un equilibrio entre amboselementos, la Armo-
nia & que se aspira. Puede tomarse tambien ejemplo para
alcanzar esta Armonia, de la comparacion que hace Platon
al expresar el estado del alma conducida por el amor en
busca de lo Bello: figurémonos, dice, al artista guiando un
carro (el Arte) tirado por dos caballos, el uno, de carécler
noble y elevado, blanco, aire suelto, que ama la gloria con
conocimiento, que aprecia el verdadero honor y obedece &
la sola voz sin necesidad de latigo: el otro, corpulento, de
miembros carnosos, cabeza grande, negro y de tempera-
mento sanguineo, lleno de fogosidad y de violencia, obe-
deciendo apenas al freno, al 1latigo, 6 al acicate : el prime-
ro es el corcel divino, representa la Idea, como hija que
es del espiritu; elsegundo es la Forma, el modo de exterio-
rizacion de la Idea, el corcel terrestre, hijo de la maleria:
el artista para alcanzar la Belleza, término 6 meta de la
carrera del carro, ha de sentir la terrible lucha que se de-
‘clara entre ambos corceles: el uno, la Recta razon, la parte
duena del alma, lleya el carro por buen carril con un ar-
dor refrenado por la admiracion y por el respeto; el otro

»



sin conocer freno ni voz, se irrita, brama de célera, ¥ 'solo’
piensa en desarrollar sus viles y hasta vergonzosos instin—
tos. El artista no puede vencer sino tirando el freno del
corcel terresire hasta ensangrentarle a este la boca , ha-
ciéndnle sentir al propio tiempo el acicate; consistiendo la

victoria en no matarle, sino en domarle, refrenando sus
bruscos instintos.

ITI.

Aunque la Belleza se expresa por una forma sensible, no
se halla limitada por ella, anles bien con ella debe estar
confundida. Nada debe existir que le imponga limites, pu-
diendo alcanzarse por mil y un caminos. Es libre como
principio de vida; pero no estd desprendida de toda regla
y medida; sino desarrollada ficil y armoniosamente, her-
manada con la razon, la moralidad en la accion, y la ver-
dad en el pensamiento; formando un conjunto espontineo,
esto es, no combinado con un trabajo penoso que deje verla
actividad productora, porque esto haria la obra fria y sin
vida, presentandose la personalidad del artista demasiado
abiertamente. He aqui la dificil facilidad tan encarecida
en las obras de Arte. Foa

El espectador 6 el oyente que siente la Belleza se siente
libre de todo deseo; adquiere conciencia de si mismo y
de su naturaleza espiritual ; siente un placer puro y
desinteresado, un goce sobrehumano que nada de comun
tiene con los goces materiales, no. moviéndole ningun
deseo de apropiar 4 su uso el objeto bello. La contempla-
cion de la Belleza se basta & si misma; el alma se siente
elevada sobre la esfera habitual de sus pensamientos y
transportada a otra esfera agena d las necesidades de la
vida y de la existencia lerrestre, predisponiéndose a4 re-

3



-
soluciones nobles y acciones generosas, por laestrecha
afinidad que existe entre el sentimiento de lo Bello y las
ideas del Bien y de la Verdad. _

Los equivocados conceptos que se vierten acerca de la
Belleza nacen de no haber sido esta considerada bajo el
doble aspecto que puede presentarse. La Belleza existe pa-
ra el hombre de dos maneras; una primifive, que la en-
cuenira en la Naturaleza; otra propia, que la encuentra en
el Arte.




	teoestartdib_a1874_2_Redi.pdf
	teoestartdib_a1874_0001.pdf
	teoestartdib_a1874_0002.pdf
	teoestartdib_a1874_0003.pdf
	teoestartdib_a1874_0004.pdf
	teoestartdib_a1874_0005.pdf
	teoestartdib_a1874_0006.pdf
	teoestartdib_a1874_0007.pdf
	teoestartdib_a1874_0008.pdf
	teoestartdib_a1874_0009.pdf
	teoestartdib_a1874_0010.pdf
	teoestartdib_a1874_0011.pdf
	teoestartdib_a1874_0012.pdf
	teoestartdib_a1874_0013.pdf
	teoestartdib_a1874_0014.pdf
	teoestartdib_a1874_0015.pdf
	teoestartdib_a1874_0016.pdf
	teoestartdib_a1874_0017.pdf
	teoestartdib_a1874_0018.pdf
	teoestartdib_a1874_0019.pdf
	teoestartdib_a1874_0020.pdf
	teoestartdib_a1874_0021.pdf
	teoestartdib_a1874_0022.pdf
	teoestartdib_a1874_0023.pdf
	teoestartdib_a1874_0024.pdf
	teoestartdib_a1874_0025.pdf
	teoestartdib_a1874_0026.pdf
	teoestartdib_a1874_0027.pdf
	teoestartdib_a1874_0028.pdf
	teoestartdib_a1874_0029.pdf
	teoestartdib_a1874_0030.pdf
	teoestartdib_a1874_0031.pdf
	teoestartdib_a1874_0032.pdf
	teoestartdib_a1874_0033.pdf
	teoestartdib_a1874_0034.pdf
	teoestartdib_a1874_0035.pdf
	teoestartdib_a1874_0036.pdf
	teoestartdib_a1874_0037.pdf
	teoestartdib_a1874_0038.pdf
	teoestartdib_a1874_0039.pdf
	teoestartdib_a1874_0040.pdf
	teoestartdib_a1874_0041.pdf
	teoestartdib_a1874_0042.pdf
	teoestartdib_a1874_0043.pdf
	teoestartdib_a1874_0044.pdf
	teoestartdib_a1874_0045.pdf
	teoestartdib_a1874_0046.pdf
	teoestartdib_a1874_0047.pdf
	teoestartdib_a1874_0048.pdf
	teoestartdib_a1874_0049.pdf
	teoestartdib_a1874_0050.pdf
	teoestartdib_a1874_0051.pdf
	teoestartdib_a1874_0052.pdf
	teoestartdib_a1874_0053.pdf
	teoestartdib_a1874_0054.pdf
	teoestartdib_a1874_0055.pdf
	teoestartdib_a1874_0056.pdf
	teoestartdib_a1874_0057.pdf
	teoestartdib_a1874_0058.pdf
	teoestartdib_a1874_0059.pdf
	teoestartdib_a1874_0060.pdf
	teoestartdib_a1874_0061.pdf
	teoestartdib_a1874_0062.pdf
	teoestartdib_a1874_0063.pdf
	teoestartdib_a1874_0064.pdf
	teoestartdib_a1874_0065.pdf
	teoestartdib_a1874_0066.pdf
	teoestartdib_a1874_0067.pdf
	teoestartdib_a1874_0068.pdf
	teoestartdib_a1874_0069.pdf
	teoestartdib_a1874_0070.pdf
	teoestartdib_a1874_0071.pdf
	teoestartdib_a1874_0072.pdf
	teoestartdib_a1874_0073.pdf
	teoestartdib_a1874_0074.pdf
	teoestartdib_a1874_0075.pdf
	teoestartdib_a1874_0076.pdf
	teoestartdib_a1874_0077.pdf
	teoestartdib_a1874_0078.pdf
	teoestartdib_a1874_0079.pdf
	teoestartdib_a1874_0080.pdf
	teoestartdib_a1874_0081.pdf
	teoestartdib_a1874_0082.pdf
	teoestartdib_a1874_0083.pdf
	teoestartdib_a1874_0084.pdf
	teoestartdib_a1874_0085.pdf
	teoestartdib_a1874_0086.pdf
	teoestartdib_a1874_0087.pdf
	teoestartdib_a1874_0088.pdf
	teoestartdib_a1874_0089.pdf
	teoestartdib_a1874_0090.pdf
	teoestartdib_a1874_0091.pdf
	teoestartdib_a1874_0092.pdf
	teoestartdib_a1874_0093.pdf
	teoestartdib_a1874_0094.pdf
	teoestartdib_a1874_0095.pdf
	teoestartdib_a1874_0096.pdf
	teoestartdib_a1874_0097.pdf
	teoestartdib_a1874_0098.pdf
	teoestartdib_a1874_0099.pdf
	teoestartdib_a1874_0100.pdf
	teoestartdib_a1874_0101.pdf
	teoestartdib_a1874_0102.pdf
	teoestartdib_a1874_0103.pdf
	teoestartdib_a1874_0104.pdf
	teoestartdib_a1874_0105.pdf
	teoestartdib_a1874_0106.pdf
	teoestartdib_a1874_0107.pdf
	teoestartdib_a1874_0108.pdf
	teoestartdib_a1874_0109.pdf
	teoestartdib_a1874_0110.pdf
	teoestartdib_a1874_0111.pdf
	teoestartdib_a1874_0112.pdf
	teoestartdib_a1874_0113.pdf
	teoestartdib_a1874_0114.pdf
	teoestartdib_a1874_0115.pdf
	teoestartdib_a1874_0116.pdf
	teoestartdib_a1874_0117.pdf
	teoestartdib_a1874_0118.pdf
	teoestartdib_a1874_0119.pdf
	teoestartdib_a1874_0120.pdf
	teoestartdib_a1874_0121.pdf
	teoestartdib_a1874_0122.pdf
	teoestartdib_a1874_0123.pdf
	teoestartdib_a1874_0124.pdf
	teoestartdib_a1874_0125.pdf
	teoestartdib_a1874_0126.pdf
	teoestartdib_a1874_0127.pdf
	teoestartdib_a1874_0128.pdf
	teoestartdib_a1874_0129.pdf
	teoestartdib_a1874_0130.pdf
	teoestartdib_a1874_0131.pdf
	teoestartdib_a1874_0132.pdf
	teoestartdib_a1874_0133.pdf
	teoestartdib_a1874_0134.pdf
	teoestartdib_a1874_0135.pdf
	teoestartdib_a1874_0136.pdf
	teoestartdib_a1874_0137.pdf
	teoestartdib_a1874_0138.pdf
	teoestartdib_a1874_0139.pdf
	teoestartdib_a1874_0140.pdf
	teoestartdib_a1874_0141.pdf
	teoestartdib_a1874_0142.pdf
	teoestartdib_a1874_0143.pdf
	teoestartdib_a1874_0144.pdf
	teoestartdib_a1874_0145.pdf
	teoestartdib_a1874_0146.pdf
	teoestartdib_a1874_0147.pdf
	teoestartdib_a1874_0148.pdf
	teoestartdib_a1874_0149.pdf
	teoestartdib_a1874_0150.pdf
	teoestartdib_a1874_0151.pdf
	teoestartdib_a1874_0152.pdf
	teoestartdib_a1874_0153.pdf
	teoestartdib_a1874_0154.pdf
	teoestartdib_a1874_0155.pdf
	teoestartdib_a1874_0156.pdf
	teoestartdib_a1874_0157.pdf
	teoestartdib_a1874_0158.pdf
	teoestartdib_a1874_0159.pdf
	teoestartdib_a1874_0160.pdf
	teoestartdib_a1874_0161.pdf
	teoestartdib_a1874_0162.pdf
	teoestartdib_a1874_0163.pdf
	teoestartdib_a1874_0164.pdf
	teoestartdib_a1874_0165.pdf
	teoestartdib_a1874_0166.pdf
	teoestartdib_a1874_0167.pdf
	teoestartdib_a1874_0168.pdf
	teoestartdib_a1874_0169.pdf
	teoestartdib_a1874_0170.pdf
	teoestartdib_a1874_0171.pdf
	teoestartdib_a1874_0172.pdf
	teoestartdib_a1874_0173.pdf
	teoestartdib_a1874_0174.pdf
	teoestartdib_a1874_0175.pdf
	teoestartdib_a1874_0176.pdf
	teoestartdib_a1874_0177.pdf
	teoestartdib_a1874_0178.pdf
	teoestartdib_a1874_0179.pdf
	teoestartdib_a1874_0180.pdf
	teoestartdib_a1874_0181.pdf
	teoestartdib_a1874_0182.pdf
	teoestartdib_a1874_0183.pdf
	teoestartdib_a1874_0184.pdf
	teoestartdib_a1874_0185.pdf
	teoestartdib_a1874_0186.pdf
	teoestartdib_a1874_0187.pdf
	teoestartdib_a1874_0188.pdf
	teoestartdib_a1874_0189.pdf
	teoestartdib_a1874_0190.pdf
	teoestartdib_a1874_0191.pdf
	teoestartdib_a1874_0192.pdf
	teoestartdib_a1874_0193.pdf
	teoestartdib_a1874_0194.pdf
	teoestartdib_a1874_0195.pdf
	teoestartdib_a1874_0196.pdf
	teoestartdib_a1874_0197.pdf
	teoestartdib_a1874_0198.pdf
	teoestartdib_a1874_0199.pdf
	teoestartdib_a1874_0200.pdf
	teoestartdib_a1874_0201.pdf
	teoestartdib_a1874_0202.pdf
	teoestartdib_a1874_0203.pdf
	teoestartdib_a1874_0204.pdf
	teoestartdib_a1874_0205.pdf
	teoestartdib_a1874_0206.pdf
	teoestartdib_a1874_0207.pdf
	teoestartdib_a1874_0208.pdf
	teoestartdib_a1874_0209.pdf
	teoestartdib_a1874_0210.pdf
	teoestartdib_a1874_0211.pdf
	teoestartdib_a1874_0212.pdf
	teoestartdib_a1874_0213.pdf
	teoestartdib_a1874_0214.pdf
	teoestartdib_a1874_0215.pdf
	teoestartdib_a1874_0216.pdf
	teoestartdib_a1874_0217.pdf
	teoestartdib_a1874_0218.pdf
	teoestartdib_a1874_0219.pdf
	teoestartdib_a1874_0220.pdf
	teoestartdib_a1874_0221.pdf
	teoestartdib_a1874_0222.pdf
	teoestartdib_a1874_0223.pdf
	teoestartdib_a1874_0224.pdf
	teoestartdib_a1874_0225.pdf
	teoestartdib_a1874_0226.pdf
	teoestartdib_a1874_0227.pdf
	teoestartdib_a1874_0228.pdf
	teoestartdib_a1874_0229.pdf
	teoestartdib_a1874_0230.pdf
	teoestartdib_a1874_0231.pdf
	teoestartdib_a1874_0232.pdf
	teoestartdib_a1874_0233.pdf
	teoestartdib_a1874_0234.pdf
	teoestartdib_a1874_0235.pdf
	teoestartdib_a1874_0236.pdf
	teoestartdib_a1874_0237.pdf
	teoestartdib_a1874_0238.pdf
	teoestartdib_a1874_0239.pdf
	teoestartdib_a1874_0240.pdf
	teoestartdib_a1874_0241.pdf
	teoestartdib_a1874_0242.pdf
	teoestartdib_a1874_0243.pdf
	teoestartdib_a1874_0244.pdf
	teoestartdib_a1874_0245.pdf
	teoestartdib_a1874_0246.pdf
	teoestartdib_a1874_0247.pdf
	teoestartdib_a1874_0248.pdf
	teoestartdib_a1874_0249.pdf
	teoestartdib_a1874_0250.pdf
	teoestartdib_a1874_0251.pdf
	teoestartdib_a1874_0252.pdf
	teoestartdib_a1874_0253.pdf
	teoestartdib_a1874_0254.pdf
	teoestartdib_a1874_0255.pdf
	teoestartdib_a1874_0256.pdf
	teoestartdib_a1874_0257.pdf
	teoestartdib_a1874_0258.pdf
	teoestartdib_a1874_0259.pdf
	teoestartdib_a1874_0260.pdf
	teoestartdib_a1874_0261.pdf
	teoestartdib_a1874_0262.pdf
	teoestartdib_a1874_0263.pdf
	teoestartdib_a1874_0264.pdf
	teoestartdib_a1874_0265.pdf
	teoestartdib_a1874_0266.pdf
	teoestartdib_a1874_0267.pdf
	teoestartdib_a1874_0268.pdf
	teoestartdib_a1874_0269.pdf
	teoestartdib_a1874_0270.pdf
	teoestartdib_a1874_0271.pdf
	teoestartdib_a1874_0272.pdf
	teoestartdib_a1874_0273.pdf
	teoestartdib_a1874_0274.pdf
	teoestartdib_a1874_0275.pdf
	teoestartdib_a1874_0276.pdf
	teoestartdib_a1874_0277.pdf
	teoestartdib_a1874_0278.pdf
	teoestartdib_a1874_0279.pdf
	teoestartdib_a1874_0280.pdf
	teoestartdib_a1874_0281.pdf
	teoestartdib_a1874_0282.pdf
	teoestartdib_a1874_0283.pdf
	teoestartdib_a1874_0284.pdf
	teoestartdib_a1874_0285.pdf
	teoestartdib_a1874_0286.pdf
	teoestartdib_a1874_0287.pdf
	teoestartdib_a1874_0288.pdf
	teoestartdib_a1874_0289.pdf
	teoestartdib_a1874_0290.pdf
	teoestartdib_a1874_0291.pdf
	teoestartdib_a1874_0292.pdf
	teoestartdib_a1874_0293.pdf
	teoestartdib_a1874_0294.pdf
	teoestartdib_a1874_0295.pdf
	teoestartdib_a1874_0296.pdf
	teoestartdib_a1874_0297.pdf
	teoestartdib_a1874_0298.pdf
	teoestartdib_a1874_0299.pdf
	teoestartdib_a1874_0300.pdf
	teoestartdib_a1874_0301.pdf
	teoestartdib_a1874_0302.pdf
	teoestartdib_a1874_0303.pdf
	teoestartdib_a1874_0304.pdf
	teoestartdib_a1874_0305.pdf
	teoestartdib_a1874_0306.pdf
	teoestartdib_a1874_0307.pdf
	teoestartdib_a1874_0308.pdf
	teoestartdib_a1874_0309.pdf
	teoestartdib_a1874_0310.pdf
	teoestartdib_a1874_0311.pdf
	teoestartdib_a1874_0312.pdf
	teoestartdib_a1874_0313.pdf
	teoestartdib_a1874_0314.pdf
	teoestartdib_a1874_0315.pdf
	teoestartdib_a1874_0316.pdf
	teoestartdib_a1874_0317.pdf
	teoestartdib_a1874_0318.pdf
	teoestartdib_a1874_0319.pdf
	teoestartdib_a1874_0320.pdf
	teoestartdib_a1874_0321.pdf
	teoestartdib_a1874_0322.pdf
	teoestartdib_a1874_0323.pdf
	teoestartdib_a1874_0324.pdf
	teoestartdib_a1874_0325.pdf
	teoestartdib_a1874_0326.pdf
	teoestartdib_a1874_0327.pdf
	teoestartdib_a1874_0328.pdf
	teoestartdib_a1874_0329.pdf
	teoestartdib_a1874_0330.pdf
	teoestartdib_a1874_0331.pdf
	teoestartdib_a1874_0332.pdf
	teoestartdib_a1874_0333.pdf
	teoestartdib_a1874_0334.pdf
	teoestartdib_a1874_0335.pdf
	teoestartdib_a1874_0336.pdf
	teoestartdib_a1874_0337.pdf
	teoestartdib_a1874_0338.pdf
	teoestartdib_a1874_0339.pdf
	teoestartdib_a1874_0340.pdf
	teoestartdib_a1874_0341.pdf
	teoestartdib_a1874_0342.pdf
	teoestartdib_a1874_0343.pdf
	teoestartdib_a1874_0344.pdf
	teoestartdib_a1874_0345.pdf
	teoestartdib_a1874_0346.pdf
	teoestartdib_a1874_0347.pdf
	teoestartdib_a1874_0348.pdf
	teoestartdib_a1874_0349.pdf
	teoestartdib_a1874_0350.pdf
	teoestartdib_a1874_0351.pdf
	teoestartdib_a1874_0352.pdf
	teoestartdib_a1874_0353.pdf
	teoestartdib_a1874_0354.pdf
	teoestartdib_a1874_0355.pdf
	teoestartdib_a1874_0356.pdf
	teoestartdib_a1874_0357.pdf
	teoestartdib_a1874_0358.pdf
	teoestartdib_a1874_0359.pdf
	teoestartdib_a1874_0360.pdf
	teoestartdib_a1874_0361.pdf
	teoestartdib_a1874_0362.pdf
	teoestartdib_a1874_0363.pdf
	teoestartdib_a1874_0364.pdf
	teoestartdib_a1874_0365.pdf
	teoestartdib_a1874_0366.pdf
	teoestartdib_a1874_0367.pdf
	teoestartdib_a1874_0368.pdf
	teoestartdib_a1874_0369.pdf
	teoestartdib_a1874_0370.pdf
	teoestartdib_a1874_0371.pdf
	teoestartdib_a1874_0372.pdf
	teoestartdib_a1874_0373.pdf
	teoestartdib_a1874_0374.pdf
	teoestartdib_a1874_0375.pdf
	teoestartdib_a1874_0376.pdf
	teoestartdib_a1874_0377.pdf
	teoestartdib_a1874_0378.pdf
	teoestartdib_a1874_0379.pdf
	teoestartdib_a1874_0380.pdf
	teoestartdib_a1874_0381.pdf
	teoestartdib_a1874_0382.pdf
	teoestartdib_a1874_0383.pdf
	teoestartdib_a1874_0384.pdf
	teoestartdib_a1874_0385.pdf
	teoestartdib_a1874_0386.pdf
	teoestartdib_a1874_0387.pdf
	teoestartdib_a1874_0388.pdf
	teoestartdib_a1874_0389.pdf
	teoestartdib_a1874_0390.pdf
	teoestartdib_a1874_0391.pdf
	teoestartdib_a1874_0392.pdf
	teoestartdib_a1874_0393.pdf
	teoestartdib_a1874_0394.pdf
	teoestartdib_a1874_0395.pdf
	teoestartdib_a1874_0396.pdf
	teoestartdib_a1874_0397.pdf
	teoestartdib_a1874_0398.pdf
	teoestartdib_a1874_0399.pdf
	teoestartdib_a1874_0400.pdf
	teoestartdib_a1874_0401.pdf
	teoestartdib_a1874_0402.pdf
	teoestartdib_a1874_0403.pdf
	teoestartdib_a1874_0404.pdf
	teoestartdib_a1874_0405.pdf
	teoestartdib_a1874_0406.pdf
	teoestartdib_a1874_0407.pdf
	teoestartdib_a1874_0408.pdf
	teoestartdib_a1874_0409.pdf
	teoestartdib_a1874_0410.pdf
	teoestartdib_a1874_0411.pdf
	teoestartdib_a1874_0412.pdf
	teoestartdib_a1874_0413.pdf
	teoestartdib_a1874_0414.pdf
	teoestartdib_a1874_0415.pdf
	teoestartdib_a1874_0416.pdf
	teoestartdib_a1874_0417.pdf
	teoestartdib_a1874_0418.pdf
	teoestartdib_a1874_0419.pdf
	teoestartdib_a1874_0420.pdf
	teoestartdib_a1874_0421.pdf
	teoestartdib_a1874_0422.pdf
	teoestartdib_a1874_0423.pdf
	teoestartdib_a1874_0424.pdf
	teoestartdib_a1874_0425.pdf
	teoestartdib_a1874_0426.pdf
	teoestartdib_a1874_0427.pdf
	teoestartdib_a1874_0428.pdf
	teoestartdib_a1874_0429.pdf
	teoestartdib_a1874_0430.pdf




