
ARQUITECTURA. 2 3 7 

denominación pretendió restaurar la decoración griega y la ro­
mana, la disposición de los edificios y las formas generales; ha­
biéndose esta última acomodado al espíritu de ella, aun sin 
echarlo de ver; porque al cabo estaba más en armonía con las 
creencias y costumbres á que hubo de servir así como con los 
adelantos de las ciencias auxiliares de la Construcción. 

¿Tuvieron los árabes, antes deMahoma, arquitectura particu­
lar que pudiera servirles de tipo para la que después de Mahoma 
adoptaron? A esta pregunta solo podemos contestar que no he ­
mos hallado que en Arabia existiera otro monumento anterior 
al profeta más que la Kaaba. 

Que carácter pudo tener este edificio cuando su cuidado y 
custodia era objeto de serias contiendas y discordias entre las 
tribus árabes, difícil es decirlo, pues puede haber sufrido bas­
tantes modificaciones, de las cuales, es menester confesar por 
otra parte, no queda noticia alguna. Según las creencias árabes, 
la Kaaba es el templo más antiguo que existe consagrado al Dios 
verdadero. Los historiadores orientales atribuyen su fundación 
á Abraham: Diodoro Sículo, que vivió en el siglo i de J. C. ha­
bla de este templo. Por otra parte la forma y aspecto del san­
tuario que existe en la actualidad en la Meca, no ofrecen nada 
que pueda desmentir esta remota antigüedad, que además está 
atestiguada por varios historiadores. 

Sin embargo, el santuario llamado Kaaba no es un tipo capaz 
de constituir una arquitectura particular, porque es una especie 
de cubo construido con piedra parda déla Meca, toscamente apa­
rejada y desigualmente dispuesta. La longitud de este edificio 
parece que se extiende á unos catorce metros, la anchura á unos 
doce, y á otros tantos su altura: tiene una puerta en la fachada 
que mira al norte^ situada á unos dos metros del suelo, la'cual 



2 3 8 LAS BELLAS ARTES. 

es accesible por medio de una escalera de madera que allí se 
arrima y queda durante la peregrinación: el edificio no tiene 
ninguna otra abertura. No lejos de la referida puerta y en el 
ángulo que mira al N. E. y á algo más de medio metro del sue­
lo, está empotrada la famosa piedra negra objeto del más anti­
guo respeto y de la más profunda veneración en aquel país, y 
único punto del edificio que se ofrece constantemente á la vista 
y al culto de los peregrinos; porque el resto del edificio está 
cubierto con un velo ó tapiz negro, rodeado de una anclia fran­
ja en la cual están bordados con caracteres de oro, varios versí­
culos del Koran. Esta piedra según la creencia de los árabes fué 
traída del cielo por los ángeles cuando Abraham anduvo ocupa­
do en la construcción del templo, sirviéndole de peana: tiene 
unos 25 centímetros de diámetro, y forma un óvalo irregular 
de un color rojo subido que puede pasar por negro; color que 
los árabes suponen no fué el primitivo, sino que antes tuvo el 
de jacinto brillante y transparente, habiéndole metamorfoseado 
los besos de los hombres contaminados con la iniquidad: hay 
quien cree reconocer en ella un fragmento de lava con algunas 
partículas amarillentas; diciendo algun otro (Aly-Rey) que no 
es más que un basalto volcánico. El interior del edificio consiste 
en uñ salón cuyo techo plano está sostenido por dos pilares : no 
hay allí más adornos que inscripciones con caracteres árabes, 
lámparas de oro macizo, cuya luz es la única luz que alumbra 
aquel santuario. El suelo está cubierto de ladrillos de mármoles 
de distintos colores y formas, combinados eurítmicamente. 

No pudiendo ser la Kaaba un tipo de arquitectura para dar 
origen á un estilo especial, y careciendo el país de tradición al­
guna á que atenerse para las construcciones monumentales que 
la civilización musulmana exigió; las conjeturas más fundadas 
deben conducirnos al término de las investigaciones arqueoló-
gico-artísticas que acerca del particular debemos hacer. En pri­
mer lugar refiere la Historia que dos arquitectos, el uno bizan­
tino y el otro Cophto, que llevaban á Cophtis, en el alto Egipto, 



ARQUITECTURA. 2 3 9 

materiales para una Iglesia cristiana, fueron obligados á reedifi­
car el templo de la Meca; y aunque algunos dicen que este he-
ch o se verificó en tiempo de Malioma; sin embargo, es más pro­
bable que se verificase, cuando menos, en tiempo de Ornar, que 
fué el primero que encerró en un grande edificio el santuario la 
Kaaba. En segundo lugar, los mahometanos salieron de la Arabia 
Feliz, entraron en la Pétrea, hallaron los monumentos del Sinaí, 
conquistaron la Siria y Egipto, pasaron al Asia menor llegando 
hasta las puertas de Constantinopla, y se apoderaron de Pèrsia: 
en todos estos países encontraron monumentos capaces de in­
fluir en la imaginación de los árabes, los cuales con'el tiempo 
fueron tan ansiosos de saber como lo hablan sido de ensanchar 
sus dominios. Con efecto, y sea este otro de los datos conjetura­
les, los árabes mahometanos fueron en los primeros tiempos ex­
clusivos observantes del Koran, pero luego que hubieron exten­
dido bastante sus conquistas, leyeron lo mismo este libro que 
los de Aristóteles y de otros autores griegos y latinos y bizanti­
nos; de otro modo no podria concebirse que Kufa primero, y des­
pués Damasco y Bagdad en Oriente, llegasen á ser centro de 
ilustración y de adelantos en ciencias y en artes,- y que las es­
cuelas de Córdoba en Occidente reuniesen en sus recintos los 
hombres ávidos de saber de toda la Europa á la sazón civilizada, 
siendo manantiales de cultura en todos los ramos de los conoci­
mientos humanos. 

En las primeras gradas del monte Sinaí entre su cumbre y 
la peña de Horeb, hubieron los árabes musulmanes de encontrar 
el monasterio de Santa Catalina, fundado por el emperador b i ­
zantino Justiniano y la emperatriz Teodora. Es verdad que en 
el dia este monasterio está rodeado de altas murallas, presen­
tando el aspecto de una fortaleza de la Edad media, ó de nues­
tros tiempos; pero el interior deja ver perfectamente eji muchas 
de sus partes los elementos bizantinos, que en el siglo vn h u ­
bieron de estar en toda su lozapía. La Iglesia es en donde más se 
conservan, recordándolos, su disposición y la doble fila de co-



2 4 0 LAS BELFAS ARTES. 

lumnas de granito, cuyos capiteles difieren casi todos entre sí. 
Lá bóveda del santuario tiene un mosaico que representa al 
emperador Justiniano y á su esposa Teodora con traje imperial, 
del mismo modo que en la basílica de San Vital de Rávena. La 
decoración, los retratos de los santos con fondo de oro, las lám­
paras que cuelgan de las bóvedas, todo indica aquel gusto bi­
zantino que hubo de reinar en el siglo vi. 

Oculta la ciudad de Petra al pié del monte Hor en un angos­
to valle formado por altos peñascos, solo aparece á los ojos del 
curioso después de baber traspuesto un no menos angosto des­
filadero, habiendo sido desconocida de los modernos hasta que 
Leborde ha revelado la existencia de esta antigua capital de los 
nabateos, exornada profusamente por los romanos, la cualhabia 
sido en tiempo de Alejandro Magno una de las escalas más im­
portantes del comercio de los árabes. Parece que solo algunos 
edificios conservan huellas de su antiguo destino: hay allí un 
anfiteatro arruinado, un arco de triunfo medio caido, un templo 
cuya disposición solo se deja ver en algunas de sus partes, y so­
bre lodo un gran número de sepulcros abiertos en aquellas peñas 
en un estado de conservación que poco deja que desear: el carác­
ter siríaco, griego ó egipcio de su decoración da á aquella vasta 
necrópolis un aspecto indefinible: el carácter general sin em­
bargo, es romano; la inscripción latina que Laborde encontró, 
data de la época de los Antoninos. 

Palmira la Tadmir (sitio de palmeras) de Salomon, solo bajo 
el reinado de Seleuco Nicator principió á tener importancia por 
hallarse en la gran vía de comunicación entre Europa y la In­
dia. Rodeada por todas partes de un vasto desierto, conservó su 
independencia durante las guerras entre Roma y los partos; 
habiéndola conquistado Omar á mediados del siglo vn de J. C. 
En el dia. es un conjunto de ruinas importantes, romanas, cris­
tianas y mahometanas, formando un raro conjunto. La narración 
ilustrada de los ingleses Dawkios y Wood publicada en 1753, es 
la obra que puede dar mejor y más exacta idea de la magnifi-



ARQUITECTURA. 2 4 1 

cencia de la antigua capital del reino de Odenato y de Zenobia. 
El Egipto en el siglo vii, más que en el dia, hubo de ofrecer 

á los musulmanes sus invasores, aquellas salas hipóstilas, las 
hipetras, los pilones, y las galerías ó pórticos cerrados, adornado 
todo con profusión de geroglíficos y de pinturas alegóricas y de 
brillantes colores; habiendo podido hacerse cargo de su efecto 
sorprendente. 

He aquí los monumentos que desde los primeros tiempos del 
Islamismo pudieron influir en la imaginación de los árabes para 
hacerse con un estilo arquitectónico propio del espíritu, de sus 
creencias: y he aquí por qué medios pudo desarrollarse al orien­
te de Bizancio, como se desarrolló en occidente, otra arquitectu­
ra que teniendo un mismo origen que la latino-bizanlina, no 
llegó á tener el mismo sentido, porque la naturaleza de los sen­
timientos á que hubo de responder no fué igual. Entre una y 
otra hay la diferencia que va del Cristianismo al Mahometismo. 

Desde el momento en que, según la Historia enseña, el califa­
to musulmán quedó dividido en oriental y occidental, hubieron 
de distinguirse dos caracteres especiales en la arquitectura 
árabe-musulmana. La diferencia de los climas, del aspecto de 
ia Naturaleza, y de los usos y costumbres de los. pueblos con los 
cuales los árabes musulmanes hubieron de comunicarse, debió 
producir también una diferencia de caracteres en la arquitectu­
ra, que si no alteró el aire de famiha, ofreció rasgos individuales 
en la fisonomía. 

ARQUITECTURA ÁRABE-MUSULMANA ORIENTAL. El 
carácter general de la decoración, las formas generales y la dis­
posición de los edificios todo tiene un carácter bizantino. El 
elemento persa de las dinastías arsácida y sasánida no dejó de 
influir mucho en el gusto de los árabes, habiendo subido de 
punto la riqueza de la exornación en la arquitectura musulma­
na con la conquista de aquel país, queprobablemeute fué el que 

A-16 



242 LAS BELLAS ARTES. 

la liabia introducido en la bizantina. Cluando los turcos seldjú-
kidas (sig. xiv) adquirieron supremacía entre los musulmanes, 
pudo modiíicarse un tanto el gusto, por la fuerza de las circuns­
tancias, aunque conservando siempre los rasgos de su origen. 

Los árabes tomaron el arco por elemento fundamental de sus 

Fig. lOG. Mezquita de Kaït-Bey, en el Cairo. 

construcciones. A la manera que los bizantinos, no los usaron de 



ARQUITECTL-RA. 243 

simple medio punto sino que los paraltarou unas veces, y otras 
los extendieron más allá de la semicircunferencia, esto es, en 
forma de herradura. No es fácil justificar que la media luna, 
símbolo de la creencia musulmana, fuese la causa de la adopción 
de esta última forma, como no lo es que en ella tuviese su orí-
gen: si hubiese sido lo primero, no podria explicarse como liu-
bieran podido adoptar otras formas para los arcos; lo segundo 
no puede ser, toda vez que antes de losárabes conocieron el arco 
de herradura los bizantinos.—Al conocer los árabes con el tiem-

Fig. 107. Kreümn, en Moscou. 

po el arco de dos puntos, que hubo de ser antes del siglo xii, 



2 4 4 LAS BELLAS ARTES. 

Ilubieron de formar el arco tíanido, como si dijéramos, el de 
herradura apuntado. 

Las bóvedas que construyeron fueron hemiesfericas. Tomaron 
más tarde la forma ovoidea á medida que fueron internándose 
en Asia; y acabaron por adoptar la forma bulbosa, tan usada 
actualmente en Oriente y aun en el norte de Europa, habién­
dose hecho común en Rusia, Pèrsia é India. 

No dejaron por ésto de emplear y con frecuencia los techos 
planos (alfarges) en los que emplearon maderas escogidas, y 
decoraron combinando los maderos con toda la variedad que 
puede dar de sí la geometría. 

En la arquitectura árabe se deja ver la relación de lo sosteni­
do con el sustentante. Así como en el estilo romano y aun en 
el bizantino y ojival, podría decirse, que parece niás bien que 
el arco sale de la columna ó del pilar, que no que esta sostenga 
el arco; en el árabe se conserva patente el oficio de la columna, 
no con la relación de esta con el cornisamento, como en la 
griega, sino con el atrevimiento de sostener el poste en que el 
arco ejerce su empuje. Las partes de que la columna constó en 
los primeros tiempos, no fueron más que reminiscencias de lo 
griego y de lo romano; habiéndolo modificado á la manera bi­
zantina, aunque quizá con mayor elegancia; alguna vez aumen­
taron el número de astrágalos. 

Los árabes hicieron uso de las molduras, pero de una mane­
ra que llega á constituir fisonomía particular el poco vuelo y 
las pequeñas dimensiones de ellas. 

Lo que más completa la fisonomía de la arquitectura árabe 
es la exornación del muro, ya cromática, ya de relieve: esta úl­
tima, pareciendo más bien un hundimiento de fondo que su­
perposición de elementos de adorno. Manantial de estos adornos 
encontraron en los tapices de India y de Pèrsia: y si no repre­
sentaron comunmente seres animados como en estos, quizá fué 
por observancia estricta de los preceptos del Koran, de los cua­
les, ó supieron algunas veces prescindir, ó les dieron otras 



ARQUITECTURA. 245 

veces interpretación más lata. El azul, el verde, el bermellón y 
el oro los prodigaron con profusión; este metal para los relieves, 
aquellos colores para los fondos. 

Pero nadie como los árabes ha sabido multiplicar de una ma­
nera tan variada é ingeniosa los elementos geométricos; com­
binándolos con flores y hojarasca y plumajes y hasta con los 
caracteres deque se servían para la escritura: caracteres que en 
los primeros tiempos fueron kúficos, con los cuales fué escrito 
el primer Koran; y que más adelante cambiaron con los que en 
el dia vienen usándose. 

Los árabes imitaron el mosaico bizantino con piedras de valor 
y vidrios de colores; reemplazándole más adelante con azulejos 
ó ladrillos esmaltados, de origen persa, formando con ellos ali­
zares de buen gusto. La época en que principiaron á hacer uso 
de los azulejos no puede fijarse, pero quizá sea tan antigua co­
mo el cultivo del arte arquitectónico entre ellos. 

El alboayre, esto es, la 
exornación estalactítica 
compuesta de pequeñas por­
ciones de bóveda combina­
das, que usaron los árabes 
musulmanes hacia el si­
glo XII, pudo nacer éntrelos 
orientales; pero faltan datos 
para asegurarlo de un modo 
absoluto. Al ocuparnos de la 
arquitectura árabe musul­
mana que floreció en Occi­
dente, podrá complementar­
se el estudio histórico de 
este género de adorno. De 
Oriente procedieron los ali­
catados, almocarbes, atau-

Fig. 108. Fragmentos del Alcázar de Sevilla. 
riques y ajaracas, que des-



2 4 6 LAS BELLAS ARTES. 

arrollaron con buen gusto los árabes de Occidente, así como de 
Pèrsia tomaron los coronamientos de los muros recortados con 
almenillas, redientes y florones encrestados; cuyos tipos se ba­
ilan en el Takibostan. que data de la época del rey Sapor (si­
glo III de J. C) ; y de los cuales no ofrece ejemplo ningún mo­
numento griego ni romano. 

Son monumentos exigidos por la civilización musulmana las 
aljamas, los palacios, las alhamas, okeles, las karavanseras, y 
los monumentos conmemorativos y fuentes públicas. 

ALJAMAS: (Mezquitas). Los grandes templos del culto maho­
metano son llamados por los musulmanes Djamis—(Aljamas). Lo 
que ellos llaman Mesdjicl son una especie de oratorios: y de 
Mesdjid hemos formado los españoles, mezquita; habiendo apli­
cado esta denominación indistintamente á todo,templo maho­
metano.' 

Las aljamas ̂ rriinitivas consistieron en un atrio (/mrew) rodea­
do de dos ó más pórticos interiores, á la manera de las salas 
hipetras de los egipcios: pueden dar idea de ellas las de la Meca 
y de Egipto; si bien uno y otro templo han podido sufrir alguna 
alteración aunque nunca radical, que haya adulterado la primi­
tiva disposición. 

Omar fué el primer califa que encerró la Kaaba dentro de un 
edificio; pero han sido tantos los califas, los sultanes y los imanes 
que después de él han querido señalarse con cambios, reparacio­
nes, y nuevas construcciones, que es imposible reconocer las hue­
llas de las primeras obras. La forma actual del monumento es 
un cuadrilátero, cuyas fachadas están ocupadas por editicios 
particulares que le quitan toda regularidad en lo exterior. Diez 
y nueve puertas dispuestas sin orden alguno, dan entrada al 
harem ó patio interior: son irregulares en su construcción; unas 
son semicirculares peraltadas, otras de dos puntos; todas tienen 
iuscripciones que al paso que les sirven de adorno, dan razón 
del que las mandó construir: no tienen postigos, para que á lo-



ARQUITECTURA. 2 4 7 

das horas puedan los creyentes entrar á orar. El patio interior 
es un paralelógramo regular de unos doscientos metros de largo 
por ciento setenta de anclio, rodeado de arcadas sostenidas por 
columnas, de las cuales unas son de granito, otras de mármol 
pero la mayor parte son de la piedra parda y común que se en­
cuentra en las inmediaciones de la ciudad. Estas arcadas sostie­
nen cupulitas hemi-esféricas, y del centro de cada uña de aque­
llas cuelga una lámpara. En el centro de este espacioso atrio esta 
la Kaaba. No lejos de ella se levanta otro pequeño ediíicio cua­
drado, de menores dimensiones, que contiene el pozo de Zem-
zem, que según la tradición, es aquel donde Agar apagó la sed 
de su hijo Ismael; las paredes de la sala están revestidas de már­
mol, y ocho ventanas dejan penetrar allí la luz. Un ándito de 
más de un metro de alto y más de dos de ancho rodea aquel 
manantial de agua dulce, único que tiene la ciudad, porque to­
dos los demás son de agua salobre. 

El otro ediíicio que puede dar idea de las formas que tuvieron 
las primitivas aljamas, es la de Amrú, sita en el viejo Kairo: y 
si no se conserva con toda la integridad primitiva, á lo menos no 
está adulterada del modo que lo está la de la Meca que contiene 
la Kaaba. Remonta al siglo vn, y es la más antigua del país; á" 
principios del siglo vni fué reconstruida: en el ix fué incendia­
da; restaurada más tarde, y reparada muchas veces. El primer 
patio tiene habitaciones para los peregrinos, cuadras, baño pú­
blico, abrevaderos, cisterna y otros accesorios: el grande atrio ó 
harem forma un cuadrado, rodeado de un pórtico desigual en el 
número de crujías ó series de columnas que le forman, siendo 
el lado de entrada el que tiene menos, y el del fondo el que tie­
ne más. En este último están el Mirab, la tribuna del Muzzim, 
y el pulpito. En el centro del atrio hay una gran cisterna. Déja­
se comprender que siendo desigual el número de crujías que 
forman el pórtico, el muro que cierra el edificio ha de ser un 
paralelógramo y no un cuadrado: contiene este pórtico 250 co­
lumnas, todas de una sola pieza, é indudablemente procedentes 



2 4 8 LAS BELLAS ARTES. 

de otros edificios: tienen cerca de cinco metros de altura; sns 
capiteles son de la época romana, y encima de ellos estriba un 
dado del cual parten tirantes de madera que atraviesan los in­
tercolumnios. Los arcos son de medio punto peraltados, arran­
cando desde el aplomo del dado que es el del abaco del capitel. 
Estos arcos están construidos con piedras de color, perfeclamen. 
te aparejadas. Encima de los arcos se levanta una pared de mor­
rillo revocada con estuco, la cual sostiene el techo plano de 
madera sobre el cual corre el zaquizamí ó azotea. 

Las aljamas tomaron distinta disposición luego que Mahome-
to II al frente de los turcos hubo conquistado la ciudad* de 
Constantinopla en 1453, y redujo al culto mahometano la basí­
lica de Sta. Sofia. No era cosa nueva la conversión de las basí­
licas cristianas en aljamas, porque en tiempo de las cruzadas 
hallamos á Saladino practicándolo en Jerusalen; pero solo desde 
Màhometo II se levantaron de nueva planta templos mahometa­
nos á imitación de las basílicas griegas: prueba de ello son: la 
Suleimania erigida en 1556, y la aljama del Sultán Ahmed 
edificada ú principios del siglo xvn; y algunas otras que seria 
largo relatar. 
• La suleimania parece que combina los dos sistemas, pues la 
aljama cubierta, por decirlo así, va precedida de nn harem con 
todas las condiciones de las aljamas de la Meca y de Egipto que 
quedan descritas; al propio tiempo que aquella, esto es, la 
aljama cubierta tiene una cúpula á imitación de la de Sta. 
Sofia. (1). 

Minaretes: como las torres campanarios en los templos cris­
tianos llegaron á ser necesarios en las aljamas los minaretes. 
Luego que fué fundada la religión mahometana, hubo de esta­
blecerse un culto. Instituida la oración como práctica obligato-

(1). Aunque el islamismo ha tenido y tiene derwihs, como el cristianismo ha 
tenido y tiene monjes, sin embargo, las moradas de aquellos (Tekyels) no han teni­
do la importancia monumental que los monasterios: es que los derwiks tampoco la 
han tenido moral en la civilización, como la han tenido los monjes. 



ARQUITECTURA., 2 4 9 

ria, se vaciló acerca del medio más propio para llamar á los 
fieles y reuniries en el templo; y con el objeto de apartarse de 
la práctica de los judíos, que lo hacian al sonido de la trompeta, 
y de la de los cristianos de oriente que lo verificaban por medio 
de la matraca; Abdalá, uno de los discípulos del Profeta, zanjó 
las dudas que se presentaron, declarando que había tenido una 
revelación, por la cual se le había indicado la voz humana como 
el medio más noble de invitar á los hombres á adorar al Cria­
dor: desde entonces la voz del Muezín se deja oír en las galerías 
ó balcones de los minaretes que se levantaron con este objeto, 
clamando: Dios es grande; no hay más Dios que Dios, y Malio-
nía es su Profeta: venid á la o?'acion; venid á la salvación, etc., 
etc. 

No está determinado el punto del edificio que los minaretes 
deben ocupar: entre los Schiitas (por ejemplo, los Persas) están 
unidos á la aljama; entre los Sunnilas (por ejemplo, los turcos, 
egipcios, etc.) están separados de esta. La aljama de la Meca 
tiene un minarete en cada uno de los cuatro ángulos del edifi­
cio, y los tres restantes están situados ineurítmicamenté. 

Debe advertirse que solo esta aljama tiene el privilegio de 
tener siete minaretes, ó mejor, de tener un número de estos 
mayor que ninguna otra. Los de fundación imperial tienen 
hasta cuatro. 

ALCÁZARES y PALACIOS. LOS musulmanes poderosos que suce­
dieron á los piadosos y rígidos kalifas de la primera época del 
Mahometismo, no pudieron resistir á los halagos del lujo y de 
la magnificencia de los soberanos de Pèrsia y de India cuyos 
países conquistaron. Cuando los poetas orientales, de origen 
árabe muy especialmente, han querido describir la solidez, la 
suntuosidad y la grandeza de un edificio, citan siempre los pa­
lacios de dichos países. Por otra parte las promesas que el Koran 
hace á los buenos creyentes para la otra vida, no puede de ha­
ber dejado de influir por mucho en el deseo de ensayar en esta 
las delicias y placeres de aquella. 



2 5 0 LAS BELLAS ARTKS. 

Las suntuosas moradas que en el dia tienen los musulmanes, 
no pueden citarse como muestras de la magnificencia de las ha­
bitaciones de los antiguos príncipes y poderosos; y para cono­
cerlo no tenemos más que las descripciones que se encuentran 
en las leyendas y cuentos árabes. Las piedras y los metales más 
preciosos, las telas más ricas, los más brillantes colores, los es­
tanques de azogue, están prodigados profusamente en tales des­
cripciones como reminiscencias de la esplendidez que debe de 
presentar la mansión de los bienaventurados. 

Sin embargo, hay circunstancias en las moradas modernas 
que revelan un carácter tradicional hijo de la civilización que 
el Islam pudo desarrollar. Así en efecto, las habitaciones de 
los particulares, como las de los potentados ó príncipes, están 
divididas en dos partes, una que ocupa el dueño de la casa ó 
cabeza de la familia, y otra para las mujeres, hijos y servidum­
bre. En las moradas particulares, en las que no es posible una 
habitación para las mujeres, estas ocupan la parte superior del 
edificio. Indudablemente la,vida interior que la creencia mu­
sulmana abona (y prescindimos aquí de lo rebajada que en esta 
creencia está la condición de la mujer), hubo de hacer que las 
casas particulares así como los palacios de los musulmanes no 
presentasen, como tampoco presentan en el dia en lo exterior, 
más que elevadas paredes del lodo desnudas, sin ventanas ni 
aberturas: y que en lo interior, el harem ó palio fuese indispen­
sable, y que allí tuviesen como en la actualidad tienen, luces y 
salida todas las habitaciones y dependencias de la casa. 

ALHAMAS. LOS musulmanes, y en general lodos los pueblos 
orientales hubieron de adoptar y han conservado la costumbre 
de bañarse; habiendo establecido baños públicos (alhamas) con 
disposición, sino igual, análoga á las thermas de la antigua Roma. 
Ignórase la época de la cual datan los primeros establecimientos 
árabes de esta clase; pero es probable que en el siglo vni fuese 
ya costumbre adoptada por los musulmanes la de bañarse, toda 
vez que en las comarcas de la península ibérica de donde fue-



ARQUITECTURA. 2 5 1 

ron ya en aquel siglo desalojados, se han encontrado restos de 
tales establecimientos. 

FUENTES, CISTERNAS y ABREVADEROS PÚBLICOS. LOS árabes mu­
sulmanes de Oriente no pudieron menos de dar grande impor­
tancia á los manantiales y depósitos de agua, cuando no por la 
necesidad de este líquido que hubieron de sentir en los países 
cálidos que ocuparon, como recuerdo de la falta que hubo de 
hacerles durante la vida nómada que antes deMahoma llevaron. 
Así es que hubieron de dar á estas construcciones un carácter 
monumental, empleando en ellas toda la riqueza de su decora­
ción. En el dia sitúan las fuentes en las esquinas: les dan una 
forma semicircular ó poligonal, y las cubren con una cúpula. 
Los abrevaderos están resguardados del sol por un alero de gran 
vuelo. 

OKELES Ó BAZARES. Deben su origen á las costumbres de los 
árabes anteriores al islamismo, cuya principal ocupación fué el 
transporte de géneros. Luego que los árabes musulmanes asen­
taron en los países que bien les plugo, hubieron de sentir la ne­
cesidad de estos mercados públicos, verdaderas lonjas de su co­
mercio. 

Constan de un grande atrio porticado, al rededor del cual y 
debajo de los arcos, sitúan los vendedores sus tiendas. En el cen­
tro del atrio suele erigirse una fuente, y en alguno de sus lados 
una mezquita. Estos mercados pueden cerrarse en determinadas 
horas. 

KARAVANSERAS. Las costumbres árabes que dieron origen á 
los okeles, hubieron de exigir las karavanseras ó paradores de 
las caravanas, dentro de las poblaciones ó en los despoblados, 
ó en el mismo desierto en medio de las grandes vías de comuni­
cación. Son editicios parecidos á los okeles, aunque tienen ha­
bitaciones y cuadras; y en los despoblados, están rodeados de 
muros de defensa, para evitar la rapacidad de los beduinos, de 
la cual no escapa ninguna clase de viajeros. En aquellos para­
dores pueden estos descansar y reponerse tanto ellos como las 

,MÍ.-. 



2 5 2 LAS BELLAS ARTES. 

bestias de carga, de las fatigas del viaje, para emprenderle de 
nuevo. 

En P.ersia es donde existen las más notables. 
MONUMENTOS FÚNEBRES. Entre ellos son notables las turhas ó 

capillas mortuorias, cubiertas con una cúpula. Suelen ir unidas 
á una mezquita ú oratorio propiamente tal; y contienen el se­
pulcro del fundador. Solo están cerradas con verjas para quedar 
expuestas de continuo á la veneración de los fieles. 

Son notables también las estelas musulmanas, que no son más 
que lajas de piedra de bastante grueso ó prismas enhiestos en 
el suelo, rematando en un poste coronado por el fez ó gorro mu­
sulmán. 

Los sarcófagos de los musulmanes no son más que reminis­
cencias de los antiguos romanos, en la actualidad se diferencian 
poco de los que los cristianos empleamos, si bien llevan el epi­
tafio en una estela erigida en la cabecera. 

ARQUITECTURA ÁRABE MUSULMANA OCCIDENTAL. 

Al principiar el siglo viii de la Era Cristiana, el mahometismo 
habia echado profundas raices en Asia; y desde la ludia se ha­
bla extendido por las comarcas de África que el mediterráneo 
baña, y habia llegado hasta el Atlántico. La traición del Conde 
D. Julián, y la decadencia de la monarquía goda en la penín­
sula ibérica, habían hecho que los árabes musulmanes atrave­
sando el estrecho de Gibraltar, pisaran el suelo español, amena­
zando á toda la Europa con una invasión más fácil de lo que 
pudiera prometerles sus ataques á Constantinopla. 

Hacia un siglo que el mahometismo habia salido de A.rabia, 
y habia ido ganando en cultura é ilustración, todo lo que el 
mundo romano habia perdido: y aun habia aventajado á este 
en los conocimientos importados de los países más orientales de 
Asia. Así fué que los árabes mahometanos al extenderse por 
toda la península ibérica y al atravesar los Pirineos, en cuyas 



ARQUITECTURA. 253 

faldas septentrionales fueron detenidos por Carlos Marlel, no 
ejercieron actos de barbarie ni atacaron con el solo objeto de 
destruir, sino que buenos y generosos guerreros, respetaron las 
vidas, las haciendas y las creencias de los vencidos. El célebre 
D. Rodrigo de Toledo, cuyo testimonio jamás fué parcial de los 
árabes, hace justicia á la tolerancia de estos; tanta fué que has­
ta permitieron á los cristianos tener sacerdotes y prelados. Si­
guiendo las inspiraciones de Bagdad y de Damasco, de cuj'os 
califas dependieron por espacio de cerca de un siglo, los árabes 
establecidos en España entraron en la senda que aquellas cortes 
les trazaron; pero las contiendas entre los partidarios de la di­
nastía Omniada que cayó, y los de la Abbásida que se encum­
bró, retardaron la época de la verdadera ilustración árabe-espa­
ñola. Cuando Abderrahaman, único vastago de la dinastía om­
niada, vino á España, se llamó Emir independiente de Bagdad 
echando los cimientos del califato de Occidente, y estableciendo 
en Córdoba su corte: entonces, á favor de la paz que reinó, hu­
bo de principiar la verdadera época de la ilustración árabe-es­
pañola. Entonces se fundaron escuelas donde fueron enseñadas 
muchas ciencias, y donde todos los hombres ávidos de saber 
que habia en Europa fueron admitidos. Antes de esta época solo 
los habia ocupado la conquista y los medios de asegurarla; y 
no fué el respeto á las creencias religiosas de los vencidos, lo que 
menos se la aseguró. He aquí el origen de los muzárahes que no 
fueron más que los cristianos que permanecieron bajo el domi­
nio de los árabes musulmanes dueños de España; como se lla­
maron mmlejares los musulmanes que en la reconquista queda­
ron bajo el dominio de los cristianos españoles. 

Bastarían estas consideraciones para entrar desde luego á 
conocer los caracteres del estilo que los árabes mahometanos 
emplearon en España, si semejante estilo no hubiese sufrido 
alteraciones muy marcadas durante los ochocientos años que los 
musulmanes estuvieron en este país, con variedad de sucesos, 
y resistiendo la reconquista de los cristianos, que desde Astú-



2 5 4 LAS BELLAS ARTES. 

rias, Navarra, Aragón y Barcelona se extendieron por la penín­
sula YÍctoríosos. En el siglo xi ocurrieron entre ellos graves des­
avenencias que precipitaron el califato de Córdoba hacia su 
ruina; habiéndose declarado independientes muchos gobernado­
res de las ciudades subalternas. Solo los almorávides venidos de 
África pudieron levantar un tanto el poder del islamismo: ven­
cidos poco más tarde por los españoles, los almohades, más ilus­
trados que los almorávides, vinieron al cabo de medio siglo, de 
África, á contener un tanto el ímpetii de las armas de Castilla. 
Cuando los castellanos gobernados por D. Fernando el Santo 
ganaron á Sevilla á mediados del siglo xni, mientras los arago­
neses llegaban hasta Murcia, principió una nueva era para los 
mahometanos españoles; adquiriendo importancia la ciudad de 
Granada, único centro que entonces les qiiedó (1234) y del cual 
fueron arrojados doscientos cincuenta y ocho años más tarde 
(1492). 

He aquí marcadas las épocas que señalan los tres caracteres 
que pueden distinguirse en el estilo arquitectónico de los mu­
sulmanes en España: 

Árabe hkantino puede llamarse al carácter que tuvo desde el 
siglo vni al XI, comprendiendo un espacio de 295 años; y en él 
la invasión árabe (711); la fundación del emirato de Córdoba 
independíente de la corte oriental; la del califato (913); y las 
discordias civiles y formación de varios estados (1006): 

Árabe de transición, el que tomó en el siglo xi y se extendió 
hasta el xm; comprendiendo otro período de 148 años, y en él 
la invasión de los almorávides (1086) y la de los almohades (1145); 
terminando con la importancia que adquirió Granada (1234). 

Árabe español, el que tomó en el siglo xni y duró hasta el xv; 
comprendiendo un período de 258 años, y en él la construcción 
de la Alhambra, la conquista de Granada por los reyes cató­
licos, y el fin de la dominación musulmana en España. 

Árabe bizantino: Desde el siglo vm al xi debe considerarse á 



ARQUITECTURA. 255 

los árabes faltos de ideas propias; pero inspirándose en los mo­
numentos que á su paso encontraron para alcanzar un estilo es­
pecial. Hablan visto los monumentos bizantinos, los de E^pto, 

Fig. 109. Mirab de la aljama de Tarragona. 

los romanos; y tomando de ellos cuanto pudo acomodarse á su 



2 5 6 LAS BELLA.S ARTES. 

nueva situación, y aun valiéndose de artistas bizantinos, dejaron 
entrever en sus construcciones, reminiscencias de la disposición 
de los monumentos que los bizantinos erigieron, de la decora­
ción que estos emplearon, y de la exornación que los mismos 
adoptaron. Sin embargo, por poco que se fije la atención en los 
monumentos levantados por los árabes musulmanes en Oriente, 
y en los que levantaron en España, se hallará una diferencia ca­
paz de determinar la opinión de que desdólos primeros tiempos 
de la cultura árabe en España, se desarrolló entre los musul­
manes que ocuparon este país, una tendencia á singularizarse, 
y á emanciparse de los de Oriente. 

Decidiéronse por el arco de herradura; habiéndole preferido 
al semicircular que no desconocieron; y emplearon como 
variante los de tres y de cinco lóbulos, combinándolos y sobre­
poniéndolos unos á otros según la elevación del edificio: mues­
tra de ello es el interior de la aljama de Córdoba en la cual es 
notable la capilla llamada del Zancarrón, que fué la del Mirab. 

Construyeron techumbres planas de madera, por lo general 
de alerce, con sencillos lazos de ensamblaje. Esto no quita que 
hiciesen uso de la bóveda, que fué, ya de medio cañón, ya echa­
da sobre arcos cruzados en distintas direcciones. Aquellos alfar­
jes no llegaron á constituir al principio un artesonado; ni estas 
bóvedas llegaron á ser ojivas. 

Tomaron de los bizantinos los capiteles cúbicos; y los alterna­
ron con otros de origen romano afectando la decoración corintia, 
pero sin pasar de un mero desbaste, no sujetándose á determi­
nado número de series de hojas: por otra parte no fué raro 
encontrarlos empleados del mismo modo que fueron arrancados 
de los monumentos de la Antigüedad. Ninguna base se halla 

"empleada en las columnas de la aljama de Córdoba; circunstan­
cia que da á entender que los fustes no debieron ser labrados á 
propósito sino extraídos de otros edificios y recortados y alcomo-
dados segiin convino: de otra manera no podria explicarse por 
qué los encontramos en las columnitas del Mirab de Tarragona, 



ARQUITECTURA. 257 

si bien conforma distinta de la romana: lo cual también prueba 
á su vez que no rehuyeron el empleo de la base. 

En los primeros tiempos los árabes en España adoptaron mu­
chos adornos bizantinos, y hasta puede decirse que en la exor-

Fig. 110. Aljama de Córdoba. 

nación imitaron completamente el estilo de estos. De ellos 
tomaron los lóbulos, que presentaron en los intradoses de los 

A-17 m 



2 5 8 LAS BELLAS ARTES. 

# • • 

arcos; los recuadros en que estos arcos quedaron cerrados en 
medio de labores más ó menos complicadas; y últimamente 
emplearon la policromia que tanto de los bizantinos como de 
los persas pudieron aprender, y qne se arraigó y connaturalizó 
de tal manera en el estilo árabe musulmán de España, que fué 
sucesivamente tomando incremento á medida que fueron com­
plicándose las combinaciones geométricas asi de los alfarjes co­
mo de los alizares y de los adornos murales. 

Árabe de transición. El tiempo que transcurre desde el si­
glo XI al XIII, coincide con la venida á España de los almorávi­
des y de los almohades^ los cuales, mejor que árabes, eran ya 
moros ó berberiscos; pues los mismos árabes mahometanos 
que desde el siglo viii asentaron en el África occidental, 
no hablan conservado las activas costumbres que trajeron 
de Oriente, ni aquel entusiasmo por las ciencias ni por las 
artes como los que antes pasaron á España. No pudieron portan­
te traer á la Península nada. que enseñar á los descendientes 
de los primitivos árabes invasores, ni tuvieron estos nada 
que aprender de aqjiellos; antes al contrario, según el es­
critor árabe Ebu-Said que escribió hacia 1237, fueron los 
restos de los almorávides y de los almohades los que llevaron á 
África desde Andalucía arquitectos y alarifes para sus construc­
ciones. Por consiguiente las innovaciones que en esta época 
caracterizan el estilo áraVe de transición en España, deben con­
siderarse como producto del gusto y del genio que los descen­
dientes de los árabes invasores no perdieron nunca en este país, 
donde se conservó pura la raza, por no haberse mezclado con los 
indígenas por razón de creencias, mezcla que pudo verificarse 
fácilmente en África donde no existió semejante diferencia, ó á 
lo menos, ninguna otra religión que pudiese rivalizar con el 
islamismo. 

Uno de los principales caracteres que en el estilo árabe de esta 
época se distingue en España, es el empeño marcado de eman­
ciparse de las tradiciones bizantinas y de las formas latinas; 



ARQUITECTURA. • 2 5 9 

propendiendo á la pompa y á la riqueza que el halago de los 
sentidos por las promíeas del Koran, excitaba en ellos. 

En esta época los arcos recibieron una modificación impor­
tante: si bien fueron lobulados como en la anterior, pero lo 
fueron con más variedad y delicadeza; disminuyendo el tamaño 
de los segmentos de circunferencia, y multiplicándose con or­
denado enlace. A estos arcos se añadieron los de herradura tú­
midos. 

Pero la innovación más notable de esta época es la introduc­
ción de los alboaires, bóvedas hornacinas formadas de pequeñas 
pechinas enlazadas entre sí y combinadas de la manera más 
vistosa; lo cual dio origen á las bóvedas estalactíticas. Muestras 
de estas existen en el alcázar de Sevilla, como queda dicho en 
la página 245. 

Ninguna alteración puede decirse que sufrió el elemento prin­
cipal de sostenimiento, la columna; y en cuantos monumentos 
se erigieron hállase que recuerda perfectamente el gusto de la 
época anterior: sin embargo, quizá se ech-a de ver un tanto más 
de esbeltez, como en las columnas de las dos arcadas del norte 
y del sur de la capilla de Villaviciosa, y en los ajimezes de la 
Giralda de Sevilla, si pudiesen considerarse de esta época. 

En ella fueron empleados ya en la exornación ladrillos esmal­
tados de distintos colores, de indudable origen oriental: con 
'ellos se construyeron alizares en los departamentos de los 
edificios, siendo geométricos y de complicada combinación los 
dibujos que llevaron. En el resto de los muros, llenando todo 
el paramento, presentáronse adornos elaborados en estuco y 
yeso, representación de hojas especiales, combinadas con mol­
duras lobuladas y lacerias que se cruzaban en distintas direc­
ciones, rodeando leyendas con caracteres árabes de la época 
primitiva; esos caracteres procedentes de Kufa con los cuales 
hubo de ser escrito el primer Koran. 

Árahe-espaUol. La raza árabe-española no sentia ya la ne­
cesidad de buscar en otras civilizaciones tipos que imitar: y 



2 6 0 • LAS BELLAS ARTES. 

aunque quizá un tanto mezclada con las razas almoravide y al-
mohade, se babia connaturalizado tanto |ia el suelo de Andalu­
cía sobre todo, que le consideraba á este como su propia patria, 
á pesar de los reveses que babia sufrido y de los contratiempos 
que la babian reducido y arrinconado en las mismas comarcas 
que por primera vez pisaron sus antepasados. Principiaba Mo-
hamad-ben-Alhamar á constituir el reino de Granada de una 
manera estable, escudado con la alianza de los reyes castellanos 
á quienes babia auxiliado en la conquista de Sevilla, y á favor de 
la ilustración que los almobades babian despertado, separándose 
del duro sistema de sus antecesores los almorávides. En Granada 
pues, es donde debió verificarse la innovación ó mayor desarrollo 
del gusto arquitectónico que constituye el tercer periodo del es­
tilo árabe occidental, que por no conservar ninguna reminis­
cencia de otros paises, y tener mucha originalidad queremos 
llamar árale-español; denominación más propia que la de mo­
risca que algunos ban pretendido darle; toda vez que como que­
da indicado fué la raza árabe de España la que enseñó á la de 
África, y no al contrario. 

En esta época los arcos fueron de ataurique cuajados de adornos, 
ya festones, ya lóbulos, ya estalactitas. Tuvieron dos formas, ó 
de medio punto paraltados ú ojivales afectando un tanto la for­
ma de herradura si bien de un modo poco perceptible. En ge­
neral se hallan circunscritos en un recuadro en cuyas enjutas 
hay lacerias de graciosa y complicada combinación con hojas é 
inscripciones. A menudo arrancan desde el mayor vuelo de una 
imposta de gran proyectura, cuando no del de un abaco de una 
columna. La profusión de angrelados y estalactitas que orlan 
muchas veces los intradoses de los arcos hacen parecer alteradas 
las formas indicadas, como sucede en el pabellón del patio de los 
leones enlaAlhambra. 

Construyéronse techos de madera con profusión de lazos de 
ensamblaje, sin presentar casetones de grandes dimensiones ni 
muy profundos. Las cúpulas se presentaron en forma de pina 



ARQUITECTURA. 2 6 1 

sostenidas por pechinas estalaclíticas tan detalladas, que presen­
tan el aspecto de una extraordinaria cristalización; tanto más 
cuanto que la misma bóveda está cuajada de adornos de esta 
clase. Estas cúpulas pocas veces aparecen extradosadas, y casi 
siempre están cubiertas con tejado. 

Obsérvase una variedad infinita en las columnas: por una 
parte adquieren grande esbeltez, por otra no conservan remi­
niscencia alguna de su origen romano ó bizantino. Ostentan 
á menudo sus fustes, multiplicados astrágalos. Los capiteles se 
presentan ya apenachados, cubiertos de lacerias y hojarasca, ya 
estalactiticos, ya con crecientes, y siempre coronados de un 
abaco de grandes dimensiones. Las bases, cuando aparecen, tie­
nen forma abocinada á manera de escocia de grande extensión. 
Preséntanse las columnas, pareadas unas veces, otras sobrepues­
tas, en cuyo último caso las superiores estriban ya no sobre el 
abaco de la inferior sino sobre repisas ó cartelas que se proyectan 
sobre este abaco; lo cual no fué sino una mayor extensión de un 
sistema desdólos primitivos tiempos conocidos; como puede ver­
se en la misma aljama de Córdoba. 

En estos últimos tiempos parece que todo el lujo de la imagi­
nación brillante de los hijos del Mediodia se desplegó con toda 
su fuerza. Verdad es que los materiales que en las construccio­
nes se emplearon no fueron de los que podian prometer gran 
duración ni permanencia; como si la civilización muslímica que 
la inventó presintiese su corta permanencia en el país: pero 
¿cómo negar la riqueza, la profusión de originalidades, y sobre 
todo el ingenio con que atendieron con semejante exornación á 
las exigencias de un gusto exquisito, aunque quizá demasiado 
lisonjero para los sentidos? Los almocarbes, los alicatados, la 
hojarasca combinada con ricos plumajes, los frisos de lacerias, 
la misma repetición de cláusulas encerradas en arquitos más ó 
menos lobulados, sobrepuestos unos á otros con interpolada com­
binación, y los colores y esmaltes de los fondos con que se real­
zan tales adornos sobredorados; constituyen la exornación de 



2 6 2 LAS BELLAS ARTES. 

aquellos muros, de aquellos techos y de aquellas columnas. Los 
caracteres cúficos quedan sustituidos por los árabes modernos 
que campean sobredorados, en unos lechos de hojarasca y pluma­
jes matizados de colores. Completan tanta riqueza y tanto brillo 
los azulejos ó ladrillos esmaltados que forman los alizares, y la tran­
quilidad de un suelo formado por sencillos ladrillos de már­
mol. 

Los monumentos que la raza árabe levantó en España hubie­
ron de ser aljamas, mezquitas, alcázares, observatorios, alhamas, 
sin contar con otras construcciones de mayor utilidad práctica 
como son lospuentes. 

Como muestra de las aljamas queda la catedral de Córdoba, 
que tiene bastante de común con la de Amrú de Egipto. Fué 
modificada por Alhakem, y adicionada por Almanzor. Que las 
aljamas de la Península hubieron de tener minaretes parece 
fuera de toda duda, toda vez que el Koran prescribe que se 
anuncie la oración por medio de la voz humana: pero también 
es posible, que los construidos por la raza árabe-española tuvie­
sen la forma cuadrada como tiene el primer cuerpo de la Giral­
da de Sevilla, obra del" siglo xi, aunque quizá no fué edificada 
para este solo objeto sino también para observatorio. 

Muestra de una mezquita, esto es, oratorio, puede ser el edi­
ficio que existe actualmente en Toledo bajo la advocación de El 
Cristo de la luz. 

El edificio ó monumento que puede presentarse pomo muestra 
de los suntuosos palacios que la raza árabe levantó en España 
es la Alhambra de Granada: alcázar levantado en la sierra que 
domina la ciudad y dentro de un recinto de muros que consti­
tuye una verdadera cindadela. La torre de los Gómeles que va 
intercalada en la página 264 deja ver el carácter que tiene el 
monumento exteriormente. Interiormente el aspecto es bien 
distinto: es la vida interior, la vida del harem. En aquellas ha­
bitaciones, en aquellas salas, en aquella mezquita, es donde se 



ARQUITECTURA. 263 

encuentra el tipo puro del estilo arquitectónico que produjo la 
civilización muslímica en el tercer período de su dominación en 
España, desde Mohamad-ben-Alhamar que reunió en Granada 

Fig. 111. Vista interior de la Alhambra. (Granada). 

los restos del poder musulmán de España, hasta la conquista 
del reino por los reyes católicos. 

Otros palacios antes que la Alhambra habia levantado la raza 



264 LAS BELLAS ARTES. 

árabe en la península desde el primer siglo de su asiento en es­
te país: los escritores árabes dan noticia de ellos, y de alguno, 

quedan todavía frag­
mentos tan diminu­
tos que no dejan adi­
vinar siquiera lo que 
el monumento pudo 
ser: Tales fueron, el 
alcázar de Córdoba, 
Medina Azahra, y el 
palacio de Rusafa; 
en el segundo de 
los cuales parece 
que trabajaron ar­
tistas bizantinos, ha­
biendo sido levanta­
do por Abderrah-
man in en 936, y 

Fig. 112. Torre délos gómeles.—^;7¡o»i6ca. (Granada), d e s t r u i d o p o r H i s -

cbem ni en 1008. 

La arquitectura árabe musulmana tuvo tal influencia en el 
estilo de las construcciones españolas, desde mediados del si­
glo XIII hasta mediados del xvii, que modificó un tanto el carác­
ter de la arquitectura ojival y aun la del Renacimiento, intro­
ducidas en nuestro país, llegando á formar un estilo especial que 
no tiene par ni semejanza en las demás naciones de la tierra. 
Esta influencia se verificó ya por medio de las construcciones 
árabes que quedaron en las comarcas que los reyes de Castilla 
y de Aragón fueron conquistando, ya por medio de los alamines 
ó alarifes de procedencia árabe musulmana que trabajaron para 
los árabes españoles de los mismos estados castellanos y arago­
neses. Tales alamines ó alarifes hubieron de pertenecer á la cía-



ARQUITECTURA. 265 

se de msallos mudejares; y de estos se ha lomado la denomina­
ción que en nuestros dias se da á ese estilo especial de arquitec­
tura de origen árabe; denominación que ofrece á la crítica 
histórica una de las fases más interesantes de la civilización 
española. (1). 

Los mudejares establecidos en Toledo, en Córdoba, en Sevi­
lla y Valencia después .de sometidos sus territorios á las armas 
castellanas y aragonesas, ilustrados como sus correligionarios y 
compatriotas, hubieron de ejercer no poca influencia en la civi­
lización española respecto de todos los ramos del saber en que 
aventajaban á sus dominadores; y más constructores de imagi­
nación que ellos, hubieron de monopolizar también el arte de 
construir. Alfonso x el sabio (1252-1284) llamando á si todos los 
elementos de civilización- que existían esparcidos en sus anti­
guos y nuevos dominios, ilustrado como fué, así como se erigió 
en patrocinador de la raza hebrea, lo fué del vasallo mudejar; 
accediendo á legitimar su establecimiento en el suelo castellano 
por medio de leyes especiales (Tit. 24 y 25. Partida vii). Pero si 
asimiló los mudejares á la raza hebrea respecto de la política, 
respetó en mucho mayor grado la dignidad personal de los mu­
dejares; pues no les obligó á llevar señal alguna exterior como 
distintivo de su procedencia, á lo cual estuvieron obligados los 

(1) No entraremos en un examen detallado acerca de la etimología de la palabra 
Mudejar, porque es trabajo que á los filólogos que de la ilustración de los vocables 
se ocupan, más bien que á los arqueólogos artistas que estudian los monumentos 
que ilustran la Historia, corresponde. Basta saber que las voces árabes Dajalá y mu-
dejalat determinan el acto de entrar en tratos y conferencias con alguno, aplicándose 
ya á las alianzas de los caudillos musulmanes con los jefes cristianos, ya á la su­
misión de los subditos rebeldes; así como otras veces á la unión, acomodamiento y 
auxilio que los asociados podian prestarse mutuamente. Por otra parte Mudeclian 
ó mudegian (gente de la permanencia) son propias y características designaciones 
dadas por los árabes musulmanes á sus correligionarios pegados al territorio gana­
do por los cristianos bajo cuyo dominio pasaban y permanecían. Como quiera que 
sea, en todos estos casos hay una especie de mudejalat ó acto de sumisión de mus­
limes á cristianos mediante garantías, bien fuese por la necesidad de conservar sus 
bienes raíces, bien por razones de bienestar: de modo que la palabra mudejalat es 
la más inmediata etimología de Mudejar. 



266 LAS BELLAS ARTES. 

judíos: de modo que los mudejares no podían ser condenados en 
las causas contra los Cristianos, sin el testimonio desfavorable 
de algun individuo de su propia grey: y mientras el hebreo ju­
raba atrayendo sobre sí las más infamantes penas y maldiciones, 

Fig. 113. Alcázar. (Sevilla). 

el mudejar ponía solo á Dios por testigo de su buena fé: y aun 
que parece que en Córdoba se obligó á los mudejares á llevar se" 



Fig. 114. Sinagoga antigua. (Sta. María la Blanca. Toledo). 



ARQUITECTURA. 2 6 9 

nal exterior que los distinguiera, hubo de ser por causas espe­
ciales. 

Esta importancia que el elemento mudejar tuvo en la civili­
zación castellana durante la Edad Media, concretada al arte ar­
quitectónico hubo de producir un estilo especial, cuyos caracteres 
pueden examinarse en multitud de monumentos de Toledo y de 
Sevilla, y cuyo tipo originario se ha de encontrar en los monu­
mentos árabes musulmanes que existen en España. 

Semejante estilo se extendió desde el siglo xni hasta fines del 
xvn, habiéndose desarrollado muy especialmente con la cons­
trucción de palacios de potentados y proceres de Castilla, cuya 
opulencia excitada por el ejemplo del rey Don Pedro, quiso emu­
lar también las suntuosas fábricas del arte granadino. 

Los edificios que más caracterizan semejante estilo, desde el 
palacio que los arzobispos de Toledo edificaron en Alcalá de 
Henares, cuyo salón de Concilios conserva su riquísimo alfarge, 
hasta el que los duques de Alcalá de Guadaira levantaron en 
Sevilla en pleno Renacimiento, y que es conocido en el dia por 
Casa de Pilatos, hay mucho y muchísimo que citar. Sin dete­
nernos en el palacio de Trastamara, ni en los restos del Taller 
del Moro, Casa de Mesa, Colegio de Santa Catalina, Palacios de 
Galiana, en Toledo; existen los alcázares de los Ayalas en la 
misma-ciudad, de los Mendozas en Guadalajara, la Sinagoga, 
hoy Sta. María la Blanca, en Toledo, y muchas torres campa­
rlos, ábsides y otras partes de Iglesias en Castilla la Nueva; En 
tales palacios descúbrese la severa gravedad y magnificencia 
aristocrática, cualidades muy marcadas en los magnates Caste­
llanos; fuerza, poderío, arrogancia nobiliaria, confianza en el 
propio valor respiran todos, considerados exteriormente, mien­
tras en lo interior cautivan la fantasía con el fausto y pompa de 
sus magníficos patios y suntuosos departamentos, donde la vida 
señorial se presenta con todas sus aspiraciones. La riqueza, la 
pompa y la gallardía y frescura de los elementos decorativos que 
en tales edificiçs se reúnen, produjeron las faustosas habitado-



270 LAS BELLAS ARTES. 

nes de los magnates, después de haber levantado pequeñas si­
nagogas para los judíos, iglesias de poco extensas dimensiones 
para los cristianos^ pero unas y otras, ricas de ornamentacioíi, 
en la cual, y sea dicho de paso, las inscripciones están tomadas 
de los libros santos, ó son leyendas morales, ó dedicatorias; ha­
biéndose empleado en ellas con buen efecto los caracteres mo­
nacales en juego con adornos árabes. . 

El estilo mudejar, combinando perfectamente elementos del 
ojival y del plateresco de que nos ocuparemos luego, constituye 
un arte, que, bien estudiado, puede dar por resultado una ar­
quitectura nacional, que nada dejaría que desear en comodidad, 
solidez, decoro y grandeza. 

Durante los períodos de la historia del arte arquitectónico 
que queda reseñado hasta aquí, puede haberse visto un desar­
rollo de ideas tan natural, que al menos acostumbrado á seguir 
paso á paso la senda que el Arte siguió, le es fácil conocerlo; pe­
ro al terminar la Edad media verificóse un hecho que, en cierta 

, manera, cortó la ilación de ideas que en materias arquitectónicas 
aparecía, por presentarse como exabrupto. Y sin embargo, este 
hecho venia preparado muy de antemano. 

Es menester tener en cuenta que Italia por tradición ó por 
antipatía á todo lo que pudo proceder de Alemania, nunca 
adoptó el estilo ojival con el entusiasmo que la Alemania misma 
como era consiguiente, la Francia, Inglaterra y aun España; y 
mientras las grandes escuelas arquitectónicas de las márgenes 
del Rhín fijaban los principios que debían guiar á los construc­
tores, mientras los prelados y el clero de dichos países trazaban 
los planos de las catedrales en los siglos xn y xiii y aun el xiv, 
Italia recibiendo á los artistas que emigraban de Constantinopla 
envuelta en discordias civiles, y apesar del estado de completa 


	bellarthisarq_a1881_2_Redi.pdf
	bellarthisarq_a1881_0001.pdf
	bellarthisarq_a1881_0002.pdf
	bellarthisarq_a1881_0003.pdf
	bellarthisarq_a1881_0004.pdf
	bellarthisarq_a1881_0005.pdf
	bellarthisarq_a1881_0006.pdf
	bellarthisarq_a1881_0007.pdf
	bellarthisarq_a1881_0008.pdf
	bellarthisarq_a1881_0009.pdf
	bellarthisarq_a1881_0010.pdf
	bellarthisarq_a1881_0011.pdf
	bellarthisarq_a1881_0012.pdf
	bellarthisarq_a1881_0013.pdf
	bellarthisarq_a1881_0014.pdf
	bellarthisarq_a1881_0015.pdf
	bellarthisarq_a1881_0016.pdf
	bellarthisarq_a1881_0017.pdf
	bellarthisarq_a1881_0018.pdf
	bellarthisarq_a1881_0019.pdf
	bellarthisarq_a1881_0020.pdf
	bellarthisarq_a1881_0021.pdf
	bellarthisarq_a1881_0022.pdf
	bellarthisarq_a1881_0023.pdf
	bellarthisarq_a1881_0024.pdf
	bellarthisarq_a1881_0025.pdf
	bellarthisarq_a1881_0026.pdf
	bellarthisarq_a1881_0027.pdf
	bellarthisarq_a1881_0028.pdf
	bellarthisarq_a1881_0029.pdf
	bellarthisarq_a1881_0030.pdf
	bellarthisarq_a1881_0031.pdf
	bellarthisarq_a1881_0032.pdf
	bellarthisarq_a1881_0033.pdf
	bellarthisarq_a1881_0034.pdf
	bellarthisarq_a1881_0035.pdf
	bellarthisarq_a1881_0036.pdf
	bellarthisarq_a1881_0037.pdf
	bellarthisarq_a1881_0038.pdf
	bellarthisarq_a1881_0039.pdf
	bellarthisarq_a1881_0040.pdf
	bellarthisarq_a1881_0041.pdf
	bellarthisarq_a1881_0042.pdf
	bellarthisarq_a1881_0043.pdf
	bellarthisarq_a1881_0044.pdf
	bellarthisarq_a1881_0045.pdf
	bellarthisarq_a1881_0046.pdf
	bellarthisarq_a1881_0047.pdf
	bellarthisarq_a1881_0048.pdf
	bellarthisarq_a1881_0049.pdf
	bellarthisarq_a1881_0050.pdf
	bellarthisarq_a1881_0051.pdf
	bellarthisarq_a1881_0052.pdf
	bellarthisarq_a1881_0053.pdf
	bellarthisarq_a1881_0054.pdf
	bellarthisarq_a1881_0055.pdf
	bellarthisarq_a1881_0056.pdf
	bellarthisarq_a1881_0057.pdf
	bellarthisarq_a1881_0058.pdf
	bellarthisarq_a1881_0059.pdf
	bellarthisarq_a1881_0060.pdf
	bellarthisarq_a1881_0061.pdf
	bellarthisarq_a1881_0062.pdf
	bellarthisarq_a1881_0063.pdf
	bellarthisarq_a1881_0064.pdf
	bellarthisarq_a1881_0065.pdf
	bellarthisarq_a1881_0066.pdf
	bellarthisarq_a1881_0067.pdf
	bellarthisarq_a1881_0068.pdf
	bellarthisarq_a1881_0069.pdf
	bellarthisarq_a1881_0070.pdf
	bellarthisarq_a1881_0071.pdf
	bellarthisarq_a1881_0072.pdf
	bellarthisarq_a1881_0073.pdf
	bellarthisarq_a1881_0074.pdf
	bellarthisarq_a1881_0075.pdf
	bellarthisarq_a1881_0076.pdf
	bellarthisarq_a1881_0077.pdf
	bellarthisarq_a1881_0078.pdf
	bellarthisarq_a1881_0079.pdf
	bellarthisarq_a1881_0080.pdf
	bellarthisarq_a1881_0081.pdf
	bellarthisarq_a1881_0082.pdf
	bellarthisarq_a1881_0083.pdf
	bellarthisarq_a1881_0084.pdf
	bellarthisarq_a1881_0085.pdf
	bellarthisarq_a1881_0086.pdf
	bellarthisarq_a1881_0087.pdf
	bellarthisarq_a1881_0088.pdf
	bellarthisarq_a1881_0089.pdf
	bellarthisarq_a1881_0090.pdf
	bellarthisarq_a1881_0091.pdf
	bellarthisarq_a1881_0092.pdf
	bellarthisarq_a1881_0093.pdf
	bellarthisarq_a1881_0094.pdf
	bellarthisarq_a1881_0095.pdf
	bellarthisarq_a1881_0096.pdf
	bellarthisarq_a1881_0097.pdf
	bellarthisarq_a1881_0098.pdf
	bellarthisarq_a1881_0099.pdf
	bellarthisarq_a1881_0100.pdf
	bellarthisarq_a1881_0101.pdf
	bellarthisarq_a1881_0102.pdf
	bellarthisarq_a1881_0103.pdf
	bellarthisarq_a1881_0104.pdf
	bellarthisarq_a1881_0105.pdf
	bellarthisarq_a1881_0106.pdf
	bellarthisarq_a1881_0107.pdf
	bellarthisarq_a1881_0108.pdf
	bellarthisarq_a1881_0109.pdf
	bellarthisarq_a1881_0110.pdf
	bellarthisarq_a1881_0111.pdf
	bellarthisarq_a1881_0112.pdf
	bellarthisarq_a1881_0113.pdf
	bellarthisarq_a1881_0114.pdf
	bellarthisarq_a1881_0115.pdf
	bellarthisarq_a1881_0116.pdf
	bellarthisarq_a1881_0117.pdf
	bellarthisarq_a1881_0118.pdf
	bellarthisarq_a1881_0119.pdf
	bellarthisarq_a1881_0120.pdf
	bellarthisarq_a1881_0121.pdf
	bellarthisarq_a1881_0122.pdf
	bellarthisarq_a1881_0123.pdf
	bellarthisarq_a1881_0124.pdf
	bellarthisarq_a1881_0125.pdf
	bellarthisarq_a1881_0126.pdf
	bellarthisarq_a1881_0127.pdf
	bellarthisarq_a1881_0128.pdf
	bellarthisarq_a1881_0129.pdf
	bellarthisarq_a1881_0130.pdf
	bellarthisarq_a1881_0131.pdf
	bellarthisarq_a1881_0132.pdf
	bellarthisarq_a1881_0133.pdf
	bellarthisarq_a1881_0134.pdf
	bellarthisarq_a1881_0135.pdf
	bellarthisarq_a1881_0136.pdf
	bellarthisarq_a1881_0137.pdf
	bellarthisarq_a1881_0138.pdf
	bellarthisarq_a1881_0139.pdf
	bellarthisarq_a1881_0140.pdf
	bellarthisarq_a1881_0141.pdf
	bellarthisarq_a1881_0142.pdf
	bellarthisarq_a1881_0143.pdf
	bellarthisarq_a1881_0144.pdf
	bellarthisarq_a1881_0145.pdf
	bellarthisarq_a1881_0146.pdf
	bellarthisarq_a1881_0147.pdf
	bellarthisarq_a1881_0148.pdf
	bellarthisarq_a1881_0149.pdf
	bellarthisarq_a1881_0150.pdf
	bellarthisarq_a1881_0151.pdf
	bellarthisarq_a1881_0152.pdf
	bellarthisarq_a1881_0153.pdf
	bellarthisarq_a1881_0154.pdf
	bellarthisarq_a1881_0155.pdf
	bellarthisarq_a1881_0156.pdf
	bellarthisarq_a1881_0157.pdf
	bellarthisarq_a1881_0158.pdf
	bellarthisarq_a1881_0159.pdf
	bellarthisarq_a1881_0160.pdf
	bellarthisarq_a1881_0161.pdf
	bellarthisarq_a1881_0162.pdf
	bellarthisarq_a1881_0163.pdf
	bellarthisarq_a1881_0164.pdf
	bellarthisarq_a1881_0165.pdf
	bellarthisarq_a1881_0166.pdf
	bellarthisarq_a1881_0167.pdf
	bellarthisarq_a1881_0168.pdf
	bellarthisarq_a1881_0169.pdf
	bellarthisarq_a1881_0170.pdf
	bellarthisarq_a1881_0171.pdf
	bellarthisarq_a1881_0172.pdf
	bellarthisarq_a1881_0173.pdf
	bellarthisarq_a1881_0174.pdf
	bellarthisarq_a1881_0175.pdf
	bellarthisarq_a1881_0176.pdf
	bellarthisarq_a1881_0177.pdf
	bellarthisarq_a1881_0178.pdf
	bellarthisarq_a1881_0179.pdf
	bellarthisarq_a1881_0180.pdf
	bellarthisarq_a1881_0181.pdf
	bellarthisarq_a1881_0182.pdf
	bellarthisarq_a1881_0183.pdf
	bellarthisarq_a1881_0184.pdf
	bellarthisarq_a1881_0185.pdf
	bellarthisarq_a1881_0186.pdf
	bellarthisarq_a1881_0187.pdf
	bellarthisarq_a1881_0188.pdf
	bellarthisarq_a1881_0189.pdf
	bellarthisarq_a1881_0190.pdf
	bellarthisarq_a1881_0191.pdf
	bellarthisarq_a1881_0192.pdf
	bellarthisarq_a1881_0193.pdf
	bellarthisarq_a1881_0194.pdf
	bellarthisarq_a1881_0195.pdf
	bellarthisarq_a1881_0196.pdf
	bellarthisarq_a1881_0197.pdf
	bellarthisarq_a1881_0198.pdf
	bellarthisarq_a1881_0199.pdf
	bellarthisarq_a1881_0200.pdf
	bellarthisarq_a1881_0201.pdf
	bellarthisarq_a1881_0202.pdf
	bellarthisarq_a1881_0203.pdf
	bellarthisarq_a1881_0204.pdf
	bellarthisarq_a1881_0205.pdf
	bellarthisarq_a1881_0206.pdf
	bellarthisarq_a1881_0207.pdf
	bellarthisarq_a1881_0208.pdf
	bellarthisarq_a1881_0209.pdf
	bellarthisarq_a1881_0210.pdf
	bellarthisarq_a1881_0211.pdf
	bellarthisarq_a1881_0212.pdf
	bellarthisarq_a1881_0213.pdf
	bellarthisarq_a1881_0214.pdf
	bellarthisarq_a1881_0215.pdf
	bellarthisarq_a1881_0216.pdf
	bellarthisarq_a1881_0217.pdf
	bellarthisarq_a1881_0218.pdf
	bellarthisarq_a1881_0219.pdf
	bellarthisarq_a1881_0220.pdf
	bellarthisarq_a1881_0221.pdf
	bellarthisarq_a1881_0222.pdf
	bellarthisarq_a1881_0223.pdf
	bellarthisarq_a1881_0224.pdf
	bellarthisarq_a1881_0225.pdf
	bellarthisarq_a1881_0226.pdf
	bellarthisarq_a1881_0227.pdf
	bellarthisarq_a1881_0228.pdf
	bellarthisarq_a1881_0229.pdf
	bellarthisarq_a1881_0230.pdf
	bellarthisarq_a1881_0231.pdf
	bellarthisarq_a1881_0232.pdf
	bellarthisarq_a1881_0233.pdf
	bellarthisarq_a1881_0234.pdf
	bellarthisarq_a1881_0235.pdf
	bellarthisarq_a1881_0236.pdf
	bellarthisarq_a1881_0237.pdf
	bellarthisarq_a1881_0238.pdf
	bellarthisarq_a1881_0239.pdf
	bellarthisarq_a1881_0240.pdf
	bellarthisarq_a1881_0241.pdf
	bellarthisarq_a1881_0242.pdf
	bellarthisarq_a1881_0243.pdf
	bellarthisarq_a1881_0244.pdf
	bellarthisarq_a1881_0245.pdf
	bellarthisarq_a1881_0246.pdf
	bellarthisarq_a1881_0247.pdf
	bellarthisarq_a1881_0248.pdf
	bellarthisarq_a1881_0249.pdf
	bellarthisarq_a1881_0250.pdf
	bellarthisarq_a1881_0251.pdf
	bellarthisarq_a1881_0252.pdf
	bellarthisarq_a1881_0253.pdf
	bellarthisarq_a1881_0254.pdf
	bellarthisarq_a1881_0255.pdf
	bellarthisarq_a1881_0256.pdf
	bellarthisarq_a1881_0257.pdf
	bellarthisarq_a1881_0258.pdf
	bellarthisarq_a1881_0259.pdf
	bellarthisarq_a1881_0260.pdf
	bellarthisarq_a1881_0261.pdf
	bellarthisarq_a1881_0262.pdf
	bellarthisarq_a1881_0263.pdf
	bellarthisarq_a1881_0264.pdf
	bellarthisarq_a1881_0265.pdf
	bellarthisarq_a1881_0266.pdf
	bellarthisarq_a1881_0267.pdf
	bellarthisarq_a1881_0268.pdf
	bellarthisarq_a1881_0269.pdf
	bellarthisarq_a1881_0270.pdf
	bellarthisarq_a1881_0271.pdf
	bellarthisarq_a1881_0272.pdf
	bellarthisarq_a1881_0273.pdf
	bellarthisarq_a1881_0274.pdf
	bellarthisarq_a1881_0275.pdf
	bellarthisarq_a1881_0276.pdf
	bellarthisarq_a1881_0277.pdf
	bellarthisarq_a1881_0278.pdf
	bellarthisarq_a1881_0279.pdf
	bellarthisarq_a1881_0280.pdf
	bellarthisarq_a1881_0281.pdf
	bellarthisarq_a1881_0282.pdf
	bellarthisarq_a1881_0283.pdf
	bellarthisarq_a1881_0284.pdf
	bellarthisarq_a1881_0285.pdf
	bellarthisarq_a1881_0286.pdf
	bellarthisarq_a1881_0287.pdf
	bellarthisarq_a1881_0288.pdf
	bellarthisarq_a1881_0289.pdf
	bellarthisarq_a1881_0290.pdf
	bellarthisarq_a1881_0291.pdf
	bellarthisarq_a1881_0292.pdf
	bellarthisarq_a1881_0293.pdf
	bellarthisarq_a1881_0294.pdf
	bellarthisarq_a1881_0295.pdf
	bellarthisarq_a1881_0296.pdf
	bellarthisarq_a1881_0297.pdf
	bellarthisarq_a1881_0298.pdf
	bellarthisarq_a1881_0299.pdf
	bellarthisarq_a1881_0300.pdf
	bellarthisarq_a1881_0301.pdf
	bellarthisarq_a1881_0302.pdf
	bellarthisarq_a1881_0303.pdf
	bellarthisarq_a1881_0304.pdf
	bellarthisarq_a1881_0305.pdf
	bellarthisarq_a1881_0306.pdf
	bellarthisarq_a1881_0307.pdf
	bellarthisarq_a1881_0308.pdf
	bellarthisarq_a1881_0309.pdf
	bellarthisarq_a1881_0310.pdf
	bellarthisarq_a1881_0311.pdf
	bellarthisarq_a1881_0312.pdf
	bellarthisarq_a1881_0313.pdf
	bellarthisarq_a1881_0314.pdf
	bellarthisarq_a1881_0315.pdf
	bellarthisarq_a1881_0316.pdf
	bellarthisarq_a1881_0317.pdf
	bellarthisarq_a1881_0318.pdf
	bellarthisarq_a1881_0319.pdf
	bellarthisarq_a1881_0320.pdf
	bellarthisarq_a1881_0321.pdf
	bellarthisarq_a1881_0322.pdf
	bellarthisarq_a1881_0323.pdf
	bellarthisarq_a1881_0324.pdf
	bellarthisarq_a1881_0325.pdf
	bellarthisarq_a1881_0326.pdf
	bellarthisarq_a1881_0327.pdf
	bellarthisarq_a1881_0328.pdf
	bellarthisarq_a1881_0329.pdf
	bellarthisarq_a1881_0330.pdf
	bellarthisarq_a1881_0331.pdf
	bellarthisarq_a1881_0332.pdf
	bellarthisarq_a1881_0333.pdf
	bellarthisarq_a1881_0334.pdf
	bellarthisarq_a1881_0335.pdf
	bellarthisarq_a1881_0336.pdf
	bellarthisarq_a1881_0337.pdf
	bellarthisarq_a1881_0338.pdf
	bellarthisarq_a1881_0339.pdf
	bellarthisarq_a1881_0340.pdf
	bellarthisarq_a1881_0341.pdf
	bellarthisarq_a1881_0342.pdf
	bellarthisarq_a1881_0343.pdf
	bellarthisarq_a1881_0344.pdf
	bellarthisarq_a1881_0345.pdf
	bellarthisarq_a1881_0346.pdf
	bellarthisarq_a1881_0347.pdf
	bellarthisarq_a1881_0348.pdf
	bellarthisarq_a1881_0349.pdf
	bellarthisarq_a1881_0350.pdf
	bellarthisarq_a1881_0351.pdf
	bellarthisarq_a1881_0352.pdf
	bellarthisarq_a1881_0353.pdf
	bellarthisarq_a1881_0354.pdf
	bellarthisarq_a1881_0355.pdf
	bellarthisarq_a1881_0356.pdf




