EL ISLAM POLITICO EN EL MEDITERRANEO
RADIOGRAFIA DE UNA EVOLUCION



Editor
FERRAN IZQUIERDO BRICHS
Universitat Autonoma de Barcelona

Contribuciones de

IoNacio ALVAREZ-OSSORIO
Universidad de Alicante

Isaias BARRENADA Bajo
Universidad Complutense de Madrid

RAFAEL Bustos
Universidad Complutense de Madrid

MaAaRIEN DURAN CENIT
Universidad de Granada

JoHN ETHERINGTON
Universitat Autonoma de Barcelona

Laura FELU
Universitat Autonoma de Barcelona

AMAaIA GOENAGA SANCHEZ
Observatorio Electoral del Taller de Estudios Internacionales
Mediterraneos, Universidad Auténoma de Madrid

ATHINA LAamPRIDI-KEMOU
Universitat Autonoma de Barcelona

JuaN A. MACiAS AMORETTI
Universidad de Granada

GUADALUPE MARTINEZ FUENTES
Universidad de Granada

FERNANDO NAVARRO
Universitat Autonoma de Barcelona — ICIP

RAQUEL OsepA GARCIA
Universidad de Jaén

Naomi RAMIREZ
Universidad Auténoma de Madrid

JAVIER TRAVIN
Universitat Autonoma de Barcelona

Francisco VEIGA RODRIGUEZ
Universitat Autonoma de Barcelona

Interrogar la actualidad, n.® 34



FERRAN IZQUIERDO BRICHS (ed.)

EL ISLAM POLITICO EN EL
MEDITERRANEO

Radiografia de una evolucion

CIDOB

BARCELONA
CENTRE FOR

INTERNATIONAL pi
AFFAIRS



© 2013 para cada uno de los trabajos:
Ignacio Alvarez—Ossorio, Isafas Barrefiada Bajo, Rafael Bustos, Marién Durdn Cenit, John
Etherington, Laura Feliu, Amaia Goenaga Sdnchez, Ferran Izquierdo Brichs, Athina Lam-
pridi-Kemou, Juan A. Macias Amoretti, Guadalupe Martinez Fuentes, Fernando Navarro,
Raquel Ojeda Garcia, Naomi Ramirez, Javier Travin, Francisco Veiga Rodriguez

© 2013 CIDOB para todos los créditos
Elisabets, 12, 08001 Barcelona
http://www.cidob.org
e-mail: subscripciones@cidob.org

Foto de cubierta: Graffiti que reproduce el rostro de la activista egipcia Samira Ibrahim

Distribuido por Edicions Bellaterra, S.L.
Navas de Tolosa, 289 bis, 08026 Barcelona
www.ed-bellaterra.com

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorizacion escrita de los titulares del copyright,

bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproduccion total o parcial de esta obra por

cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprografia y el tratamiento informadtico,
y la distribucién de ejemplares de ella mediante alquiler o préstamo ptblicos.

Impreso en Espaia
Printed in Spain

ISBN: 978-84-92511-42-6
Depésito Legal: B-13.396-2013

Impreso por Book Print Digital S.A

Este libro se ha realizado en el marco de los proyectos de investigacion financiados por el
Institut Catala Internacional per la Pau (ICIP) «Factor religids i conflictes violents al Nord
d’Africa, Orient Mitja i Turquia: Presencia i visibilitat a Catalunya des d’una perspectiva
comparada» (2011 RICIP00011) y «Les revoltes arabs. De la Violencia unilateral a la guerra:
Participacio i impacte de 1’Islam politic» (2011 RICIP00011); y el proyecto financiado por el
Ministerio de Economia y Competitividad «Revueltas populares del Mediterraneo a Asia cen-
tral: genealogia histérica, fracturas de poder y factores identitarios» (HAR2012-34053).



Sumario

Presentacion, Ferran Izquierdo Brichs, 9

10.

11.

12.

De la revolucion a la moderacion: el largo camino del islam politico,
Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington, 11

La era del AKP: una aproximacion al islamismo contemporaneo
en Turquia, Marién Durdan Cenit y Francisco Veiga Rodriguez, 49

Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional,
Amaia Goenaga Sanchez, 85

Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacion
y la concertacion, Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez, 121

El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli, Isaias
Barreniada Bajo, 151

Entre el pragmatismo y el celo ideologico: el camino del islam
politico palestino, Fernando Navarro y Javier Travin, 179

Las fuerzas islamistas en el Egipto contemporaneo: el fin de las
dualidades convencionales, Athina Lampridi-Kemou, 209

Islam politico en Libia: elitizacion y vanguardia, Laura Feliu, 233

El islamismo politico en Tunez: un paisaje en cambio, Guadalupe
Martinez Fuentes, 269

El islamismo argelino: analisis de ¢élites y recursos
Rafael Bustos, 295

El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de
poder politico, Juan A. Macias Amoretti, 319

Analisis y evolucion de los grupos islamistas en Mauritania,
Ragquel Ojeda Garcia, 351






Presentacion

Ferran Izquierdo Brichs

Las revueltas drabes que estallaron en 2010 provocaron las caidas de los
regimenes de Ben Ali en Tunez, Mubarak en Egipto, Gaddafi en Libia y
Saleh en Yemen. También abrieron el proceso de transicién en Siria y cam-
bios constitucionales en Marruecos. En la préctica totalidad de los paises
arabes, el contagio alcanz6 a sectores importantes de la poblacién, que es-
tall6 en protestas y provoco el miedo a los regimenes en el poder. Algunas
de estas protestas han sido muy duramente reprimidas, como en el caso
de Bahrein, donde incluso ha intervenido el ejército saudi para asegurar la
continuidad de la dinastia Al-Jalifa. En la mayoria de los casos, estas re-
vueltas han sido protagonizadas por jévenes que espontdneamente tomaron
las plazas, y también por sindicatos obreros, alli donde su implantacién es
significativa. Sin embargo, en Ttnez y en Egipto los mayores réditos de la
caida de los regimenes los han recogido los grupos islamistas en forma de
victorias electorales.

Las transiciones politicas son procesos largos en los que los distintos
actores politicos, econémicos y sociales intentan adecuar el nuevo siste-
ma a sus necesidades para ganar poder. Los revolucionarios tunecinos y
egipcios se estdn enfrentando en la actualidad a unas élites que quieren
construir un sistema politico muy alejado de las aspiraciones de aquellos
jovenes que protestaron en las plazas. La principal amenaza para esta ju-
ventud es el poder ganado por algunos partidos islamistas y su modelo
social reaccionario. Aunque los partidos islamistas mayoritarios aceptan y
reivindican un sistema politico democratico, en algunos aspectos su demo-
cracia tiene muy poco que ver con la nueva sociedad que quieren construir
los jovenes. Ello se muestra de forma muy evidente en la cuestion del papel
de la mujer en la sociedad, pues muchas tunecinas y egipcias empiezan a



10 Ferran Izquierdo Brichs

experimentar como, en algunos aspectos, la nueva democracia puede tener
consecuencias negativas para sus vidas, al restringirse todavia mas algunos
de sus derechos y libertades. La emergencia de gobiernos dominados por
los islamistas en estos paises ha provocado un cambio radical en la politica
arabe. Las victorias electorales de los Hermanos Musulmanes en Egipto
y de Nahda en Tunez han ocasionado grandes tensiones sociales, con en-
frentamientos y protestas importantes contra los gobiernos respectivos. El
islam politico ha vuelto al primer plano de la politica arabe e internacional,
lo que obliga a realizar nuevos andlisis, ya que el islamismo ha evoluciona-
do desde los afios ochenta y noventa del siglo pasado.

Este libro, fruto de un proyecto de investigacién previo, intenta hacer
un recorrido por los distintos grupos islamistas mayoritarios en la regién
del Mediterraneo sur, desde el AKP turco hasta el islamismo mauritano. Los
participantes en el proyecto realizaron su trabajo siguiendo una perspectiva
tedrica y un esquema de andlisis comunes, los cuales son presentados en
el capitulo introductorio por Ferran Izquierdo y John Etherington. Esto se
ha llevado a cabo asi con el objetivo de facilitar la labor comparativa ne-
cesaria en una obra colectiva. El resultado muestra que, a pesar de algunas
similitudes, nos enfrentamos también a diferencias importantes, tanto entre
los grupos protagonistas como entre las dindmicas de los distintos paises.
El estudio no abarca la totalidad del mundo drabe, proyecto demasiado
ambicioso para un solo volumen, pero si ofrece una visién amplia del isla-
mismo en la totalidad de los paises de la ribera del Mediterraneo. Aunque
los protagonistas son evidentemente los paises drabes, se ha considerado
muy oportuno dedicar un capitulo a Turquia, principalmente por el papel
que juega el AKP en este pais como paradigma de muchos de los grupos
islamistas en la actualidad. Asimismo, se presenta un estudio del islam po-
litico en la comunidad palestina de Israel, un caso de estudio muy pocas
veces abordado en Espaiia.

Tanto la investigacién previa como la presente publicaciéon no habrian
sido posibles sin el apoyo y estimulo del Institut Catala Internacional per
la Pau, en el primer caso, y de CIDOB, en el segundo. A ambas queremos
agradecer las oportunidades que brindan a los trabajos de investigacién
sobre temdticas internacionales.



1. De la revolucion a la moderacion: el largo camino del
islam politico!

Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

Desde los afios ochenta, el islam politico o islamismo? despierta una enorme
preocupacion tanto en los medios politicos como en los medios informativos.
La revolucién en Irdn a finales de los setenta y la victoria electoral del Frente
Isldmico de Salvacién (FIS) en Argelia a finales de los ochenta marcaron dos
momentos dlgidos de la movilizacién popular e ideoldgica por parte de los
grupos islamistas. Seguidamente, la guerra civil argelina y la violencia terro-
rista dejaron su huella en los afios noventa. La percepcion del islamismo en la
actualidad contintia asociada en muchos casos a las dindmicas de finales del
siglo pasado o al yihadismo de unos pocos grupos fundamentalistas, sin tener

1. Una primera version abreviada de este articulo, anterior a las revueltas drabes, se public
en Izquierdo Brichs, 2011.

2. Luz Gémez Garcia define el islamismo como el «conjunto de proyectos ideoldgicos de
cardcter politico cuyo paradigma de legitimacion es isldmico», y ailade que «el término
sirve para caracterizar una panoplia de discursos y tipos de activismo que tienen en comuin
la reivindicacion de la sharia como eje juridico del sistema estatal y la independencia del
discurso religioso de sus detentadores tradicionales (ulemas, alfaquies, imames). El isla-
mismo, los islamismos, recorren el arco que va de las propuestas politicamente pluralistas
y teolégicamente inclusivas a los modelos autocrdticos y excluyentes» (Gémez Garcia,
2009: 165). Segin Guilain Denoeux, «el islamismo es una forma de instrumentalizacion
del islam por individuos, grupos y organizaciones que persiguen objetivos politicos. Pro-
porciona respuestas politicas a los desafios de la sociedad actual imaginando un futuro
cuyas bases se apoyan en la reapropiacion y reinvencion de conceptos tomados de la tra-
dicion islamica» (Denoeux, 2002: 61). Mds alla de las definiciones, es importante tener en
cuenta que, como insiste Mohammed Ayoob (2004) y veremos a lo largo de los articulos
de esta publicacién, hay una gran diversidad de islamismos que se desarrollan de forma
distinta en contextos diferentes, y con idearios y estrategias no coincidentes.



12 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

en cuenta que los grupos islamistas mayoritarios han sufrido una gran evolu-
cién, y que el contexto en el que se mueven también es muy distinto. Como
veremos, mas que por el yihadismo o la radicalidad ideol6gica del siglo pasa-
do, el islam politico actual estd mucho mejor representado por la moderacion
—tanto ideolégica como politica— del Partido de la Justicia y el Desarrollo
(AKP) turco, los Hermanos Musulmanes egipcios, el PJD marroqui, an-Nah-
da en Ttnez, y la mayoria de los partidos o grupos grandes. Factores centrales
en esta dindmica de moderacién son, por una parte, la relacién de los grupos
islamistas con los regimenes y, por otra, la reivindicacién y aceptacién de la
democracia liberal como estrategia en la lucha politica.

Creemos que es importante analizar la evolucién de las posiciones de
los grupos islamistas respecto a los sistemas politicos imperantes y respec-
to a la reivindicacién de un sistema democratico. Para ello utilizaremos
la perspectiva tedrica de la sociologia del poder. Esta exploracién es im-
portante pues la evolucién de los grupos islamistas define los problemas
de gobernabilidad y la direccién que puede tomar el cambio politico o la
capacidad de mantener el statu quo de las élites en el poder. Asi, creemos
que es muy relevante la evolucidn que han hecho algunos grupos islamistas
de posiciones de enfrentamiento con los regimenes a posiciones de convi-
vencia, y de la negacion de la democracia a ver en ella el mecanismo de
acceso al poder. El caso del islamismo turco es seguramente paradigmatico
en este sentido’. Las posiciones de grupos islamistas como el AKP actual-
mente en el Gobierno en Turquia, o Hamas en los Territorios Ocupados
de Palestina, el PJD en Marruecos, o los grupos ligados a Al-Qaeda en
el extremo contrario, ponen en evidencia visiones muy distintas respec-
to a estas dos problematicas (relacién con los regimenes y democracia)
que conllevan también dindmicas muy diversas en los diferentes paises.
Autores como Gilles Kepel, Olivier Roy, Fred Halliday o Gema Martin
Muiioz iniciaron el andlisis de esta evolucidn (Kepel, 2000; Roy, 1992;
Roy y Haenni, 1998; Halliday, 1996; Martin Mufioz, 1999), sin embargo,
los cambios estdn siendo mds rapidos que las investigaciones. Evidentemen-
te, continuamos encontrando grupos de oposicién violenta, que aparecen
frecuentemente en los medios de comunicacion de masas occidentales,

3. Véase Izquierdo Brichs y Farrés Fernandez (2008).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 13

aunque son mucho menos importantes que lo que dan a entender los pe-
riodistas y los politicos*. Sin embargo, cada vez con mds frecuencia son
los grupos de oposicién no violenta o que han aceptado actuar en conviven-
cia con los regimenes los que tienen el mayor apoyo de la poblacién.

La investigacidn sobre estos grupos moderados, que algunos han lla-
mado posislamistas (Roy y Haenni, 1998; Kepel, 2002; Bayat, 2007), toda-
via se estd desarrollando, y casos como el turco en el que cada vez son mas
frecuentes las comparaciones con los partidos demdcrata cristianos euro-
peos (Nasr, 2005; Hale, 2005) permiten ver una rapida evolucion. Mientras
que la convivencia del islam politico con los regimenes significa la acepta-
cion del statu quo a cambio de pequefias parcelas de poder y refuerza a las
autocracias, la movilizacién de algunos grupos islamistas por la democra-
cia ejerce una presion importante sobre los regimenes autoritarios. En este
sentido, es util analizar los encuentros y desencuentros de los grupos isla-
mistas con las revueltas populares que se iniciaron en diciembre de 2010 en
el mundo drabe. Como veremos, el origen de esta evolucion se encuentra
en la relacién del islamismo tanto con la poblacién como con las élites que
influyen en los grupos islamistas. La sociologia del poder nos tiene que ser
util para colocar a cada actor y cada dindmica en su contexto.

La sociologia del poder’

A lo largo de la historia, la mayoria de las sociedades han generado mo-
delos de organizacién jerarquizados en sus relaciones politicas, sociales y
econdémicas. Una sociedad jerarquizada es un sistema social compuesto
por unos actores que establecen relaciones entre si, segin su capacidad

4. Por ejemplo, segtin Europol, en los afios 2007, 2008 y 2009 hubo en Europa 1.316 aten-
tados o intentos de atentado terroristas. De estos, jsolo tres eran de tendencia islamista!
(Europol, 2010). Sin embargo, los mensajes del miedo y la estigmatizacion racista se con-
tindan difundiendo con toda crudeza contra el islam y el islamismo asocidndolos de forma
generalizada con el terrorismo.

5. Sobre la sociologia del poder, véanse Izquierdo Brichs (2008), Izquierdo Brichs y Kemou
(2009), I1zquierdo Brichs y Lampridi-Kemou (2012) y Lampridi-Kemou (2012).



14 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

para disponer de determinados recursos. De este modo, para analizar la
estructura de poder de una sociedad es necesario identificar la tipologia
de los actores y su relevancia, las dindmicas que rigen las relaciones entre
estos, los recursos de poder de que disponen, asi como su respectivo peso
en la sociedad.

Respecto a los actores, la creacién de jerarquias conlleva inevita-
blemente la divisiéon de los miembros de la sociedad entre gobernantes
y gobernados o, como se define en nuestro marco tedrico, entre élites y
poblacién. La segunda se encuentra en la base de la pirdmide social y gene-
ralmente estd sometida a las decisiones de las élites, excepto en momentos
puntuales en los que se convierte en actor. La division entre élites y pobla-
cion se fundamenta en los distintos objetivos e intereses que guian a cada
uno de los grupos. Por una parte, el interés de las élites debe definirse en
términos de poder. Su objetivo prioritario serd siempre mejorar su posicién
en la jerarquia compitiendo con las demds élites. La relacién que se esta-
blece entre las élites es de competicion circular, sin fin, pues sus aspiracio-
nes son siempre relativas, al medirse constantemente con la posicién del
resto de actores. El interés de las élites es entonces lo que definimos como
«acumulacion diferencial de poder»®, es decir, acumular mds poder que sus
competidoras. Esta competicion por la acumulacion de poder se produce
en todos los ambitos de la sociedad. Ademads, la formacion de élites im-
plica inevitablemente competencia por el control de recursos de poder, ya
sean estos politicos, econémicos, informativos, coactivos, ideoldgicos o de
cualquier otro tipo.

Por otra parte, definimos como «relaciones de poder lineales» las rela-
ciones que establece la poblacién cuando es capaz de identificar de forma
consciente sus necesidades y se moviliza para alcanzarlas. En estos casos,
los objetivos del actor «poblacién» no son relativos y, por lo tanto, cuando
se consiguen la relacién de poder se extingue. El caracter lineal de dichas
relaciones deriva del hecho de que se puede marcar un principio —el mo-
mento en el cual el proceso de toma de conciencia evoluciona en accién
colectiva— y un fin —cuando la movilizacion tiene éxito y se consiguen las
reivindicaciones o cuando es derrotada y se abandona la accién—.

6. Sobre el concepto de acumulacion diferencial de poder, véase Nitzan y Bichler (2002).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 15

Por consiguiente, el andlisis de los sistemas sociales nos obliga a iden-
tificar cudndo una relacién de poder es lineal o circular. Dicho de otra for-
ma, es necesario identificar cudndo los actores tienen objetivos e intereses
concretos en términos de mejora de su condicién de vida y cudndo los
actores tienen como objetivo prioritario la acumulacion diferencial. De este
modo, descubrimos cdmo en el andlisis de las sociedades, si bien son las
relaciones lineales las que dibujan el progreso y las transformaciones, son
las relaciones circulares las que predominan, dirigidas por unas élites que
se aferran a su posicién de poder, contribuyendo asi a largos periodos de
continuidad y estancamiento en la historia.

Otro elemento fundamental de la sociologia del poder son los recur-
sos de los que disponen los actores y su relevancia en el seno de la socie-
dad. Los recursos que utilizan las élites para competir por la acumulacién
diferencial de poder, o la poblacién para luchar por sus objetivos, varian
en funcién del sistema que se analice y de su estructura. Los recursos
principales en la mayoria de los sistemas contemporaneos son el Estado,
el capital, la ideologia, la informacién, la coaccién y la misma poblacién.
Sin embargo, eso no implica que no existan otros recursos como pueden
ser los partidos o las corporaciones, que en algunos sistemas llegan a
tener un papel central. El peso de cada recurso, relacionado con la co-
yuntura y los procesos de acumulaciéon de cada momento, determina su
posicién primaria o secundaria.

Relaciones de poder circulares

Como hemos visto, el principio fundamental de la sociologia del poder
reside en la funcién acumulativa de las élites, y en que la posicién de un
actor en una jerarquia determinada dependera siempre de su capacidad para
competir con el resto de los miembros de la jerarquia, o con aquellos otros
que estdn aspirando a entrar en ella. Asi, identificamos las relaciones de
las élites entre si como de permanente competencia mutua, o relaciones
de poder y por el poder. Y, como acabamos de sefialar, sus objetivos serdn
siempre relativos, sujetos a la capacidad de acumulacién de sus rivales.
De ese modo, la supervivencia como élite de cada actor depende de
su capacidad de acumulacién diferencial de poder: la acumulacién de
mds poder que el resto de los actores. El poder concreto de cada actor
es medido siempre en comparacién con las demads élites, por lo que las
relaciones que se establecen construyen un sistema en el cual la compe-



16 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

ticién no se detiene nunca. Al mismo tiempo, la 16gica de la competi-
cion se hace mds feroz cuanto mayor es el poder que controlan las élites.
Esta dindmica competitiva es propia de los sistemas jerdrquicos, por lo
que cualquier individuo que se encuentre en esta posicion elitista debera
competir o perderd su poder. La posicién de cada una de las personas que
forman parte de la élite dependera de sus recursos, sus capacidades y sus
alianzas en la competicion con los demds. Esta dindmica de competicién
constante, y de alianzas dentro de ella, se extiende a todos los recursos de
poder y a todas las épocas y latitudes que han conocido organizaciones
jerarquicas. Ademds observamos como, a lo largo de la historia, las re-
laciones de poder circulares son factores causantes del conservadurismo,
al ser el mantenimiento y acumulacion de los recursos de poder de los
actores la dindmica dominante.

Por otra parte, en el andlisis de la estructura de poder de una sociedad
es importante tener en cuenta la multidimensionalidad del poder, la multi-
plicidad de actores y también el que se trata de una competicién en la que
todos los actores/élites estan implicados y se influyen mutuamente. Al ser
los recursos de poder multidimensionales y al estar sometidos al control de
multiples actores en competencia, cada uno de estos actores también esta
sometido a la influencia de los demas. Asimismo, son frecuentes los casos
en que los mismos actores pueden coincidir total o parcialmente en el con-
trol de unos y otros recursos.

A todo ello debemos afiadir que, como el poder no es una abstrac-
cion, los actores implicados en una relacién de poder no pueden ser entes
abstractos como la nacién o el Estado, sino individuos o grupos sociales,
entendidos como una alianza entre individuos, y el andlisis debe centrar-
se en ellos. Cuando nos referimos al Estado, la corporacion, la Iglesia, el
partido y otras instituciones, debemos tener en cuenta que en realidad nos
referimos a las élites que controlan estas instituciones. Y cuando hablamos
de la poblacién como actor, a lo que aludimos es a una alianza de indivi-
duos con objetivos comunes.

Relaciones de poder lineales

En toda sociedad, en algunos momentos de su historia, junto a las relacio-
nes circulares, coexisten las relaciones de poder que establece la pobla-
cién cuando actia para mejorar sus condiciones de vida. En las sociedades
jerarquizadas no es facil que los individuos tomen conciencia de sus intereses



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 17

en términos de mejora de su bienestar. Y cuando lo hacen se encuentran
con la dificultad de movilizarse para luchar por este objetivo, pues en la
mayoria de las ocasiones ello implica enfrentarse a las élites que se resisten
a la transformacién del statu quo que les es favorable en su proceso de acu-
mulacién. Pero cuando la poblacion consigue movilizarse, genera una rela-
cion de poder muy distinta de la competicion de las élites entre si. En estos
casos, los objetivos de las personas son concretos y, por tanto, cuando se
consiguen, la relacién de poder termina. Por esta razon hablamos de rela-
ciones lineales, que tienen un principio en el proceso de toma de conciencia
y un final si la movilizacidn tiene éxito y se alcanzan las reivindicaciones.

La poblacién como grupo social acostumbra también a ser un recurso
para las élites. La vida cotidiana de una persona suele estar basada en la
cesioén —consciente, inconsciente o forzada— de la capacidad de decidir. La
democracia representativa, las relaciones de produccion, el propio Estado,
las ideologias, el control de la informacidn, la coaccién... son instrumentos
en manos de las élites para extraer y acumular el poder de la poblacién. Sin
embargo, cuando una mayoria de la poblacién establece relaciones de poder
lineales para alcanzar objetivos propios se convierte en un actor transfor-
mador con capacidad para provocar cambios en la sociedad. Estos cambios,
definidos por los objetivos que busque la poblacién, pueden ser menores y
coyunturales, como, por ejemplo, un convenio colectivo en una empresa o la
lucha por la mejora de un barrio, o grandes y estructurales, como la exigencia
de derechos y libertades en contra de una potencia colonial o una dictadura.

Los procesos de cambio social solo se producen cuando el pueblo
lucha por intereses propios, convirtiéndose en actor politico y dejando
de ser un recurso en manos de las élites. Sin embargo, esto no significa
que no se puedan establecer alianzas entre la poblacién y algunas éli-
tes, cuando los intereses de ambas son coincidentes, como veremos mas
adelante.

Los actores

El andlisis de los actores desde la sociologia del poder se centra en aque-
llos individuos que tienen capacidad de tomar decisiones sobre el uso de
los recursos de poder y de intervenir en las relaciones de poder. Nuestra
definicién parte de las siguientes premisas: se aplica solo a seres humanos
que son conscientes de sus intereses, y cuya actividad se caracteriza por la
intencionalidad y modifica las relaciones de poder existentes.



18 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

Podemos diferenciar entre dos categorias principales de actores: las
élites y la poblacién. Como veiamos, esta division responde a los inte-
reses y al tipo de relaciones de poder que establece cada grupo; por una
parte, el interés de las élites es la acumulacion diferencial de poder, y las
relaciones que establecen en este proceso son circulares; por otra parte,
el interés del pueblo es la mejora de sus condiciones de vida, y sus rela-
ciones son lineales.

Las élites

Consideramos élites a los individuos que se encuentran en una posicion jerar-
quica superior en las instituciones sociales y cuya supervivencia en esta posi-
cién depende de su capacidad para competir por la acumulacién de poder. La
posicidn de las élites en el sistema y su capacidad de acumulacion estd ligada
a los recursos que controlan. No todos los sistemas se estructuran de la misma
manera; en algunos el recurso esencial puede ser el Estado, en otros el capital,
y en otros la coaccién o la ideologia, 0 una combinacién de varios. Pero en el
mundo drabe, excepto algunos casos excepcionales, el recurso fundamental es
el Estado, y la competicion principal se produce entre las élites que pueden
rivalizar por su control. Otros recursos, como capital, informacién o coaccion,
dependen en buena medida de este recurso principal. Solo la ideologia escapa,
en algunos casos, al control desde el Estado, permitiendo a élites competido-
ras amenazar la supremacia de los regimenes. En la actualidad, esta amenaza
de la ideologia proviene del islamismo, que ha sustituido al nacionalismo y a
la izquierda como ideologia movilizadora de masas.

Elites primarias y secundarias. El andlisis de las élites nos permite apre-
ciar que, aunque todas participan en la competicién por la acumulacién
diferencial de poder, presentan diferentes grados de incidencia sobre el
sistema. Por una parte, las élites primarias poseen la capacidad de com-
petir por el control de los recursos que permiten mayor acumulacién en
cada momento, y al mismo tiempo, al relacionarse entre si, delimitan
los equilibrios de poder que estructuran todo el sistema. Como apun-
tdbamos refiriéndonos al mundo 4rabe, serdn élites primarias aquellas
que puedan competir eficazmente por el control del Estado, la renta, la
coaccién y, en ocasiones, por el capital privado y la ideologia. Por su
parte, las élites secundarias, aunque intervengan también en la competi-
cion, se mueven en la estructura generada por las €lites primarias por lo que
su acceso a los recursos dependerd de sus alianzas con las élites primarias.



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 19

La poblacién

El andlisis de la poblaciéon como actor ofrece mayores dificultades que
el de las élites, pues en muchas ocasiones la movilizacién de las masas
responde también a la capacidad de manipulacién de algunas élites para
utilizarlas en su propio beneficio. En este sentido Inglehart distingue en-
tre la participacién dirigida por la élite y la participacion que desafia a la
élite. En el primer caso, se refiere a una amplia masa de ciudadanos, en
general, poco preparada politicamente y guiada por un pequefio nimero
de lideres normalmente a través de los partidos, sindicatos, iglesias u
otras instituciones. En el segundo caso, la accién estd mds orientada ha-
cia objetivos concretos y tangibles, y se basa mds en grupos formados ad
hoc que en una organizacién burocratizada. Este tipo de participacién re-
quiere un nivel mds alto de experiencia politica por parte de la poblacién
(Inglehart, 1977: 299-300).

La poblacién no actia siempre con la misma intensidad, por lo que
también podemos distinguir grados diferentes en sus actuaciones. Las ac-
ciones reactivas tienen en muchas ocasiones la forma de protestas puntuales
y gozan de cierto grado de espontaneidad. Son movimientos de respuesta
a hechos concretos, o demandas generadas por una gran presién ejerci-
da sobre la poblacion hasta el punto de que a esta le es dificil continuar
soportandola.

La oposicién se distingue de la protesta porque estd mds estructu-
rada. La diferenciamos de la resistencia si se lleva a cabo desde dentro
del sistema, aceptando sus reglas del juego. Normalmente la abanderan
las organizaciones politicas, religiosas o de la sociedad civil legales o
paralegales (no clandestinas). Los procesos de apertura de algunos regi-
menes arabes han hecho florecer este tipo de organizaciones y, en oca-
siones, algunos grupos, que bajo la represién mds dura actuaban desde
la clandestinidad contra el régimen, han aceptado contemporizar con el
poder para salir a la superficie y pasar de una actividad de resistencia a
una de oposicion.

Los intentos de transformacién del sistema, o de algunas de sus po-
liticas en el caso de que afecten a las bases del régimen, adquieren una
dimension mds profunda que las dos anteriores. Los movimientos de
resistencia solo tienen fuerza en momentos de fragilidad del régimen.
Mientras que la respuesta de los regimenes a las protestas y la oposicién
puede oscilar entre la represion o la negociacion y concesiones para au-



20 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

mentar la legitimidad, en el caso de los movimientos de resistencia la res-
puesta es siempre represiva, pues lo que ponen en duda es la permanencia
de las élites y de su control sobre los recursos de acumulacién de poder,
y, por tanto, su misma existencia.

La existencia de relaciones lineales no implica automdticamente la
desaparicion de las relaciones circulares. En muchos casos cuando la masa
se convierte en actor también es un recurso para algunas élites que pueden
aprovechar la movilizacién en beneficio propio. Asi, por ejemplo, tras las
revueltas drabes, los lideres islamistas estdn aprovechando los cambios para
ganar poder.

Recursos de poder

Los recursos que las élites pueden utilizar en su competicién por la acumula-
cién de poder conforman otro factor determinante de la estructura del sistema.
El peso de los distintos recursos esta ligado a la coyuntura y los procesos de
acumulacidn, y el control de cada uno de ellos genera intereses y politicas
distintas, y en muchos casos contradictorias. Un sistema con un alto grado de
especializacion de las élites en recursos distintos, o con diversidad de recursos
fundamentales para el proceso de acumulacién, serd mas difuso y con mayor
diversidad de élites. En el sentido contrario, un sistema con élites poco espe-
cializadas y, por tanto, con capacidad de competir por todos los recursos fun-
damentales, o en el cual la acumulacién de poder se base en un solo recurso,
presentard una mayor concentracion de élites. En los paises drabes la mayoria
de los sistemas tienden a ser poco especializados con unas élites que compiten
por el Estado como recurso primario. En la mayoria de los casos esto refuerza
la tendencia a la oligarquia y a la autocracia politica. En el andlisis del islam
politico, nos interesa especialmente la ideologia, pues es clave para la movili-
zacion de la poblacién como recurso.

La causa de la conversion de la poblacién en recurso debe buscarse
en la falta de conciencia de sus propios intereses. Tal y como ya expresa-
ba Marx, la alienacién supone la pérdida de la calidad de sujeto humano
para convertirse en objeto (Marx, 1844) que serd usado por las élites en su
competicion por la acumulacién diferencial de poder, y en este proceso de
alienacion la ideologia cumple un papel fundamental.

El andlisis de la ideologia como recurso nos lleva a diferenciar entre
tres niveles distintos de influencia. Los dos primeros forman parte de la
estructura del sistema, mientras que el ultimo representa un recurso que



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 21

algunas élites utilizan en la competicién. En el primer nivel, que impregna
todas las relaciones sociales y que podriamos definir como lo que Foucault
Ilama el «régimen de verdad», encontramos los mecanismos inconscientes
que nos hacen aceptar o rechazar ideas, valores y discursos. En el segun-
do nivel, que Gramsci define como «hegemonia cultural», una clase o un
grupo social consigue que sus intereses de grupo sean asumidos como el
interés general de toda la poblacién.

En el tercer nivel, nos situamos en un plano mas concreto e inmediato,
el de los sistemas de creencias politicas y religiosas difundidas por las
élites para manipular a la poblacién. Este es el nivel mds evidente pues es
el que se puede utilizar de forma mds directa e independiente en la compe-
ticién por el poder, donde encontraremos ideologias politicas y religiosas
rivales, o disputas por el control de dichas ideologias. Esta competicion
no se da solo entre ideologias politicas enfrentadas o entre ideologias re-
ligiosas enfrentadas, sino que todas compiten con todas, pues la funcién
de todas ellas es la misma: la acumulacién de poder de las élites que las
controlan. Por ejemplo, la decadencia del nacionalismo drabe alimentd
la reislamizacion de las sociedades musulmanas del Norte de Africa y de
Oriente Medio.

La estructura del sistema

Podriamos definir la estructura como el marco en el que se mueven los
actores. Es preciso recordar que la estructura marca las constricciones
de los actores, pero también sus oportunidades (Giddens, 1976: 161). De
este modo, en el juego competitivo, las constricciones para unos seran
ventajas para otros. Asi, un actor que tenga que jugar en contra de deter-
minadas constricciones estructurales tiene un margen de accion limita-
do, mientras que los que pueden aprovechar las oportunidades tendrdn
mads capacidad de acumulacién. Colin Wight va mds alld y presenta dos
tradiciones tedricas en el andlisis de la estructura: en la primera, la es-
tructura es considerada como el medio ambiente en el que se mueven los
actores y que genera constricciones y oportunidades; en la segunda, se
le afladen las representaciones colectivas de los hechos sociales (Wight,
2006: 126).

Encontramos distintos tipos de constricciones o posibilidades, que pue-
den proceder de: a) presiones de la poblacién o colectivos capaces de generar
relaciones lineales que obliguen a las élites a llevar a cabo algunas actuaciones



22 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

o les impidan otras; b) presiones de otras élites, lo que forjard los equilibrios
de poder en el sistema; ¢) presiones de instituciones y normas, como por ejem-
plo el Estado, leyes constitucionales, costumbres, etc.; d) presiones de valores
e ideologias, sobre todo en lo que hemos definido como los niveles foucaultia-
no y gramsciano (régimen de verdad y hegemonia cultural) .

Los cambios en la estructura del sistema vienen dados por los cambios
en los actores, en los recursos, en las relaciones de poder o en el dmbito
de la ideologia. En el primer caso, referido a los actores, los cambios se
pueden producir por el aumento o disminucién de poder de algunos actores
primarios capaces de generar nuevos equilibrios. En el segundo caso, refe-
rido a los recursos, el factor de transformacion de la estructura del sistema
son los cambios de la utilidad de los recursos para la acumulacién de poder.
El peso de un recurso de poder no es una propiedad intrinseca, sino que
depende de la coyuntura de la competicion. Recursos vélidos en un periodo
pueden ser indtiles en otro, y, por tanto, las élites que disponian de ellos se
verdn desplazadas por las que puedan utilizar los nuevos.

En el tercer caso, referido a las relaciones, el factor que puede mo-
dificar la estructura del sistema es la irrupcién en escena de relaciones
lineales de poder. Cuando la poblacién se moviliza puede debilitar a al-
gunas élites, pero también puede dar fuerza a aquellas que tengan la ca-
pacidad de aprovechar el impulso del movimiento popular. Ademads, las
relaciones lineales pueden llegar a tener consecuencias revolucionarias,
logrando incluso modificar las reglas del juego, eliminar a algunas élites
y generar otras nuevas, o poner en un primer plano recursos de poder
antes no utiles para la competicién. Este fendmeno dependerd de la capa-
cidad de concienciacién y de movilizacién de la poblacién o de grandes
colectivos. Segun Skocpol, las revoluciones sociales se diferencian de
otros procesos de transformacién por la presencia de dos dindmicas: el
cambio estructural de la sociedad con la agitacion de clase y las transfor-
maciones sociales y politicas (Skocpol, 1979: 4). En el mundo drabe con-
temporaneo esto solo se ha dado en las recientes revueltas desde 2011, en
las «revueltas del pan» de los afios ochenta y noventa, en la resistencia
palestina contra la ocupacion israeli y, sobre todo, en la lucha contra el
dominio colonial, seguramente el inico momento en que la poblacién,
junto con algunas élites, fue capaz de desarrollar un movimiento de resis-
tencia lo bastante fuerte como para provocar un cambio estructural.

En el cuarto caso, referido a las representaciones colectivas de los hechos
sociales, diferenciamos entre lo que hemos llamado niveles foucaultiano y



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 23

gramsciano. Segin Foucault, «cada sociedad posee su régimen de verdad,
su “politica general de la verdad™: es decir, define los tipos de discurso que
acoge y hace funcionar como verdaderos; los mecanismos y las instancias
que permiten distinguir los enunciados verdaderos o falsos, la manera de
sancionar a unos y a otros: las técnicas y los procedimientos que son valo-
rados en orden a la obtencién de la verdad, el estatuto de quienes se encargan
de decir qué es lo que funciona como verdadero» (Foucault, 1999: 53). Este
«régimen de verdad» solo se modifica con el paso del tiempo y la evolucién
de las propias relaciones sociales, y no puede ser manipulado por parte de
las élites a su antojo. Por la misma razén, tampoco pueden establecerse pro-
gramas definidos de oposicion y resistencia contra el «régimen de verdad».
Sin embargo, esto no significa que algunas élites no puedan aprovechar este
régimen para mejorar su posicién en la competicién por el poder.

En el nivel definido por Gramsci como «hegemonia cultural», se es-
tablece un sistema de creencias universalizado que hace que el interés
de un sector determinado sea aceptado como provechoso para toda la
sociedad. La capacidad de hacer aceptar los propios intereses como uni-
versales permite a las élites establecer la agenda y las prioridades de la
sociedad. La hegemonia se establece a partir de una gran coalicién de un
sector importante de la sociedad, practicamente de una clase, por lo que
tampoco es manipulable, al menos a corto plazo; pero estd mds defini-
da que el «régimen de verdad» de Foucault y pueden entablarse luchas
abiertas para debilitarla o para establecer contrahegemonias.

Los regimenes autocraticos drabes se han visto favorecidos por la
fuerza del autoritarismo, en el plano ideolégico del «régimen de verdad»
foucaultiano. Como comenta Ghassan Salamé, en el mundo arabe y musul-
man encontramos una insistencia en el orden y la autoridad que no encon-
tramos en el mundo occidental (Salamé, 1994: 10-11). Esto no significa que
en este andlisis adoptemos una visién culturalista y unamos nuestra voz a
la de aquellos que defienden que el mundo isldmico es incompatible con la
democracia, pero consideramos que es un elemento que debemos tener en
cuenta para analizar los recursos de los que disponen las distintas élites y,
sobre todo, los regimenes en el poder. Las élites autoritarias encuentran en
esta «verdad» dominante un gran apoyo para justificar su forma de Gobier-
no, y también para debilitar a las voces que reclaman la democratizacion.
En el nivel foucaultiano, encontramos toda una serie de relaciones sociales,
familiares y comunitarias que se apoyan en un autoritarismo asumido por la
gran mayoria de la poblacién. El respeto de los jovenes hacia los ancianos,



24 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

de los hijos hacia los padres, de los miembros de las tribus a los jeques, de
las mujeres a sus maridos, de los alumnos a los maestros, de los ciudadanos
a los funcionarios, etc., conlleva un componente de sumisién que juega a
favor de las relaciones de poder autoritarias. Parad6jicamente, el discurso
de los principales opositores, primero desde el nacionalismo y después des-
de el islamismo, no ha debilitado esta verdad autoritaria, al no ocuparse ni
de la democracia ni de la participacion de los ciudadanos en el gobierno de
si mismos. Lejos de esto, las élites nacionalistas supieron aprovechar tam-
bién este autoritarismo para asentarse en el poder cuando tuvieron acceso
a él. Sin embargo, hoy los islamistas se encuentran en una posicién mas
contradictoria, pues la principal posibilidad que tendrian de llegar al poder
seria derrotando la autocracia e implantando un sistema antiautoritario y
democrético que no figura en su agenda. Al no hacer frente a la verdad
autoritaria pierden fuerza en su enfrentamiento con los regimenes, pero si
cae la dictadura los islamistas ganan apoyo popular y votos gracias a esta
«verdad» conservadora. Aunque los que mds pierden son los demdcratas
y aquellos sectores de la poblacién que se oponen al autoritarismo, pues
los dos discursos dominantes, el de los regimenes y el islamista, coinciden
en moverse en el marco de esta verdad autoritaria, con lo que la refuerzan
continuamente. Los cambios en este «régimen de verdad» son extremada-
mente lentos, por lo que la estructura es aqui un factor de continuidad y
paralizador muy potente a favor de los regimenes.

Propuesta de investigacion

La sociologia del poder nos serd ttil para el andlisis de la evolucion del
islam politico en la regién de Oriente Medio y el Norte de Africa. Pode-
mos observar como la tension entre los dos tipos de relaciones —circula-
res y lineales, de competicion por la acumulacion de poder entre las élites
y de lucha por el bienestar en la poblaciéon— ha ido marcando el camino
seguido por los grupos islamistas mayoritarios y su relacién con los re-
gimenes. Proponemos, pues, unas variables que nos tienen que ayudar a
construir un retrato fiable de los grupos islamistas mas destacados’.

7. Agradecemos la colaboracién de Guadalupe Martinez.



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 25

En primer lugar, es importante analizar la base social de los grupos. La
actividad e ideario de los grupos politicos estd ligada a la base social tanto
de sus apoyos como de sus dirigentes, por lo que es imprescindible tenerla
en cuenta. Burguesia, clases medias, profesionales, funcionarios, intelectua-
les, estudiantes, clases populares, etc., pueden tener intereses distintos. De la
misma forma, grupos politicos catch all deberan hacer lo posible para cons-
truir un discurso que no caiga en contradicciones entre los intereses de unos
y otros, por ejemplo, en el caso de los islamistas, centrando la atencién en el
cédigo social y de familia y en los aspectos mds moralizantes y retrégrados.
En el caso de los grupos islamistas, podemos ver también una evolucién
importante desde los afios ochenta hasta la actualidad por la penetracién de
sectores de la nueva burguesia y clases medias, que, en general, ha tenido un
impacto importante en la moderacion del islam politico mayoritario.

Es importante también tener en cuenta la naturaleza de los grupos y
movimientos, tanto en el marco de la legalidad (legales, ilegales o ilegales
consentidos); su forma organizativa (partidos, movimientos, asociaciones
de beneficencia y predicacién, grupos terroristas...); si tienen ramificacio-
nes en el interior y exterior de los paises; o su coherencia interna, facciones
y centralismo. En este aspecto, se puede ver una gran diversidad tanto de
grupos entre si como en ocasiones de distintas formas de organizacién en
el seno del grupo, con ramas de predicacién, de beneficencia, de accién
politica, sindical, etc.

Otra variable fundamental en el andlisis son los recursos de poder de
los que disponen. Como veremos, en la mayoria de los casos tienen en la
ideologia un recurso bdsico en su proceso de acumulacién de poder, pues a
través de la ideologia consiguen la mayor capacidad de movilizacion de la
poblacion. Este recurso a la ideologia los sitia inevitablemente en el marco
de las relaciones circulares y en la competicién por utilizar a la poblacién
para la acumulacién de poder en competencia con otras élites. Otros recur-
sos destacables son la beneficencia y la capacidad de crear relaciones clien-
telares con capas importantes de poblacién, la influencia en las asociaciones
profesionales, estudiantiles y sindicales, el acceso a financiacion, el control
de medios de comunicacién y el uso de Internet y las redes sociales. Sin em-
bargo, en ocasiones pueden participar en las movilizaciones populares por ra-
zones de bienestar, y, por tanto, ser actores en relaciones de poder lineales.

Es importante también identificar la naturaleza de la accién de los grupos.
Puede ser proactiva con un proyecto claro y concreto, o reactiva a las acciones
de los regimenes. También puede ser violenta o no violenta, aunque en la



26 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

actualidad vemos que en los movimientos con mayor apoyo impera la accién
no violenta. Asimismo, los grupos pueden estar mas o menos abiertos a la co-
operacion con otros grupos o movimientos, tanto de tendencia islamista como
laica. Como veiamos, la naturaleza de las relaciones de poder —circulares o
lineales— es un aspecto central del andlisis que se relaciona con todas las de-
mds variables. En muchos casos los grupos islamistas participan en relaciones
de poder tanto lineales, participando y en ocasiones liderando movilizaciones
populares, como circulares, compitiendo las élites dirigentes de los grupos por
la acumulacién de poder con otras élites. En la mayoria de las ocasiones esta
competicion se establece tanto en el seno del islam politico como con élites
politicas no islamistas, ya sea del régimen como de la oposicién.

La naturaleza de las relaciones de poder que establecen los grupos isla-
mistas se vincula con la estrategia que adoptan hacia los regimenes. También
encontramos grandes diferencias, pues se pueden mover desde la lealtad al
régimen y la disposicion de sus dirigentes a ser cooptados hasta el enfrenta-
miento abierto, pasando por el enfrentamiento encubierto normalmente por
el discurso religioso. En algunos paises podemos encontrar grupos con estra-
tegias distintas, y en estos casos no son infrecuentes los choques entre ellos.
Por otra parte, como veremos, en los tltimos veinte afios ha sido frecuente la
evolucidn de las estrategias hacia posiciones mas acomodaticias con los regi-
menes. No obstante, el estallido de las revueltas populares ha vuelto a situar
a algunos de los grupos en la estrategia de enfrentamiento con los regimenes
pues de otra forma perderian apoyos populares.

Finalmente, para el andlisis es necesario tener en cuenta las variables
relacionadas con el discurso ideoldgico. En muchos casos ha habido una
gran evolucién respecto a la democracia y el sistema politico, y menos en
lo referente al cédigo de familia, moral y costumbres. Por esta razén, hay
que analizar la evolucién de sus discursos hacia dmbitos como la democra-
cia representativa, el Estado laico, la unidad panisldmica o la aceptacién
de las fronteras estatales, los derechos de las minorfas religiosas y étnicas,
el bienestar social, las relaciones internacionales, los derechos de la mujer,
etc. Y también las causas de los cambios en los discursos.

La consideracién de estas variables nos tiene que ofrecer un retrato fia-
ble de los grupos islamistas mas destacados en la actualidad, y serd ttil para
analizar la evolucion que han tenido y las direcciones que pueden seguir en
el futuro. Para hacer mas fécil la comparacion, los estudios de caso sobre
los paises del Mediterrdneo Sur que se ofrecen a continuacién seguirdn en
lo posible la estructura de este marco de andlisis.



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 27

Islam politico y poblacion

La relacién de la poblacién con los islamistas, y viceversa, no se mueve
solo en el dmbito de la competicién por el poder, también tiene mucho de
relacion lineal. Como comentaba Etienne en 1987, «el liberalismo y el mar-
xismo (como doctrinas) solo llegan a la élite de la sociedad, entendiendo
“élite” en el sentido drabe de khassa y en el sentido europeo de aquellos
que poseen capital cultural occidental. Las masas aspiran a la igualdad y la
justicia que creyeron encontrar en el nacionalismo drabe, sobre todo en la
época de Nasser. En la actualidad, el islam les parece la mejor manera de
defender sus intereses de clase e incluso su existencia...» (Etienne, 1987:
171). En los afios ochenta y noventa, la crisis provocada por la caida de los
precios del petréleo y las politicas impuestas por el FMI llevé a grandes
movilizaciones de la poblacién. Los grupos islamistas se situaron como
vanguardia de estas relaciones lineales, sin abandonar su competicién por
controlar las creencias ideoldgicas y ganar poder®. Los islamistas pudieron
aprovechar los distintos recursos que tenian a su alcance para organizar la
movilizacién social: las mezquitas, las ONG isldmicas, las asociaciones
profesionales y estudiantiles e, incluso, partidos politicos alli donde po-
dian actuar (Wiktorowicz, 2004: 10-12). De esta forma, a través de estos
recursos, adquirian una doble condicién, de vanguardia de una relacion
lineal y de élite ideolégica en una relacién circular.

Esto no dejaba de plantear contradicciones, pues las reivindicacio-
nes populares de la relacion lineal no siempre eran coincidentes con las
necesidades de la base social burguesa y de clase media de los dirigentes
islamistas, ni con sus necesidades para la acumulacién de poder. Como
mencionaba Ayubi a principios de los noventa,

8. La influencia y prestigio de los islamistas sobre la poblacién se veia favorecida por el des-
prestigio de las otras ideologias. Los regimenes dictatoriales y corruptos se habian apropiado
de los discursos de la modernidad, el secularismo, el liberalismo y el izquierdismo, y ademds
eran apoyados por las potencias occidentales herederas del imperialismo y la colonizacion,
por lo que las ideologias que llegan del Occidente liberal-democratico estdn todavia mds des-
acreditadas (véase Hashemi, 2009: 133-143). Asi, la vanguardia islamista practicamente no
tuvo competencia para situarse al frente de las movilizaciones populares.



28 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

«(...) una de las cosas mds curiosas acerca del resurgimiento isldmico es que
parece reconciliar grupos con diferentes actitudes sociales y objetivos politicos
(...) el punto en que se encuentran es de tipo cultural (sensacion de alienacién,
bisqueda de la autenticidad, demanda de imposicidon de normas publicas), y posi-
blemente filoséfico (creencia en que lo divino, y no lo humano, ordena los asuntos
humanos). En la accién sociopolitica, sin embargo, los diferentes grupos no pue-
den ir mano a mano (como se ha probado en el caso iran{) excepto en situaciones
de transicion, porque la funcién “social” del islamismo es diferente para cada
grupo» (Ayubi, 1996: 244).

Mientras la movilizacién popular fue fuerte tuvo un peso importante
en el discurso y la accién de los grupos islamistas, pero cuando decayo
los intereses de las élites islamistas prevalecieron. La recuperacién de
los precios del petrdleo y del rentismo debilité la movilizacién popular’.
El papel de vanguardia de los islamistas también ha ido disminuyendo,
pues han ido perdiendo peso dentro de los grupos los lideres islamistas
surgidos de la base popular. Su lugar lo estdn ocupando los sectores liga-
dos a las clases medias conservadoras y religiosas, y al capital isldmico,
partidarios de la negociacion con los regimenes. Ademads, estos sectores
burgueses y profesionales de clase media controlan en buena parte las
aportaciones a las asociaciones y ONG isldmicas de ayuda a la poblacién,
con lo que alimentan el clientelismo de forma que la poblacién pierde ca-
pacidad de decidir'. Algunos grupos islamistas, al perder su capacidad de
movilizacion politica de masas, se conforman con pedir el voto, al igual
que el resto de élites politicas nacionalistas, izquierdistas o liberales que
han renunciado al papel de vanguardia de la relacién lineal.

La desmovilizacion de la poblacién desde los primeros noventa hasta
2011 debilit6 y transformé los grupos islamistas. Unos se acercaron a los
regimenes y aceptaron el papel de oposicion, otros intentaron mantener
su rol de vanguardia de unas protestas cada vez mas débiles. Y cuando la

9. Véanse ejemplos de distintos paises en Izquierdo Brichs (2009).

10. Este alejamiento de la base popular se puede apreciar también en la dindmica de revueltas
que se inicié en 2010. A pesar de las victorias electorales de los islamistas en Tunez o
Egipto, no parece que ningtin grupo tenga capacidad para liderar a estos jévenes y ejercer
de vanguardia.



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 29

rabia popular estalld, al frente no estaban los islamistas sino unos jévenes
que en muchos casos tenian un ideario muy distinto. Y los grupos que
continian manteniendo el discurso revolucionario y reclamando el go-
bierno de la sharia ya no lo hacen como vanguardia de la poblacién en su
lucha por mejorar su bienestar, sino por fundamentalismo ideolégico.

La relacién de alianza entre los grupos islamistas y la poblacion esta
volviendo cada vez mds a la dimensidn cldsica de la religion: una relacién
de control ideolégico en la que la poblacién es un recurso, no un actor.
Como recuerda Burgat, es dificil separar al islamismo de los avances
conseguidos por las asociaciones pietistas y de difusién de la religion,
como las cofradias sufies o el Tablig (Burgat, 1996: 92). Esta relacion se
establece en ocasiones de forma directa, con los mismos protagonistas,
y en otras de forma indirecta al aprovechar los islamistas la difusién de
una ideologia que les es favorable. En todos los casos, sin embargo, el
discurso mds conservador y alienante —sobre todo en cuestiones de moral,
costumbres, familia y la mujer— recupera su presencia, de la misma forma
que puede ocurrir con el neofundamentalismo cristiano en Estados Uni-
dos, o judio en Israel. La creciente presencia del salafismo, en ocasiones
en competencia con los grupos islamistas como en las elecciones de 2012
en Egipto, es producto de esta evolucidn.

Pragmatismo ideolégico y abandono de los postulados funda-
mentalistas

A mediados de los afos ochenta, en su analisis del islamismo radical, Bru-
no Etienne sefialaba que, volviendo a las raices ortodoxas, la idea de unidad
(tawhid) era uno de los elementos basicos del pensamiento islamista y de su
movilizacién. Segtin esta interpretacion, la unidad de la comunidad musulma-
na conlleva la idea de solidaridad social en todos sus dmbitos, y esta unidad
social implica la unidad territorial a través de la unidad politica. Dicho de otra
forma, postula la existencia de un solo Estado isldmico (Etienne, 1987: 73).
Sin embargo, este objetivo politico revolucionario y totalmente enfrentado a
los regimenes en el poder, en los movimientos mayoritarios ha dejado paso o
al nacionalismo isldmico, como en el caso de Hamas (véanse Travin, 2007; y
Navarro y Travin en esta publicacion), o a aceptar los sistemas estatales. Las
organizaciones que continian teniendo estructuras y objetivos panislamicos



30 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

son las mds radicales, pero también las mds minoritarias. Por otra parte, a pe-
sar del éxito en la reislamizacién de la sociedad, al aceptar la convivencia con
los regimenes o la participacién en la politica desde dentro del sistema, en la
actualidad el islamismo ha perdido no solo el objetivo de la unificacién, sino
también el objetivo del Estado islamico (Roy, 1999).

La radicalidad y la fuerza del islam politico en los afios ochenta y pri-
meros noventa era producto de la debilidad de los regimenes, pero la situa-
cion en el nuevo siglo es muy distinta. Desde entonces se vivieron cuatro
dindmicas que obligaron a los grupos islamistas a escoger entre adoptar po-
siciones mds pragmaticas o la marginacion minoritaria. La primera de estas
dindmicas fue la represion de los regimenes. Al igual que habian hecho
en otras ocasiones ante los grupos nacionalistas o progresistas, las élites
gobernantes demostraron que antes de perder el poder estaban dispuestas
a usar todos los medios para acabar con las protestas y los movimientos de
resistencia, incluida la represion mds violenta contra los grupos politicos
y contra la poblacién. Y a partir del once de septiembre de 2001, con la
connivencia de los gobiernos occidentales, la «guerra contra el terrorismo»
promovida por el Gobierno norteamericano fue aprovechada para reforzar
las politicas autoritarias y las agresiones contra los derechos humanos por
parte de Israel y las dictaduras arabes.

La segunda dindmica, la guerra civil argelina, fue consecuencia de la
primera. La bunquerizacion de los regimenes llegé al extremo argelino, en
que se vio que las élites en el poder estaban dispuestas incluso a llevar al
pais a la guerra civil, y los dirigentes de los grupos islamistas se sintieron
lo bastante fuertes como para hacerles frente. Sin embargo, la poblacién
pronto se fue cansando de la violencia, y una consecuencia de ello fue el
alejamiento cada vez mayor de toda iniciativa que pudiera conducir nue-
vamente a la represion y a la guerra. Los militares y servicios secretos
argelinos supieron jugar muy bien la carta de la violencia para justificar el
golpe de Estado, la represion y su permanencia en el poder. Para ello no
dudaron en potenciar a los grupos islamistas mds sanguinarios, como los
Grupos Isldmicos Armados (GIA), o en perpetrar ellos mismos asesinatos
adjudicados después a los islamistas''.

11. Véanse Mellah (2004); Burgat (2006: 145-148).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 31

La tercera dindmica fue el fin de la crisis econémica y la recuperacién
de los mecanismos rentistas. Los grupos islamistas se habian colocado en
la vanguardia del descontento provocado por la crisis econémica de los
afios ochenta y noventa. En muchos casos lideraron las «revueltas del pan».
Sin embargo, la recuperacion de los precios de la energia y de las ayudas
exteriores alimenté nuevamente el rentismo, y la gente se desmovilizé. De
esta forma, los grupos islamistas perdieron su principal recurso de poder, el
apoyo mayoritario de la poblacion.

La cuarta dindmica tiene relacién con los cambios en las bases de
apoyo de los movimientos islamistas. La desmovilizacién de los sectores
populares coincidié en muchos casos con el crecimiento de sectores de la
pequeia y mediana burguesia a consecuencia de las politicas de privatiza-
cién impuestas por los gobiernos occidentales, el FMI y las élites econd-
micas globales. En Turquia, las politicas de liberalizacién permitieron el
surgimiento de una nueva burguesia «verde», no ligada al poder politico,
conservadora y religiosa, y en muchos casos con lazos con las cofradias su-
fies. En la mayoria de los regimenes rentistas y autoritarios arabes, las po-
liticas de liberalizaciéon econdémica fueron aprovechadas por las élites para
apropiarse directamente de los recursos'?, pero también permitieron una
ligera ampliacion de las clases medias y la penetracion del capital finan-
ciero isldmico, procedente sobre todo de la peninsula Ardbiga y el Golfo".
Estas capas burguesas, que no forman parte de las élites de los regimenes,
pasaron a apoyar a la oposicidn conservadora islamista, que estaba perdien-
do su base social popular*, y al ser una importante fuente de ayudas para

12. Asi, por ejemplo, en Egipto la mayor parte de la nueva burguesia surgida de la liberali-
zacion del Infitah estaba ligada al régimen, en muchas ocasiones de forma directa como
miembros del Partido Nacional Democrético (Gumuscu, 2010: 849). En 1976, en el Par-
lamento egipcio habia 20 miembros de la burguesia del Infitah, en 1987 ya eran 80,y 90
(22%) en 2005.

13. Sobre el impacto de este proceso en Egipto, véase Beinin (2004).

14. Véase, por ejemplo, Lampridi-Kemou (2011) y Franganillo (2010), quien menciona la cai-
da de la Bolsa egipcia tras la detencion de algunos empresarios cercanos a los Hermanos
Musulmanes. Segtin Ayubi (1996: 276-277), las instituciones del capital isldmico (bancos,
empresas, servicios...) no forman parte de una estrategia islamista para tomar el poder,
entre otras cosas porque es dificil que coincidan los intereses de estos sectores de capital
con los sectores populares de los movimientos islamistas. Sin embargo, si lo analizamos
desde el punto de vista de las €lites, vemos que las élites del capital verde y las élites po-



32 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

asociaciones y ONG benéficas isldmicas, y para mezquitas e incluso gru-
pos islamistas, consiguieron aproximar a sus intereses tanto a buena parte
del establishment religioso como a grupos islamistas importantes®. Pero al
mismo tiempo exigieron a los grupos que se relacionaran con los regimenes
de una forma mds pragmatica, pues lo que querian no era una revolucion,
sino ganar espacios para influir en las politicas del Estado o para poder
aprovechar también sus rentas. El capital verde se convierte en un recurso
para los grupos en los que se encuadran estos sectores de burgueses y pro-
fesionales islamistas, pero sus necesidades son muy diferentes de las de los
movimientos sociales surgidos de las crisis econémicas. Tanto la agenda
como la forma de actuar de los grupos se modifican, y evolucionan hacia el
reformismo y la negociacidn sin cuestionar el poder de las élites primarias
de los regimenes, para ganar un poco de espacio en el seno del sistema.

Todas estas dindmicas condujeron a los movimientos islamistas mayo-
ritarios a adoptar propuestas ideoldgicas, programdticas y activistas menos
radicales y mds pragmaticas, y a aceptar la negociacién con los regimenes.
Asi, la mayoria de los grupos fueron pasando de la resistencia y la voluntad
de transformacién de los sistemas de poder a la oposiciéon mas o menos leal
a los regimenes y, como maximo, a objetivos de reforma. Este giro es muy
visible en los Hermanos Musulmanes, con la renuncia al establecimiento
de un Estado islamico, el rechazo a la violencia y el didlogo con el resto
de fuerzas opositoras y con los regimenes (Fuentelsaz Franganillo, 2010;
Lampridi-Kemou, 2011; Alvarez Ossorio, 201 1).

En el pasado, el mensaje islamista preponderante fue que los estados mo-
dernos estaban muy lejos de la guia de Ald y eran dafiinos y corruptos, y
que, por tanto, la revuelta contra ellos estaba justificada y era un deber (Qutb,
1964). La alternativa era una comunidad isldmica gobernada por la ley islami-

liticas islamistas pueden aliarse, o incluso ser las mismas, de la misma forma que pueden
enfrentarse cuando los intereses no coinciden. Estas dindmicas se producen también en el
interior de los movimientos islamistas, en la competicion por su control. Asi, dependiendo
de las élites que dirijan los grupos islamistas, estos adoptardn unas estrategias u otras, mas
0 menos conservadoras en su discurso y mds o menos radicales en su actividad.

15.Como nos recuerda Haenni (1999: 140-141), esta vertiente caritativa de la burguesia is-
lamica es totalmente acorde con la coyuntura contempordnea neoliberal, de retirada del
Estado y su sustitucién por la caridad de los empresarios, que, al igual que en Occidente,
en ocasiones incluso la transforman en actos promocionales y publicitarios.



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 33

ca. Como comenta Burgat, «para Qutb, como para Zawahiri y Bin Laden, los
gobernantes no son culpables tinicamente de los cldsicos excesos autoritarios
profanos. Son culpables, sobre todo, de haber vuelto a la ignorancia preisla-
mica, merecen la venganza de los creyentes por su incapacidad para respetar
la norma divina, lo que “explica” sus fechorias politicas. Prueba de ello es su
compromiso con la laicidad, que coloca el derecho positivo —es decir, una nor-
ma de origen humano— en sustitucion de la norma inspirada en la revelacién
divina, la sharia y su expresion juridica, el figh» (Burgat, 2006: 119).

Sin embargo, este discurso revolucionario, de resistencia a los regi-
menes, ha ido dejando paso al pragmatismo de la reforma. A diferencia de
los afios ochenta, para la mayoria de los islamistas el Estado actual ya no
es la jahiliyya, y la umma ya no es la solucién politica, aunque si social,
identitaria y cultural. El objetivo de la construccién de un Estado isldmi-
co basado en el gobierno de la sharia ha dejado paso a la estrategia de la
islamizacién de algunas leyes y de la sociedad. La yihad se limita cada
vez mds a su dimensién de esfuerzo sobre uno mismo para la mejora
personal y religiosa. En el campo politico la yihad se debilita y deja paso
a la negociacién y también al negocio, siguiendo la ola neoliberal, aun-
que respetando las normas isldmicas si es posible y con una importante
dimension caritativa. Al mismo tiempo, los regimenes para legitimarse
ideolégicamente y también para hacer frente a las presiones de los is-
lamistas adoptan parte del discurso islamista retrégrado en los dmbitos
de la moral y las costumbres, y colocan como imames en las mezquitas
e instituciones oficiales o subvencionadas a clérigos afectos al régimen,
pero también muy reaccionarios (Roy, 2003: 50).

16.La radicalidad del discurso no conlleva necesariamente el activismo violento o armado,
y mucho menos terrorista (véase, por ejemplo, el caso de Hizb ut-Tahrir; Alonso Marcos,
2011). El recurso a la violencia por parte de Qutb y los grupos islamistas, incluyendo a
Bin Laden y Al-Qaeda, es mds fécil de explicar como reaccion a la violencia de los regi-
menes autoritarios, Israel y las potencias occidentales sobre los musulmanes y sobre los
militantes islamistas que como consecuencia de la radicalidad del discurso. Es mads, la
radicalizacién de propio discurso también se tiene que contextualizar en esta reaccion a la
violencia interior —regimenes— y exterior —Israel y potencias occidentales— (véase Burgat,
2006: 118-135).

17.Esto se ve incluso en el dmbito mds terrenal de los cada vez mds numerosos licenciados en
«religién» para quienes la islamizacion del derecho y de las instituciones es el tinico medio
de valorizar su formacién (Roy, 2003: 49).



34 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

La reislamizacion afecta a la sociedad en general, pero también al discur-
so politico tanto de los regimenes como incluso de algunos partidos laicos'®.
Este regreso a la religion se estd produciendo en muchas ocasiones en su ver-
sién mds rigorista —el salafismo—, en otras en una vuelta al islam popular, e
impregna cada vez mas dmbitos del espacio publico. En este sentido, los isla-
mistas han ganado una victoria al llevar el debate ideolégico a su terreno, pero
no ha sido suficiente para modificar la relacién de fuerzas respecto al poder.
Han sido necesarias las revueltas populares, la mayoria de ellas alejadas del
islam politico, para que algunos regimenes se debiliten o incluso caigan.

Nos encontramos, pues, ante un doble proceso, por una parte de nacio-
nalizacién del discurso politico, y, por otra, en el discurso religioso, moral
y cultural, vemos una tendencia contraria, de globalizacién y pérdida de
las referencias autéctonas. Ademds, al igual que con las otras ideologias
politicas, el islamismo sufre un proceso de pérdida de pureza ideoldgica a
medida que se acerca a la competicidn por el poder, lo que abre la puerta a
las criticas de los fundamentalistas.

Relacién con los regimenes

La evolucién hacia el pragmatismo se manifiesta de forma muy clara en la
relacién con los regimenes y con la democracia. Desde la guerra en Argelia,
muchos de los grupos islamistas mds importantes parecen haber asimilado
que es muy dificil enfrentarse a los regimenes en el poder contando solamente
con la fuerza de la movilizacién social a través de la religion e intentan evitar
el enfrentamiento directo. Asi, en algunas de las revueltas de los tltimos afios,
los grupos islamistas mayoritarios fueron muy reticentes en el apoyo a las
movilizaciones e incluso las obstaculizaron en mds de una ocasion.

Los regimenes pueden aceptar una oposicién islamista que no ponga
en peligro su control sobre los principales recursos de poder: el Estado

18.Hassan Ben Abdallah El Alaoui pone el ejemplo de la Union Socialiste des Forces Popu-
laires (USFP) marroqui, que pidi6 sanciones contra unos jévenes que rompieron de forma
ptblica el ramadédn haciendo un picnic en un parque (Ben Abdallah El Alaoui, 2010).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 35

y la renta”. Ceden asi parte del control ideoldgico a islamistas conser-
vadores y pragmadticos, o a élites religiosas conservadoras (incluso sala-
fistas) alejadas de la politica. A los ulemas y a algunos grupos islamistas
este pacto les conviene porque de esta forma ganan espacio publico y
parcelas de poder sobre la poblacién. El precio que hay que pagar es la
renuncia al control del Estado y, evidentemente, a su transformacion. Se
olvida, pues, el objetivo del Estado isldmico. A las élites de los regime-
nes, esto les permite reforzar el discurso conservador, y al mismo tiempo
presentarse como garantia contra algunas de las demandas mds extre-
mas de los salafistas o contra los grupos islamistas radicales. En muchas
ocasiones los regimenes ganan también el apoyo de los intelectuales y
grupos democraticos que reclaman la proteccién del régimen ante las
presiones y amenazas salafistas o islamistas (Ben Abdallah El Alaoui,
2008). Ante la amenaza de regresion en algunos derechos y libertades en
el caso de victoria electoral islamista, hemos podido ver a sectores so-
ciales y grupos politicos que deberian estar luchando por la democracia,
buscar el apoyo de los militares (el ejemplo mds evidente es el turco), o
incluso de los regimenes autoritarios (como en los casos sirio y argeli-
no). Como veremos, paraddjicamente, la democracia puede conducir a
una pérdida de derechos en lo que se refiere a derecho de familia, moral
y costumbres, principalmente en relacién con la mujer.

Como hemos comentado, la influencia creciente de la burguesia en
los grupos islamistas se hace sentir principalmente en la relacién con los
regimenes. En Turquia la burguesia verde gané influencia en los grupos
islamistas porque era cada vez mds fuerte en la economia. Sin embar-
g0, la situacién en la mayoria de los paises drabes no es la misma. Si
bien es cierto que las medidas de privatizacién también han permitido el
surgimiento o la ampliacién de una capa burguesa cada vez mas impor-
tante, esta burguesia es mucho menor que en Turquia. Por otra parte, las
empresas contindan dependiendo de sus relaciones con el Estado para
poder aprovechar la renta proveniente del petréleo, el gas o las ayudas
exteriores, o el sistema econdmico continda controlado por el Estado,

19.Para un anilisis del Estado rentista desde la sociologia del poder, véase Izquierdo Brichs
(2007a).



36 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

aunque sea de forma indirecta en algunos sectores. Como comenta Mur-
phy, el sector privado, al ser débil, para encontrar un espacio para si
mismo entre los grupos de poder que forman el niicleo de los regimenes,
se tiene que acercar a ellos, lo que limita su margen de accion. Por otra
parte, los regimenes pueden llevar a cabo politicas de privatizacion y
liberalizacién econémica, para lo que renuncian a participar en algunas
actividades econdmicas, pero lo que no pueden hacer es perder el control
sobre los mecanismos del poder econdémico. El éxito econdémico, incluso
en el sector privado, depende, pues, de los contactos con las élites del
régimen (Murphy, 2001: 24-25). Esto significa que el capital privado,
por mds que tenga beneficios y algunas élites puedan conseguir grandes
fortunas, continda manteniendo una posicién secundaria en el sistema de
poder. Por esta razén, como comentdbamos, los sectores del capital isla-
mico o la burguesia conservadora cercana al islamismo tendran interés
en mejorar su relacién con los regimenes.

Por otra parte, lo que se puede apreciar también es que el aumento
de la influencia de la burguesia en muchos de los grupos islamistas ma-
yoritarios no es consecuencia de un gran incremento de su poder —como
en Turquia—, sino de la desmovilizacidon de sus bases populares. En la
actualidad esta pérdida relativa de capacidad de movilizacién es mds
manifiesta al compararse con la movilizacién de los jévenes de las re-
vueltas democréticas. Los lideres islamistas, que basaban su influencia
en el ascendiente sobre la opinién publica, o cayeron ante el mujabarat
y los militares, o perdieron su poder en el seno de los grupos al desmo-
vilizarse la poblacién. Sus sustitutos, ligados a la burguesia verde, son
mucho mds pragmaticos y unidos a sus intereses de clase”, y para ellos
las esencias ideoldgicas ya no son tan rigidas. De esta forma, la negocia-
cién con los regimenes inevitablemente conduce a los grupos islamistas
y a sus dirigentes a una posicion secundaria dentro del sistema, pues su

20.Por ejemplo, la contrarreforma agraria llevada a cabo por Mubarak para devolver la pro-
piedad de la tierra a los latifundistas expropiados por Nasser fue aprobada con el apoyo
islamista y la sola oposicion de la izquierda laica marxista y nasserista (Sakr y Tarcir,
2007). Esto llevé a abusos apoyados por la policia corrupta y a movilizaciones de los
campesinos. Los islamistas apoyaron al Gobierno pues consideraban la reforma agraria de
Nasser «comunista» (Ben Abdallah El Alaoui, 2008).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 37

acceso al poder depende de su relacién con las élites primarias del régi-
men. No obstante, esto no significa que en el caso de revueltas populares
que puedan tener éxito no se sumen a ellas e intenten aprovechar en lo
posible la nueva coyuntura. Por esta razén, en la mayoria de las revuel-
tas los grupos islamistas se han subido a la ola de las movilizaciones una
vez que esta ya habia cogido fuerza.

Relacion con la democracia

La tension en las élites islamistas entre mantener una posicién primaria,
sin dependencias, como resistencia contra los regimenes, o una posicién
secundaria, como oposicién que negocia desde dentro del sistema y no dis-
cute la primacia de las élites del régimen, se manifiesta en la relacién con
la democracia. Cuando la negociacién con el régimen no da los resultados
esperados, o para aquellas €lites que quieren ganar una posicién primaria,
la democracia liberal es un camino para acceder al poder. De esta forma,
la democratizacién del sistema politico se ha convertido en una reivindica-
cion de la mayoria de los grupos islamistas.

El debate sobre la relacién entre el islamismo y la democracia esta
falseado por distintas razones. En primer lugar, es necesario tener en
consideracién que existen muchos islamismos con discursos, estrate-
gias y objetivos distintos. En segundo lugar, en general, el debate no se
plantea en un contexto de defensa de la democracia ante una hipotética
amenaza islamista, sino de defensa del autoritarismo de los regimenes.
En tercer lugar, porque es necesario contextualizarlo, ya que los grupos
islamistas mayoritarios en la actualidad son muy distintos de los de los
afios ochenta y noventa. En cuarto lugar, porque se tiene que hacer un
andlisis sociolégico y politolégico de los grupos, y no basar las conclu-
siones en la lectura de algunas interpretaciones del islam, y lo que se
puede apreciar en este andlisis es que los grupos mayoritarios o aceptan
participar en los sistemas politicos impuestos por los regimenes autori-
tarios, o reclaman un sistema de democracia representativa y un Estado
de derecho. Y en uno y otro caso la capacidad de sus élites dirigentes de
ganar poder estd ligada y limitada por estas dos dindmicas, por lo que,
aun queriendo, en la actualidad les seria imposible mantener el apoyo
popular si volvieran al discurso radical.



38 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

Como en todo el mundo, la poblacién de los paises de mayoria drabe
o musulmana, cuando puede escapar al control ideoldgico de las élites y
establecer sus propias prioridades, prefiere mas libertades, derechos y de-
mocracia: «...los resultados del Arab Barometer (...) muestran que las acti-
tudes y valores de los ciudadanos, incluidos los relacionados con el islam,
no son la razén de la persistencia del autoritarismo. De hecho, el barémetro
indica que si y cuando se avanza hacia la democracia, la mayoria de los
ciudadanos arabes del mundo le da la bienvenida (...). Como resultado,
aquellos que desean hacer avanzar la causa de la democracia en el mundo
arabe no deben centrar sus investigaciones en los presuntos impulsos anti-
democréticos de las mujeres y los hombres corrientes, sino mas bien en las
estructuras y las manipulaciones, y quizds también en las alianzas de apoyo
externo, de una clase politica que se dedica a la preservacion de su poder y
privilegios» (Jamal y Tessler, 2008: 109).

El avance de la lucha por la democracia exige un liderazgo y una unidad
de accién en los grupos de la oposicién que todavia esta lejos de ser una rea-
lidad. Refiriéndose a los Hermanos Musulmanes, Leiken y Brooke dicen que
«desde la década de 1980, profesionales de clase media han avanzado en una
direccién mds transparente y flexible. Trabajando dentro de los sindicatos
y organizaciones profesionales, estos reformadores han aprendido a forjar
coaliciones con y prestar servicios a sus electores. Un lider de la faccion re-
formista nos dijo: “La reforma solo serd posible si los islamistas trabajan con
otras fuerzas, incluyendo laicos y liberales”» (Leiken y Brooke, 2007). Pero
al mismo tiempo persiste una gran desconfianza hacia la voluntad democréti-
ca de los islamistas. «Entre los demdcratas laicos en el mundo drabe hay sec-
tores de intelectuales liberales de clase media, profesionales y empresarios
que se han movilizado por la democracia en otras partes del mundo. Muchos
de estos demdcratas laicos (algunos de los cuales también son miembros de
minorias religiosas o étnicas) no analizan los datos del Arab Barometer res-
pecto a lo que creen sus conciudadanos. Estos demdcratas imaginan lo que
implicaria la alternativa politica al régimen autoritario que no les gusta. Te-
men que no seria una modesta version islamista de una democracia decidida-
mente constitucional, sino mds bien un régimen dominado por la Hermandad
Musulmana egipcia, el jordano Frente de Accidn Isldmica, o alguna otra linea
dura y antidemocratica fuerza politica islamista: una nueva y mds inquietante
hegemonia» (Diamond, 2010).

Este debate, y el miedo de las clases medias seculares a los islamistas,
sirve a los regimenes para dividir y debilitar a la oposicion, ya de por si



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 39

fragmentada. Excepto en Turquia, el debate no se puede plantear en estos
términos, como si fuera un problema de choque entre sectores de opinién
o de miedo a los islamistas. En la actualidad, la mayoria de los islamistas
(y la poblacién que los apoya) prefieren la democracia. El problema es
que, igual que las clases medias laicas, las clases medias «verdes» prefie-
ren negociar espacios de poder con los regimenes, y jugar al reformismo
antes que luchar por la transformacion del sistema politico. Las revueltas
y movilizaciones que se suceden desde 2011 no niegan este andlisis. Estos
movimientos estdn protagonizados principalmente por jévenes deseosos de
derechos y libertades que ahora les son negados, y que tienen muy poca
esperanza en el futuro que les deparan los regimenes. De ahi que en muchas
ocasiones haya enfrentamientos entre estos jovenes y los islamistas, tanto
dentro de las revueltas como tras la caida de los dictadores. Puede haber co-
incidencia en la reivindicacion de un sistema de democracia representativa,
pero muchos de los derechos y libertades reivindicados por los jévenes y,
sobre todo, las jovenes, no solo no forman parte de la agenda islamista, sino
que los grupos islamistas hardn lo posible para impedir que se conviertan
en realidad. De todas formas, estos mismos islamistas aceptan la democra-
cia representativa tal y como la conocemos en Occidente, pues el debate
se plantea en muchas ocasiones de una forma parecida a los debates entre
nuestra derecha mds retrograda y la izquierda o los sectores mds liberales.

El debate sobre la verdadera voluntad democritica de los islamistas
puede llevar a confusién. «Los islamistas ven a la democracia no como
algo muy legitimo, sino en el mejor de los casos como una herramienta o
tactica que puede ser ttil para obtener el poder para construir un Estado
isldmico. Los demécratas musulmanes, por el contrario, no buscan consa-
grar el islam en la politica, a pesar de que quieren aprovechar su potencial
para ayudarles a ganar votos. (...) Los partidos deben hacer concesiones y
tomar decisiones pragmadticas para maximizar sus propios intereses y los
de sus electores bajo las reglas del juego democratico. Al trabajar mds en el
nivel de la practica de la campaifia electoral mds que en el de la alta teorfa,
la Democracia Musulmana se parece bastante a la Democracia Cristiana»
(Nasr, 2005: 13-15).

Vemos que Vali Nasr opone «islamistas» a «demdcratas musulmanes»;
sin embargo, es dificil hacer esta clasificacién como dos tipos diferentes,
y mucho menos opuestos, pues hay situaciones intermedias y evolutivas,
y grupos que se mueven en las dos aguas y evolucionan en funcién del
contexto. Muchos de los demdcratas musulmanes provienen de grupos is-



40 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

lamistas, y su evolucién depende en buena parte del sistema politico en el
que se mueven, ya que —independientemente de la voluntad, principios o
intereses que se tengan— no es posible demostrar el respeto a las reglas de-
mocraticas en un sistema autoritario o dictatorial. Asi, el problema central
del debate sobre el islamismo y la democracia estd en el autoritarismo de
los regimenes y la estructura rentista de la mayoria de los paises drabes
(Izquierdo Brichs, 2007b). La evolucién de los grupos islamistas en la ma-
yoria de los paises drabes muestra también una clara tendencia hacia el
pragmatismo. Esto hace pensar que, en el caso de elecciones limpias en un
sistema democrdtico, lo que prevaleceria seria el voto de la ciudadania, y
lo que nos indican las encuestas es que, en el caso de votar hacia partidos
ligados a la religion, preferirian a los demdcratas musulmanes al estilo del
AKP: «la conclusion general sugerida por el Arab Barometer es que los
valores democraticos estdn presentes en un grado significativo entre los
ciudadanos drabes musulmanes, la mayoria de los cuales apoyan la demo-
cracia, y que este es el caso independientemente de si un individuo cree que
su pais debe ser gobernado por un sistema politico que sea islamico ademds
de democratico» (Jamal y Tessler, 2008: 104)

A diferencia de los afios ochenta y primeros noventa, los grupos isla-
mistas mayoritarios estdn dispuestos a negociar y convivir con los regime-
nes autoritarios drabes a cambio de escapar a la represion, de poder actuar
en algunos dmbitos sociales y politicos, y también a cambio de pequenas
parcelas de poder. Por esta razon, el problema del islamismo en muchos
de estos paises ya no es que amenazan a los sistemas autoritarios, sino que
con su pragmatismo los refuerzan (Lampridi-Kemou, 2011). Por otra parte,
como nos recuerda Nasr, el debate sobre la democracia no es un problema
ideolégico o intelectual, sino politico: «No han sido intelectuales los que
han dado forma a la Democracia Musulmana, sino politicos como el turco
Recep Tayyip Erdogan, el paquistani Nawaz Sharif y los malayos Anwar
Ibrahim y Mabhatir bin Mohamad. Ellos son los que se enfrentan a las cues-
tiones clave respecto a la interaccién de los valores musulmanes con las
instituciones democrdticas, el comportamiento de los votantes musulma-
nes, la forma y la ubicacién de una base electoral isldmica, y similares»
(Nasr, 2005: 16). En los sistemas ya democréaticos, como dice Nasr, el acer-
camiento de los grupos islamistas a la democracia no es producto de una
reflexion tedrica, sino de la competicién por el poder.

En los sistemas autoritarios, los grupos islamistas se hacen pragmati-
cos, lo que les lleva a reclamar reformas democrdticas y respetarlas, pero



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 41

también a contemporizar con los regimenes y en ocasiones a reforzarlos.
De esta forma nos encontramos con dos dindmicas contradictorias: por una
parte, la lucha por la democracia, y, por otra, la participacion en el sistema
autoritario. Que se incida mds en una dindmica u otra dependerd de que
la poblacidn sea capaz de hacer oir su voz, y los lideres islamistas actien
como vanguardia del movimiento popular, lo que reforzard las reivindica-
ciones democridticas, o que predomine el célculo de las ganancias a corto
plazo con acceso a parcelas de poder contemporizando con las élites au-
toritarias. Los estudios de caso ofrecidos en los siguientes articulos nos
permiten apreciar esta doble dindmica.

Conclusion

(Ha fracasado el islamismo? Roy, Kepel y otros presentan la situacién del
islamismo en la actualidad como un proyecto fracasado (Roy, 1992; 2003;
Kepel, 2000; Lamchichi, 2001); sin embargo, habria que distinguir entre
el fracaso del islamismo y el de los islamistas. El primero implica que un
proyecto ideoldgico no se puede llevar a cabo. En este sentido, estamos de
acuerdo con los autores que presentan como fallido el intento de una revo-
lucién isldmica. Discrepamos de aquellos que, como Salwa Ismail, desde
una perspectiva gramsciana defienden que no podemos limitar el anélisis
a la dimension de control del Estado, y que si observamos el proceso de
reislamizacion de las sociedades musulmanas el fracaso islamista es mas
dudoso, que en términos de hegemonia ideoldgica estamos ante una gran
influencia del proyecto islamista. El uso que hacen Ismail y Bayat del con-
cepto gramsciano de hegemonia es parcial, pues lo circunscriben a la ideo-
logia y a una sociedad civil apartada del Estado (Ismail, 2006: 169; Bayat,
1998). Sin embargo, siguiendo a Gramsci, la hegemonia no se puede sepa-
rar del concepto de «bloque histérico»?*', y este nos conduce de nuevo no

21.«Para Gramsci (...) la hegemonia se ejerce dentro de una constelacion mds amplia de
fuerzas sociales y politicas, o “bloque histérico”. Este término se refiere a la congruencia
histérica entre las fuerzas materiales, las instituciones y las ideologias, o en general a una
alianza de fuerzas de clases diferentes. Asi, un bloque histdrico es el vinculo “orgdnico”



42 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

solo a la ideologia, sino también al control del Estado y de las relaciones de
produccidn, y en este sentido si podemos hablar de fracaso del islamismo.
Y, lo mds importante, el islamismo ha abandonado el objetivo de conquistar
y transformar el Estado y, por tanto, no solo ha fracasado, sino que también
se ha rendido en el intento de construir una hegemonia.

No obstante, al referirnos al fracaso no del islamismo sino de los isla-
mistas, se pone sobre la mesa la funcién del proyecto ideolégico —el acceso
al poder de unas élites concretas— y en este sentido hay que estudiar cada
caso concreto. En Turquia, por ejemplo, es dificil hablar de fracaso de los
islamistas pues controlan el Gobierno desde 2002, por lo que en términos
de acumulacién de poder su €xito es mucho mayor que el de sus contrin-
cantes politicos. Aunque para lograrlo hayan sacrificado el proyecto ideo-
l6gico, pero ;no es esto habitual también en el resto de partidos politicos?
En los paises drabes, la incapacidad de los islamistas de acceder al poder no
se debe al fracaso ideoldgico, sino a la capacidad de supervivencia de los
regimenes gracias a los sistemas autoritarios y al rentismo. Y la excepcion
de Hamas en los Territorios Palestinos nos plantea el debate sobre la hipo-
cresia europea y norteamericana, que defiende un discurso de democrati-
zacién y defensa de los derechos humanos al mismo tiempo que colabora
en el castigo a la poblacion de la Franja de Gaza porque se «equivocé» al
ejercer su derecho al voto. Dificilmente en este caso se puede hablar de
fracaso de los islamistas, aunque para ganar el apoyo popular tuvieran que
convertirse en un movimiento de liberacién nacional contra la ocupacién
israeli y en un partido nacionalista.

La evolucién del islam politico en su relacién con los regimenes es
muy parecida a la de los grupos no religiosos, ya sean de la izquierda, libe-
rales o nacionalistas, lo que nos deberia permitir hablar también de fracaso
de estas tendencias ideoldgicas. Pero esta evolucién puede ser analizada
también como un signo de «normalizacién» del islamismo, lo que en si
mismo no tiene por qué ser visto en términos positivos, pues lleva consigo
la estabilidad de los regimenes, en su mayoria autoritarios o dictatoriales.

entre la sociedad politica y civil (...) Para que surja un nuevo bloque histérico, sus ele-
mentos clave deben participar en una “lucha consciente y planificada”» (Gill y Law, 1989:
476). El mismo Gramsci resume su concepto diciendo que «la estructura y las superestruc-
turas forman un bloque histérico» (Gramsci, 1986: 67).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 43

La estrategia seguida por muchos regimenes drabes de permitir una ligera
reforma liberal, al tiempo que mantenian intactos los mecanismos de con-
trol del poder, fue muy efectiva*. La evolucién de muchas élites islamistas
o cercanas al islamismo las llevé de vanguardia de las protestas contra los
regimenes en los afios ochenta y noventa a una posicién secundaria dentro
del sistema, pero con acceso a algunos dmbitos de poder.

Solo estallidos de la poblacién como en Tunez, Egipto, Yemen, Libia,
Bahrein y Siria pueden conducir a cambios en un futuro inmediato. Y estos
cambios pueden afectar también a los propios islamistas y a sus dirigentes
en varios aspectos. Por una parte, ya se ha demostrado que tienen capaci-
dad para subirse a la ola de las revueltas y aprovecharse de ellas. Esto im-
plica que, al tener que posicionarse respecto a las protestas de la poblacion,
deberén alejarse de los regimenes y recuperar el espiritu reivindicativo de
otros tiempos, aunque ahora las exigencias sean distintas. En el liderazgo,
es probable que los dirigentes mas cercanos al movimiento popular intenten
recuperar parte de la influencia perdida. Y, lo mds importante, los cambios
provocados por las movilizaciones populares democraticas permitirdn a las
élites islamistas (junto con los otros dirigentes de la oposicién y los restos
de los regimenes) situarse entre las élites politicas primarias, y competirdn
en las elecciones como un partido islamo-demdcrata conservador al estilo
del AKP.Y para ganar una posicién entre las élites capitalistas, defenderdn
un programa econémico neoliberal que avance en el proceso de privatiza-
cién y desmantelamiento del Estado, de forma que sea posible ir ocupando
el espacio controlado ahora por las élites del régimen.

Una vez las revueltas consiguen éxitos y se producen algunos cambios
democratizadores, los islamistas actian del mismo modo que lo hace la
derecha conservadora y retrégrada en las democracias occidentales, y se
convierten en un obstdculo para la conquista de nuevos derechos y liber-
tades. En un encuentro celebrado en Marruecos en abril de 2012, en el
que participaban jovenes protagonistas de las revueltas drabes, se podia
apreciar su desconfianza ante los mismos islamistas que habian sido sus
compaiieros de viaje en las movilizaciones contra los regimenes. Sobre
todo las mujeres vefan cémo, paradéjicamente, la democracia representa-

22.Véase Izquierdo Brichs (2009).



44 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

tiva podia conllevar pérdidas importantes para ellas cuando las elecciones
las ganaban los islamistas®.

Es necesario tener en cuenta también que, alli donde se produzcan re-
voluciones democrdticas, todas las nuevas élites dirigentes, islamistas o no,
deberdn enfrentarse de una forma muy rdpida a las demandas econémicas
de la poblacion por una parte, y por otra a las presiones del capital corpora-
tivo nacional e internacional apoyado por las instituciones financieras inter-
nacionales y por la Unién Europea y Estados Unidos. Ante estas demandas
contradictorias, los nuevos gobiernos deberdn escoger ante quién respon-
den, y muy seguramente los islamistas se situardn en el campo neoliberal.
En contraste con la desconfianza de los afios ochenta y noventa, esto se
leerd en los gobiernos occidentales como un elemento de responsabilidad y
estabilizador, como ha ocurrido con el AKP turco, y seguramente permitird
un acercamiento entre las dos partes. Aunque siempre quedard Israel y su
politica de ocupacién y colonizacion de los Territorios Palestinos como una
cufia separadora entre los gobiernos occidentales y los gobiernos drabes
mads democréticos, pues al tener que responder ante la opinién publica, se
verdn obligados a mostrar una mayor solidaridad con los palestinos.

Para concluir, debe quedar claro que esto no significa que los cambios
que se produzcan en estos paises no sean importantes, pues los regimenes
que caigan habran sido sustituidos por otros sistemas politicos, en general,
mds cercanos a la democracia representativa.

Referencias bibliogréficas

Alonso Marcos, A. «Hizb ut Tahrir en el Libano: Sus aportaciones al islam
politico». Revista Cidob d’Afers Internacionals, n.° 93-94 (2011).
Alvarez Ossorio, I. «Las paradojas del islam politico en Siria». Revista

Cidob d’Afers Internacionals, n.° 93-94 (2011).

23. «Rencontre méditerranéenne des jeunes pour la démocratie et les Droits Humains» (Orga-
nizado por ACSUR Las Segovias y la Association Marocaine des Droits Humains, Bouz-
nika 5-8 de abril de 2012).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 45

Ayoob, M. «Political Islam: image and reality». World Policy Journal, XXI
(2004), p. 3.

Ayubi, N. El Islam politico. Teorias, tradicion y rupturas. Barcelona: Be-
llaterra, 1996.

Bayat, A. «Revolution without Movement, Movement without Revolution:
Comparing Islamic Activism in Iran and Egypt». Comparative Studies
in Society and History, n.° 40 (1998), p. 1.

— «Islam and Democracy: What is the Real Question?». ISIM Papers, n.°
8 (2007).

Beinin, J. «Political Islam and the new global economy: The political eco-
nomy of Islamist social movements in Egypt and Turkey». French and
US Approaches to Understanding Islam. France-Stanford: Center for
Interdisciplinary Studies, 2004

Ben Abdallah El Alaoui, H. «Les régimes arabes modernisent...
I’autoritarisme». Le Monde Diplomatique (2008).

— «Les intellectuels arabes entre Etats et intégrisme». Le Monde Diploma-
tique (2010).

Burgat, F. El islamismo cara a cara. Barcelona: Bellaterra, 1996.

— El islamismo en tiempos de Al-Qaeda. Barcelona: Bellaterra, 2006.

Denoeux, G. «The forgotten swamp: navigating political Islam». Middle
East Policy, n.° 9 (2002), p. 2.

Diamond, L. «Why are there no arab democracies?». Journal of Democra-
cy, n.° 21 (2010), p. 1.

Etienne, B. L’islamisme radical. Paris: Hachette, 1987.

Europol. «Te-sat 2010. Eu terrorism situation and trend report», 2010
(en linea) http://www.consilium.europa.cu/uedocs/cmsUpload/TE-
SAT%202010.pdf.

Foucault, M. Estrategias de poder. Barcelona: Paidés, 1999.

Franganillo, J. F. «La imposible adaptacion de los Hermanos Musulmanes
al sistema egipcio: su relacién con el régimen durante el mandato de
Muhammad Mahdi ‘Akif (enero de 2004-enero de 2010)». Estudios
Arabes e Isldmicos y estudios orientales. Madrid: Universidad Auté-
noma de Madrid, 2010.

Fuentelsaz Franganillo, J. «La imposible adaptaciéon de los Hermanos
Musulmanes al sistema egipcio: su relacion con el régimen durante el
mandato de Muhammad Mahdi ‘ Akif (enero de 2004-enero de 2010)».
Tesis doctoral. Departamento de estudios drabes e isldmicos y estudios
orientales. Madrid: Universidad Auténoma de Madrid, 2010



46 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

Giddens, A. New Rules of Sociological Method: a Positive Critique of in-
terpretative Sociologies. Londres: Hutchinson, 1976.

Gill, S.R.; Law, D. «Global hegemony and the structural power of capital».
International Studies Quarterly, vol.33,n.° 4 (1989).

Gomez Garcia, L. Diccionario de islam e islamismo. Madrid: Espasa Cal-
pe, 2009.

Gramsci, A. Introduccion a la filosofia de la praxis. Barcelona: Planeta
Agostini, 1986.

Gumuscu, S. «Class, Status, and Party: The Changing Face of Political
Islam in Turkey and Egypt». Comparative Political Studies, n.° 43
(2010), p. 7.

Haenni, P. «Ils n’en ont pas fini avec 1’Orient: de quelques islamisations
non islamistes». Revue du monde musulman et de la Méditerranée, n.°
85-86 (1999), p. 1.

Hale, W. «Christian Democracy and the AKP: Parallels and Contrasts».
Turkish Studies, n.° 6 (2005), p. 2.

Halliday, F. Islam and the myth of confrontation. Religion and politics in
the Middle East. Londres: Tauris, 1996.

Hashemi, N. Islam, Secularism, and Liberal Democracy, Toward a De-
mocratic Theory for Muslim Societies. Oxford: Oxford Scholarship
Online, 2009.

Inglehart, R. The silent revolution: Changing values and political styles among
Western publics. Princeton, N J.: Princeton University Press, 1977.

Ismail, S. Rethinking Islamist Politics. Culture, the State and Islamism.
Londres: Tauris, 2006.

Izquierdo Brichs, F. «Poder y Estado rentista en el mundo drabe». Revista
de Estudios Internacionales Mediterrdneos, n.° 2 (2007a).

— «Poder y transicién politica en el mundo drabe». Awrag, XXIV (2007b).

— Poder vy felicidad. Una propuesta de sociologia del poder. Madrid: La
Catarata, 2008.

— (ed.) Poder y regimenes en el mundo drabe contempordneo. Barcelona:
Cidob, 2009.

— «Islam politico en el siglo XXI». Revista Cidob d’Afers Internacionals,
n.°93-94 (2011).

Izquierdo Brichs, F.; Farrés Ferndndez, G. «La competicién por el poder
entre el Islam politico y los militares en Turquia: del conflicto a la
estabilidad». Revista de Estudios Internacionales Mediterrdneos, n.°
5 (2008).



De la revolucién a la moderacién: el largo camino del islam politico 47

Izquierdo Brichs, F.; Kemou, A. «La sociologia del poder en el mundo ara-
be contempordneo», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Poder y regimenes
en el mundo drabe contempordneo. Barcelona: Cidob, 2009.

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab world», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres-Nueva York: Routledge, 2012.

Jamal, A. A.; Tessler, M. A. «Attitudes in the Arab World». Journal of De-
mocracy, n.° 19 (2008), p. 1.

Kepel, G. La yihad: expansion y declive del islamismo. Barcelona: Penin-
sula, 2000.

— Jihad: The Trial of Political Islam. Londres: 1.B. Tauris, 2002.

Lamchichi, A. L’islamisme politique. Paris: L’Harmattan, 2001 .

Lampridi-Kemou, A. «<Los Hermanos Musulmanes: ;Una fuerza centrifuga o
centripeta?». Revista Cidob d’Afers Internacionals, n.° 93-94 (2011).

— «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power” Analysis». Dret Pui-
blic i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Universitat Autonoma de
Barcelona, 2012

Leiken, R. S.; Brooke, S. «The Moderate Muslim Brotherhood». Foreign
Affairs, n.° 86 (2007), p. 2.

Martin Mufioz, G. El Estado drabe. Crisis de legitimidad y contestacion
islamista. Barcelona: Bellaterra, 1999.

Marx, K. Comments on James Mill, Eléments D’économie Politique (1844) (en
linea) http://www.marxists.org/archive/marx/works/1844/james-mill/

Mellah, S. «Le Mouvement islamiste algérien entre autonomie et manipu-
lation». Comité Justice pour I’Algérie, 2004 (en linea)
http://www.algerie-tpp.org/tpp/presentation/resume_19.htm.

Murphy, E. C. «The State and the Private Sector in North Africa: Seeking
Specificity». Mediterranean Politics, n.° 6 (2001), p. 2.

Nasr, V. «The Rise of “Muslim Democracy”». Journal of Democracy, n.°
16 (2005), p. 2.

Nitzan, J.; Bichler, S. The global political economy of Israel. Londres: Plu-
to Press, 2002.

Qutb, S. Milestones (Ma’alim fi al-Tarig) 1964 (en linea)
http://web.youngmuslims.ca/online_library/books/milestones/hold/
index_2.htm.

Roy, O. L’échec de I’Islam politique. Parfs: Editions du Seuil, 1992.

— «Le post-islamisme». Revue du monde musulman et de la méditerranée,
n.*85-86 (1999), p. 1.



48 Ferran Izquierdo Brichs y John Etherington

— El Islam mundializado. Los musulmanes en la era de la globalizacion.
Barcelona: Bellaterra, 2003.

Roy, O.; Haenni, P. (eds.) Le Post-islamisme. Aix-en-Provence: Edisud-
Revue du monde musulman et de 1la Méditerranée, n.* 85/86, 1998.

Sakr, B.; Tarcir, P. «La lutte toujours recommencée des paysans égyptiens».
Le Monde Diplomatique (2007).

Salamé, G. (ed.) Démocraties sans démocrates. Politiques d’ouverture
dans le monde arabe et islamique. Paris: Fayard, 1994.

Skocpol, T. States and Social Revolutions: A Comparative Analysis of
France, Russia and China. Cambridge: Cambridge University Press,
1979.

Travin, J. «La divisién de los palestinos: nacionalismo laico versus na-
cionalismo islamista». Revista CIDOB d’Afers Internacionals, n.° 76
(2007).

Wight, C. Agents, Structures and International Relations. Politics as Onto-
logy. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

Wiktorowicz, Q. (ed.) Islamic activism: A social movement theory appro-
ach. Indiana University Press, 2004.



2. Laera del AKP: una aproximacion al islamismo
contemporaneo en Turquia

Marién Durdn Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

Diferencias del islamismo del mundo drabe y no arabe

El estudio comparado de los movimientos y partidos islamistas en el mun-
do drabe y en el turco plantea la necesidad de aludir a sus dispares origenes
y trayectorias en el pasado histérico, lo cual influye de forma palpable en
la evolucion actual. Histéricamente, en los primeros siglos del islam no
se contemplaba una diferencia entre el 4mbito politico, el religioso y el
social: todo era uno, y el Califa solo era el sucesor de Mahoma que presidia
el Estado y la umma. Por lo tanto, la aparicién del concepto «islamismo»
como opcidén politica es muy reciente, y estd forzosamente ligado a in-
fluencias politicas occidentales. Para el mundo drabe, se suele estipular que
al-Afghani (Sayyid Muhammad ibn Safdar Husayni, mds conocido como:
Sayyid Jamal-ad-Din al-Afghani, 1838-1897) fue el primer impulsor del
moderno islamismo en los mundos drabe y persa, a partir de su llegada a
El Cairo en 1871.

Pocos afios antes, algunos de los denominados Jévenes Otomanos
formularon, desde su exilio parisino, un islamismo politico adaptado a la
realidad concreta del Imperio otomano. Se trataba, basicamente, de Namik
Kemal (1840-1888) y Ali Suavi (1839-1868), que establecieron las bases de
un parlamentarismo y un constitucionalismo adaptados al mundo musulman.
Debe subrayarse que en ambas corrientes existe una voluntad antiimperia-
lista con respecto al empuje de las potencias occidentales —en el caso de
los turcos es Ali Suavi quien pone énfasis en esa intencidon—, pero la evo-
lucién final de las dos llegard hasta nuestros dias. Asi, el demoislamismo
moderado que gobierna en Turquia, encarnado en el Partido de la Justicia
y el Desarrollo (AKP), puede reclamar la «correcta» herencia de Kemal y



50 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

Suavi para el ejercicio del poder, mientras que los Hermanos Musulmanes
en Egipto, a pesar del viraje moderado de los dltimos tiempos, siguen es-
tigmatizados desde Occidente y por los politicos laicos de su propio pais
como vinculados a idedlogos radicales y antioccidentales, como Hassan al-
Banna (1906-1949), o incluso integristas, como Sayyid Qutb (1906-1966).
En definitiva, el resultado es que, a comienzos del siglo xx1, en el mundo
drabe no gobernaba ningtin partido islamista (exceptuando los resultados
de Tdnez de octubre de 2011), a diferencia de lo que sucede en Turquia,
candidato al acceso a la Unién Europea.

La doble tendencia del islamismo en los mundos drabe y turco no se
basa tan solo en antecedentes ideoldgicos concretos, sino también —y sobre
todo— en la evolucién histérica del Imperio otomano como ultima gran
herencia de los califatos. A pesar de que la sharia inspiraba las leyes y el
ejercicio del poder en el Estado otomano, la complejidad administrativa
del extenso y populoso imperio terminé dando lugar a lo que se denominé
«ley otomana» que coexistiria con la ley isldmica. Para esta, la clasificacion
de los stubditos era mds diversa: hombres y mujeres, libres o esclavos, mu-
sulmdn o infiel, sibdito o enemigo. El denominado Cédigo de 1499 no fue
solo una creacién tedrica realmente original: recogia de todo, desde usos
locales hasta decretos de los sultanes, fetuas o dictimenes juridicos. Poste-
riormente, admiti6 afiadidos y correcciones hasta que, en 1540, se publicd
una version definitiva.

La «ley otomana» posee una gran importancia en s{ misma, puesto
que inaugura una dicotomia legal entre lo religioso y lo civil, inconcebi-
ble para cualquier Estado musulman de la época, y menos para uno que
pronto iba a convertirse en sucesor de la saga califal. Pero tenia un prece-
dente en la adjudicacion del titulo de sultan al selyicida Tugrul Bey en el
corazoén del califato abbasi del siglo x1. Por lo tanto, en el mundo politico
musulman, de la Edad Media al Renacimiento, los turcos —apoyandose
en elementos culturales persas— se convirtieron en los introductores de
conceptos juridico-politicos que prefiguraban una separacion entre la re-
ligion y el Estado. Por supuesto, este proceso no fue lineal ni irreversible,
pero los parcheados laicos del Estado musulman fueron una constante a
lo largo de la historia del pueblo turco, del Estado selytcida a la repibli-
ca kemalista, pasando por el extenso periodo del Imperio otomano. Esta
afirmacién puede parecer muy osada, por cuanto los manuales cldsicos
tienden a considerar que el Imperio otomano era una teocracia cuya in-
fraestructura legal reposaba en la sharia.



La era del AKP: una aproximaci6n al islamismo contemporéneo en Turquia 51

Sin embargo, diversos estudiosos contempordneos enfatizan el he-
cho de que el poder del sultdn, designado por Dios, era absoluto, que
poseia la capacidad de dictar leyes (kdnun) y de revocar los cargos reli-
giosos y juridicos a voluntad, lo cual en la prictica le conferia un amplio
margen de decisién: la voluntad del gobernante (irdde) estaba libre de las
limitaciones de la sharia, dado que esta reconocia su poder de discrecién
y censura (takdir y ta ‘zir). El sultdn debia contar con los juristas y tedlo-
g0s, que asesoraban y justificaban sus decisiones legales segtin la sharia.
Con el tiempo, este inestable equilibrio de poder a veces comportaria
problemas para el sultdn; pero, a finales del siglo xv, con un imperio ya
plenamente constituido, complejo y centralizado en la nueva e imponen-
te capital que era Constantinopla (pronto Estambul) se imponia legislar
para administrar y gobernar, cubrir los importantes déficits presupuesta-
rios que habian generando las campaifias de Mehmed II y mantener unida
a la dispar poblacién. En definitiva, se imponian el pragmatismo, «salir
del embrollo», y los sultanes lo hicieron en muchas ocasiones con un
considerable grado de libertad. Por lo tanto, podemos convenir en que
el islamismo politico contempordneo estd enraizado en el pragmatismo
del poder politico otomano, que desde el siglo xvi comenzé a ejercerse
también sobre el Oriente Préoximo drabe. Ese pragmatismo incluso esta
presente en el origen de la restauracion del Califato en la figura del sultdn
Abdiilhamid I (1725-1789) a finales del siglo xvii, como una operacion
de politica exterior, que tendia a seguir ejerciendo influencia en los terri-
torios musulmanes capturados y aglutinados en el Imperio ruso.

El relativo desapego con el que se contempla el Califato entre los
turcos —abolido en 1925 por Mustafa Kemal—, explica que recientemente
se haya vuelto a proponer su recuperacién, radicdndolo en Estambul,
plantedndose tal posibilidad en el marco de una politica internacional de
«apaciguamiento» del islamismo, liderada precisamente por los turcos.
La idea, que efectivamente se ha manejado sin mucha discrecién, no
poseia una clara pretension de liderazgo religioso, sino politico, donde
el islam es una variable mas del método de hacer politica (Birch, 2010).
Esto se entiende, a su vez, porque durante la Guerra Fria, desde la década
de los anos setenta, Estados Unidos buscé instrumentalizar al islamismo
en paises como Pakistdn o Turquia, dotdndolo de una vis anticomunista
especifica. Es importante sefialar que, en uno u otro pais, el islamismo,
que no estaba en el poder, ni deberia estarlo, estaba vigilado a su vez por
las autoridades laicas o los militares. Esa operacién no se produjo en los



52 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

paises drabes, dado que el islamismo era politicamente mds residual o
habia sido severamente sojuzgado por los regimenes laicos y las oligar-
quias militares, que lo consideraban literalmente intratable.

Por lo tanto, si bien en el mundo drabe el islamismo moderno nacié y
creci6 entre el control y la represion, en el mundo no arabe (Turquia, Pa-
kistan, Malasia, Indonesia) se produce una mayor contemporizacién. El
resultado es una apreciable dicotomia entre los movimientos y partidos
islamistas del mundo drabe y del no drabe. Pero si bien hay excepciones
en uno y otro campo —el Partido de la Justicia y el Desarrollo marroqui,
o los talibanes pashtunes—, las diferencias contrastan claramente entre lo
que se puede observar en el &mbito drabe y en el turco.

Turquia como caso de estudio

A Turquia se la conoce como el primer Estado «laico» del mundo musul-
madn (Zarcone, 2005), siguiendo un itinerario propio como se ha apunta-
do y sirviendo como modelo a toda una serie de repuiblicas surgidas de
los procesos de descolonizacion, tras la Segunda Guerra Mundial. La
trayectoria diferenciada de Turquia se basa sobre todo en una serie de
indicadores concretos que son los siguientes: el islam en Turquia nunca
se usé como herramienta politica para liberar al pais de las potencias
ocupantes tras la Primera Guerra Mundial, como pudo suceder en otros
paises arabes; ha sido un islam de sociabilidad, de redes, esto es, las
tarikats o cofradias, desde la época del Imperio otomano; ha recibido
algunas influencias de Asia Central (de los derviches heterodoxos); vy,
ademads, debe considerarse la influencia de los alevies y la opcién por el
secularismo desde el movimiento de los J6venes Otomanos a finales del
siglo xix (Hermann, 2003).

El punto de inflexion trascendental para el papel del islam en el Esta-
do turco se produce con la proclamacién de la Reptblica en el afio 1923
después de una guerra de liberacion nacional contra los paises ocupantes
tras la Primera Guerra Mundial. Una vez acabada la guerra, Mustafa Ke-
mal, un militar de prestigio que habfia liderado este movimiento de libe-
racién, comienza un proyecto de construccién nacional que contemplaba
el establecimiento de una Republica moderna, laica y occidentalizada.
Con el reconocimiento de Turquia como Reptblica por el Tratado de



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 53

Lausana (1923), se inicia una trayectoria propia, libre de la influencia
exterior que tuvieron el resto de los territorios que habian sido parte
del Imperio otomano bajo la forma de mandatos o protectorados. Este
itinerario de casi noventa afios de existencia se ha tendido a explicar de
forma dicotémica, como si existiera una historia politica y otra isldmica
de Turquia. Esto se entiende, en buena media, debido a los esfuerzos de
la historiografia laicista por enfatizar la personalidad de una supuesta
Republica turca que, por oposicién al Imperio otomano, seria esencial-
mente turca —no multiétnica— y europea.

Entre 1923 y 1945, la implantacién del modelo de Estado autoritario
se articula en torno a la abolicién del Califato y de los tribunales religio-
sos, la adopcioén de una Constitucion republicana en 1924 y el cierre de
monasterios y mausoleos en 1925. La adopcién del Cédigo Civil suizo, en
1925, supuso la desaparicion de las tradiciones de la religion en los asuntos
familiares. La prohibicién de llevar fez (1925), el cambio de alfabeto y la
prohibicién de la llamada a la oracién en drabe concluyen un proceso de
reformas que tenfa como objeto eliminar toda referencia a la religion rele-
gandola al 4mbito de lo privado. Por lo tanto, el laicismo se constituy6 du-
rante los afios veinte en el principio constitutivo del proyecto kemalista de
construccién de un nuevo Estado-nacion. Es en el IV Congreso del Partido
Republicano del Pueblo, en el afio 1935, cuando termind por incluirse el se-
cularismo entre los principios conocidos como las «seis flechas» que con-
forman la doctrina del kemalismo, de total actualidad hoy en dia: secularis-
mo, nacionalismo, republicanismo, estatismo, reformismo y populismo. El
kemalismo se declar6é guardian de la Republica, protegiendo al Estado de
la religion de la identidad étnica y siendo suspicaz al empoderamiento de la
sociedad civil (Yavuz y Espésito, 2003).

Sin embargo, esa situacion evoluciona con rapidez tras la Segunda
Guerra Mundial, cuando el 1 de noviembre de 1945 el presidente Musta-
fa Ismet Inonii anuncié que el sistema politico turco iba a ser reformado,
liquidando el régimen de partido dnico. La aparicién del Partido Demé-
crata (1946-1961), que iba a competir en afios venideros con el kemalista
Partido Republicano del Pueblo, inauguraba una saga que tendria conti-
nuidad en sucesivos partidos conservadores, de centro derecha y libera-
les, de cambiante denominacidn, pero de base social similar: el Partido
de la Justicia (1962-1980) y el Partido de la Recta Via (1983-2007).

La base social que componia, apoyaba o votaba a tales formaciones era
una muestra bastante homogénea de la sociedad turca especificamente no ke-



54 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

malista (lo que se denomind la periferia del sistema), una verdadera «segun-
da Turquia», estructurada en torno a una burguesia liberal y un sector rural
que no medraba en el servicio al Estado ni reivindicaba la herencia kemalista
(Veiga, 2011a). La composicién social de la militancia y cuadros del Partido
de la Justicia era en si misma una radiografia de esa nueva realidad emer-
gente: artesanos, industriales, comerciantes, campesinos, terratenientes. Esa
amplia muestra social se expresaba en un amplio abanico ideolégico que iba
desde la derecha conservadora a una amplia representacion del liberalismo.
Pero lo importante es que en tal tipo de partidos tuvo acomodo una primera
muestra de la burguesia islamista, que no lo tenia fécil a la hora de actuar
politicamente en la Turquia de los afios cincuenta y sesenta.

Ese periodo de islamismo «sumergido» o «diluido» terminé con la
fundacién de la primera formacidn politica explicitamente islamista, aun-
que legalmente esa condiciéon no pudiera ser recogida en su denomina-
cién: el Partido del Orden Nacional (Milli Nizam Partisi, MNP) liderado
por Necmettin Erbakan en 1971. Fue el primero de los diversos partidos
presididos por esta figura, central en el islamismo turco. El MNP fue
pronto ilegalizado, por lo que Erbakan puso en pie, al afio siguiente, una
nueva version: el Partido de la Salvacion Nacional (Milli Selamet Partisi,
MSP), y asi sucesivamente, dando lugar a los siguientes partidos:

1983: Partido del Bienestar (Refah Partisi, RP)
1998: Partido de la Virtud (Fazilet Partisi, FP)
2001: Partido de la Felicidad (Saadet Partisi)

Necmettin Erbakan (1926-2011) fue un personaje central en la historia
del moderno islamismo turco, por cuanto no solo es el puntal de la nueva
generacion de partidos de esa tendencia, sino que también estd en los ori-
genes del potente movimiento politico que aglutiné a amplios sectores de
la emigracién turca en Europa, a partir de la publicacién del manifiesto del
movimiento Milli Goriis («Vision Nacional») en 1969. Este proyecto pre-
sentaba dos grandes ventajas para el naciente islamismo politico turco. De
una parte, encontraba un vivero formidable para la expansién y crecimiento
de esa tendencia politica entre la masa de emigrantes turcos que acudian
a trabajar a Alemania y otros paises de la Comunidad Europea. Personas
procedentes de zonas de la Turquia interior en la que persistian modos de
vida muy tradicionales, sufrian el natural desarraigo en los paises occiden-
tales y cristianos de destino. Eso explica el éxito que tuvo Milli Goriis, que



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 55

en 2005 decia aglutinar a 87.000 turcos en el extranjero, de ellos 52.000
en Alemania. De otra parte, el movimiento quedaba a salvo de las ciclicas
campaiias de persecucion organizadas por los gobiernos laicos en Turquia,
aunque las actividades de Milli Goriis fueron —y son— vigiladas de cerca
por las autoridades de diversos paises europeos, Alemania en particular.
Por lo tanto, a lo largo de los afios setenta, el islamismo politico turco fue
credndose una base de apoyo cada vez mds amplia entre una pequeia clase
media empresarial, con mucho empuje; y en las masas de campesinos de la
Anatolia profunda, reconvertidos por entonces en trabajadores industriales
mal pagados, explotados y desarraigados, que se hacinaban en las grandes
ciudades de la regién de acogida, fuera en el occidente turco, o la Comu-
nidad Europea.

Para entender el desarrollo del nuevo islamismo politico turco entre
1971-1973 y 1997, también se debe tomar en consideracioén el impac-
to que tuvo en Turquia la revolucién irani de 1979. Pais miembro de
la OTAN, vecino de la Unién Soviética pero también de Irdn, Turquia
fue uno de los paises donde Estados Unidos impulsé la politica de con-
trol sobre los movimientos islamistas, con el doble objetivo de evitar un
contagio desde Irdn, pero también para utilizarlos contra las fuerzas de
izquierda en el propio pais. En Turquia se encuentran indicios de esta
politica a partir del golpe militar de 1980: en los siguientes cinco afios,
el régimen militar dio algunos pasos hacia la aplicacion de las exigencias
islamistas, a la par que se dedicaba a desactivar su potencial insurgente.
De hecho, ya durante la redaccién de la Constitucién de 1982, se podian
encontrar indicios de esta actitud en la definicién del concepto «turqui-
cidad», que incluia una novedosa referencia al islam. Esa actitud se vio
reforzada por el impulso aperturista que supuso la denominada «era de
Turgut Ozal», el carismdtico primer ministro (1983-1989) y presidente
de Turquia (1989-1993). Y aunque no fue un camino de rosas —el isla-
mismo politico fue ocasionalmente castigado por la extrema derecha— la
nueva situacién propicio el asentamiento definitivo del islamismo poli-
tico en Turqufa.

Este mismo contexto da pie al desarrollo de la segunda gran fuerza
islamista en Turquia —no siempre manifiestamente politica—: las 6rde-
nes y cofradias religiosas. Las cofradias sufies, aunque prohibidas desde
1925, habian sobrevivido en la clandestinidad durante décadas, resurgian
en los afios cincuenta y en los afios ochenta emergian como un islam plu-
ral en el que se entremezclaban innovacion y tradicion. Las autoridades



56 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

kemalistas consideraban las cofradias y mausoleos como «centros de os-
curantismo religioso», pero precisamente eso los hacia particularmente
atractivos, al presentarse como quintaesencia del islam popular especifi-
camente turco. Por lo tanto, si bien desde la llegada al poder del Partido
Demdcrata resurgié con mucha fuerza el debate sobre los limites de la
laicidad del Estado —y sobre todo en torno al articulo 163 del Cédigo
Penal (instituido en 1949), que prohibia cualquier instrumentalizacion
politica de la religién—, durante el mandato de Turgut Ozal las cofradias
sufies vivieron su edad de oro, dado que el primer ministro, y mds tarde
presidente, les otorg6 todo tipo de ventajas econdmicas y sociales.

Naturaleza de los actores islamistas: origen, grupos y partidos

De lo dicho hasta ahora, se infiere que en Turquia pueden identificarse dos
actores del islamismo politico: los partidos politicos islamistas y los grupos
o partidos radicales, esto es, la versién extremista del islam politico. Por
otra parte, tendriamos las organizaciones sufies como las érdenes y tarikats
(o cofradias) que mantienen relacién con los partidos politicos. El objetivo
de este apartado es analizar su origen y sus principales caracteristicas. Para
estudiar el origen de estos grupos, hay que tener en cuenta la especificidad
del caso turco, que se debe a tres factores: el pluralismo del islam en ese
pais, la relajacién en las politicas seculares y la entrada en la etapa multi-
partidista y competitiva que permitird el acceso al poder en la década de los
cincuenta a un partido politico (el Partido Demdcrata) que tendrd mds en
cuenta al mundo rural y a la periferia del sistema. Para el caso de los grupos
radicales habria que buscar otro tipo de factores explicativos.

El andlisis lo centramos en los grupos islamistas que perviven en la ac-
tualidad y que se han posicionando como dominantes en la escena politica
turca. A tal efecto, el partido islamista mds sobresaliente en Turquia es el
AKP o Partido de la Justicia y el Desarrollo, en el poder desde 2002. Dentro
de otros grupos como las farikats o cofradias, el movimiento Giilen se ha
destacado, a lo largo de los tltimos afios, como la cofradia/neocofradia de
mds empuje social y politico no solo en Turquia, sino en paises de la drbita
turca. Por otra parte, entre los grupos radicales, el que presenta mds interés
es el Frente Isldmico de Combatientes del Gran Oriente, integrado por sa-
lafistas turcos que luchan por destruir el Estado secular.



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contemporéneo en Turquia 57

Ordenes, cofradias y neocofradias

Como se ha mencionado, el islam turco, se caracteriza por la sociabilidad
y el pluralismo. Junto a la sociabilidad de las cofradias se sitda el islam
oficial o tradicional, esto es, el islam de las grandes escuelas sunies, y de
los doctores, en definitiva, el conocido como «islam de palacio». A este
ultimo, el kemalismo casi lo hizo desaparecer. No ocurrié asi con el islam
de las cofradias que llegé a imponerse al islam oficial, durante muchos
afios, y se reconstruy6 en la clandestinidad alrededor de algunas 6rdenes.
Se hace por tanto dificil, por no decir imposible, un andlisis de los grupos
y partidos islamistas sin tener en cuenta a estas organizaciones, sectas o
cofradias suffes. Ellas también constituyen una parte destacable de la base
social de los partidos islamistas. La extrema sociabilidad de dichos grupos,
muchas veces organizados en red, su gran nimero, peso e influencia en la
sociedad civil han sido un factor determinante en las relaciones entre esta 'y
el Estado con la mediacién de los partidos politicos islamistas. Ello signifi-
ca que en Turquia se ha establecido una relacion de alianza entre los grupos
islamistas y la poblacién, influyendo en la reislamizacién de la sociedad
en su conjunto. Se puede afirmar que esta relacién es lineal puesto que los
objetivos han sido coincidentes o complementarios en ciertas etapas (Iz-
quierdo y Lampridi-Kemou, 2012).

La enorme popularidad de las cofradias en Turquia se explica por la
gran expansién del sufismo en Anatolia como articulador de la supervi-
vencia del islam frente a la amenaza mongola, a partir del siglo xu1. Ello
convirtié a la comunidad turca en un laboratorio para el mundo isldmico,
sobre todo teniendo en cuenta que el sufismo pervivié durante los siglos
del Imperio otomano, y las cofradias se multiplicaron. Aunque el sunis-
mo fue siempre la variante oficial de la religién musulmana, las cofradias
sufis también llegaron a tener una popularidad enorme. De entre las vie-
jas cofradias tradicionales, cabe destacar las siguientes': Orden de los be-
ktashies, Comunidad de los alevies, Orden de los mevlevies, Orden de la
Naksibendiya, Tarika Halveti-Jerrahi, Orden Qadiri Rifai. De entre todas

1. Listas mds o menos actualizadas se pueden encontrar en: Hiiriyet, 17 de septiembre de
2006: «Tiirkiye’ nin tarikat ve cemaat haritas1», por Okan Konuralp.



58 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

ellas destaca la Naksibendiya, que habia aparecido en el Imperio otomano
en el siglo xv, procedente del Asia Central, y que devendria la orden sufi
mads influyente de la Turquia contemporanea, aunque en la actualidad esta
muy extendida por diversas partes el mundo, incluida China. En realidad,
un experto tan destacado como Kemal Karpat le confiere un papel trascen-
dental en el surgimiento de una clase media musulmana e ilustrada ya a
mediados del siglo xix en el seno del Imperio otomano (Karpat, 2001: 106-
107 y ss.). Ademas del resurgimiento de cofradias que habian permanecido
en la clandestinidad del mundo rural, se consolidaba también el fenémeno
que Olivier Roy denomina «neocofradismo» (Roy, 2003: 129-135). En li-
neas generales, se trata de asociaciones de creacion reciente, cuyo funda-
dor suele seguir vivo. Las neocofradias reivindican un enraizamiento en
cofradias histéricas, pero sus sistemas de organizacioén y proselitismo son
plenamente modernos. El ejemplo mds reconocible en la Turquia actual es
el poderoso movimiento Giilen, también denominado coloquialmente de
los fethullahct, por el nombre de su fundador y maestro supremo: Fethullah
Giilen, el cual procede de otra importante cofradia moderna, antecedente
del movimiento que fundé. Se trata del movimiento de los nurcus, llamado
asi por la obra de su fundador: Risale-i Nur, el Libro de la Luz. Escrito por
Said Nursi en 1926, estuvo prohibido en Turquia hasta 1951.

Este pensador kurdo, venerado casi como un santo, muri6 en 1960 tras
sufrir prolongadas estancias en las cdrceles del régimen kemalista. Su princi-
pal caracteristica era el cultivo de la fe sin que ello supusiera enfrentarse a la
modernidad, lo cual suponia reinterpretar la tradicion a la luz de los modernos
debates en la esfera publica. Defendia la educacion religiosa y secular para
crear un lenguaje inclusivo de debate publico. Para Nursi, la fe precedia al is-
lam, lo cual facilitaba la comunicacién con otras comunidades religiosas. La
defensa del islam en la esfera publica, la comunicacién con otras religiones,
asi como su adaptacion a los tiempos, llevé a un activo anticomunismo, lle-
gandose a comprometer los nurcus en el apoyo explicito de la entrada de Tur-
quia en la OTAN en 1955 (Yavuz y Espésito, 2003). Los nurcus siempre han
estado mds fragmentados que las tarikats tradicionales. Después de la muerte
de Said Nursi surgieron disputas sobre la interpretacion de sus textos y, en
consecuencia, se produjeron diversas escisiones y entre ellas los fethullahct.

El movimiento liderado por Giilen viene definido por sus seguidores
como un movimiento transnacional al servicio de la sociedad civil (Hall-
zon, 2008). Una parte de su actividad se centra en el didlogo interreligioso,
que promueve numerosos encuentros en diversos paises cristianos. A partir



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contempordneo en Turquia 59

de esta plataforma, el movimiento Giilen se declara heredero de la tradicién
sufi, lo cual constituye su principal caballo de batalla ideolégico (Sarito-
prak, 2003). La reivindicacién de la herencia sufi concede a los fethullahct
una gran elasticidad doctrinaria, que permite plantear elementos de moder-
nidad para el islam, tales como mayor igualdad para la mujer, la defensa del
estudio y la ciencia, o la condena del fanatismo integrista.

Desde un punto de vista mds claramente politico, el movimiento Giilen
nunca se ha decantado contra el Estado laico, a pesar de haber sufrido los
efectos del golpe militar de 1980, que termind por llevar a su fundador a
que se autoexiliara en Pennsylvania. El movimiento Giilen, asi como otras
neocofradias, estd orientado hacia una ideologia neoliberal en la cual ser
un buen musulman puede consistir en fundar negocios que tengan éxito,
hacer dinero y crear empleo. Esta no es sino una tendencia que cuenta con
una fuerza creciente en el mundo isldmico (Nasr, 2009a; Veiga, 2011b).
Por otra parte, el movimiento posee una marcada orientacién nacionalista?,
hasta el punto de que el mismo Giilen apoya la causa de una Turquia con-
vertida en potencia regional e, incluso, defiende al panturquismo, y asume
que el mundo drabe no entiende el islam adecuadamente. Debido a ello, el
movimiento no cultiva contactos con los drabes, a la vez que, paradéjica-
mente, practica el debate interreligioso con los europeos y se siente clara-
mente atraido por Estados Unidos.

El movimiento de Giilen se ha implantado en amplias zonas del mun-
do; por supuesto, en su Turquia natal, donde apoya al actual Gobierno del
Partido de la Justicia y el Desarrollo (AKP); también por el Asia Central,
Extremo Oriente, Africa e incluso América Latina. A pesar de tener miles
de seguidores, sus detractores dejan de lado el perfil de ese apoyo social y
enfatizan su control de importantes recursos educativos, bancarios o me-
diaticos. Con ello, el movimiento Giilen adquiere a sus ojos claros tintes
conspirativos y hegemonistas: vendria a ser algo parecido a una secta con
oscuros designios de convertir a Turquia en una Republica isldmica; o de
islamizar a otros paises siguiendo modelos similares.

2. Para la génesis y desarrollo del nacionalismo entendido por Giilen, véase Kosebalaban
(2003: 170-183). Para su ideario anticomunista, presente desde su juventud, cuando funda
en su ciudad natal la Asociacion Turca para la Lucha contra el Comunismo, véase Kdseba-
laban (2003: 174).



60 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

Los partidos islamistas de la linea Erbakan

La saga de los partidos islamistas impulsada por Necmettin Erbakan se
quebré en 1997, con el denominado «golpe posmoderno» dado por los mi-
litares a través del Consejo de Seguridad Nacional. Del cuasi empate de
las elecciones de diciembre de 1995 salié un Gobierno de coalicién que
a partir de junio de 1996 fue presidido por el mismo Erbakan en persona.
El nuevo ejecutivo fue saludado como el primer Gobierno islamista de la
Reptblica, y el primer ministro pronto se aplicé en insuflarle un radicalis-
mo oportunista que exacerb6 todo tipo de tensiones. La apertura a Irdn y la
Libia de Gadafi no solo gener6 airadas protestas en el interior de Turquia,
sino también la animadversién de Estados Unidos. Los gestos a veces his-
triénicos en politica interior se unian a la constatacién de que el Partido del
Bienestar era ya una maquina politica muy bien organizada y disciplinada,
que en los numerosos municipios donde gobernaba se habia esforzado por
dar una imagen de honestidad y eficacia que contrastaba con la corrupcién
de los funcionarios y politicos de los partidos y administraciones controla-
das por el establishment kemalista.

Como respuesta, el 28 de febrero, el Consejo de Seguridad Nacional
se reuni6 en pleno con Erbakan, bajo la presidencia de Suleyman Demirel.
Durante una maratoniana sesiéon de nueve horas, los militares le presenta-
ron al primer ministro una lista de dieciocho medidas destinadas a frenar el
auge del islamismo en el pais, que incluian el cierre de escuelas religiosas,
el control estricto de cofradias y fundaciones piadosas y una nueva ley que
permitiera la separacién del cargo de todo aquel funcionario sospechoso de
simpatias con el fundamentalismo. Eso fue el comienzo del denominado
«golpe posmoderno», porque se llevé a cabo sin sacar los tanques a la calle,
aunque hasta junio no llegé la dimisién de Erbakan. El «golpe posmoder-
no» de 1997 fue presentado por los sectores laicos y nacionalistas mds
duros como un viraje hacia la recuperacioén del ideario kemalista. En los
aflos que siguieron, las dieciocho medidas adoptadas por el Consejo de Se-
guridad Nacional se convirtieron en una especie de «cédigo de vigilancia»
sobre los partidos islamicos, cofradias, cemaats e incluso individuos. Se
hablé de un retorno a las leyes antirreligiosas de Atatiirk, de la recuperacion
del articulo 163 del Cédigo Penal, segtn el cual, la religiéon no debia ser
instrumentalizada con fines politicos.

También se reimpuso un sistema de ensefianza general bdsica laico
de ocho afios de duracién que redujo considerablemente el nimero de



La era del AKP: una aproximaci6n al islamismo contempordneo en Turquia 61

alumnos de las escuelas religiosas. Los cursos del Cordn pasaron a ser
controlados por los ministerios de Educacién y Asuntos Religiosos; asi-
mismo, se intentd aplicar de una vez por todas la prohibicién del velo
femenino en las instituciones publicas y en la ensefianza. En 1999 fue-
ron despedidos tres mil funcionarios ministeriales por simpatias hacia
el islamismo. Pero, sobre todo, pasaron a ser estrictamente vigiladas las
74.000 mezquitas del pais y hasta los mausoleos religiosos. Las cofradias
recibieron duros golpes, aunque no de manera directa, ya que el Gobierno
intenté desmantelar su poder econdémico, sus centros de ensefianza y su
capacidad medidtica: las medidas restrictivas afectaron a 200 periédicos
y revistas, 124 emisoras de radio y 41 cadenas de televisién. En algunos
casos, los lideres de las cofradias fueron perseguidos por la justicia y
encarcelados o se exiliaron, como ocurrié con aquellos de las diversas
ramas de la Naksibendiya. Incluso los moderados fethullahci fueron per-
seguidos con saifia por el Consejo de Seguridad Nacional, en especial su
lider, Fethullah Giilen, que habia apoyado publicamente las medidas del
Gobierno para controlar los centros de ensefianza religiosos. Para com-
pletar el cuadro, el «capital verde» fue también fustigado por los milita-
res, hasta el punto de que se elabor6 una lista de empresas de los «tigres
anatolios» y asociadas a MUSIAD con las que se aconsejé no comerciar
(Zarcone, 2005).

Los militares y sectores laicos mds radicales consideraron que en 2001
habian concluido la tarea iniciada en 1997: la desactivacion del islamismo
politico junto con sus bases de poder econémicas y sociales sin llegar a la
confrontacién civil. Sin embargo, fue una falsa apreciacién: a comienzos
del siglo XXI, el islam politico seguia siendo la tercera fuerza politica del
pais, no habia sido aniquilado en absoluto. Como subraya Thierry Zarcone,
habia aprendido la leccién, alumbrando un nuevo discurso islamista.

El AKP de Erdogan

Tras la caida del lider islamista, y percatindose de que el Partido del
Bienestar serfa disuelto por la presion de los militares y los sectores
laicos mads intransigentes, se cred el Partido de la Virtud (diciembre de
1997), que se present6 como mds moderado (Yesilada, 2002). Pero fue
disuelto a su vez por el Tribunal Constitucional en junio de 2001, acusa-
do de ser un nido de fundamentalistas. Al mes siguiente, los seguidores
de Erbakan fundaron el Saadet o Partido de la Felicidad. Pero en agos-



62 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

to, algunos sucesores del Partido de la Virtud alumbraron el Partido de
la Justicia y el Desarrollo, que se presenté como secular. Recep Tayyip
Erdogan habia sido alcalde de una megalépolis como Estambul (1994-
1998) y su efectiva labor convencié a muchos votantes de que era un
gestor eficiente, lo que pesaba mds que el célebre proceso que lo habia
llevado a la carcel por un supuesto delito de incitar al odio por motivos
politico-religiosos, en 1998. Se habia producido, por tanto, una escision
en la linea de partidos de la «generacién Erbakan», que supuso la ruptura
del tradicionalista Partido de la Felicidad, lo que dio lugar al modernista
Partido de la Justicia y el desarrollo (AKP) liderado por Erdogan. Del
éxito de la nueva férmula da una idea el que al afio siguiente el Partido
de la Felicidad solo obtuviera el 2,4% de los votos, mientras que el AKP
arraso en las elecciones.

El que pronto se convertiria en primer ministro procedia de un medio
social modesto, era economista de formacién, pero diplomado por una es-
cuela de imames, y habia desempefiado diversos cargos en el Partido de la
Salvacién Nacional de Erbakan. Sin embargo, durante su periodo de en-
carcelamiento, Erdogan habia ideado un perfil para su partido conservador
basado en el didlogo y la modernidad, abierto a la integracién en la UE, y,
en términos generales, a la continuacién de la linea econdmica neoliberal
de Ozal. Pero, sobre todo, la tendencia politica que se puso en marcha des-
de el Partido de la Justicia y el Desarrollo respondia en parte a un «eurois-
lam» moderado y democratico, que buscaba conscientemente la semejanza
con la democracia cristiana europea: de ahi el término «demoislamismo» o
«democracia isldmica». Una idea acertada teniendo en cuenta que los pasos
iniciales del proceso de integracion europea en los afios cincuenta fueron
obra de los partidos democristianos. Esa tendencia se complet6 con el in-
greso del AKP, como observador, en la organizacién del Partido Popular
Europeo en 2005.

Los grupos de activistas radicales

Estos grupos, que se caracterizan por ser minoritarios, comienzan a ver la
luz en los albores de los afios setenta. Su aparicion coincide en el tiempo
con la de los partidos islamistas, lo cual tiene su logica, dado que no dejan
de ser una derivacién ideoldgica extrema de las tendencias politicas vigen-
tes. Se puede efectuar, de esta manera, una clasificacién en las siguientes
fases: antes de 1980, de 1980 a 2001 y después de 2001, por el impacto del



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 63

11-S en el extremismo islamista turco. La primera etapa, la de la década de
los setenta, se inserta en la violencia politica de los «afios de plomo» turcos,
caracterizados por los choques sangrientos entre los grupos radicales de la
extrema derecha, la izquierda radical y las nacientes facciones de extre-
mismo islamista. Con todo, la violencia con fines politicos por parte de los
grupos islamistas se hace patente ya desde mediados de los afios sesenta,
con el Hizb-al-Tahrir o Partido de la Liberacion Islamica, en su rama kurda
(Karmon, 1997) o la «Unién de Estudiantes Nacional Turca» (MTTB), de-
pendiente del Partido de Salvacion Nacional (MSP).

Precisamente, la violencia desatada entre grupos de extrema izquier-
da y extrema derecha e islamistas fue la justificacién ofrecida en su dia
para el golpe de Estado de 1980, con la consiguiente prohibicion de estas
formaciones. Con posterioridad, reaparecerdan de nuevo grupos violentos
islamistas con objetivos politicos pero sin vinculos con ningtin partido mas
moderado, lo cual condujo a una mayor radicalizacién. En algunos casos,
no necesitaban financiacion interna, puesto que procedian de la vecina Re-
publica Islamica de Irdn, donde habia tenido lugar la revolucién en 1979.
El resultado de todo ello serd un crecimiento espectacular de los grupos
radicales armados islamistas, que en 1991 eran ya, segtin un informe del
servicio de inteligencia (MIT): el Ejército de Liberacién Turco Islamis-
ta (IKO), Frente Islamico de Liberacion Turco (TIK-C), Combatientes
de la Revolucion Islamica (IDAM), Unidn de Liberacion Islamica Turca
(TIKB), Ejército de Liberacién de la Sharia Mundial (DSKO), Frente de la
Hermandad Universal-Escuadra de la Venganza de la Sharia (EKC-SIM),
Frente del Partido de la Liberacion Islamica (IKP-C), Combatientes Turcos
de la Guerra Islamica (EIK-TM), Ejército de los Combatientes Islamicos
Turcos (IMO) y Comandos de la Venganza de la Sharia Turca (TSIK) (Kar-
mon, 1997).

Las guerras de Afganistdn y Chechenia y, sobre todo, los atentados en
Estados Unidos de Al-Qaeda, en septiembre de 2001, alumbran una nueva
generacion de radicales islamistas, que llevardn a cabo algunos atentados
sonados en 2003. Hoy en dia, los grupos de radicales extremistas, armados y
en activo, identificados y vigilados por la policia turca, son los siguientes:

— Hibzbullah (turco)

— Estado Califal (Hilafet Devlet)

— Frente Islamico de Combatientes del Gran Oriente (Islami Biiyiik
Dogu Akincilar Cephesi-IBDA/C)



64 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

— Unidad y Saludo-Ejército de Jerusalén (Tevhid Selam-Kudiis Ordusu)
— Al-Qaeda de Turquia (El Kaide Teror Orgiitii Tiirkiye Yapilanmasi:
denominacién policial)

Sin embargo, la capacidad operativa de la mayorfa estd muy disminui-
da, o estd en proceso de extincién. Tal es el caso de Hizbullah turca, que
aspira a convertirse en un partido politico’.

Principales dimensiones de estudio

La base social de los partidos y grupos islamistas: la integracion de la
periferia del sistema

Las nuevas clases sociales que emergen después de la Segunda Guerra
Mundial conformarén el apoyo de los futuros partidos conservadores e is-
lamistas (Jacoby, 2004). Se trataba de una parte del campesinado, la nueva
clase media de negocios que se habia enriquecido bajo la autarquia de la
Segunda Guerra Mundial, asi como las clases técnico-profesionales. Entre
los mismos diputados del Partido Demdcrata abundaban comerciantes y
abogados. Dicho partido era adicto a la idea de la libre empresa y de libe-
ralizar el conjunto del sistema.

Este apoyo social, islamista, desdibujado quedé explicitado a partir del
momento en que Necmettin Erbakan emergié como primer lider del islamis-
ta Partido del Orden Nacional (MNP) apoyado por una pequeia burguesia
de artesanos y pequefios comerciantes de Anatolia que consideraban que el
Estado no era precisamente su protector. Tanto el MNP como el Partido de
la Salvacién Nacional (MSP) que lo sucedié estuvieron apoyados por la mis-
ma clase media. Su discurso se bas6 en la defensa de las virtudes publicas
y morales desde la marginacién econdmica y subdesarrollo de Anatolia. El
movimiento de fondo que daba continuidad ideoldgica a estos partidos, des-

3. Agradecemos al foro de Eurasian Hub las indicaciones sobre los aspectos menos conoci-
dos de los grupos islamistas radicales turcos.



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 65

de la misma Turquia y los ambientes de la migracién en Europa, era el ya
mencionado Milli Goriis que hacia una critica de las politicas econdmicas
kemalistas y, de hecho, encarnaba la rebelién permanente contra las politicas
del Estado kemalista secular. Pero esta critica no era ni conservadora ni iba en
menoscabo del libre mercado. De hecho, en el afio 1991, Erbakan propuso en
su campaifia un nuevo modelo econémico al que se denominé «orden justo»
como una tercera via en el que uno de sus principios era el interés del libre
mercado. El objetivo era la transformacion hacia la modernidad, pero con el
islam en la esfera publica incorporando los valores turco-islamicos, y propug-
nando un liderazgo turco para el mundo isldmico. No desafiaban las premisas
basicas de la democracia, pero si afirmaban que las elecciones eran la tnica
ruta legitima para llegar al poder. Tampoco rechazaron nunca al secularismo
de forma categérica, pero no defendian la separacion entre Estado y religion
como una caracteristica del mismo. Su vision era poco pluralista. Lleg6 a afir-
mar incluso en alguna ocasion que Turquia tenfa un 99% de musulmanes, los
cuales se dividian entre votantes y potenciales votantes del Refah o Partido
del Bienestar (Hale y Ozbudun, 2010).

La ideologia de este nuevo partido impulsado por Erbakan en 1983 se
puede describir, por una parte, como una forma de liberalismo pragmatico,
conservadurismo social, bienestar y capitalismo; y, por otra, como una amal-
gama de ideas y politicas basada en diferentes interpretaciones del islam, el
nacionalismo y el Estado. El Refah fue sustituido por el Partido de la Virtud
que no disfrut6é de una larga vida. La confrontacién entre las dos lineas del
mismo: modernistas (el ala joven) y tradicionalistas, condujo a la escisién. En
2001 es cuando se produce la aparicion del Partido de la Justicia y el Desarro-
1llo o AKP, que domina la esfera politica desde el afio 2002, en el que obtuvo
un 34.4% de los votos; un 46,5% en 2007 y un 47% en 2011. Por su parte, el
nuevo partido de Erbakan, el Partido de la Felicidad, fundado en 2001, quedé
reducido a apenas un 2,5 % de los votos en dichas elecciones.

La conformacion de la base social del AKP evidencia la integracién
de la periferia del sistema. Las bases sociales del AKP se pueden desagre-
gar, siguiendo a Yavuz, en cuatro grupos: la nobleza provincial de lineas
conservadores; pequefios y medianos hombres de negocios e industriales;
tenderos, industriales medianos, granjeros, y constructores. Estos grupos
estan compuestos por la nueva clase urbana y la poblacion rural, sectores
tradicionalmente marginados. De esta forma se puede hablar de una coali-
cién compuesta por la burguesia emergente y consolidada de Anatolia, el
islamismo periférico y las fuerzas kurdas. La nueva clase urbana es una



66 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

mezcla entre los estilos de vida rural y urbano, y no estd completamente
integrada en el desarrollo econdmico de Turquia. Digamos que es un sin-
cretismo entre tradicién y modernidad (Yavuz, 2009).

Podemos también atender a los distintos perfiles de sus bases en lo que
se refiere a la educacién y a la identidad religiosa y politica y la proceden-
cia geogréfica. Los votantes del AKP son mds religiosos, mds rurales (me-
nos profesionales, altos funcionarios publicos), con menos formacién (hay
menos profesores de universidad, menos graduados y menos estudiantes)
y mads pobres que los votantes del CHP. La identidad politica de las bases
—como el electorado del AKP se define a si mismo— es la siguiente: un 27%
se declara islamista, un 15% de derecha; un 14% demdocrata; un 10% con-
servador; un 10% socialdemocrata; un 6% nacionalista, un 3% kemalista;
un 3% nacional-conservador y, por tltimo, un 10% no estd seguro (Yavuz,
2009). Otra encuesta realizada en Turquia muestra que el 60% de los vo-
tantes del AKP, y se identifica primero como musulmén (en el CHP este
porcentaje baja al 20,9%) (Hale y Ozbudun, 2010).

En cuanto a la base social de las cofradias, la reemergencia del islam en
la sociedad habia comenzado, como se ha sefialado, con la continuidad de
las tarikats mediante su refundacién y el surgimiento de una nueva orden
como la de los nurcus. Esto es, las cofradias se organizaron antes que los
partidos politicos islamistas. Los vinculos entre estos grupos y redes socie-
tarias que comenzaron hace décadas no han dejado de mantenerse entre los
partidos de centro derecha y los partidos islamistas, sobre todo desde los
afios cincuenta con el primer partido conservador en el poder. La utilizacién
de estos grupos por unos y otros partidos ha sido diferente. Los partidos de
centro derecha han estado mds interesados en fomentar esta relacién con
el objeto de acumular votos. Los partidos islamistas han establecido una
relacién mas lineal en algunos momentos de la historia politica turca.

Los vinculos con el mundo de la politica han sido mds que evidentes.
Partidos de centro derecha como el Partido Demdcrata, el Partido de la
Justicia, el Partido de la Madre Patria (ANAP) y el Partido de la Recta Via
(Dogru Yol Partisi: DYP) tuvieron vinculos con los nurcus y la orden de
los naksibendi. E1 DP y Menderes desarrollaron lazos con los nurcus en los
afios cincuenta, Demirel del AP en la década de los setenta igualmente con
los nurcus. De la misma manera, Turgut Ozal y Tansu Ciller en las décadas
de los ochenta y noventa. Por su parte, los partidos islamistas como el MNP
y el MSP tuvieron relacién con los nurcus (prominentes figuras de esta
orden se unieron al MNP) y los naksibendi. De hecho, estos ultimos fueron



La era del AKP: una aproximaci6n al islamismo contemporéneo en Turquia 67

fundamentales en la formacién del MNP. Los nurcus rompieron la relacién
con el MSP a mediados de los setenta, apoyando mas desde entonces a los
partidos de centro derecha. La comunidad de Fethullah Giilen apoy6 al
ANAP de Turgiit Ozal y mantuvo buenas relaciones con el establishment
secular. Igualmente secundo¢ la caida del Gobierno de Erbakan en el proce-
so del 28 de febrero de 1997. Otra figura importante de los nurcus, Mehmet
Kutluer, apoy6 a DYP en 1998, puesto que eran los mds comprometidos
con el sistema democratico liberal. Los naksibendi, que habian apoyado
al MNP, MSP y RF, rompieron finalmente con este. Ello significa que no
siempre los partidos islamistas han disfrutado de la lealtad de estas 6rdenes
(Hale y Ozbudun, 2010). Erdogan igualmente ha cultivado vinculos con
estos dos grupos en la dltima década. Sus bases y apoyos consisten en un
entramado informal de redes y grupos. La socializacién se produce conjun-
tamente porque, o bien proceden del mismo pueblo, o pertenecen a 6rdenes
sufies. Esta socializacién en redes informales favorece los contactos per-
sonales para poder avanzar y progresar, contribuyendo al personalismo en
la politica turca.

En cuanto al pujante movimiento Giilen no es sino uno mads de los
vehiculos del cambio de actitud sociopolitica que generd la victoria del
AKP, en el afio 2002. No es ajeno al papel de Turquia como tradicional
laboratorio del islam y a las tradicionales cofradias turcas: de hecho se trata
de una adaptaciéon moderna y de claro trasfondo neoliberal, en lo politico-
econdmico, al insistir en la accién sobre la meditacién. Esa estrategia ha
tenido gran triunfo por cuanto permite «medir», computar el éxito (y por
lo tanto, la popularidad) de la neocofradia en términos materiales; y ade-
mds, el sentimiento nacionalista que lo acompaiia lo hace mds asumible
y comprensible para el comun de los fieles. Asi, el movimiento Giilen no
pertenece al &mbito de un islamismo radicalizado y global, sino que forma
parte de la solucién al mismo. En el sentido en que «antiguos radicales y
sus seguidores han sido llevados al redil del neoliberalismo, el secularismo
y la dominacién occidental [a través de una revolucion pasival» (Tugal,
2009)*. Por tltimo, las bases sociales de los grupos radicales partidarios

4. En una revolucién pasiva, los sectores populares son movilizados con discursos y estrate-
gias revolucionarios, solo para reforzar los modelos existentes de dominacién



68 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

del recurso a la insurgencia o al terrorismo son actualmente muy reducidas.
Se ha ido experimentado un claro descenso desde los «afios de plomo»,
aunque quiza hubiera un repunte a comienzos de los afios noventa, cuando
todas las expectativas parecian abiertas. Hoy, incluso el grupo Hizbullah
busca convertirse en un partido politico, y la actividad armada de casi todos
ellos es mds que escasa.

Las causas de esta evolucién parecen estar muy relacionadas con dos
factores: el estrecho control social que son capaces de ejercer sobre los
grupos violentos los partidos islamistas y las cofradias, muy bien organiza-
das y dispuestas a marcar una notable disciplina a sus bases sociales. Y por
otra parte, el nacionalismo turco en auge, que contempla al yihadismo o a
Hizbullah como fenémenos extranjeros, relacionados con el mundo drabe,
o al chiismo de raiz persa. La guerra de baja intensidad contra el PKK,
llevada en los dltimos afios a las montafias iraquies, todavia ha enfatizado
mads el discurso nacionalista subliminal de que la violencia politica contra
los turcos siempre es «extranjera». Asi, tras los atentados de 2003, se puso
de relieve que una parte de los activistas responsables de los mismos eran
sirios o iraquies. Es de resefiar, asimismo, que la denominacién Frente Isla-
mico de los Combatientes (o Caballeros®) del Gran Oriente hace referencia
al Gran Oriente (Asia Central) del cual proviene el pueblo turco. Y que su
fundador, el mistico Salih Izzet Erdig, mds conocido como comandante
Salih Mirzabeyoglu, fue iniciado en la Naksibendiya por el poeta filésofo
y escritor Necip Fazil Kisakiirek.Este, a su vez, habia fundado la ideolo-
gia del denominado Biiyiik Dogu («Gran Oriente»), destinada a crear una
gran federacion de estados sunies y restablecer el Califato. Por lo tanto, las
raices ideoldgicas del fundador del IBDA-C eran claramente turcas. Ade-
mas, el IBDA-C no tiene sus raices en Al-Qaeda, sino en las asociaciones
Akincilar ligadas al MNP (Partido de Salvacion Nacional) en la década de
los setenta del siglo xx. En realidad, las relaciones con Al-Qaeda nunca han
quedado claras, ni siquiera en relacién con los atentados de 2003.

Por dltimo, deben considerarse otros dos factores para ponderar las
dificultades de proliferaciéon —por falta de apoyo social- de este tipo de

5. En realidad, el término que se usa en turco es Akinci, esto es, combatiente musulman
comprometido con la propagacion de la fe: Islami Biiyiikdogu Akincilar Cephesi.



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contempordneo en Turquia 69

grupos en Turquia. Uno es el hecho de que en los dltimos afios, la extrema
derecha «laica», como derivacion extrema del kemalismo, ha evolucionado
ideolégicamente, pasando a incluir el islamismo en su variante mas pantur-
quica, sin retroceder a la hora de llevar a cabo sintesis con el ultranaciona-
lismo clasico de los tiempos del Partido del Movimiento Nacionalista de
Alparslan Tiirkes y hasta con el kemalismo. De hecho, operativamente al
menos, ya el «incidente de Susurluk» (14 de enero de 1997) o la instrumen-
talizacién del grupo armado Hizbullah turco por las fuerzas de seguridad
en la lucha contra el PKK, pusieron de relieve la connivencia tictica entre
sectores de extrema derecha, fuerzas de seguridad y cualquier tipo de ex-
tremismo, kurdo o turco, amén de fuentes de financiacion relacionadas con
el narcotrafico o grupos delictivos de cardcter mafioso en territorio turco o
de minorfas turcas en el exterior.

Recursos de poder al servicio de los actores islamistas: la ideologia como
principal instrumento del AKP

Los recursos de poder de los que pueden disfrutar los actores islamistas los
constituyen recursos como la ideologia, el capital, las asociaciones, los me-
dios de comunicacion, las redes sociales y el potencial de movilizacién de
esas bases sociales. Nos centraremos principalmente en la ideologia. En la
evolucidn ideoldgica del AKP deben distinguirse tres periodos: a) la lucha
por el poder, que va desde su constitucion hasta después de las elecciones de
noviembre de 2002; b) el asentamiento en el poder: evitando las presiones del
aparato de Estado kemalista e imponiendo a la vez su transformacién (2003-
2009); ¢) el triunfo y anulacién progresiva del Estado kemalista, acompafiado
de una creciente expansion internacional. Estos periodos marcaran también la
evolucion del conjunto de los recursos de poder.

El primer periodo es muy corto (2001-2002), pero resulta muy impor-
tante porque en €l se fraguan con éxito las diversas tendencias que integran
inicialmente el AKP: el nicleo, proveniente del Partido de la Virtud, inte-
grado por una serie de jovenes reformistas. El miembro mds destacado de
esta tendencia serd el futuro presidente de la repiblica, Abdullah Giil. En
segundo lugar, se integran en el AKP una serie de politicos procedentes de
partidos de centro derecha conservadora y, mds concretamente, del Partido
de la Madre Patria de Turgut Ozal y del Partido de la Recta Via-Partido
Democritico de Siileyman Demirel. Un tercer grupo serd el de los tecnd-
cratas, muchos de los cuales no procedian de ningin partido, o poseian



70 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

un perfil heterogéneo o difuso que va del nacionalismo a la izquierda. La
diversidad de procedencias ayudard a que ya en esta primera fase se pre-
sente al AKP como un partido con pretensiones de proporcionar mejores
servicios. Como se ha dicho, en este sentido, desempefiard un importante
papel la figura de Recep Tayyip Erdogan como alcalde electo de Estambul
entre 1994 y 1997, dada la exitosa administracién de esa ciudad, de mds de
12 millones de habitantes.

Por lo tanto, cara a las elecciones de 2002, el AKP tuvo el acierto de
presentarse como un partido de perfil politico similar al de aquellos de
la democracia cristiana europea, en los cuales, al menos inicialmente, la
tecnocracia desempefia un papel mds relevante ante el electorado que la
ideologia religiosa de fondo, convenientemente difuminada como reglas
morales mds apoyadas en el sentido comun que en las sagradas escrituras.
En el caso del AKP, esa actitud queda reflejada en el concepto edep, toma-
do de los nurcus, y que representa el cédigo de conducta y decoro que mar-
ca unos minimos razonables, compatibles en buena medida con reglas de
moral laicas y republicanas. En este sentido, el edep es también una buena
muestra de la voluntad de evitar los enfrentamientos con el Estado secular,
tan caracteristicos de la linea de los partidos fundados por Erbakan y, no
digamos, de los grupos radicales. Precisamente, esa tactica politica servird
a los sectores del kemalismo para lanzar la campafia difamatoria sobre la
«agenda oculta» de Erdogan.

Durante el segundo periodo de su evolucién (2003-2009), ya en el Go-
bierno, el AKP contd con dos recursos de poder: el desarrollo del pragma-
tismo ideolégico ya enunciado en su perfil preelectoral, y el apoyo activo
de la Unién Europea. Este segundo factor se demostrard fundamental para
superar las presiones del aparato de Estado kemalista, en especial ante los
dos momentos mds peligrosos de su contraataque: la amenaza que supuso el
«e-golpe» o «golpe electrénico» de los militares, en abril de 2007, secundado
por las movilizaciones populares organizadas por los sectores de la derecha
kemalista y el intento de ilegalizacién del partido en el Gobierno, a instancias
de la fiscalia de la Corte Suprema de Apelacién en la primavera de 2009. En
ambos casos, Bruselas se mostrd sin medias tintas a favor del Gobierno de
Erdogan, lo que contribuy6 en gran medida a desbaratar los mecanismos de
presion del poder kemalista, que habian funcionado reiteradamente, sin pro-
blemas, durante el periodo de la Guerra Fria, cuando gozaba del respaldo oc-
cidental. A la vez que mantenia su posicién al frente del poder, el AKP cum-
plia con Bruselas intentando adecuar sus leyes y economia a las exigencias



La era del AKP: una aproximaci6n al islamismo contemporéneo en Turquia 71

de la Unién Europea, en especial a partir de octubre de 2005, cuando Turquia
obtuvo el estatus de candidato a miembro formal y de pleno derecho. Pero
también manteniendo la estabilidad econémica y unas tasas de crecimiento
como no se habian visto en muchos afios. Todo ello reforzé al AKP en el
poder: en las elecciones de 2007 y 2011, el porcentaje de votos obtenidos fue
al alza, mientras que, por primera vez en la historia de la Reptiblica, ocupaba
la presidencia un politico islamista, como era Abdullah Giil.

El periodo 2003-2009 reforzé la imagen del AKP como partido demo-
cratico conservador. De hecho, enfatizé sus dos principales caracteristicas,
segin Hakan Yavuz: conservadurismo social y liberalismo econémico. Fue
tal el viraje que dio ese partido en relacién con los islamistas impulsados
por Erbakan que resultaba dificil distinguirlo de los partidos de centro de-
recha. En algunos aspectos, y a instancias de Bruselas, puso énfasis en
cuestiones como la democracia, los derechos humanos y el imperio de la
ley. Se comprometié con valores liberales pluralistas y religiosos. De he-
cho, se lleg6 a afirmar que consiguié ampliar mds las libertades civiles que
otros gobiernos desde el aflo 1960. El AKP tir6 del carro de la moderni-
dad, proyectando la imagen de un partido moderno, dindmico, con redes
transnacionales. Esta constituye otra de las bazas que explican la dramdtica
pérdida de peso de los kemalistas, que extraviaron su papel tradicional de
heraldos de la modernidad, ya muy deslucido desde que Ozal impulsara el
neoliberalismo a la turca en los afios ochenta.

Ganado el pulso al «golpe de los jueces», en la primavera de 2009, el
AKP se concentr6 en desmontar el poder politico de los militares turcos,
atreviéndose a plantear una serie de procesos, desde el ambito civil, contra
generales y oficiales golpistas, que empezaron a producirse a lo largo de
2010. El desafio quedaba redondeado con la acusacién de que los militares
habian intentado un golpe contra el Gobierno del AKP, en 2003. Ademas,
el Gobierno pronto aprovechd la ocasién para intervenir en la promocién
de los miembros del generalato. Y para completar la jugada, en septiembre
de ese mismo, afio, coincidiendo con el 30° aniversario del golpe de 1980,
se llevé a cabo el referéndum para la reforma de la Constitucion de 1982.
Todo ello fue la antesala de un sistemdtico desmantelamiento del Estado
kemalista, —aunque sin cuestionar en ningin momento la figura de Ata-
tiirk—, algo que parecia impensable solo tres afios antes.

La tercera fase de la evolucién del Gobierno de Erdogan, a partir de
2009, también abria un proceso evolutivo marcado por el reconocimiento
implicito del cardcter islamista. Asi, todo el debate tactico impulsado por el



72 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

mismo AKP en torno a su pretendido cardcter no islamista (Yavuz, 2009)
—que legalmente sigue sin poderse explicitar— quedaba enterrado ante
la misma fuerza de los hechos, aunque sin perder su cardcter de partido
catch-all, liberal conservador, como volvio a demostrar en las elecciones
de 2011. El perfil de partido islamista con recetas especificas de gober-
nanza, no agresivas en el interior ni en el exterior, se ha visto potenciado
en la politica internacional del partido en el poder, muchas veces a partir
de contactos mds personales que institucionales, pero de gran contenido
simbdlico y practico. De esa naturaleza ha sido, por ejemplo, el viaje a
Turquia de Nawaz Sharif, el lider de la Liga Paquistani Musulmana, a fin
de «tomar elecciones para controlar al ejército» (Ahmad, 2011). O la reco-
nocida admiracién por Turquia y su modelo por parte de Rashid Ghanuchi,
lider del Partido del Renacimiento tunecino, ganador de las elecciones de
2011, que se ha plasmado en viajes a ese pais, relaciones continuadas con el
embajador turco en Tunez, y una estrecha amistad con el ministro de Asun-
tos Exteriores turco, Ahmed Davutoglu (al-Amin, 2011). En buena medi-
da, esas reacciones son el resultado de un concienzudo trabajo, llevado a
cabo por Ankara, para postularse precisamente como modelo de Gobierno
islamista moderado, y que alcanz6 un momento culminante durante la Pri-
mavera Arabe de 2011. Pero tampoco el Gobierno del AKP estuvo solo en
la empresa: a Washington, por ejemplo, le seducia el modelo de exitoso
neoliberalismo isldmico que también respaldaba en los paises drabes como
antidoto contra el radicalismo islamista y el salafismo (Nasr, 2009b).

Desde la misma Turquia, se percibi6 con claridad la reafirmacién de
la vis islamista y neoliberal del AKP. El etn6logo Cihan Tugal, tras inves-
tigar durante varios afios en el distrito de Sultanbeyli, en Estambul, pudo
constatar cdmo «antiguos [islamistas] radicales y sus seguidores han sido
llevados al redil del neoliberalismo, el secularismo y la dominacién occi-
dental [a través de una revolucién pasiva®]» impulsada por el AKP en el
poder, cuyo perfil ideolégico es perfectamente discernible por la sociedad
turca (Tugal, 2009).

6. En una revolucién pasiva, formulada por Antonio Gramsci, los sectores populares son
movilizados con discursos y estrategias revolucionarios, solo para reforzar los modelos
existentes de dominacién



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 73

Naturaleza de las relaciones de poder entre los actores politicos protago-
nistas del sistema: una explicacion para el cambio favorable de estatus de
los actores politicos islamistas

El personalismo de la politica turca y la concentracién de poder en su sistema
politico (Duran, 2008) favorecen unas relaciones de poder basadas en la dis-
tribucién y transferencia de los recursos del partido a sus seguidores y apoyos.
La politica de liderazgo del AKP consiste en una mezcla de principios e idea-
les, por un lado, y de intereses, por otro. Esta tension significa que las masas
no se han visto tan favorecidas como se hubiese podido esperar, aunque, eso
si, se le ha considerado un partido de servicios sociales. Las ideas se han con-
vertido finalmente en intereses para la consecucién de objetivos personales,
aunque no han olvidado del todo la faceta asistencial. La visién del AKP de la
sociedad es de una mezcla de diversas comunidades e intereses, por lo que los
centros de poder de la Turquia actual contindan consistiendo mas en alianzas
de intereses entre distintos grupos que en ideales. Estas comunidades de in-
tereses constituidas alrededor de los grupos mencionados —sobre todo nueva
burguesia y clases medias— han redefinido las relaciones entre el Estado y la
sociedad provocando un cambio de la ideologia que ha desafiado al kemalis-
mo (Yavuz, 2009).

El cambio de los centros de poder comenzé a darse en los afios ochen-
ta con las politicas econémicas neoliberales de Ozal. El empoderamiento de
nuevas clases sociales fue uno de los factores que permiti6 el triunfo del islam
politico. El centro de gravedad del poder social y politico pasé de la burocra-
cia civil y militar, esto es, del establishment kemalista, a una burguesia proce-
dente de Anatolia que lideraba unas alianzas y coaliciones civiles. Esta nueva
burguesia se ha permitido desempefiar el papel de transmisora entre el sector
religioso conservador de la sociedad y la estructura politica. La reislamiza-
cién de la sociedad y el fortalecimiento de determinados grupos han permitido
empujar hacia el poder a un partido politico, el AKP, que poco a poco, desde
su primera victoria electoral en el afio 2002, ha llegado a ocupar y controlar
practicamente todas las instituciones del poder, las principales son las siguien-
tes: la Gran Asamblea Nacional Turca (GANT) y presidencia del Consejo de
Ministros (desde el afio 2002 ininterrumpidamente), la presidencia del Conse-
jo de Seguridad Nacional (MGK; desde hace mds de cuatro afios), y la presi-
dencia de la Republica (desde hace mds de cuatro afios) (Duran, 2008).

Lo que se consideraba, por tanto, la periferia del poder, esto es, los
grupos y partidos que emergieron de la década de los cincuenta a la década



74 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

de los setenta, ha llegado a ocupar el centro del mismo, desplazando al
establishment kemalista que lo habia ocupado desde el afio 1923. Estos
cambios obviamente han suscitado pugnas entre los dos focos de poder,
entre partidos politicos, pero sobre todo con el sector militar. De esta lu-
cha, los militares han salido perdiendo. El papel de guia ha cambiado del
ambito castrense a la nueva burguesia. Los militares no constituyen ya
mds un agente de cambio. Desde que su fuente de poder no es legal sino
sociohistérica, ha permitido al AKP cambiar las bases legales mediante
los paquetes de armonizacion que se han plasmado en las distintas refor-
mas constitucionales. Esta mutacién en las estructuras podria permitir un
progresivo cambio en las culturas, construyéndose una nueva fuente de
legitimidad sociohistdrica de la cual la nueva burguesia, las clases me-
dias emergentes y los intelectuales financiados por esta clase media con
sus nuevos discursos (en los cuales enfatizan, entre otras cuestiones, los
derechos humanos) serian los protagonistas. Por tanto, se podria concluir
con el interrogante que propone Hakan Yavuz, en el sentido de que, po-
siblemente, un movimiento politico isldmico ha ayudado a consolidar la
democracia ofreciendo alternativas de participacidon y de expansién a los
grupos que estaban previamente fuera del sistema, constrifiendo a la par,
mediante cambios legales, a los que estaban en el centro del poder. Esto
ha generado un duro proceso de negociacién democrdtica entre el AKP y
el Estado, en el cual el AKP ha entendido que la tnica forma de alcanzar
el poder y consolidarse en él es aceptando las normas democraticas orien-
tadas desde la UE.

Por consiguiente, la influencia de la estructura (contexto sociopolitico) y
de diversos actores ha sido fundamental para moldear la ideologia del AKP.
Un Estado secular por una parte, un sector kemalista por otra, una sociedad ci-
vil emergente en la periferia y un actor externo como la UE han sido baluartes
clave. Las normas de la UE han ayudado a «domesticar» y a forzar al Estado
y a los actores antisistema a cambiar sus percepciones y estrategias para que
la normativa europea sea adoptada como punto de referencia para la creacion
de un nuevo contrato social en Turquia (Yavuz, 2009).

Naturaleza del discurso social, politico, religioso y respeto a la democracia
del AKP: la propuesta de un islam liberal

Una de las cuestiones mds controvertidas desde la llegada del AKP al poder
la ha constituido la posicién de este partido con respecto al secularismo.



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 75

Ya a partir de los primeros momentos, los kemalistas criticaron continua-
mente al AKP por tener una agenda oculta. En este sentido su objetivo final
seria reemplazar el Estado secular por uno isldmico. Sin embargo, estas
acusaciones tan medidticas habrian de ser estudiadas con algo mds detalle.
Autores como Hakan Yavuz y otros como Ahmed T. Kuru argumentan que
el AKP no es antisecular, sino que defiende una interpretacion diferente del
secularismo que difiere de la ofrecida tradicionalmente por el kemalismo.
El debate no es solamente sobre el conflicto entre secularismo e islamismo,
sino que reside sobre todo en el verdadero sentido y practica del secularis-
mo en si mismo.

Para explicar la posicién del AKP tenemos que diferenciar primero en-
tre secularismo pasivo y secularismo asertivo como tipos ideales. El prime-
ro implica neutralidad del Estado hacia las diversas religiones y permision
de la visibilidad publica de la religién. El secularismo asertivo significa que
el Estado favorece una vision secular en la esfera publica y ayuda a confi-
nar la religién al &mbito de lo privado. En Turquia, la Reptiblica tendi6 en
las primeras décadas hacia el secularismo asertivo y todavia, incluso, con el
primer mandato del AKP disefiaba politicas en tal sentido. E1 AKP y otros
partidos de derechas, los cuales pueden representar aproximadamente el
70% de los votos, han apoyado la tendencia del secularismo pasivo. El mis-
mo Erdogan ha enfatizado sobre la neutralidad del Estado. De momento,
el AKP no ha triunfado en reformar el secularismo en Turquia. Solamente
ha habido alguna excepcién como las mejoras de los derechos religiosos
de algunas comunidades no musulmanas, o la construccién de nuevas igle-
sias (Kuru, 2006: 136-154). En este sentido el AKP ha promovido lo que
se conoce como un islam liberal. Este liberalismo emergié mds como una
reaccion contra el marco estrictamente laico, tratando de crear una identi-
dad propia moderada, pluralista, de orientacién occidental conformando
una aproximacién particular hacia temas como los derechos humanos, la
libertad religiosa, los derechos de las mujeres, la vision del bienestar social
y de la politica exterior. Se centrd en la reemergencia de una «comunidad
moral» basada en la herencia isldmica turca que ha tratado de inspirar las
diversas facetas.

En el tema de los derechos humanos, los partidos islamistas no comen-
zaron a tomdrselo en serio hasta el golpe de Estado posmoderno. Durante
el aislamiento y la represion fueron conscientes no solo de que tenian que
cambiar su discurso politico, sino también buscar fuentes de legitimidad. El
lenguaje popular del AKP sobre los derechos humanos y la democracia ha



76 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

contribuido a legitimarlos entre los conservadores turcos. El AKP ha tratado
de construir puentes entre el discurso islamista y el de los derechos humanos.
La libertad religiosa es otro punto importante. L.as minorias no musulmanas
que perviven en Turquia son judias, armenias, catdlicas, la comunidad turco-
sirfaca, grecoortodoxas, bulgaras y cristianas georgianas principalmente. Su
estatus fue negociado en el Tratado de Lausana, pero solamente de judios, ar-
menios y griegos. Otras minorias no musulmanas como los sirios ortodoxos,
caldeos, bulgaros, etc., no tenian especial estatus o proteccion. Las libertades
religiosas se han visto fortalecidas sobre todo gracias a las reformas en las
leyes de asociaciones (2002-2004) y fundaciones (2008).

En cuanto a las minorias étnicas, el principal punto de tensién lo cons-
tituye la cuestién kurda. Supone una de las principales fracturas dentro
de la vida politica. EI hecho de que este tema suponga una linea de rup-
tura tiene su explicacion, por un lado, en el pensamiento politico isldmico
—que siempre ha rechazado el nacionalismo étnico a favor del concepto
mads inclusivo de umma basado en la hermandad de todos los musulmanes
sin tener en cuenta la raza, el color ni la etnicidad— y por otra parte en la
construccién del Estado-nacién turco. La élite republicana con su obje-
tivo de crear un Estado secular, moderno y nacional, corté los vinculos
que ligaban a la sociedad y al individuo con el pasado otomano y con la
civilizacién islamica (Cagaptay, 2006). El objetivo fue crear una nacién
turca homogénea basada en la unidad de la cultura, la lengua y los ideales.
Estos objetivos no dejaban mucho espacio, por no decir ninguno, para el
reconocimiento de otros grupos lingiiisticos y culturales. Los partidos is-
lamistas por su parte, desde la etapa de Erbakan en el poder han intentado
algin tipo de aproximacion en este sentido. La aproximacién del RP en el
afio 1995 obedecia a los deseos de suscitar una hermandad musulmana. Sin
embargo, pronto cambiaron de idea y el discurso oficial hacia la cuestién
kurda fue el mismo que el de resto de partidos: se trataba de un problema
de subdesarrollo econdémico. El AKP ha sido el tnico que se ha atrevido
a hablar de la cuestién kurda, distinguiendo Erdogan en su discurso entre
una «supraidentidad» turca y «subentidades» étnicas. Hubo pronto reac-
ciones en este sentido, sobre todo por parte de los militares. También ha
sido el tnico que se ha atrevido a hablar de las diferencias culturales en el
sureste como una riqueza (lo cual le ha llevado a ganar votos kurdos). Sin
embargo, las expectativas o las buenas intenciones que pudieran existir en
un principio no han supuesto cambios importantes en la politica hacia los
kurdos; debe afiadirse, sin embargo, que la labor de bastiones kemalistas



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contemporaneo en Turquia 77

en la administracién del Estado, las fuerzas de seguridad y la judicatura ha
trabajado para que se produjera un descarrilamiento.

A este respecto, hay que mencionar el tercer y el sexto paquete de
armonizacion llevados a cabo por el AKP. Este tltimo paquete conllevé
cambios revolucionarios en la ley y en la mentalidad turcas que permitian
el uso de lenguas locales en radio y television. El tercer paquete también
permitia la ensefianza privada de tales lenguas. Por estas se entiende «las
lenguas diferentes y los dialectos tradicionalmente usados por los ciudada-
nos turcos en sus vidas diarias». Ello ha significado algunas mejoras como
permitir la emision en radios y televisiones privadas para emitir cuarenta y
cinco minutos al dia en kurdo (esta medida se tomo a finales de 2006). En
el 2008 se adoptd la Ley n° 5767 que permitia a las radios y televisiones del
Estado emitir en otras lenguas y dialectos que no fuesen el turco. El canal
kurdo de television comenz6 a emitir veinticuatro horas al dia en kurdo
desde el 1 de enero de 2009 con un discurso de Erdogan en el que expresa-
ba sus buenos deseos en kurdo (Hale y Ozbudun, 2009).

En lo relacionado con los derechos de las mujeres, el Gobierno ha sido
tolerante con los estilos de vida seculares, aunque presiona para que puedan
llevar el tiirban (hiyab) en las instituciones publicas e igualmente en otros
espacios. El velo ha sido, por tanto, un simbolo que ha dominado la agenda
islamista, y la mujer islamista ha adoptado en la ciudad lo que se consi-
deraba que era el vestido tradicional de la mujer musulmana en las dreas
rurales. Este simbolismo ha constituido toda una estrategia —y en definitiva
una «guerra»— para desafiar el simbolismo kemalista de mujer republicana,
urbana, moderna y secular con una mujer que representa otros simbolos
externos en el espacio urbano, pero que desarrolla las mismas actividades
que las seculares: son consumidoras, profesionales, universitarias, trabajan
duro y participan en politica (aunque no con la misma igualdad que sus
compaiieros). El nuevo Cédigo Penal reformé algunas cuestiones, como
los crimenes de honor que comenzaron a ser perseguidos con la nueva le-
gislacién como cualquier caso de asesinato. También, desde el Ministerio
de Asuntos Religiosos, se ha instado a los imames a que en sus sermones
traten mds humanamente a las mujeres (Smith, 2005).

La politica exterior y las relaciones internacionales han sido también
un punto importante de diferenciacién con respecto al establishment kema-
lista. La politica exterior se ha comenzado a cambiar a marchas forzadas,
casi desde el momento de la llegada al poder, pues antes del afio 2002 los
lideres del AKP habian prestado escasa atencién a esta materia. Sin em-



78 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

bargo, su interés por ser aceptados en Europa (de hecho la primera visita
de jefe de Gobierno de Erdogan fue a Francia) pronto activard un andlisis de
los objetivos del partido. Para ello tendrdn su propio ide6logo y asesor, el
profesor Ahmet Davotuglu. En un libro que se publicé en el afio 2000, de-
fendié que Turquia, gracias a su posicion geografica, posefa una «estrategia
de calado» que no habia explotado convenientemente. Defendia que debia
desarrollar un compromiso activo en los sistemas politicos de Oriente Me-
dio, Asia, Balcanes y el Cducaso. Pero fue todavia mds alld cuando el AKP
llegé al poder proponiendo que Turquia no podia ser simplemente un mero
puente entre Occidente y el mundo musulman. Esta carta de presentacion
tipica de Turquia no satisfacia plenamente. Tenia que convertirse en un
«pais central», capaz de resolver problemas y conflictos para contribuir a
la «paz regional y global». Turquia no podia ser, por tanto, un mero puente,
podia aportar mds para superar ese choque entre Occidente y el mundo
musulmén. Es mds: debia liderar ese proceso.

La politica exterior del AKP suponia una ruptura con la llevada a cabo
por el establishment kemalista. Por un lado, estos habian dado prioridad a
la seguridad nacional y a la disposicién y preparacion militar. Los ultrana-
cionalistas, por su parte, siempre siguieron una linea un poco xendfoba se-
flalando «que los turcos no tienen mds amigos que ellos mismos». El AKP
pretendia, por tanto, cambiar esta cultura de seguridad defensiva mantenida
durante décadas (Hale y Ozbudun, 2009).

Conclusion

Turquia tiene una historia de secularismo mucho mds prolongada en el
tiempo que ningun pais musulman con diferencias evidentes con respecto a
cémo han evolucionado los partidos islamistas. Dentro del Estado secular
turco y de un entorno relativamente democratico emergieron los partidos
politicos y los grupos islamistas que fueron moderando su discurso con el
tiempo. Sin embargo, en el mundo drabe, el islam politico ha sido un instru-
mento de movilizacién de las masas contra el poder colonial y los gobier-
nos represivos que se constituyeron posteriormente a la descolonizacién.
El islamismo turco, desde los lejanos tiempos del Partido del Orden
Nacional hasta la reciente experiencia de Gobierno del AKP o del ex-
pansivo movimiento Giilen, siempre ha tenido muy presente su caracter



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contemporéneo en Turquia 79

especificamente tdrquico. Ello supone una desconfianza muy enraizada
hacia las experiencias del islamismo drabe y, sobre todo, un rechazo, por
activa y por pasiva, hacia su liderazgo. Eso explicaria el muy escaso éxito
de Al-Qaeda en Turquia, mientras que, en cambio, si se ha consolidado un
islamismo moderado y neoliberal que el Gobierno turco del AKP pronto ha
insistido en postular como modélico para el resto de los paises musulma-
nes y, mds especialmente, para los drabes. Turquia recupera asi una faceta
—interesadamente olvidada, por parte drabe— de laboratorio del islam. Por
lo tanto, el islamismo turco posee un componente nacionalista muy enrai-
zado, que ya estuvo presente en el kemalismo, que en los afios cuarenta y
cincuenta, en plena descolonizacién, también se ofrecié6 como modelo de
Estado laico para una sociedad musulmana. Modelo que, dicho sea de paso,
no dejé de tener su influencia en paises recién independizados, como Arge-
lia, Tdnez y, mds alld del &mbito drabe, Pakistdn e Indonesia.

Después de la Primavera Arabe se sigue proponiendo como modelo
con aun mas intensidad. Es precisamente en estos tiempos cuando mds se
ha sefialado a Turquia como referente. Sin embargo, como todos los re-
ferentes o fuentes de inspiracién deben conocerse bien sus entresijos: la
evolucion y los perfiles de las bases sociales que constituyen el apoyo del
AKPy de otros grupos de interés; los recursos de poder a su servicio, sobre
todo la conformacién de la ideologia del AKP; las relaciones de poder de
los actores islamistas con el resto del sistema, andlisis del que obtener la
explicacidn del cambio de estatus de estos actores, y el discurso del islam
politico turco con respecto a la democracia con las distintas propuestas
como la que se sefiala de un islam liberal.

Referencias bibliograficas

Ahmad, Imtiaz. «Nawaf Sharif seeks Turkish lessons on control army».
Hindustan Times, Lahore (28 de octubre de 2011) (en linea).

al-Amin, Ibrahim. «Islamists in North Africa and the Turkish Model».
Alakhbar (24 de octubre de 2011) (en linea).

Avci, Hanefi. Hali¢c'te Yasayan Simonlar: Diin Devlet Bugiin Cemaat.
Ankara: Angora, 2010.

Baran, Zeyno. Torn Country. Turkey Between Secularism & Islamism. Ho-
over Institution Press, Stanford University, 2010.



80 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

Birch, Nicholas. «Could a Caliphate Make a Comeback?». Eurasianet.org
(3 de diciembre de 2010).

Bruckmayr, Philipp. «Phnom Penh’s Fethullah Giilen School as an Alter-
native to Prevalent Forms of Education for Cambodia’s Muslim Mi-
nority», en: Esposito, John L.; Yilmaz, Thsan (eds.) Islam and Peace-
building. Giilen Movement Initiatives. Nueva York: Blue Dome Press,
2010, p. 225-248.

Bunt, Gary R. Islam in the Digital Age: E-Jihad, Online Fatwas and Cyber
Islamic Environment (Critical Studies on Islam). Londres: Pluto Press,
2003.

— iMuslims: Rewiring the House of Islam (Islamic Civilization and Muslim
Networks). The University of North Caroline Press, 2009.

Cagaptay, Soner. Islam, secularism and nationalism in modern Turkey:
Who is a Turk? Nueva York: Routledge, 2006.

Durén, Marién. «Turquia: ;Un islam democratizador?», en: De Cueto, Car-
los; Durdn, Marién (eds.) Regimenes politicos contempordneos: entre
inmovilismo y cambio. Granada: Comares, 2008.

Eligiir, Banu. The Mobilization of Political Islam in Turkey. Cambridge:
Cambridge University Press, 2010.

Esposito, John L.; Yilmaz, fhsan (eds.) Islam and Peacebuilding. Giilen
Movement Initiatives. Nueva York: Blue Dome Press, 2010.

Findley, Carter Vaughn. Turkey, Islam, Nationalism and Modernity. A His-
tory, 1789-2007. Yale University Press, 2010.

Fuller, Graham E. The New Turkish Republic. Turkey as a Pivotal State in
the Muslim World. Washington: United States Institute of Peace Press,
2010 (3% ed.).

Gordon, Philip H.; Taspinar, Omer. Winning Turkey. How America, Europe
and turkey can revive a Fading Partnership. Washington: Brookings
Institution Press, 2008.

Giilen, Fethullah, website personal [version en castellano]:
http://es.fgulen.com/

Hale, William; Ozbudun, Ergun. Islamism, Democracy and Liberalism in
Turkey. The case of the AKP. Londres: Routledge Studies in Middle
Eastern Politics, 2010.

Hallzon, Patrick. «The Giilen Movement: Gender and Practice», 5 de no-
viembre de 2008. (en linea)
http://en.fgulen.net/conference-papers/gulen-conference-in-washing-
ton-dc/3091-the-gulen-movement-gender-and-practice.html



La era del AKP: una aproximacién al islamismo contemporéneo en Turquia 81

Hebaug, Helen Rose. The Giilen Movement. A Sociological Analysis of a
Civic Movement Rooted in Moderated Islam. Springer, 2010.

Hermann, Rainer. «Political Islam in Secular Turkey». Islam and Chris-
tian-Muslim Relations, vol. 14, 1n.° 3 (julio de 2003), p. 265-276.

Hilton Brian John; Chong Ju Choi; Millar, Carla. The Global Silk Road:
Globalization, Islam and the Creation and Distribution of Knowledge
Using the Internet. Trafford: Victoria BC, 2005.

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab world», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres y Nueva York: Routledge, 2012.

Jacoby, Tim. Social Power and the Turkish State. Londres: Frank Cass,
2004.

Karmon, Ely. «Radical Islamic political groups in Turkey», MERIA, vol. 1,
n.° 4 (diciembre de 1997).

Karpat, Kemal H. The Politicization of Islam. Reconstructing Identity, Sta-
te, Faith and Community in the Late Ottoman State. Oxford: Oxford
University Press, 2001.

Knaus, Gerald. «Islamic Calvinist. Change and Conservatism in Central
Anatolia». Berlin-Brussels-Istanbul: ESI-European Stability Initiati-
ve, 2005.

Kosebalaban, Hasan. «The Making of Enemy and Friend. Fethullah Giilen”s
National-Security Identity», en: Yavuz, M. Hakan; Esposito, John L.
(eds.) Turkish Islam and the Secular State. The Giilen Movement. Nue-
va York: Syracuse University Press, 2003, p. 170-183.

Kuru, Ahmet T. «Reinterpretation of Secularism in Turkey: The case of the
Justice and Development Party», en: Yavuz, M. Hakan. The emergence
of a new Turkey. Democracy and the AK Parti. Utah: The University
of Utah Press, 2006.

Markhan, Ian; Ozdemir, Ibrahim (eds.) Globalization, Ethics and Islam. The
Case of Bediuzzman Said Nursi. Aldershot y Burlington: Ashgate, 2005.

Massicard, Elise. «L autre Turquie». Le movement aléviste et ses territo-
ries. Paris: PUF, 2005.

Morris, Chris. The New Turkey. The Quiet Revolution on the Edge of Euro-
pe. Londres: Granta Books, 2005.

Nasr, Vali. The Rise of Islamic Capitalism. Why the New Muslim Middle Class
is the Key to Defeating Extremism. Nueva York: Free Press, 2009a.

— «Forces of Fortune». The Rise of the New Muslim Middle Class and What
It Will Mean for Our World. Nueva York: Free Press, 2009b.



82 Marién Duran Cenit y Francisco Veiga Rodriguez

el-Nawawy, Mohammed; Khamis, Sahar. Islam Dot Com: Contemporary
Islamic Discourses in Cyberspace (The Palgrave Macmillan Series in
International Political Communication). Nueva York: Palgrave Mac-
millan, 2009.

Nereid, Camilla T. In the Light of Said Nursi: Turkish Nationalism and the
Religious Alternative. Londres: C. Hurst Publishers, 1998.

Popovic, Alexander; Veinstein, Gilles. Las sendas de Allah. Las cofradias
musulmanas desde sus origenes hasta la actualidad. Barcelona: Bella-
terra, 1997.

Rabasa, Angel; Larrabee, F. Stephen. The Rise of Political Islam in Turkey.
RAND, National Defense Research Institute, 2008.

Roy, Olivier. El islam mundializado. Los musulmanes en la era de la glo-
balizacion. Barcelona: Bellaterra, 2003.

Rubin, Barry. Revolutionaries and Reformers: Contemporary Islamist Mo-
vements in the Middle East. Albany, NY: State University of New York
Press, 2003.

Saritoprak, Zeki. «Fethullah Giilen. A Sufi in His Own Way», en: Yavuz,
M. Hakan; Esposito, John L. (eds.) Turkish Islam and the Secular
State. The Giilen Movement. Nueva York: Syracuse University Press,
2003, p. 156-169.

Smith, Thomas. W. «Between Allan and Atatiirk: Liberal Islam in Turkey».
The International Journal of Human Rights, vol. 9, n.° 3 (septiembre
de 2005), p. 307-325.

Tavernise, Sabrina. «Turkish Schools Offer Pakistan a Gentler Vision of
Islam». The New York Times (4 de mayo de 2008).

Tugal, Cihan. «NATO’s Islamists. Hegemony and Americanization in Tur-
key». New Left Review,n.® 44 (marzo-abril de 2007).

— Passive Revolution. Absorbing the Islamic Challenge to Capitalism.
Stanford: Stanford University Press, 2009.

Turam, Berna. «National Loyalties and International Undertakins. The
Case of the Giilen Community in Kazakhstan», en: Yavuz, M. Hakan;
Esposito, John L. (eds.) Turkish Islam and the Secular State. The Giilen
Movement. Nueva York: Syracuse University Press, 2003, p. 184-207.

Vainovski-Mihai, Irina. «The Limits of Otherness in Fethullah Giilen’s
Dialogic Methodology for Interfaith Encounters», en: Esposito, John
L.; Yilmaz, Thsan (eds.) Islam and Peacebuilding. Giilen Movement
Initiatives. Nueva York: Blue Dome Press, 2010, p. 85-101.



La era del AKP: una aproximacié6n al islamismo contemporaneo en Turquia 83

Veiga, Francisco. El turco. Diez siglos a las puertas de Europa. Madrid:
Debate, 2011a (3" ed.).

— «Neoliberalismo, tecnocracia e islamismo nacional: el movimiento
Giilen». Revista CIDOB d’afers intgernacionals, n.* 93-94 (2011b),
p-219-237.

White, Jenny B. Islamist Mobilization in Turkey. A Study in Vernacular
Politics. Washington: University of Washington Press, 2003 (2% ed.).

Wise, Lindasy. «Words from the Heart»: New Forms of Islamic Preaching
in Egypt. Tesis doctoral en Modern Middle Eastern Studies. St Antony’s
College: University of Oxford, mayo de 2003 (en linea)
http://users.ox.ac.uk/~metheses/Wise.html Yavuz, M. Hakan. Islamic
Political Identity in Turkey. Oxford: Oxford University Press, 2003.

— Secularism and Muslim Democracy in Turkey. Cambridge: Cambridge
University, 2009.

Yavuz, M. Hakan; Esposito, John L. (eds.) Turkish Islam and the Secular
State. The Giilen Movement. Nueva York: Syracuse University Press,
2003.

Yesilada, Birol A. «The Virtue Party», en: Rubin, Barry; Heper, Metin
(eds.) Political Parties in Turkey. Londres: Frank Cass, 2002.

Zarcone, Thierry. El islam en la Turquia actual. Biblioteca del Islam con-
temporaneo, n.° 28. Barcelona: Bellaterra, 2005.






3. Libano y el triunfo islamista en un entorno
multiconfesional

Amaia Goenaga Sdnchez

En Libano conviven 18 grupos confesionales reconocidos por el Estado, con
instituciones propias. La constitucion garantiza a cada uno de ellos una cuota
de representacion en las instituciones a través de un sistema de cuotas basado,
tedricamente, en criterios demograficos. Los tres cargos mds importantes del
Estado estdn adjudicados a las tres confesiones principales del pais: la presi-
dencia, a la comunidad maronita; la jefatura del Gobierno, a la comunidad
suni; y la presidencia del Parlamento, a la comunidad chii. En la actualidad, y
a falta de censos oficiales, se cree que entre el 30% y el 35% de la poblacién
total es cristiana. Del mismo modo, la poblacién musulmana esté dividida en
cuatro grupos confesionales, sunies, chiies, drusos y alauies, todos ellos con
una conciencia identitaria muy desarrollada. As{ las cosas, el Libano puede
parecer a primera vista un pais poco propicio para el desarrollo de proyectos
islamistas. Sin embargo, en Libano conviven mds de una decena de organi-
zaciones islamistas, y desde julio de 2011 el Gobierno estd formado por una
coalicion liderada por la organizacidn islamista Hezbola.

Dos elementos clave en la explicacion de esta realidad son la debilidad
del Estado y la atomizacién del poder propias del Libano. Hay zonas del pais
sobre las que el Gobierno tiene una autoridad muy limitada. Regiones regidas
por élites locales relativamente débiles donde algunos grupos islamitas han
podido establecer sus zonas de influencia con facilidad. Estas zonas tienen
ademds condiciones socioeconémicas precarias y carencias importantes en
los servicios basicos e infraestructuras. No obstante, como veremos, los facto-
res de indole socioeconémica, que fueron importantes en el momento en que
se crearon la mayoria de estos grupos, con el tiempo han perdido peso como
elementos de captacién de seguidores y de movilizacién. Por otro lado, a
consecuencia de esa misma debilidad del Estado, Libano es extremadamente



86 Amaia Goenaga Sénchez

permeable a todo lo que ocurre en la regién y los actores regionales inter-
vienen constantemente en los asuntos propios del pais. Asi, el surgimiento y
consolidacién de los movimientos islamistas ha seguido los ritmos marcados
por la evolucién de los acontecimientos en el tablero regional. Con todo, la
realidad sociopolitica y las dindmicas internas del Libano han determinado la
trayectoria de estos grupos de forma evidente. En este sentido, antes de entrar
en detalle debemos explicar brevemente cudl es el contexto en el que se mue-
ven las organizaciones islamistas libanesas en los dltimos afios'.

El aio 2005 fue clave en la historia reciente del pais. El asesinato del
ex primer ministro suni, Rafic Hariri?, el 14 de febrero de 2005 consolidé la
division de la clase politica libanesa en dos grandes bloques. El sector antisi-
rio, formado por un heterogéneo grupo de lideres politico-comunitarios que
queria forzar la salida de Siria del pais®, apoyado por Occidente y los paises
del Golfo; y el sector prosirio o antiimperialista, que defendia el papel de
Damasco y exigia el fin del intervencionismo occidental en Libano, con el
apoyo de Siria e Irdn. En los dias siguientes al atentado ambos bandos movi-
lizaron masivamente a sus bases en dos fechas muy sefialadas, el 8 de marzo
y el 14 de marzo. El 8 de marzo de 2005, el sector prosirio encabezado por
Hezbola convocé una multitudinaria manifestacién que llegé a congregar a
unas 800.000 personas en el centro de la capital para defender sus postulados.
El 14 de marzo la oposicién antisiria liderada por los herederos de Rafic Ha-
riri respondié reuniendo a cerca del millén de personas en Beirut, para exigir
la salida definitiva del ejército sirio del Libano. Ambos acontecimientos han
dado nombre a las dos grandes alianzas que dominan la arena politica desde
entonces: 14 de Marzo (14M) y 8 de Marzo (8M). En teoria estos dos grupos
estan enfrentados por sus alianzas internacionales y por el papel que debe te-
ner Siria en el pais. Sin embargo, el suyo es claramente un enfrentamiento por
el poder liderado por la familia Hariri y Hezbold. El 14M impuso su criterio
en un primer momento gracias a sus apoyos internacionales. Forzo la salida
de Siria y gan6 las elecciones legislativas de julio de 2005. Pero el 8M sigui6é
haciendo frente a la coalicién liderada por Saad Hariri, hijo de Rafic, hasta

—_

Véase Goenaga y Sanchez (2009).

2. Fue primer ministro entre 1992-1998 y 2000-2004.

3. Las tropas sirias entraron en Libano en 1976 en plena guerra civil y no abandonaron el pais
hasta el 26 de abril de 2005.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 87

hacerse con el Gobierno en 2011. Esta competicién ha intoxicado todos los
aspectos de la vida publica libanesa, y un enfrentamiento que tuvo un origen
puramente politico ha acabado adquiriendo tintes sectarios. Esto ha tenido un
efecto evidente sobre los distintos grupos islamistas del pais marcando tanto
sus estrategias como sus discursos.

No obstante, los profundos cambios que se estdn produciendo en la re-
gi6n al calor de la Primavera Arabe, y muy especialmente en Siria, acabardn
por alterar la relacién de fuerzas en el pais lo que sin duda afectard a la situa-
cion del islamismo libanés.

El islamismo en Libano

Actualmente existen en Libano gran nimero de grupos de islamistas, el ana-
lisis en profundidad de todos ellos requeriria de una monografia especifica y,
no siendo este el caso, hemos hecho una seleccidn subjetiva de los grupos por
analizar. Nos hemos decantado por las organizaciones islamistas mds conso-
lidadas, Hezbola dentro de la comunidad chii y Jamaa Islamiya dentro de la
suni*. Por otro lado, en vista de su creciente protagonismo en la esfera publica
y de la preocupacion que despierta, trataremos de analizar el papel que ha asu-
mido el salafismo en el tablero social y politico libanés en los tltimos afios.

La comunidad chii, el caso de Hezbold

La consolidacién del islam politico en el seno de la comunidad chif libanesa
se remonta a finales de los afios sesenta, con la irrupcién del clérigo Musa
Sadr. Este, de origen libanés y educado en las grandes escuelas teoldgicas

4. El otro gran movimiento islamista, con una sélida implantacién en Libano, es la contro-
vertida organizacién de los Ahbash. Que ha conseguido implantarse con éxito entre las
clases medias, intelectuales y profesionales liberales. No obstante, Al Ahbash propugna
una vision espiritual del islam influida por el sufismo, rechaza el islam politico y ademds
ha perdido mucha influencia tras la salida de Siria en 2005, por tanto no analizaremos en
profundidad esta organizacion.



88 Amaia Goenaga Sénchez

de Iran e Irak, puso en pie el llamado «Movimiento de los Desheredados».
Un movimiento social y politico con un fuerte caricter reivindicativo vy,
aunque pretendié neutralizar los elementos confesionales de su discurso,
con una fuerte impronta religiosa. El movimiento adquiri6é una dimensién
social y politica de tal magnitud en el seno de la comunidad chii que esta
considerado como el despertar politico de la Shia en Libano.

El éxito de Sadr y de su movimiento se debi6 a un ctimulo de factores.
Sin adentrarnos demasiado en la tortuosa historia del chiismo libanés, dire-
mos que tradicionalmente la poblacién chii vivié concentrada en el sur del
pais y en varios puntos del valle del Bekaa. Zonas eminentemente rurales
en las que se reproducia un modelo social parecido al feudalismo clésico,
con unos estandares de pobreza y subdesarrollo muy superiores a la media
libanesa. Mientras, en el terreno institucional la parcela reservada a la co-
munidad chif era muy limitada. No fueron reconocidos como comunidad
con instituciones propias hasta 1967, la presidencia del Parlamento no tenfa
apenas prerrogativas y sus lideres laicos tenian muy poca fuerza en Beirut.
En los afios sesenta estas zonas sufrieron profundas mutaciones derivadas
de los cambios politicos, sociales y econdmicos que se venian produciendo
en el pais desde finales de los cincuenta. Provocaron alteraciones estructu-
rales en las formas de vida y despertaron la conciencia social y comunitaria
de la poblacién chii. A ello hay que afiadirle que desde finales de los afios
sesenta la zona estuvo muy expuesta a los vaivenes del conflicto drabe-
israeli. En medio de este panorama irrumpié en escena Musa Sadr, canali-
zando un descontento social generalizado. Ademads, el chiismo, debido a su
historia, ha desarrollado una marcada conciencia de la diferencia articulada
en torno a elementos de tipo religioso, y la influencia sociopolitica de sus
élites religiosas ha sido siempre muy importante.

Con el estallido de la guerra civil (1975-1990), Sadr convirtié el mo-
vimiento en una organizacién miliciana llamada Afwaj al-Mugawama
al-Lubnaniya, Amal. Pero tras la desaparicién de Sadr en 1978 la nueva
direccién, formada por un grupo de lideres laicos, cambié totalmente la
orientacion de la organizacién perdiendo gran parte de su impronta religio-
sa y reivindicativa. El nuevo Amal asumi6 totalmente la l6gica propia de
la guerra civil, y su objetivo principal fue el fortalecimiento de la organiza-
cion y sus lideres en la escena nacional. De forma paralela se producian dos
hitos de la historia regional, el triunfo de la Revolucién isldmica en Irdn y la
invasion del sur del Libano por parte de Israel (1978). En este contexto, una
hornada de lideres religiosos que iniciaron su andadura politica de la mano



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 89

de Sadr abandoné Amal y creé varios gruptsculos que acabarian fusionan-
dose para crear Hezbol4 (el Partido de Dios). Todos ellos eran hombres de
religién conectados con la jerarquia religiosa irani, de la que recibieron
ayuda militar y econdmica directa para crear una organizacién capaz de
extender los principios de la Revolucién isldmica al Libano. Hezbold se
concretd como organizacion en 1985 y en algo mas de 25 afios se converti-
ria no solo en la organizacion chii mas importante del pais, sino en el actor
central de la vida politica libanesa.

Hezbold asumi6 rapidamente las reivindicaciones sociales planteadas
por Sadr autoproclamandose defensor de los desheredados. Esto, unido a la
historia social del chifsmo libanés, hace pensar a menudo que la organiza-
cion se nutre basicamente de la pobreza. Este fue un factor importante en
origen, sin embargo, actualmente la situacién socioeconémica de la comu-
nidad chif y la base social de la organizacién son mds complejas de lo que
se pudiera pensar. En los tltimos veinte afios se ha producido un incremento
considerable de las clases medias y altas en el seno de la comunidad, y en-
tre ellas hay numerosos miembros y simpatizantes de la organizacién. Del
mismo modo, gracias a su politica social y al papel que ha asumido frente
a Israel, encontramos simpatizantes de Hezbold también entre un buen nd-
mero de profesionales liberales e intelectuales chiies y no chiies. Ademas,
con el fortalecimiento de Hezbold en la arena institucional se observa que
miembros de la élite chii tradicional, a la que la organizacién ha arrebatado
gran parte de su poder, ingresan en las filas de la organizacién con el obje-
tivo de entrar en politica. Con todo, tampoco se puede negar que gran parte
de la poblacion chif sigue viviendo en condiciones humildes, y son estos
sectores los que conforman el grueso de la base social de la organizacién,
pero, como veremos, su fidelidad a Hezbold no se estructura solo en torno a
elementos de indole socioeconémica (Mervin, 2007; Harb, 2010).

En lo referente a los cuadros de Hezbold, la mayoria siguen siendo
miembros fundadores de la organizacién. Clérigos formados en Irak y en
Irdn que se iniciaron en el activismo politico-religioso al calor de las ideas
y planteamientos de Sadr y la Revolucién isldmica. Es, por tanto, una élite
con una preparacion teoldgica y cultural importante. El secretario general
de la organizacion, Hassan Nashrallah, cumple con este perfil. En 1975
se trasladé a Nayaf (Irak) donde inicid sus estudios teolégicos y de juris-
prudencia, que completaria mds adelante en Qom (Irdn) donde establecid
contactos con los principales lideres de la Revolucién. En lo que respecta
a su activismo politico, sabemos que se integré en Amal a principios de los



90 Amaia Goenaga Sanchez

setenta y que abandond la organizacion tras la desaparicion del sheij Sadr.
Particip6 en la creacion de Amal Islamiya, uno de los gruptsculos a partir
de los cuales surgiria Hezbold. Cuando volvi6 al Libano de forma definiti-
va, en 1989, Nashrallah se integré directamente en los cuadros del Partido
de Dios y solo tres afios después, en 1992, asumio la secretaria general de
la organizacion.

Hezbola es un partido politico, sin embargo la complejidad de su es-
tructura y su rol sociopolitico hacen que esta acepcién no se ajuste a la
realidad de la organizacién. Hezbold cuenta con una estructura compleja,
articulada a la medida de sus intereses estratégicos. Es una organizacién
claramente jerarquizada en la que las atribuciones de cada cargo estin de-
finidas al milimetro y las decisiones se toman por unanimidad. Se trata
asi de evitar la aparicién de liderazgos paralelos y subgrupos. El mdximo
organo de decision de la organizacién es el Mahlis al Shura (MS) o Conse-
jo Consultivo, formado por siete miembros: el secretario general, Hassan
Nashrallah, el vicesecretario general, Naim Qassem, y otros cinco cuadros
de la organizacién. Por debajo del MS hay cinco consejos destinados a
gestionar los cinco dmbitos fundamentales en la estrategia de la organiza-
cion. El Consejo Ejecutivo, el Consejo Politico, el Consejo Parlamentario,
el Consejo Juridico y el Consejo de la Yihad (CY). Todos ellos dirigidos
por un miembro del MS, salvo en el caso del CY, que estd directamente
controlado por el MS. Este 6rgano, que coordina la estructura militar y
de seguridad de la organizacidn, se divide a su vez en tres: el érgano de
seguridad que se encarga de la seguridad de los cuadros de la organiza-
cion, la Al-Jihad al-Islami (yihad isldmica) y Al-Mugawamah al-Islamiyah
(resistencia islamica)’. Mds abajo la organizacién cuenta con una serie de
organos para la gestion de cada dmbito de actuacién y cada zona sobre la
que actda. Finalmente, la organizacién cuenta con lo que se llaman asocia-
ciones satélites, que no estan directamente adscritas a Hezbold, pero que si
mantienen relaciones mas o menos estrechas con ella y que contribuyen a
la causa de la organizacion de una u otra forma.

5. Ademas, existe una nebulosa de grupisculos muy opaca, ligada a Irdn, que también forma
parte del aparato militar-securitario de la organizacién, pero que no conocemos bien.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 91

El islamismo en la comunidad suni

El germen del islamismo suni se planté en Libano en los afios cuarenta con
la implantacién de los Hermanos Musulmanes en el pais. Sin embargo,
su consolidacién no se produjo hasta finales de los afios sesenta. En esta
época, y al calor de las guerras drabe-israelies (1967 y 1973), las crecien-
tes tensiones internas y los profundos cambios sociopoliticos que sufria el
pais, los débiles movimientos islamistas del pais comenzaron a expandir
su base social. Sin embargo, ninguna organizacién islamista ha conseguido
convertirse en un referente politico serio para el conjunto la comunidad.

Las caracteristicas del islamismo suni en Libano estdn muy ligadas a la
evolucidn histérica y la realidad politica de la comunidad. Histéricamente,
la comunidad suni ha sido un grupo eminentemente urbano, muy conecta-
do a la realidad regional, que en lineas generales no habia desarrollado un
sentimiento comunitario. Tradicionalmente la fidelidad politica suni se ha
estructurado en torno a la figura del zaim, un lider laico y urbano, que provee
servicios y proteccién a sus clientes a cambio de apoyo politico. En este con-
texto, los lideres religiosos de la comunidad se han limitado a ejercer como
tales, dejando de lado la politica. Por tanto, en lineas generales la poblacién
suni tiende, o tendia, a separar la esfera politica de la esfera religiosa. Esto
cambi6 a partir de 2005. Tras el final de la guerra civil (1990), Rafic Hari-
ri se habia convertido en el lider politico de referencia para la sunna, y su
asesinato generd un fuerte sentimiento de agravio en el seno de la comuni-
dad, acentuado después por el ascenso de Hezbold. Asi, los dltimos afios la
comunidad ha desarrollado una fuerte conciencia comunitaria en la que los
elementos religioso-sectarios han ganado mucho peso. En este contexto los
lideres religiosos y los islamistas han asumido un mayor protagonismo so-
ciopolitico. Por otro lado, la salida de Siria supuso un cambio sustancial en la
evolucidn del islamismo suni. Durante los treinta afios de presencia siria en el
pais el régimen alauf instrumentalizd estos grupos en funcién de sus intereses
y siempre tuvo mucho cuidado de limitar su expansién.

En realidad, al calor de la reestructuracion de los equilibrios de po-
der vivida en el pafs a partir de 2005 se produjeron ciertos cambios del
paisaje islamista suni. Como veremos, desde entonces los grupos mas
radicales, especialmente el salafismo, han incrementado notablemente su
presencia en la esfera publica, mientras que grupos como Jamaa o Ah-
bash, bien situados en el contexto anterior, mostraban dificultades para
adaptarse al nuevo contexto.



92 Amaia Goenaga Sanchez

Jamaa Islamiya

La organizacién islamista suni mds importante del pais es Jamaa Islami-
ya (Asociacion Isldmica), considerada la representante de los Hermanos
Musulmanes en Libano. Registrada en el Ministerio de Interior en junio
de 1964, la organizacion naci6 con el objetivo de reislamizar a la juventud
de las clases bajas sunies de Tripoli y Beirut, muy influida entonces por
los movimientos de izquierda laicos. Con los afios la organizacién ha ido
creciendo y ha extendido su campo de actuacién a otras zonas del pais. Ac-
tualmente tiene una presencia importante en las grandes ciudades costeras,
Tripoli, Beirut y Sidén, aunque también mantiene cierta influencia en otras
regiones. En este tiempo su base social también se ha ampliado y diversifi-
cado considerablemente. Hoy estd formada por gente de todos los estratos
sociales y con niveles educativos y culturales muy dispares.

Los principales idedlogos de la organizacién fueron Fathi Yakan y
Faysal Mawlawi. Yakan fue secretario general de la organizacién hasta
1992, afio en que dejo el cargo para ser diputado. Tomaba entonces el
relevo el sheij Mawlawi, que lideraria Jamaa hasta que en 2009 cayé
gravemente enfermo. En la actualidad la organizacién estd dirigida por
el sheij Ibrahim al-Masri. Yakan fue un académico y teérico del islam
politico de referencia internacional, muy activo en la escena politica li-
banesa y considerado como la figura central del islam politico suni en
Libano. Con todo, a finales de los afios noventa comenz6 a tener proble-
mas con un sector de la organizacion, y en 2006 abandoné Jamaa defini-
tivamente para crear el Frente de Accién Isldmica®. Este hombre gozaba
de excelentes contactos regionales, sobre todo entre la élite de los Her-
manos Musulmanes en Turquia y Siria, pero también con el Gobierno
sirio y con Teherdn. De hecho, fue al parecer la persona de contacto entre
los Hermanos Musulmanes y el Gobierno sirio en reiteradas ocasiones
(Saab y Ranstorp, 2007). Los problemas de Yakan con otros cuadros de
la organizacion se hicieron publicos en 1998, cuando este fue acusado de

6. Frente de Accién Isldmica, fue creada a partir de la unién de varios grupos islamistas
unidos bajo el liderazgo de Yakan, con el objetivo de coordinar el islamismo suni. Entre
esos grupos se encontraba el Harakat al-Tawhid al-Islami, liderado por Bilal Shaaban, otro
histérico del islamismo libanés.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 93

utilizar las estructuras e instrumentos de la organizacién para crear una
red clientelar propia y enriquecerse (Ghany, 2009).

El sheij Mawlawi tuvo un perfil mds estrictamente académico, no lleg6 a
ocupar ningin cargo politico. Fue un experto internacionalmente reconocido
en teologia y jurisprudencia isldmica, y presidié multitud de organizaciones
dedicadas al estudio y a la difusion del islamismo, también en Europa. Los
cuadros de la organizacion estdn integrados por gente con un alto nivel edu-
cativo, pero no todos tienen formacion religiosa. Imad al Hout, por ejemplo,
el inico parlamentario de Jamaa en la legislatura 2009-2013, y miembro del
Bureau Politico de la organizacion, es doctor en medicina. En la misma linea,
Assad Harmoush, ex parlamentario y ex presidente del Bureau Politico, es
abogado. No obstante, los tres secretarios generales que la organizaciéon ha
tenido hasta el momento han sido reputados te6logos y juristas.

Jamaa fue la primera organizacion islamista reconocida oficialmente
por el Estado libanés y estd, por tanto, consolidada y plenamente integrada
en el paisaje libanés. Estd registrada como asociacién, aunque su estructura
es muy compleja para ser considerada como tal. Cuenta con entre 1.200
y 1.500 cuadros liderados por la figura de su secretario general, el sheij
Ibrahim Masri, que preside el mdximo érgano de decisiéon de la organi-
zacion, el Consejo de la Shura. Cuenta también con un Bureau Politico
presidido por Azzam Ayyubi. Como organizacion adscrita a los Hermanos
Musulmanes intuimos que la red internacional de la Hermandad interviene
de algin modo en el proceso de toma de decisiones de Jamaa. No obstante,
los cuadros de la organizacién lo niegan asegurando que tienen total inde-
pendencia politica y organizativa (Abdel-Latif, 2008: 7).

Jamaa ha articulado una vasta red de instituciones asistenciales, edu-
cativas, deportivas, de salud, etc. En el ambito de la educacién realiza mu-
chos de sus proyectos a través de la Sociedad Educativa Islamica, aunque
no todos sus miembros pertenecen a Jamaa. Desde esta institucién la orga-
nizacion ha contribuido a la construccién de una amplia red educativa por
todo el pais. Ademads, Jamaa posee una amplia red de mezquitas, la Univer-
sidad Islamica de Tripoli, asociaciones de jévenes como la Asociacion de
Estudiantes Musulmanes, principal érgano de reclutamiento de la organi-
zacién; un grupo scout, asociaciones caritativas e incluso un reputado club
deportivo, Al Liwa Sport Club (Ghany, 2009; Hamzeh, 2000).

Durante la guerra civil Jamaa cre6 su propia milicia conocida como
al-Farj. Oficialmente esta se desarticulé en 1991 como el resto de mi-
licias (salvo Hezbold). Sin embargo, en julio de 2006 la organizacién



94 Amaia Goenaga Sanchez

anunci6 el envio de un grupo de hombres armados al sur para ayudar
a Hezbold en su lucha contra Israel. En enero de 2012, Imad al Hout,
parlamentario de Jamaa, admitia publicamente que sus brigadas al-Fajr
siguen activas (Abdel-Latif, 2008; International Crisis Group, 2010; Na-
harnet 7.1.20127).

Jamaa es, por tanto, la organizacion islamista con mayor peso social
en el seno de la comunidad suni. Sin embargo, su aparato politico estd muy
poco desarrollado y eso ha limitado sus estrategias en este ambito. Tam-
poco ha desarrollado una estructura medidtica capaz de dar visibilidad a la
organizacion. Posee una sola publicacién semanal, al Aman (Ghany, 2009).
Esto explica en parte por qué la organizacion, teniendo una implantacién
tan sélida dentro de la comunidad, tenga, como veremos, un peso politico
limitado. Ademas, la cohesién interna de la organizacién es mucho mads
débil que en el caso de Hezbol4, y ha sufrido varias escisiones a lo largo de
su historia. Ya hemos mencionado los problemas de Yakan con los cuadros
de la organizacion. No obstante, la primera gran escision se produjo ya en
1982, cuando otro de sus lideres historicos, el sheij Bilal Shaaban, abando-
né Jamaa para crear un nuevo grupo llamado Harakat al Tawid al Islami®.
Jamaa no estd claramente jerarquizada, ha tenido varios liderazgos fuertes
de forma simultdnea, y ello genera una competitividad interna que debilita
a la organizacién como tal (Ghany, 2009).

Salafismo

Las organizaciones mencionadas hasta el momento son organizaciones
consolidadas con una base social relativamente amplia y plenamente in-
tegradas en el sistema. Sin embargo, cuando hablamos de salafismo lo ha-
cemos de un movimiento en sentido amplio, no de una organizaciéon. Un
movimiento integrado por un gran nimero de grupos y lideres con un peso

7. En linea: http://www.naharnet.com/stories/en/25784-al-hout-says-jamaa-islamiyah-arms-
will-be-used-if-national-security-is-under-threat.

8. Entre 1983 y 1985, Shaaban llegé a instaurar un minicalifato isldmico en Tripoli y sus al-
rededores. El experimento finalizé cuando en 1985 una alianza de milicias prosirias entré
en la ciudad masacrando tanto a miembros de la organizacién como a la poblacién civil.
Tawid quedé muy debilitada, pero sigue presente en la escena libanesa.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 95

social y politico dificil de determinar. El grueso de estos grupos profesa
un salafismo no violento muy influido por el wahabismo saudi, aunque
cada uno de ellos tiene caracteristicas propias y funciona de forma inde-
pendiente. El salafismo se instal6 en Tripoli en los afios cuarenta, de la
mano del sheij Salem el Shahhal. Desde entonces esta corriente rigorista ha
ido evolucionando y extendiéndose en varias oleadas. Su centro neurdlgico
es Tripoli, donde se encuentra el mayor nimero de lideres y asociaciones
salafistas. No obstante, hay una presencia significativa del salafismo en el
Akkar, en los campos de refugiados palestinos, y en algunos pueblos de
la Bekaa. En los dltimos afios también ha comenzado a ganar peso en los
barrios periféricos de Sidén. En lo que respecta al salafismo cldsico, no vio-
lento, los grupos que lo componen carecen en su mayoria de una estructura
compleja, es una de las caracteristicas propias del salafismo. Normalmente
hablamos de grupos en los que el tnico elemento de cohesién es el lider.
Una de las férmulas mds extendidas para la articulacion del salafismo son
las fundaciones caritativas o wagqf. Esto les permite funcionar legalmente
sin estar bajo el control del Ministerio de Interior (las asociaciones y los
partidos politico si estdn bajo la supervisién de dicho Ministerio). No obs-
tante, el salafismo también puede organizarse en torno a asociaciones, o
simplemente a una escuela o una mezquita.

Para entender dénde y por qué se ha instalado el salafismo libanés hay
que atender a varios factores, pero entre ellos destacan la realidad socioeco-
némica y la clamorosa ausencia de Estado que caracteriza a estas zonas.
Tripoli es una de las ciudades mds empobrecidas y deterioradas del pais’,
y en sus barrios mds pobres, Bad el Tebbaneh, As Suwayqa, Abi Samra y
At Tal, es donde encontramos la mayor concentracién de los grupos y los
lideres salafistas del pais. Entre ellos desatacan las figuras del ya mencio-
nado sheij Salem Shahhal y de sus hijos. El sheij Salem Shahhal fue un
pionero. Autodidacta, consigui6 el estatus de sheij sin pasar por ninguna
universidad isldmica. En los afios cuarenta, influido por los escritos de Ras-
hid Ridda y otras publicaciones de corte rigorista, comenz6 a hacer prose-
litismo por toda la regiéon. Mds adelante, hacia los afios sesenta comenzo

9. En Tripoli apenas hay servicios publicos, el salario medio mensual es de 170 ddlares (la
media libanesa es de 335 ddlares), el desempleo juvenil ronda el 45%.



96 Amaia Goenaga Sanchez

a abrir escuelas y centros caritativos con financiacién saudi (Abdel-Latif,
2008). Sus tres hijos, educados en la Universidad Isldmica de Medina, han
tomado ahora el testigo de su padre. De entre ellos el sheij Dai al Islam al
Shahhal es quien ha ganado mayor protagonismo en los dltimos afios. Otro
de los lideres mas destacables del salafismo tripolitano es el sheij Hassan
Shahhal, sobrino de Salem. También €l fue educado en la Universidad Isla-
mica de Medina y a su regreso asumi6 la direccién del Instituto de Difusién
y Orientacién, creado por su tio. Actualmente es el lider del Movimiento
Credo y Justicia. Destaca también la Fundacién para la Herencia Islamica,
dirigida por Sawfa Zu’bi hasta fechas muy recientes y ligada al salafismo
kuwaiti. No obstante, en Tripoli existe mds de una veintena de grupos o
asociaciones salafistas.

Mas al norte, en la region rural del Akkar',destaca la figura del sheij
Saaedinne al Kebbi que preside el Instituto Bukhari, desde donde coordina
un gran nimero de mezquitas. En Diniyeh, donde se ha producido un incre-
mento del salafismo en la década de 2000, encontramos varias fundaciones
0 wagqfs importantes, como la Fundacién para la Piedad y la Benevolencia
o la Fundacioén para la Revitalizacion de la sunna Profética (Now Lebanon,
2008; Ghany, 2009).

A pesar de que en lineas generales el salafismo libanés no es violento,
en Libano encontramos también presencia de grupos salafistas yihadistas.
Los grupos mds violentos se encuentran basicamente en los campos pa-
lestinos, aunque también hay presencia de grupos de este tipo en algunos
pueblos de la Bekaa y en Arquh en el sur. Todos ellos lugares abandonados
por el Estado, con condiciones socioecondmicas y securitarias lamentables.
Estos grupos han generado gran preocupacion en la opinién publica liba-
nesa. Sin embargo, y a pesar del dafio puntual que han causado y pueden
causar, tienen un peso social y unas capacidades militares muy limitadas
y una potencial de influencia politica nula. En ningiin modo suponen una
amenaza al sistema. Por ello, y estando obligados a acotar nuestro andlisis,
hemos considerado no abordar el estudio de este tipo de organizaciones.

10. El Akkar es una regién rural con altos indices de subdesarrollo. En este contexto, a finales
del siglo pasado irrumpi6 allf una serie de ONG de corte salafista financiadas desde Arabia
Saudi y otros paises del Golfo. Desde entonces el salafismo se ha extendido con mucha
rapidez.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 97

Recursos al servicio de la causa islamista
Hezbold

Hezbol4 cuenta con un amplisimo respaldo social y sobre todo con una gran
capacidad para movilizar a sus seguidores, ellos son un recurso de poder fun-
damental para la organizacién. Esa capacidad de movilizacién deriva de la
gran legitimidad de la que goza en el seno de la comunidad chii. La lucha
contra Israel, y su politica asistencial han sido claves en este sentido. Pero
ademds sus instrumentos ideolégico-religiosos han permitido a la organiza-
cién reideologizar a buena parte de la poblacién que vive en sus zonas de in-
fluencia. Hezbol4 ha construido un modelo de sociedad, el al hala al-islamiya
(esfera islamica) con una identidad creada en torno a los valores religiosos,
morales, sociales y militares de Hezbol4. Para ello la organizacién cuenta con
un efectivo aparato de comunicacién y propaganda. Ademads, su entramado
institucional y asociativo no solo ofrece servicios basicos para la poblacién,
lo cual es ya de por si muy importante para fidelizar al individuo, sino que se
encarga también de reproducir y extender el sistema de valores de la organi-
zacion (Harb yLeenders, 2005). De hecho, todas las actividades que Hezbola
realiza en la esfera publica de sus zonas de influencia estdn disefiadas para
esto. La organizacion ha conseguido ademds penetrar en varias organizacio-
nes sindicales, entre ellas la Confederacién General de Trabajadores en las
que se apoya para dar mds fuerza a su estrategia de movilizacién' .

Por otro lado, Hezbold posee un aparato militar y de seguridad mds po-
deroso que el mismo ejército libanés y mds efectivo que la inteligencia del
Estado. La organizacién siempre ha argumentado que el objetivo de acumular
semejante potencial militar es unica y exclusivamente la defensa del Libano
frente a Israel. La organizacion ha tenido éxitos importantes en este dmbito,
aunque quizd mds en el plano moral que en el militar, y la gestién que de ellos

11. El recurso a la movilizacion de sus bases ha sido siempre un instrumento clave en la estrategia
de la organizacion, ya hemos hecho mencién a la manifestacion del 8 de marzo de 2005. Pero
hay mas ejemplos: el 24 de mayo de 2004 el Partido de Dios sacé a unas 250.000 personas a
las calles para protestar ante la incursién de las tropas norteamericanas en las ciudades santas
de Kerbala y Najaf, y entre noviembre de 2006 y mayo de 2008 Hezbold y Amal mantuvieron
en pie un multitudinario campamento de protesta en el centro de la capital.



98 Amaia Goenaga Sanchez

ha hecho en términos propagandisticos le ha permitido granjearse el respeto
y la admiracién de gran parte de la poblacién libanesa. En este sentido, la
lucha contra el enemigo israeli se ha convertido en un recurso ideoldgico de
primer orden. No obstante, en los tltimos afios Hezbold también ha utilizado
su potencial militar como recurso de poder para imponer su criterio en el in-
terior del pais. El mds claro ejemplo de esto se produjo en mayo de 2008. El
5 de mayo el Gobierno tomaba la decision de atacar el aparato de seguridad
de Hezbold en el aeropuerto de Beirut destituyendo a Wafiq Choucair, res-
ponsable de seguridad del aeropuerto y hombre cercano a la organizacion.
Hezbola y Amal respondieron ocupando por la armas varios barrios sunies de
la capital y zonas estratégicas de la montafia libanesa. Algunos grupos sunies
y drusos trataron de hacer frente a las fuerzas chiies y el enfrentamiento se
alargé varios dias. No obstante, Hezbold demostr6 una superioridad militar
aplastante y el Gobierno tuvo que dar marcha atrds en su decision.

Por otro lado, el aparato medidtico de la organizacién es muy importante
para su estrategia de propaganda nacional y regional. En este sentido hay que
destacar el papel de la cadena de television al Manar que emite via satélite
para toda la region. La organizacion cuenta ademds con una radio, al Nour, con
varias publicaciones y varias pdginas web, algunas propias y otras muchas ges-
tionadas por simpatizantes que hacen una labor muy eficiente en este sentido.

Las vias de financiacién que permiten al Partido de Dios este desplie-
gue de medios son dificiles de determinar. Es obvio que Irdn ha sido clave
en este sentido, especialmente al principio. No obstante, a medida que la
organizacion se ha ido consolidando esta ha ido diversificando sus fuentes
de ingresos. Durante la segunda mitad de los noventa, la organizacién desa-
rroll6 su propia red de financiacion a través de redes de solidaridad y ONG
desplegadas por todo el mundo y a través del cobro de impuestos varios en
sus zonas de influencia. Por otro lado, los medios de comunicacién de la
organizacion han resultado ser muy rentables. Finalmente, muchos autores
destacan la importancia del trafico de drogas y otras actividades delictivas
desarrolladas por la organizacién en todo el mundo (Goenaga, 2008).

Jamaa Islamiya
Jamaa cuenta con unos recursos mas limitados, tiene una capacidad mili-

tar minima, no posee un aparato medidtico como tal y no cuenta con los
medios financieros de Hezbol4. Asi, su principal recurso es el ideolégico.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 99

Los lideres islamistas en general tienen un gran peso moral en el seno de la
comunidad, por tanto son actores influyentes a la hora de definir los valores
comunitarios. De hecho, en muchos casos gozan de una autoridad moral su-
perior a la de las autoridades religiosas oficiales, cooptadas por los lideres
politicos y que ademads se han visto salpicadas por escandalos de corrupcién
en los dltimos afios'. En este sentido Jamaa ha contado con algunos de los
lideres islamistas mds respetados del pais, es el caso de Yakan, de Mawlawi
y del mismo Masri. Su principal via de acceso a la gente son los sermones
de los viernes en las mezquitas (la organizacién cuenta con una amplia red
de mezquitas). No obstante, la red institucional de la organizacién también
es muy importante en la difusién de sus ideas, sobre todo sus escuelas y
universidades, que ademds contribuyen a la ampliacién de su base social.
Del mismo modo, este entramado institucional permite a la organizacién
crear sus propias redes de fidelidad igualmente importantes para su capaci-
dad de influencia. No obstante, no han sido suficientes para convertir a la
organizacién en un actor politico de primer orden. Ademas, su deficiente
estructura politica y el poder acumulado por los Hariri la han limitado en
este sentido. Las vias de financiacién de la organizacién son muy opacas.
Posiblemente obtiene parte de sus fondos de las donaciones que recibe de
miembros y simpatizantes. Se cree ademds que la organizacién ha recibido
financiacién del entorno Hariri durante afios, y probablemente también de
la red financiera internacional de los Hermanos Musulmanes. No obstante,
en este dmbito hablamos de suposiciones mds que de hechos probados.

Salafismo

Los recursos con los que cuenta el salafismo varian en funcién del grupo
al que hagamos referencia, pero a grandes rasgos su principal recurso de
poder es el ideolégico. A pesar de su radicalidad, los lideres salafistas son
un referente moral para parte de la poblacién suni. No obstante, la clave de
su estrategia es la captacion de seguidores y su adoctrinamiento a través

12.http://www.dailystar.com.lb/News/Politics/Feb/14/Ex-PM-Karami-slams-Mikati-for-Dar-
al-Fatwa-appearance.ashx#axzz1hvAIF8P2.



100 Amaia Goenaga Sanchez

de sus mezquitas, escuelas cordnicas e instituciones asistenciales que les
permiten también establecer relaciones clientelares con su entorno. Algunos
lideres han llegado a crear su propio aparato mediatico. El sheij Dai al Islam
Shahhal, por ejemplo, posee una emisora de radio, al Kallim al Tayib (la
buena palabra), en la que tiene un programa propio y varias publicaciones
periddicas, Din wa Dunya (religion y vida) y Ma’alim al-Hidayah (1a marca
de la orientacién) (Ghany, 2009: 152). La rama mds politizada del salafismo
tiene de hecho una importante capacidad de movilizacién de sus seguidores,
y estos se han convertido en un recurso de poder importante para sus lideres.
No obstante, los salafistas no cuentan con los recursos necesarios para pos-
tularse como actores politicos nacionales y ninguno de sus lideres ha llega-
do a ser un actor comunitario central. Ahora bien, tienen mucha audiencia en
el norte del pais y la radicalizacién de la vida politica nacional en los dltimos
afios estd contribuyendo a la difusion de su discurso.

Respecto a la financiacién del salafismo, sabemos que su principal
fuente es Arabia Saudi, y en menor medida los Emiratos Arabes Unidos y
Kuwait. La ayuda saudi se distribuye al parecer a través del Ministerio de
Dotaciones Religiosas y una serie de asociaciones privadas, aunque cerca-
nas a la familia real (Khashan, 2011). Tras la muerte de Hariri se produjo un
incremento considerable de los fondos provenientes del reino wahabi, para
contrarrestar el creciente protagonismo de Hezbol4 en el pais. En este mis-
mo periodo parece que el entorno de Hariri también ha contribuido econé-
micamente al fortalecimiento de algunos sectores salafistas. Segtin apunta
el ICG los lideres salafistas que mas se habrian beneficiado de esta ayuda
son el sheij Dai al Islam Shahhal en Tripoli y Oussama y Adnan Oumama
en la Bekaa (ICG, 2010: 25).

Alianzas y relaciones de poder
Hezbold

Una de las consecuencias de la atomizacion social y politica que caracteri-
za al Libano es que obliga a los actores politicos a negociar y a consensuar
sus decisiones. De hecho, es algo que forma parte de la cultura politica
del pais. En este sentido, Hezbold, aun siendo el actor mds poderoso de la
escena politica nacional, necesita consensuar sus estrategias en este dmbito



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 101

con otros lideres, independientemente de su confesion. Asi, dentro del 8M
la organizacién chif tiene como socios a lideres histéricos de la comunidad
maronita, como Michel Aoun o Suleiman Frangie, y a un amplio elenco de
lideres de menor peso politico de diferentes confesiones, incluida la suni*.
La naturaleza de las relaciones que mantiene Hezbold con sus aliados es
claramente circular puesto que no se han articulado buscando un fin pun-
tual*. Esos apoyos le permiten imponer su criterio respetando el marco
constitucional libanés y dan legitimidad a sus decisiones politicas frente al
resto de grupos confesionales. En el 4mbito comunitario, su gran aliando es
Nabi Berri, lider del segundo partido chii, Amal. Esta unién ha hecho que
la casi totalidad de la poblacidn chif se sitiie dentro del mismo eje politico,
fortaleciendo mucho la posicién de la comunidad nacional. No obstante
esta alianza se fragu6 mads en interés de Amal que en el de Hezbol4. La or-
ganizacidn islamista ha ido ganando terreno dentro de la comunidad a costa
de Amal desde el mismo momento de su creacion. Amal pasé de ser el pri-
mer partido chii, con un gran respaldo social, a ser un pequefio partido de
notables. Asi, después de afios de enfrentamiento, Berri opté por garantizar
su supervivencia politica y la de su partido alidndose con Hezbola.

En el ambito regional, es bien sabido que Hezbold tiene como princi-
pales aliados a Siria y a Irdn. Hezbold mantiene una relacién muy estrecha
con las autoridades iranies de las que sigue recibiendo armas y financia-
cion, y con las que sigue consultando temas de indole politica y sobre todo
religiosa. Sin embargo, la relacién que mantiene con Teherdn ha cambiado
mucho desde los afios ochenta, cuando el Gobierno irani intervenia direc-
tamente en los procesos de toma de decisiones de la organizacién. En la
actualidad Hezbold goza de autonomia mucho mayor y tiene intereses es-
tratégicos propios. En el caso de Siria, la organizacion chii y el régimen
alauf mantienen una alianza que nace del hecho de compartir intereses y
amenazas comunes, pero Hezbold no debe ser vista como un mero pedn de
Siria porque no lo es. Ahora bien, sin el apoyo de Damasco la organizacién

13.Los Karame de Tripoli o los Salam de Sidén son dos ejemplos de grandes familias sunies
aliadas de Hezbold. El primer ministro Nayib Mikati no forma parte del 8M como tal, pero
fue elegido por la organizacion para presidir el Gobierno en enero de 2011.

14. Sobre la sociologia del poder, véase Izquierdo Brichs (2008); Izquierdo Brichs y Lampri-
di-Kemou (2012); Lampridi-Kemou (2012).



102 Amaia Goenaga Sanchez

nunca hubiera podido acumular tanto poder. Presionada por Irdn, Siria
permitié a Hezbold mantener su brazo armado mientras forzaba el des-
arme del resto de las milicias en 1990-1991, y dejé que la organizacién
asumiera el control efectivo de ciertos territorios del pais. Ademas el ré-
gimen de los Assad ha sido fundamental en temas como el abastecimiento
de armas para Hezbold. A cambio, la organizacién chif ha sido un aliado
para su estrategia en Libano y en la regién. En este sentido, la crisis siria
y la posible caida del régimen baazista pueden dafiar de forma notable a
la organizacion chii.

El resto de grupos islamistas tiene en realidad un peso limitado a escala
nacional y sus ambiciones se plantean regional y comunitariamente. Basi-
camente aspiran a ir ampliando sus espacios de influencia dentro del orbe
suni, lo que genera competitividad entre ellos.

Jamaa Islamiya

Jamaa ha solido establecer alianzas lineales con lideres o partidos de otras
confesiones en momentos puntuales como unas elecciones legislativas o
municipales. En las elecciones municipales de 1998, por ejemplo, la or-
ganizacién firmé acuerdos preelectorales con lideres cristianos (Hamzeh,
2000). Se trata de acuerdos puntuales con un fin muy concreto y fecha de
caducidad. Sin embargo, la organizacién ha mantenido relaciones estraté-
gicas, de caracter circular, con los grandes actores musulmanes del pais,
Mustagbal® y Hezbola. Dichas alianzas proporcionan a Jamaa recursos con
los que trata de incrementar su capacidad de influencia en el seno de la
comunidad suni. A cambio Jamaa aporta votantes y legitimidad religiosa
a Mustagbal y, en el caso de Hezbold, Jamaa siempre ha sido un apoyo en
la lucha contra Israel y le ha sido de ayuda a la hora de justificar su papel
como resistencia nacional. En los dltimos afios ademds la organizacién chif
ha tratado de mantener buenas relaciones con otras organizaciones isla-
mistas sunies para suavizar la conflictividad sectaria que ha generado su
ascenso, y Jamaa ha sido importante en este sentido.

15. Partido politico fundado por Rafic Hariri en 1992 y gestionado hasta hoy por la familia.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 103

La familia Hariri ha sido el actor central de la escena social politica y
econdmica suni desde que Rafic Hariri fuera nombrado primer ministro en
1992. La familia y Mustagbal se han presentado siempre como represen-
tantes de la sunna, con una vision moderada de la religién. Sin embargo, a
finales de los afios noventa su ambicién por liderar la comunidad en solita-
rio llevé a Rafic a estrechar lazos con varios grupos islamistas, muy espe-
cialmente con Jamaa. Desde entonces han firmado alianzas electorales en
reiteradas ocasiones. Estas alianzas no fueron un problema mientras Hariri
fue un aliado mds de Siria y mantuvo relaciones relativamente cordiales con
Hezbol4. No obstante, la fractura causada en la clase politica libanesa tras el
asesinato de Rafic Hariri y la salida de Siria pusieron a Jamaa en una situa-
cién complicada. Tanto que la organizacién se abstuvo de participar en las
elecciones legislativas de 2005, por primera vez desde el final de la guerra.

Desde entonces la organizacién ha hecho malabares para mantener am-
bas alianzas. Durante la guerra de julio de 2006, la organizacién suni envié
su milicia, Fajr, a luchar contra Israel junto a Hezbold. Sin embargo, en
enero de 2007, una huelga general convocada por varios sindicatos afines
al 8M acabé en un enfrentamiento entre seguidores de Hezbold y Amal y
grupos sunies provocando mds de una decena de muertos y disparando la
tension intersectaria. En este contexto, en una entrevista concedida al ICG,
el sheij Masri aseguraba: «Hezbola es un buen resistente, pero es un mal
politico. Ayuda a la division confesional del pais (...) Hezbold se ha con-
vertido en la quinta columna al servicio de los intereses extranjeros y eso
no lo podemos tolerar»'®. Sin embargo, sabemos que ambas organizaciones
han seguido reuniéndose con asiduidad y que Hezbol4d seguia proveyendo
armas y entrenamiento a hombres de Jamaa hasta bien entrado el afio 2011
(Abdel-Latif, 2008; Daily Star, 13.07.2011). Con todo, durante los ulti-
mos meses de 2011 parece que las revueltas en Siria han vuelto a tensar la
relacién entre ambas organizaciones. Después de meses manteniendo un
discurso muy ambiguo, Jamaa se ha convertido en una de las voces mas
criticas con el régimen de Assad en Libano, ha llegado a convocar varias
manifestaciones de repulsa contra los sucesos en el pais vecino, ha puesto

16. Entrevista a Ibrahim al Masri, marzo de 2007 (ICG, 2007: 11) (N. del Ed.: traducido del
francés).



104 Amaia Goenaga Sanchez

en marcha dispositivos de ayuda a los refugiados sirios, etc. En este contex-
to la organizacién ha recriminado publicamente a Hezbold por su defensa
del régimen alaui.

Las revoluciones drabes y sobre todo el posible cambio de régimen
en Siria pueden alterar completamente la posicién de Jamaa. Como orga-
nizacion adscrita a los Hermanos Musulmanes, Jamaa podria verse muy
beneficiada por el ascenso de la Hermandad, y del islamismo en general, en
toda la region y especialmente en Siria. Parece que histéricamente Jamaa
ha mantenido relaciones especialmente buena con los Hermanos, turcos,
libios y sirios. Segun algunas informaciones de la prensa local, a lo largo
de la segunda mitad de 2011 estas relaciones se habrian estrechado en un
intento de la Hermandad por apartar a Jamaa de Hezbold para acercarla al
mainstream de la organizacién. De ahi su cambio de posicién'’.

Salafismo

En parte por esa ambigiiedad de Jamaa tras la salida de Siria en 2005,
Mustagbal buscé nuevos aliados en los sectores islamistas mds radicales,
incluidos lideres salafistas. Buscaba el apoyo de los sectores mds belige-
rantes con Siria y Hezbolad™®. En este contexto se produjo la legalizacién del
grupo radical Hizb ut Tahrir (2006) y se otorgé la licencia para la creacién
de la Asociacion e Instituto para la Guia Isldmica y la Benevolencia del
sheij Dai al Islam al Shahhal.

Aunque Mustagbal nunca ha reconocido piblicamente esta alianza,
durante las elecciones legislativas del verano de 2005 el partido conté con

17. Fidaa Itani. «Al-Jamaa al-Islamiya: Is the Future theirs?». al Akhbar, 15 de febrero de 2012 y
«Hamas and al-Jamaa al-Islamiya: The New MB Look». al Akhbar, 31 de enero de 2012.
18.En el Libano de posguerra el régimen sirio habia limitado mucho la capacidad de actua-
cion del salafismo. Muchos salafistas fueron torturados y encarcelados en las carceles
sirias este periodo. Por otro lado, los salafistas, como guardianes de la ortodoxia suni,

consideran a chifes y alauies como apdstatas.

19. Se trata de una organizacién supranacional con influencia en diferentes puntos del planeta.
En Libano estd presente desde 1953, pero no ha conseguido una gran implantacién. Estd
considerada una organizacién terrorista en muchos lugares, también en Libano hasta 2006.
Sobre este tema consultar Alonso Marcos (2011).



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 105

el apoyo de varios grupos salafistas, encabezados por el sheij Dai al Islam
Shahhal, lo que le asegurd un buen resultado en el norte del pais. Esto supuso
el principio de una alianza que, a pesar de sus altibajos®, se ha ido afianzando
a medida que la tensién entre Mustagbal y Hezbold ha ido en aumento. Los
salafistas se han convertido en la vanguardia de las movilizaciones protago-
nizadas por la poblacién suni, por ejemplo, en los enfrentamientos sectarios
producidos tras la huelga general del 23 de enero de 2007, o durante los suce-
sos de mayo de 2008. Como ya hemos mencionado, el principal aliado inter-
nacional de este sector es Arabia Saudi. El sheij Salem Shahhal y su hijo Dai
al Islam estan directamente relacionados con la alta jerarquia religiosa saudi.
Salem mantuvo toda su vida una estrecha relacién con el sheij Abd al-Aziz
ibn Abdallah ibn Baz, gran mufti del reino (Gambill, 2007). No obstante, no
todo el salafismo ha seguido esta linea. En agosto de 2008 después de dos
afios de mdxima tension intersectaria y con el eco de los sucesos de mayo atin
resonando, Hezbola firmé un Memorandum de Entendimiento con dos im-
portantes personalidades del salafismo libanés, el sheij Hassan al Shahhal y
Sawfa Zu’bi. El memorandum pretendia rebajar la tension intersecaria, pero
caus6 tal conmocion en los circulos salafistas que Shahhal y Zu’bi acabaron
echandose atras en cuestion de dias. Con todo, Hezbola se marcaba un tanto
muy importante frente a Mustagbal. Conseguia penetrar el orbe salafista, po-
niendo de relieve su gran pericia politica.

Estrategias y relacion con las instituciones
Hezbold

Hezbol4 naci6é como un grupo antisistema, violento, que tenia como objeti-
vo declarado la instauracion del Wilayat al Faquih en Libano. No obstante,
a medida que la organizacién fue consoliddndose como tal, sus reivindi-
caciones politicas se fueron moderando hasta aceptar las reglas del juego

20.La masacre cometida por el ejército libanés en Nahar el Bared en verano de 2007 o la
buena relacion de Mustagbal con Occidente crean problemas.



106 Amaia Goenaga Sanchez

politico libanés. Empezaba asi lo que algunos expertos han denominado
proceso de libanizacion de la organizacion. En 1992 decidié entrar en el
sistema presentdndose a las elecciones legislativas y desde entonces Hez-
bold siempre ha tenido una importante presencia parlamentaria. Sin embar-
2o, si bien entre 1992 y 2005 no se postulé como oposicién al sistema, si
fue el principal actor de oposicién al Gobierno. Mantuvo un discurso muy
critico con la politica econdmica de Rafic Hariri, y con el comportamiento
general de la clase politica. En este periodo, la movilizacién social era ya
parte central de su estrategia y apoyaba expresamente los movimientos de
protesta que pusieran en cuestion la gestion de Hariri, siempre y cuando
estos no pusieran en tela de juicio el rol de Siria en el pais. En esta linea, la
organizacion no quiso formar parte de ningiin ejecutivo a pesar de su peso
en el Parlamento, alegando no querer formar parte de gobiernos corruptos.

Sin embargo en 2005, tras la salida de Siria, Hezbold decidié dar un
giro a su estrategia y entr6 en el ejecutivo. Esto le permitié incrementar su
margen de maniobra como oposicién frente al 14M, puesto que ademds
de mantener los recursos y estrategias que ya manejaba con anterioridad,
ahora podia bloquear las instituciones con facilidad, cosa que hizo en reite-
radas ocasiones®. Finalmente, en enero de 2011, la organizacién daba otro
salto cualitativo y forzaba la caida del Gobierno de Saad Hariri para formar
un nuevo ejecutivo bajo su tutela. Este paso, que muchos consideraron un
golpe de mano, se hizo respetando escrupulosamente la formalidad consti-
tucional. La Constitucion establece que si un tercio mas uno de los minis-
tros dimite el Gobierno debe ser disuelto, y Hezbold asi lo hizo*. Aunque
la noche del 12 de enero, horas antes de hacer caer el Gobierno, hombres
de las fuerzas especiales de Hezbold rodearon las sedes del Gobierno y de
la presidencia a modo de amenaza.

El Partido de Dios se lanz6 por el control de las instituciones en un
contexto de acoso creciente hacia la organizacion, desde dentro y fuera de

21.En noviembre de 2006, Hezbol4 traté de hacer caer el gobierno presentando la dimision
de sus ministros y los de Amal. EI Gobierno no volveria a reunirse hasta que en mayo de
2008 se formé un nuevo Gobierno de unidad nacional. Por tanto, el pais vivié mds de afio
y medio de bloqueo institucional.

22.El 8M tenia el control de un tercio de los ministerios, a ellos se sumé un ministro indepen-
diente.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 107

Libano, a partir de la promulgacién de la resolucion 1559 del Consejo de
Seguridad de la ONU en septiembre de 2004. Esta resolucion exigia, entre
otras cosas, el desarme de todas las milicias y grupos armados del pais, y
puso en el debate ptiblico la necesidad del desarme de Hezbold, algo que
la organizacion entendié como un ataque directo a su existencia como tal.
El final de la influencia politica directa de Siria sobre el Libano empeoraba
aun mads las cosas, pues suponia la pérdida de uno de sus principales muros
de defensa. Mds adelante, las investigaciones sobre el asesinato de Rafic
Hariri y el Tribunal Especial®, creado para juzgar dicho asesinato, también
fueron vistas como una amenaza por la organizacién, sobre todo desde que
en mayo de 2009 el diario alemdn Der Spiegel afirmara que varios miem-
bros de Hezbola podrian ser acusados. Asi, la caida del Gobierno de Saad
Hariri en enero de 2011 se produjo varios dias después de que la comisién
de investigacion entregara el acta de acusacion al Tribunal. Hezbol4 trataba
asi de minimizar las consecuencias de una acusacién directa a miembros
de la organizacién®.

Hezbold y sus socios formaron un nuevo Gobierno en junio de 2011,
aunque la organizacién no tiene mds que tres ministros en él. De hecho
este ejecutivo tiene un porcentaje de ministros cristianos mayor y un por-
centaje de ministros chifes menor de lo que venia siendo habitual desde el
final de la guerra civil. Con estos gestos Hezbol4 trataba de no romper las
formalidades que rigen la politica libanesa y de reafirmar su libanidad en
un contexto de duras criticas contra el autoritarismo de la organizacién. En
lineas generales, la organizacién siempre ha sido respetuosa con el marco
constitucional libanés. En esta linea, su creciente influencia sobre las ins-
tituciones nunca ha sido utilizada para imponer o fomentar iniciativas de
corte religioso. Estos son temas que por el momento reserva para el dmbito

23.Tras el atentado los herederos politicos de Hariri forzaron la creacién de una comisién de
investigacion internacional para esclarecer el asesinato. En 2007 el 14M consigui6 que el
Consejo de Seguridad de la ONU aprobara la resolucion 1757, que establecia la creacion
del Tribunal Especial para el Libano. Sobre este tema, A. Goenaga. «LIBANO/ La acu-
sacion del tribunal internacional». Andlisis eventual, Observatorio Electoral del Taller de
Estudios Internacionales Mediterrdneos, 2011 (en linea) http://www.opemam.org/ImgBa-
se/AE-Libano 2011 la_acusacion_del tribunal internacional.pdf.

24.En agosto de 2011 el Tribunal acusaba ptiblicamente a dos miembros de la organizacion
chif.



108 Amaia Goenaga Sanchez

comunitario. No obstante, también ha demostrado que cuando no puede
actuar con la ley en la mano no duda en utilizar la coaccién y la violencia.

El conflicto en Siria supone una nueva amenaza para la organizacién. La
caida del régimen de Assad supondrd un duro golpe en la linea de flotacién
de la organizacion y alterard seguro su estrategia tanto en el 4ambito nacional
como en el regional. No obstante, en el momento de escribir estas lineas no
estamos en posicién de determinar qué direccién tomardn estos cambios.

En el ambito comunitario, especialmente en el sur, en las zonas chiies
de la Bekaa y en el sur de Beirut, Hezbold ha asumido el control efectivo
del territorio y sus habitantes. En estas zonas la organizacién ha impuesto
un modelo de sociedad disefiado a la medida de sus planteamientos ideo-
l6gicos y religiosos. Con este objetivo Hezbold desmantel6 las estructuras
de poder tradicionales y desplegé su red institucional conviniéndose en el
principal dispensador de servicios de dichas zonas. El partido despliega sus
estrategias de oferta de bienes y servicios a través de una red de organiza-
ciones que operan de forma descentralizada. Dividen el territorio en zonas
y adjudican un responsable para cada una de ellas. Este coordina un grupo
de voluntarios que se dedican a convencer a los «clientes» potenciales para
entrar en la red institucional de la organizacién. Racionalizan el espacio y
lo organizan en funcién de la realidad local. Esto les permite establecer una
accion social y unas légicas de movilizacién adaptadas a la zona con las
que el individuo se identifica muy facilmente®. En este proceso, la religién
y la ideologia de la organizacién desempefian un papel central. Por tanto,
Hezbol4d ha desarrollado mecanismos de transformacion social paralelos,
en los que las instituciones publicas no han tenido ningtin papel. En este
sentido, y teniendo en cuenta que una de las claves de su poder es el apoyo
social del que goza, se puede decir que lo que ha propiciado el ascenso de
Hezbold no ha sido su creciente presencia institucional, sino el hecho de
que esas instituciones no hayan interferido en el desarrollo de su proyecto
de transformacién social en el seno de la comunidad chii, ni le hayan im-
pedido acumular el resto de recursos que convierten a la organizacién en
un actor tan poderoso.

25.M. Harb y L. Deeb. «Les autres pratiques de la Résistance: Tourisme politique et loisirs
pieux», en: Mervin (2007: 228-245).



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 109

Jamaa Islamiya

Jamaa era en origen un grupo antisistema que no reconocia el sistema socio-
politico libanés. No obstante, ya en 1972 particip6 sin éxito en unas eleccio-
nes legislativas. A finales de los ochenta la organizacién firmé los acuerdos
de Taif*, lo que suponia la aceptacién del sistema politico y de la plurali-
dad confesional del pais. Este proceso de libanizacién se consolidé en 1992,
cuando volvi6 a presentarse a las elecciones consiguiendo tres diputados. No
obstante, durante las dos primeras legislaturas de posguerra la organizacion
hizo frente comtn con Hezbold como oposicién a la mayorfa parlamentaria
y al Gobierno. De hecho, Jamaa no apoyé la elecciéon de Hariri como primer
ministro en las dos primeras legislaturas de posguerra (EI Bizri, 1999). Pero
la organizacién no supo explotar el capital politico acumulado a principios de
los noventa. En 1996 baj6 de tres a un diputado y en el afio 2000 no consiguid
ninguno. En 2005 Jamaa decidi6 boicotear las elecciones, alegando disconfor-
midad con la ley electoral. En realidad sus alianzas con Hezbold y Mustagbal
ponian a la organizacién en una situacién dificil y la direccién de esta decidié
no presentarse para no comprometer su posicion. En 2009 la organizacién
volvia a colocar un diputado en el Parlamento, Imad al-Hout. Sin embargo,
Hout ha mantenido un perfil politico bajo y un discurso ambiguo, a veces
contradictorio, victima de sus alianzas, al menos hasta finales de 2011. En este
contexto, en los dltimos afios la organizacién ha priorizado su trabajo social y
sus estrategias comunitarias.

Por tanto, la estrategia politica de no ha sido muy exitosa. Sus caren-
cias estructurales, la falta de cohesidn interna y sus alianzas habian sido
grandes hdndicaps en este sentido. Sin embargo parece que, al calor de las
revoluciones en la region y del papel asumido por los Hermanos Musul-
manes en el nuevo contexto, Jamaa podria estar cambiando de estrategia
y ganando influencia dentro del pais. Algunos expertos aseguran que la
organizacion podria aprovechar las seguras convulsiones que produciria la
caida del régimen de Bashar al Assad en Libano y un mayor peso politico
de la Hermandad en Siria para incrementar su peso politico”.

26.Los acuerdos de Taif firmados en septiembre de 1989 ponian las bases para el final de la
guerra civil y del sistema politico de posguerra.

27.Fidaa Itani. «Al-Jamaa al-Islamiya: Is the Future theirs?». al Akhbar, 15 de febrero de 2012 y
«Hamas and al-Jamaa al-Islamiya: The New MB Look». al Akhbar,31 de enero de 2012.



110 Amaia Goenaga Sénchez

Salafismo

Tradicionalmente los lideres y grupos salafistas se caracterizan por no recono-
cer la autoridad del Estado ni sus leyes mundanas. Sin embargo la gran mayo-
ria de ellos no tiene una actitud hostil hacia las instituciones, simplemente tra-
tan de desarrollar su labor al margen del Estado. La debilidad o la ausencia de
Estado en ciertas zonas del pais facilita mucho su labor. No obstante hablamos
de un sector muy heterogéneo y hay grandes diferencias estratégicas entre los
diferentes polos salafistas. Tradicionalmente los expertos agrupan el salafis-
mo en tres o cuatro categorias: en primer lugar, el salafismo académico que
se dedica exclusivamente a la educacion y al estudio de los textos sagrados
y la jurisprudencia isldmica. Aquellos que profesan este tipo de salafismo no
reconocen la autoridad del Estado, pero tampoco atacan las instituciones pu-
blicas. Uno de los representantes mds reconocidos de esta rama del salafismo
es el sheij Saaedinne al Kebbi del Instituto Bukhari en el Akkar. En segundo
lugar, tendriamos el denominado salafismo activista que se caracteriza por te-
ner visibilidad en la esfera publica. En €l se integran el denominado salafismo
social o misionero y el salafismo politico. El salafismo social tiene visibilidad
publica por la labor social que desempefia a través de sus asociaciones cari-
tativas, escuelas, etc., pero en principio tampoco se interesa por la politica.
Su prioridad es la extensién de la Dawa o llamada a través del trabajo social
y la educacién. Mientras, el salafismo politico si ha desarrollado un discurso
politico, casi siempre de oposicion al Estado. Dicha oposicién se materializa a
través de la movilizacion social, que puede llegar a cometer actos vandalicos
o ataques violentos de forma puntual. No obstante, en la mayoria de los casos
no mantiene un enfrentamiento abierto con el Estado.

Actualmente los representantes mas visibles del salafismo politico liba-
nés son el sheij Dai al Islam al Shahhal y su primo Hassan Shahhal. Este
ultimo se presentd a unas elecciones legislativas por primera vez en 1992 sin
obtener resultados. En 1996 ambos primos volvieron a presentarse sin éxito,
y durante los comicios municipales de 1998 ambos se integraron en una pla-
taforma electoral islamista creada ex profeso para la cita electoral en Tripoli.
No obstante, se hicieron mucho mds visibles en la esfera publica a partir de
2005. Desde entonces se observa un incremento de las movilizaciones dentro
del orbe salafista, sobre todo por parte de los sectores afines al sheij Dai Sh-
ahhal. Sin embargo, esta nueva estrategia no va dirigida contra el Estado, sino
contra un determinado actor o sector politico como son Hezbold y el 8M. El
sheij Hassan Shahhal, sin embargo, mantiene una estrategia mas acorde a la



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 111

realidad libanesa. Fue el primer lider salafista en presentarse a unas elecciones
y nunca ha dejado de hacerlo. Del mismo modo, en 2004, el sheij tripolitano
creo el Politburd Isldmico que pretendia ser un punto de encuentro y de debate
politico para el salafismo libanés (Abdel-Latif, 2009). En definitiva, vemos
que a pesar de que en teoria el salafismo no reconoce la legitimidad del Estado
libanés, ciertos grupos han acabado entrando en el juego politico nacional.

En dltimo lugar, estarfa el salafismo yihadista que en teorfa si se enfrenta
abiertamente al Estado, y considera legitimo el uso de la fuerza. No obstante,
en el caso libanés la relacion entre estos grupos y el Estado tiene muchos
matices. Solo varios grupos radicales se han enfrentado abiertamente a las
autoridades libanesas, y han sido enfrentamientos puntuales tras los cuales
quedaron muy debilitados. El episodio mds grave en este sentido fue el que
enfrent6 al ejército libanés y a la organizacion yihadista Fatah al Islam, en el
Campo de Nahar al Bared (Tripoli), durante el verano de 2007.

La reestructuracion de los espacios de poder al final de la guerra civil
ofrecid a las organizaciones islamistas una oportunidad perfecta para entrar en
la legalidad y consolidar su posicién. Esto supuso la aceptacién de un sistema
que chocaba de frente con el discurso islamista. Hicieron, por tanto, una elec-
cién estratégica en la que priorizaron el fortalecimiento de sus organizaciones
frente a la defensa de sus valores. En los dltimos afios hay indicios para pensar
que incluso un sector del salafismo estd apostando por un mayor pragmatismo
para incrementar su presencia en la esfera publica e incluso politica, aparcan-
do la ortodoxia ideoldgica caracteristica de este tipo de movimientos.

Naturaleza del discurso
Hezbold

Hezbol4 recogié su programa ideoldgico y sus aspiraciones en una carta
abierta® publicada en 1985. En ella se declaraba obediencia al lider supre-

28.«An Open Letter. The Hizballah Program» (en linea) [Fecha de consulta 01.12.2011]
http://www.standwithus.com/pdfs/flyers/hezbollah_program.pdf.



112 Amaia Goenaga Sénchez

mo de la Revolucién isldmica, el ayatold Jomeini, y la defensa de sus ideas,
destacando el principio del wilayat al faquih. Establecia como objetivos prio-
ritarios la destruccion del Estado de Israel, el fin de la influencia occidental
en Libano, el fin del dominio cristiano sobre la politica nacional y la aboli-
cién del sistema confesional; y defendia el uso de la violencia para conseguir
esos objetivos. Sin embargo, cuando la organizacién comenzd a plantearse su
participacién en el sistema readapté completamente su discurso publico. A fi-
nales de los ochenta Hezbola reconocia publicamente que en Libano no se da-
ban las condiciones para la implantacién de una republica islamica. Molded
su discurso para dar una imagen de partido libanés, fiel a las instituciones y
preocupado por el interés general de los ciudadanos, especialmente de las cla-
ses medias y bajas, independientemente de su confesion; y al mismo tiempo
se presenté como el gran defensor del Libano frente a Israel. En un andlisis de
las intervenciones parlamentarias de los diputados de la organizacién durante
las dos primeras legislaturas de posguerra (1992-1996), El Bizri demuestra
que los parlamentarios centraban su discurso en tres temas basicamente. Por
un lado, la critica a la politica econémica de los gobiernos de Hariri. Un
discurso en el que Hezbold mostraba una concepcién socialdemdcerata de la
economia en la que no habia referencias de orden religioso. En segundo lugar,
la denuncia de la corrupcion, el nepotismo y las deficiencias democraticas en
el funcionamiento de las instituciones y, en tercer lugar, criticas a la actitud
del Gobierno frente a Israel. Segun el autor, la organizacién nunca recurria
a argumentos o a retorica religiosa en sus alocuciones, y tampoco planteaba
consideraciones de tipo moral (El Bizri, 1999).

Con todo, la carta fundacional de Hezbol4 siguié manteniendo su vi-
gencia hasta noviembre de 2009. Entonces, en un contexto de recelo cre-
ciente hacia la organizacién por su deriva autoritaria, esta hizo ptblico un
nuevo documento. En €l reafirmaba su vision tradicional de las relaciones
internacionales. Israel se presenta como una amenaza existencial para el
Libano y para el mundo araboisldmico, y la organizacién asume la obliga-
cion de defender al pais. Igualmente condena el imperialismo occidental,
en la region y fuera de ella. En el 4mbito nacional, sin embargo, se encuen-
tran mds cambios respecto a la carta de 1985. El manifiesto trata de reafir-
mar la libanidad de Hezbol4 resaltando una y otra vez el cardcter nacional
de la organizacidén, con continuas alusiones a la democracia. El documento
estd lleno de referencias de tipo religioso, pero no hay mencién alguna a la
creacion de un Estado isldmico. Finalmente, el manifiesto deja bien claro
que la organizacién no contempla su desarme (Berti, 2010).



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 113

A pesar del cambio en el discurso nacional, en el dmbito comunitario
la realidad es bien distinta. Como ya hemos mencionado, cara a sus se-
guidores Hezbold ha desarrollado un discurso y una ideologia repleta de
elementos religiosos, sociales y culturales, con constantes referencias al
jomeinismo y a la idea del wilayat al fagih, pero adaptados a la realidad de
la Shia libanesa y a los intereses de Hezbold. Los valores de la resistencia y
la lucha contra Israel son centrales en ese discurso y también lo son valores
como la solidaridad de grupo o la grandeza del martirio, entre otros. En esta
ideologia totalizadora los temas de indole moral tienen también un papel
importante. El Hala Islamiya asume esas ideas y valores hasta convertirlos
en un elemento identitario (Harb y Leenders, 2005; Mervin, 2007).

La relacion de Hezbold con las instituciones religiosas oficiales de la
comunidad chif ha ido evolucionando a medida que la organizacion se ha
ido consolidando. Institucionalmente, la maxima autoridad del chiismo li-
banés es el Consejo Superior Chii. Este siempre ha formado parte del area
de influencia de Amal y su relacion con el Partido de Dios fue tensa durante
afios. Sin embargo, la institucién ha ido perdiendo protagonismo de forma
paulatina desde que desapareciera su fundador, Musa Sard, y hoy dia ape-
nas tiene atribuciones ni autoridad moral para enfrentarse a Hezbol4.

Jamaa Islamiya

Como hemos mencionado, Jamaa naci6 con el objetivo de crear un Estado
isldmico en Libano. Entendia que el islam era la base para el estableci-
miento de una sociedad justa y, por tanto, debia ser la base para un nuevo
modelo sociopolitico. En los afios setenta los escritos de Yakan mostraban
el rechazo al sistema y condenaban cualquier accién que lo legitimara, re-
futando cualquier tipo de participacion en las instituciones (Ghany, 2009).
Sin embargo, en las elecciones legislativas de 1972 Jamaa presenté un can-
didato por Tripoli.

En 1992 volvieron a presentarse a las elecciones pero esta vez con un
resultado relativamente exitoso: tres diputados. Para justificar este giro es-
tratégico en agosto de 1992 la organizacion publicéd un documento titulado
«Razones legitimas para afrontar la batalla electoral». Con él Jamaa preten-
dia legitimar su estrategia ante el orbe islamista libanés recurriendo a argu-
mentos de tipo religioso. En este mismo documento Jamaa mencionaba ya la
dificultad de establecer un sistema isldmico en un contexto multiconfesional



114 Amaia Goenaga Sénchez

como el libanés. Aunque hablaba de dificultad, no de imposibilidad (Ghany,
2009). Actualmente Jamaa se define como un partido totalmente libanés y,
aunque sigue considerando que la sociedad deberfa funcionar de acuerdo
con los preceptos del islam, asume que en Libano no es posible debido a la
pluralidad religiosa del pais. No obstante, apoya la eliminacion del sistema
politico confesional (ICG, 2007: 23; Abdel-Latif, 2008).

El discurso social y reivindicativo de la organizaciéon, muy presente
en sus inicios, se ha ido diluyendo con los afios. Tras la guerra la organiza-
cién mantuvo un discurso critico con las politicas socioeconémicas de los
primeros gobiernos Hariri. Aunque, mientras que Hezbold manejaba ideas
mads propias de la socialdemocracia, Jamaa introducia elementos de indole
religiosa en su critica. Sin embargo, desde que la organizacién abandoné
las instituciones y entr6 en la red de Mustagbal, parece haber dejado de
lado ese discurso reivindicativo. Por otro lado, Jamaa se muestra como
una organizacion muy conservadora en todo lo que atafie a la moral. Las
intervenciones de sus diputados en la cdmara en los afios noventa recogian
continuas condenas a la inmoralidad y a la pornografia en la television y en
el cine, y también del juego y de la agitada vida nocturna en algunas zonas
del pais. Sus programas electorales también se hacian eco de este tipo de
consideraciones (el-Bizri, 1999; Hamzeh, 2000).

En los temas de indole regional o internacional Jamaa no reconoce
el Estado de Israel y, tradicionalmente, lo ha considerado como la mayor
amenaza a la que se enfrenta el Libano. Por ello, siempre ha defendido la
labor de Hezbol4 en este ambito. También ha sido muy critica con el inter-
vencionismo occidental en la zona y con los regimenes arabes aliados de
Estados Unidos. Por otro lado, como organizacién adscrita a los Hermanos
Musulmanes Jamaa siempre ha mantenido una relacién compleja con Si-
ria. No obstante, ha sabido lidiar con el régimen de Damasco evitando las
criticas, limitando sus relaciones con los Hermanos Musulmanes de Siria
y gracias a sus socios. Sin embargo, durante los tltimos meses de 2011, al
calor de las revueltas en Siria, la organizacién ha dado rienda suelta a sus
criticas al régimen de Bashar.

La méxima institucién religiosa suni en Libano es Dar el Fatwa. Se
trata de un érgano colegiado presidido por el mufti de la Republica, Mo-
hammed Rashid Kabbani. Este 6rgano tiene, entre otras atribuciones, la
de regular todas las instituciones religiosas sunies del pafs. En sus inicios
Jamaa mantuvo una pésima relacién con dicha institucion. Esta siempre ha
sido acusada de actuar al servicio de la élite politica suni y Jamaa fue muy



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 115

critica en este sentido. Tanto es asi que la organizacién nunca consiguié la
autorizacién de la institucion suni para establecerse como asociacién reli-
giosa (Abdel-Latif, 2008). Sin embargo, a medida que la organizacién suni
se ha ido moderando su relacién se ha ido normalizando.

Salafismo

El salafismo es una corriente del islam que preconiza el estilo de vida de los
primeros seguidores del Profeta Mahoma. Son por tanto muy conservado-
res en lo social, rechazan toda innovacién en su forma de vivir la religion,
y no reconocen la legitimidad de un Estado moderno y sus leyes mundanas,
solo reconocen la sharia. Asi, tradicionalmente ha sido una corriente emi-
nentemente apolitica. En Libano el salafismo se ha dedicado basicamente
a la ensefianza de los textos cordnicos y a la caridad. Por tanto, no ha ar-
ticulado un discurso politico y, en el &mbito socioeconémico, se ha limi-
tado a predicar preceptos religiosos relacionados con la caridad, el pago
de impuestos religioso, la condena de la usura, etc. Incluso en el caso del
salafismo mads politizado hasta fechas muy recientes su discurso politico
se habia limitado a definir lo que es halal (permitido) y lo que es haram
(prohibido) (Abdel-Latif, 2009). En los dltimos afios esto ha cambiado de
forma sustancial. Los sectores mds politizados han empezado a desarrollar
un discurso politico mds elaborado y adaptado a la realidad libanesa. El
sheij Dai al Islam Shahhal y los sectores salafistas que comparten sus ideas
han desarrollado un discurso de reafirmaciéon comunitaria estructurado en
torno a la amenaza que para ellos supone Hezbold y la Shia. Desde la muer-
te de Hariri, que interpreté como un ataque a la comunidad, el sheij Dai al
Islam se ha autoproclamado defensor de la sunna frente a Hezbold, bajo el
lema «defendiendo ahl al-sunna»,y hallegado a declarar la yihad contra la
organizacion chii (Abdel-Latif, 2009: 83).

Otros lideres mds moderados apuestan, sin embargo, por un mayor
pragmatismo en la relacion con la Shia y tienen un discurso mds integra-
dor. En el memorandum firmado con Hezbola el sheij Hassan Shahhal se
comprometia a respetar todas las confesiones religiosas y la libertad ideo-
l6gica, y rechazaba expresamente la préctica del fakfir (excomunién del
mal musulman). El sheij Mohammed Kodr, fundador del Férum Islamico
para el Dialogo y la Dawa, por su parte, es muy critico con los movimien-
tos islamistas libaneses por haberse dejado arrastrar por la confrontacién



116 Amaia Goenaga Sénchez

entre los dos grandes bloques politicos. Fundé el Férum con la intencién
de crear un foro de didlogo en el que el islamismo pudiera desarrollar un
discurso propio e independiente, alejado de las divisiones politicas propias
del pais. Kodr reivindica un salafismo mds pragmadtico adaptado a la rea-
lidad libanesa y capaz de desarrollar un discurso politico valido dentro de
ese contexto (Abdel-Latif, 2008, 2009).

El posicionamiento del salafismo respecto a la politica internacional
estd relacionado con su situacion en el interior del pais. Los salafistas no
reconocen el Estado de Israel y abogan por su destruccién. En esta linea
son muy criticos con la politica occidental en la regién. Sin embargo, hay
diferencias internas en lo referente a la valoracién que hacen de Siria y
sobre todo de Irdn. El sector mds ortodoxo considera que los problemas
del Libano derivan del conflicto entre el eje sirio-irani y el eje Occidente-
Israel. Pero, en realidad, ponen mayor énfasis en sus criticas hacia Irdn y
Siria. Muchos consideran que Irdn es tan nocivo como Israel para el Libano
y para el mundo musulman®. Y, sin embargo, mantienen buenas relaciones
con regimenes que colaboran estrechamente con Occidente, como el de
Arabia Saudi o el mismo Mustagbal. En la misma linea, el salafismo liba-
nés ha sido muy critico con el régimen alaui debido a las presiones que el
pais vecino ha ejercido sobre el salafismo libanés durante los afios de ocu-
pacién. El salafismo mds pragmadtico es menos critico con Irdn y considera
que Israel es la mayor amenaza a la que se enfrenta el Libano como pais.
No obstante, y a pesar de tener un discurso mas comedido, el régimen sirio
tampoco despierta simpatias entre la rama mas moderada del salafismo.

En otro dmbito, los salafistas mantienen una relaciéon complicada con
Dar el Fatwa. La institucién siempre ha tenido mala imagen entre este sec-
tor rigorista del islam, por su tradicional sometimiento a las élites laicas
de la comunidad, y por los escandalos de corrupcién que han sacudido a la
institucion en los dltimos afios. Pero, ademads, como institucién reguladora
de la actividad religiosa de la comunidad, Dar al Fatwa siempre ha puesto
problemas para la apertura de instituciones de corte salafista. Asi, la gran

29.Ménica Prieto. «El salafismo tranquilo». EI Mundo (27 de octubre de 2009) (en linea)
[Fecha de consulta 5 de noviembre de 2011] http://www.elmundo.es/elmundo/2009/10/27/
orienteproximo/1256663600.html.



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 117

mayoria de estas instituciones escapan a su regulacion. Segiin recoge el
ICG, Saad Hariri habria pedido expresamente a sus aliados salafistas que
acataran la autoridad del mufti pero no parece haber logrado este objetivo.
En 2007, por ejemplo, los salafistas del norte contestaron abiertamente la
eleccién del mufti de Akkar, Oussama Rifai, por Dar el Fatwa (ICG, 2010:
25, 26). No obstante, en los ultimos afios, en coherencia con la relacion
que mantienen ciertos sectores salafistas y Mustagbal, ha habido un acerca-
miento. En este contexto se observa una radicalizacién del discurso oficial
de la institucion, sobre todo respecto a la Shia y a Hezbol4, lo cual parece
estar relacionado con el éxito del discurso de reafirmaciéon comunitaria que
estd manteniendo un sector del salafismo.

Conclusion

Libano es un pais con una estructura sociopolitica poco propicia para la im-
plantacién de un proyecto islamista. Sin embargo, los islamistas, especial-
mente Hezbol4, se han convertido en actores clave de la vida social politica
del pais. Esto se debe a varios factores, pero el mds importante es quiza la
debilidad del Estado que deja espacios en los que este tipo de movimientos
ha podido desarrollarse con cierta facilidad. Del mismo modo, esa debi-
lidad facilita la intromisién de terceros paises en los asuntos propios del
Libano. Paises como Irdn y Arabia Saudi han creado y/o financiado este
tipo de grupos y los han utilizado como instrumentos para la defensa de sus
intereses en Libano. Sin el apoyo de otros paises u organizaciones supra-
nacionales™ estos grupos dificilmente hubieran progresado. No obstante el
actor externo mds determinante en este aspecto ha sido Siria. La realidad
del islamismo libanés actual estd directamente relacionada con la gestién
que el régimen sirio hizo de estos grupos durante los afios de ocupacién. Su
férreo control sobre el islamismo suni ha limitado su desarrollo, mientras
que el apoyo a Hezbol4 ha sido determinante para su expansién. Es mds, seis
afios después de su salida del Libano es innegable que el futuro inmediato

30.Los Hermanos Musulmanes en el caso de Jamaa.



118 Amaia Goenaga Sénchez

del Libano y, por tanto, del islamismo libanés estard absolutamente condi-
cionado por lo que acontezca en Siria a corto y medio plazo.

Por otro lado, hay que tener en cuenta que Libano tiene un sistema politi-
co pseudodemocritico en el que hay libertad de partidos, libertad de expresion
y asociacion, y un sistema parlamentario que facilita la asimilacién de estos
grupos una vez que hayan conseguido un peso social determinado.

Respecto a los factores socioeconémicos, fueron muy importantes en
los afios sesenta-setenta, incluso durante los primeros noventa. Sin embar-
g0, da la impresion de que los factores ideolégicos e identitarios van ganan-
do peso a medida que pasan los afios. Hace afios que Hezbold ha consegui-
do que sus valores se conviertan en elementos centrales de la identidad chif
libanesa. En el caso suni, la pérdida de influencia politica de sus principales
lideres politicos en los tltimos afios estd reforzando el sentimiento comu-
nitario. La religién en general y los islamistas, especialmente los salafistas,
estan desempefiando un papel importante en este sentido. Esta tendencia se
ha visto reforzada a lo largo de 2011, afio en el que, tras perder el Gobierno,
Mustagbal y la familia Hariri han dado claras muestras de debilidad. Han
sufrido una pérdida evidente de capital politico y econémico. Por tanto, pa-
rece que el factor sectario y los problemas identitarios que de €l se derivan
también han contribuido a la expansién de algunos grupos islamistas.

Hemos visto que el terreno del discurso del islamismo libanés ha acep-
tado la pluralidad social y el sistema politico caracteristico del pais, espe-
cialmente en el caso de las organizaciones mds consolidadas. No obstante,
es el discurso el que se ha ido adaptando a los cambios de estrategia y no
al revés. Es, por tanto, un recurso para la legitimacién de unas decisiones
que se toman por consideraciones practicas, normalmente con la intencién
de ganar mayor capacidad de influencia. Esto significa que no han acep-
tado las reglas de juego por convencimiento, sino por conveniencia. Por
otro lado, en el sistema libanés los actores politicos se mueven en dos pla-
nos: el plano nacional, que exige grandes dosis de pragmatismo, y el plano
comunitario-regional, que permite a esos mismos actores desarrollar un
discurso religioso/ideoldgico de autoafirmaciéon comunitaria frente a sus
correligionarios. Si la cuestion es saber si los islamistas que han entrado
en el sistema han renunciado definitivamente al proyecto islamista, en el
caso de Hezbol4 la respuesta es si y no. Hezbold parece haber renunciado
a dicho proyecto para el Libano en su conjunto, pero hemos visto que lo
ha aplicado con éxito en el dmbito comunitario. En el caso de Jamaa esta
pregunta es mas dificil de responder porque la organizacién suni no tiene



Libano y el triunfo islamista en un entorno multiconfesional 119

los medios para implantar ese modelo de ningiin modo, al menos hasta la
fecha. En todo caso, la nacionalizacion o libanizacion de estos movimien-
tos es evidente, incluso en el caso del salafismo, puesto que definitivamente
funcionan segtin 16gicas sociales y politicas eminentemente libanesas, y el
grueso de sus ambiciones se proyecta en el ambito libanés.

Referencias bibliograficas

Abdel-Latif, Omayma. «Lebanon’s Sunni Islamists. A Growing Force».
Carnegie Paper, n.° 6. Carnegiec Endowment for International Peace
(enero de 2008) (en linea)
http://www.carnegieendowment.org/2008/02/04/lebanon-s-sunni-isla-
mists-growing-force/yox.

— «Trends in Salafism», en: Emerson, Michael; Kausch, Kristina; Youngs,
Richard (eds.) Islamist radicalisation: the challenge for Euro-Medite-
rranean relations. Madrid: CEPS, FRIDE, 2009.

Alonso Marcos, A. «Hizb ut Tahrir en el Libano: Sus aportaciones al islam
politico». Revista Cidob d’Afers Internacionals, n.° 93-94 (2011), p.
201-221.

Berti, Benedetta. «The “Rebirth” of Hizbollah: Analyzing the 2009 Mani-
festo». Strategic Assessment, vol. 12,1n.° 12 (febrero de 2010).

Bordenkircher, Eric. «Islamists and a Pluralist Society: Hezbollah and
Jama‘ah al-Isla’mi’yah’s Consociational Experience in Lebanon».
9th Annual Conference, Center for the Study of Islam & Democracy
(CSID), Political Islam and Democracy - What do Islamists and Isla-
mic Movements want?, 4 de mayo de 2008, Washington, D.C.

El Bizri, Dalal. «Islamistes, parlementaires et libanais. Interventions a
I’assamblée des €lus de la Jma’a Islamiyya et du Hizb Allah (1992-
1996)». CERMON, n.° 3, Beirut, 1999.

Gambill, Gary. «Islamist Groups in Lebanon». Middle East Review of In-
ternational Affairs, vol. 11,n.° 4 (diciembre de 2007).

Ghany Imad, Abdul. «A topography of Sunni Islamic organizations and
movements in Lebanon». Contemporary Arab Affairs, vol. 2, n.° 1
(enero-marzo de 2009), p. 143-161.

Goenaga Sénchez, Amaia. Elites y relaciones de poder en el Libano de la
II Repiiblica. Altafulla: FIMAM, 2008.



120 Amaia Goenaga Sanchez

Goenaga, A.; Sanchez, E. «Elites, poder y cambio politico en el Libano de
la II Republica», en: Izquierdo, F. (ed.) Poder y regimenes en el mundo
drabe contempordneo. Barcelona: CIDOB, 2009.

Hamzeh, Nizar. «Lebanon’s Islamists and Local Politics: A new reality».
Thirth World Quaterly, vol 21,1n.° 5 (2000).

Harb, Mona. Le Hezbollah a Beyrouth (1985-2005): De la banlieue a la
ville. Parfs: Editions Karthala, 2010.

Harb, Mona; Leenders, Reinoud. «Know the enemy: Hizbullah, “terro-
rism” and the politics of perception». Third World Quarterly, vol. 26,
n.° 1 (2005), p. 173-197.

International Crisis Group (ICG). «Le Hezbollah et la Crise Libanaise».
Rapport Moyen-Orient, n.° 69 (10 de octubre de 2007).

— «Lebanon’s Politics: the Sunni, Community and Hariri’s Future Current».
Middle East Report,n.° 96 (26 de mayo de 2010).

Izquierdo Brichs, F. Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del
poder. Madrid: La Catarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo xx1». Revista CIDOB d’Afers Internacionals,
n°93-94 (2011), p. 11-32.

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab world», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres y Nueva York: Routledge, 2012.

Khashan, Hilal. «Lebanon’s Islamist Stronghold». Middle East Quarterly
(primavera de 2011).

Lampridi-Kemou, A. «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power”
Analysis». Dret Pablic i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Universi-
tat Autonoma de Barcelona, 2012.

Martin, Javier. Hizbulah, el brazo armado de Dios. Madrid: La Catarata,
2006.

Mervin, Sabrina (dir.) Le Hezbollah. Etat de lieu. Paris: Simbad, 2007.

Now Lebanon. «Lebanese Salafism, Between Global Jihad and Syrian Ma-
nipulation», 2008 (en linea) [Fecha de consulta 20 de septiembre de
2011].
http://www.nowlebanon.com/Library/Files/EnglishDocumentation/
Other%20Documents/salafist%20english1.pdf.

Saab, Bilal; Ranstorp, Magnus. «Securing Lebanon from the Threat of
Salafist Jihadism». Studies in Conflict & Terrorism, n.° 30 (2007), p.
825-855.



4. Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la
confrontacion y la concertacion

Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

El estallido de la revuelta popular en marzo de 2011 ha devuelto a los
Hermanos Musulmanes (HHMM) al primer plano de la escena politica
siria. Si bien es cierto que no han sido los responsables de movilizar a
la poblacién en el interior del pais, labor que ha correspondido en gran
medida a los Comités de Coordinacion Locales (CCL)', si que han des-
empenado un papel clave a la hora de articular una respuesta conjunta de
la oposicion en el exilio mediante su decisiva participaciéon en el Con-
sejo Nacional Sirio (CNS). En el caso de que el régimen sirio corra la
misma suerte que el tunecino o el egipcio y sea desalojado del poder, los
HHMM podrian asumir un papel protagonista en la era pos-Asad cerran-
do su larga travesia del desierto iniciada tres décadas atras.

Tras la masacre de Hama en 1982, el régimen baazista quiso evitar que
se conformaran centros de poder alternativos sociales. Para ello, se vali6 de
una estrategia con dos vectores en lo que respecta al islam politico. De una
parte, la persecucion de los islamistas por medio de la promulgacion de la
Ley 49/1980% que les impidi6 desarrollar actividades en el pais por lo que

1. Tras el inicio de la revuelta popular en marzo de 2011 se crearon en cada barrio y ciudad
comités para planificar y organizar las protestas. Los CCL convocan manifestaciones, ha-
cen un recuento diario de las victimas y se posicionan en torno a la estrategia que se ha
seguir: http://www.Iccsyria.org/.

2. Que establece que «todo aquel que pertenezca a los HHMM serd considerado un criminal
que recibird como castigo la pena de muerte», aunque recientemente se ha permutado por
doce afios de prision.



122 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

su peso politico y su capacidad de movilizacion a escala nacional quedaron
seriamente dafiadas. De otra parte, el patrocinio de un islam oficial a través
del control de las instituciones religiosas, pero también de la promocion de
los grupos sufies como contrapeso al movimiento islamista.

Esta doble estrategia explica que, hoy, ningiin partido, movimiento o
grupo sirio pueda arrogarse el monopolio del islam politico, puesto que
existe una multiplicidad de actores, tanto en el interior como en el exterior,
que se disputan dicho papel. Con esto, parece evidente que los Hermanos
Musulmanes quedan excluidos de la competicion por el poder que se desa-
rrolla, basicamente, entre las élites primarias y secundarias que conforman
el régimen. Probablemente el tnico recurso que los HHMM manejaron en
algin momento pasado, y quizas puedan manejar en el futuro, sea la ideolo-
gia islamista, pero incluso en este terreno libran una dura competiciéon con
las cofradias sufies y los denominados ulemas de la corte cooptados por el
régimen baazista.

De hecho, la fisura entre ambos campos se ha intensificado en el ultimo
aflo, puesto que la revuelta les ha obligado a apoyar o rechazar a un régimen
que, al sentirse amenazado, no ha dudado en recurrir a la represion como
estrategia de supervivencia. Mientras que los HHMM han exhortado a la
poblacién a levantarse contra la opresion y sumarse a la revuelta, algunas
personalidades proximas al régimen como el gran mufti de la Republica,
Ahmad Hassun, o el imam de la mezquita de los Omeyas, Said Ramadan al-
Buti, han cerrado filas en torno a ¢él. Incluso Hassun lleg6 a advertir que si se
daba una intervencion militar extranjera, «todos los hijos de Libano y Siria
estaban dispuestos a caer martires en Europa y Palestinay’.

En el curso de la revuelta popular, buena parte de la sociedad siria ha
asumido un papel proactivo al cifrarse como objetivo la caida del régimen,
controlado por la familia al-Asad desde el afio 1970. Al hacerlo, la poblacion
se ha convertido en un actor politico con capacidad para transformar la reali-
dad y provocar un cambio en las relaciones de poder existentes* (Izquierdo y
Kemou, 2009: 32 y 50), puesto que el triunfo de la revolucioén implicaria no

3. http://www.youtube.com/watch?v=8yRoQ6Sagtw.
4. Véanse Izquierdo (2008); Izquierdo y Kemou (2009) e Izquierdo (2011) sobre la sociolo-
gia del poder y la pauta de andlisis.



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 123

solo la caida de Bashar al-Asad, sino que también podria arrastrar a las élites
primarias que se han apoderado de los recursos estatales. Frente a esto, los
HHMM tienen escaso peso, ya que no han marcado la estrategia que han de
seguir los alzados ni tampoco han establecido una hoja de ruta creible para
poner fin al régimen autocratico. Son mas bien los CLL y una pequefia infe-
lligentsia, integrada por intelectuales, opositores y activistas conocidos por
su frontal oposicion al régimen, los que han llevado la voz cantante en este
sentido (Alvarez-Ossorio, 2012).

Aunque la posibilidad de que la revuelta desemboque en una guerra
sectaria es limitada, una parte significativa de la poblacion teme el estallido
de una guerra civil de todos contra todos similar a la desarrollada en los
vecinos Libano e Irak. Debe tenerse en cuenta que Siria es un pais con
una gran complejidad confesional. Si bien es cierto que los musulmanes
representan mas del 85% de la poblacion, también lo es que estan fuer-
temente segmentados. Junto a una abrumadora mayoria musulmana suni
(casi tres cuartas partes de la poblacion), existen diferentes sectas chiies
que representan mas de un 15% (en su mayoria alauies, aunque también
drusos e ismaelies). A ellos deben sumarse los cristianos, en su mayor parte
grecoortodoxos y, en menor medida, catdlicos, que no alcanzan el 10%.
Las minorias confesionales han sido tradicionalmente leales al proyecto
secular baazista no solo porque representaba un muro de contencion frente
a quienes demandaban la instauracion de un Estado islamico, sino también
porque les permitia asumir un mayor protagonismo sociopolitico y disfru-
tar de plena igualdad de derechos.

Por ultimo, cabe sefialar que el secularismo del régimen no ha impedido
que Siria experimente en las ultimas décadas una progresiva islamizacion
tanto del espacio publico como del privado (Khatib, 2011). Las razones
que explican este proceso son variadas. Algunas de ellas las comparte con
el resto del mundo arabe, como la crisis del Estado arabe, la persistencia
del autoritarismo, el fracaso del nacionalismo arabe o la crisis econémica,
y otras son especificas, como el monopolio politico del Baaz desde hace
medio siglo, la ineficacia y la corrupcion del régimen o el malestar suni
contra el predominio alaui en los centros de toma de decisiones. La suma
de todos estos elementos ha llevado a la sociedad siria a buscar canales de
expresion alternativos que no impliquen un enfrentamiento frontal con el
régimen. Sin embargo, el estallido de la Primavera Arabe en 2011 ha mo-
dificado dichas dinamicas empujando a la poblacion a salir a las calles para
mostrar su frontal oposicién al régimen.



124 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

La base social islamista: la pequefa burguesia tradicional

Aunque tradicionalmente se suele dar por hecho que los Hermanos Mu-
sulmanes representan la principal fuerza en el campo del islam politico
sirio, lo cierto es que su ilegalizacion y persecucion en la época baazista
les ha difuminado hasta hacerlos practicamente invisibles. En la actuali-
dad carecen de implantacion en el territorio y, en consecuencia, tienen una
capacidad limitada para movilizar a la poblacion. Su situacién no es, por
lo tanto, comparable a la existente en otros paises arabes donde se han al-
ternado periodos de persecucion con otros de mayor tolerancia o, incluso,
cooptacion. Su ilegalizacion explica que su consejo consultivo, con su guia
supremo Muhammad Riad Shaqfa a la cabeza, desarrolle su accion desde el
exterior, lo cual le somete, a un mismo tiempo, al tradicional juego de pre-
siones por parte de los paises de acogida (Irak y Jordania en las décadas de
los setenta y los ochenta del pasado siglo y Arabia Saudi desde entonces).
Esta situacion ha generado excesiva dependencia de determinados actores
regionales y de sus estrategias particulares.

Llegados a este punto consideramos necesario realizar un somero re-
paso a la evolucion de la Hermandad desde su creacion hasta nuestros dias,
poniendo énfasis en su relacion con las autoridades y su base social. La
rama siria de los Hermanos Musulmanes nace en 1945. Su fundador fue
Mustafa al-Siba'i, un ulema natural de Homs que habia estudiado en la cai-
rota Universidad de al-Azhar, donde se sinti6 atraido por las doctrinas de
Hasan al-Banna. Su actividad la desarrollé en una Siria donde la economia
y la politica eran controladas por un reducido grupo de notables compues-
to por unas cincuenta familias de terratenientes, grandes comerciantes y
empresarios de las industrias textil y alimenticia: los Atassi de Homs, los
Hawrani, Kaylani y Barazi de Hama, los Mardam y "Azm de Damasco,
los "Abbas de Latakia, los Kikhya y Qudsi de Alepo o los Challach y los
Sayyid de Deir al-Zor (Donati, 2009: 40).

Desde su irrupcion en la escena sociopolitica, los HHMM contaron
con especial predicamento entre la clase media urbana de Alepo, Hama,
Homs y Damasco y, en particular, entre la pequefia burguesia tradicional:
comerciantes, artesanos, profesores, estudiantes, burdcratas, abogados y
otros profesionales con formacion religiosa, pero demasiado movilizados
politicamente e ilustrados como para abrazar el dominante sufismo quie-
tista (Abd-Allah, 1983: 92). Debe tenerse en cuenta que, segun datos de
1960, la pequena burguesia tradicional apenas representaba un 12,5% de



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 125

la fuerza laboral, mientras que los pequefios campesinos y el proletariado
agricola sumaban casi el 48% y la clase trabajadora otro 18% (Longue-
nesse, 1979: 4). De hecho, la Hermandad fue incapaz de implantarse en
las 4reas rurales, donde el Partido Socialista Arabe de Akram al-Hawrani
atrajo al campesinado en su lucha contra la explotacion por parte de los
grandes terratenientes. El ideario islamista tampoco gozé de predicamen-
to en un Ejército en el que los puestos de mando eran copados por las
minorias kurda, alaui, drusa e ismaeli debido a la politica del «divide y
gobierna» establecida durante el Protectorado francés y también porque,
al contrario que la mayoria arabe suni, las minorias percibian al Ejército
como un mecanismo de ascenso social.

Tras su alianza con el partido de Hawrani, el Baaz fue ganando te-
rreno de manera gradual, especialmente en las areas rurales y entre las
minorias confesionales, que coincidian en que tan solo un Estado secular,
socialista y progresista podria poner fin al control politico y econémico
del Estado por un reducido grupo de familias de notables. Como recuerda
Badaro: «tras las ruralizacion del Baaz y su monopolio efectivo del mo-
vimiento progresista, la Hermandad qued6 como tnico representante de
la cultura de la clase urbana y, desde el final de la década de los sesenta,
su ideologia refleja su alienacidn y frustracion con el orden de las cosas»
(Badaro, 1987: 163).

De hecho, el golpe militar de 1963 fue interpretado como una revan-
cha de la periferia rural frente a los centros de gravedad urbanos sobre los
cuales habia recaido en el pasado la centralidad politica, ya que buena parte
de los nuevos dirigentes baazistas pertenecia a las minorias confesionales
tradicionalmente marginadas por el poder central.

Por otra parte, las cofradias sufies o yama'at tenian un peso mucho
mas residual y eran consideradas por las autoridades como «una simple
reliquia folklérica que desapareceria con la modernizacion de la sociedad»
(Pinto, 2003: 4). No seria hasta el bombardeo de Hama cuando Hafez al-
Asad las empezase a contemplar como un contrapeso idéoneo a los HHMM.
A partir de entonces se adoptaron diferentes medidas destinadas a cooptar
a las personalidades mas destacadas del islam sufi (en particular de la or-
den Nagshabandiya, leal al régimen, al contrario que la Shadiliya, que se
sumo al alzamiento islamista de 1982). El islam de las cofradias sufies
ofrecia la ventaja de concentrar su accion en el ambito religioso y carecer
de una agenda politica. Ademas, los dirigentes sirios y el movimiento sufi
compartian un mismo enemigo: el movimiento salafista que consideraba el



126 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

sufismo un anatema (takfir) y una innovacion (ibda ") que, como tal, deberia
ser combatida y extirpada.

Como destaca Pierret: «dada la sistematica represion de activistas isla-
micos, los clérigos sufies han ocupado una posicion hegemonica en la es-
cena religiosa siria. Al respaldar activamente al régimen, algunos de estos
ulemas han sido capaces de monopolizar el acceso a las instituciones y a los
medios de comunicacion oficiales» (Pierret, 2009a: 70), todo ello sin sacri-
ficar su credibilidad entre los circulos religiosos y sin perder su base social
de apoyo. Uno de los mas beneficiados por el trato de favor del régimen fue
Ahmad Kaftaru, gran mufti de la Republica durante cuatro décadas (1964-
2004) y fundador de la asociacion al-Ansar. Su proximidad al régimen le
permiti6 establecer escuelas coranicas, centros religiosos, mezquitas y uni-
versidades desde las cuales combati6 la laicizacion de la sociedad.

El ascenso de estos actores implico que la ideologia islamista, tnico
recurso de poder que controlaban los Hermanos Musulmanes, les fuera
arrebatada a partir de 1982. A pesar de esta circunstancia, ambos acto-
res no entablaron en el pasado ni entablan en el presente una relacién
conflictiva no solo porque los HHMM no dispongan de implantacion en
pais, sino también porque, al contrario que los sectores salafistas mas
recalcitrantes, no ven en el islam sufi una amenaza (de hecho algunos
dirigentes de la Hermandad procedian de yama ‘at). De hecho, Kaftaru se
esforz6 por consolidar el peso de la sharia en el movimiento sufi reem-
plazando la denominacion sufismo (tasawwuf) por la de busqueda de la
perfeccion (ihsan). También se mostrd critico con la imitacion (taqlid),
defendi6 la revitalizacion de la consulta (iytihad) y puso un particular
énfasis en la predicacion (da ‘wa) para extender el ideario sufi (Geoffroy,
1997: 11-15).

El vacio de poder que han dejado los HHMM ha permitido que el islam
politico contestatario sea asumido por ulemas criticos que, en sus sermones
de los viernes, arremeten contra el régimen. Por esta razon se ha acentuado
la vigilancia de los ulemas sospechosos, aunque las pequeiias mezquitas
de barrio, donde se celebran frecuentes encuentros y reuniones, suelen es-
capar del control de los servicios de seguridad. Para evitar que se adopte
un discurso contrario a las directrices que marca el Ministerio de Asuntos
Religiosos, cada vez es mas habitual que los sermones sean grabados. Entre
los predicadores mas criticos deben citarse los nombres de Karim Rajjih,
Osama al-Rifa'i y Mouazz al-Khatib, todos damascenos. De otra parte,
también se ha constatado la creciente influencia de predicares salafistas



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 127

radicados en el exterior como Adnan al-‘Ar’ur®, quien desde Arabia Saudi
lanza sus diatribas contra el régimen y cuyas alocuciones, a pesar de su pro-
hibicion, circulan de manera clandestina y gozan de gran predicamento.

La ideologia islamista: un recurso insuficiente

La mayor parte de los recursos de poder en Siria se encuentran en manos
del clan Asad, que es el que controla en buena medida el Estado desde
1970. A diferencia de otros paises de la region en los cuales los HHMM
han sido cooptados por el régimen, en Siria han sido objeto de una cons-
tante persecucion al ser percibidos como el Unico actor con los suficientes
respaldos para convertirse en alternativa de poder. De hecho, la Hermandad
ha sido la unica que ha puesto en peligro el monopolio del régimen asadista
durante los afios de insurreccion islamista (1979-1982). El hecho de que los
HHMM fueran expulsados del territorio sirio tras la masacre de Hama les
ha excluido de la competiciéon por la acumulacioén de poder, restringida a
las élites primarias y secundarias del régimen. Esta exclusion explica que,
al contrario de lo que ocurre en Egipto o Jordania, no dispongan de ninguna
implantacion en los colegios profesionales, los sindicatos, las asociaciones
de beneficencia, las organizaciones asistencialistas, los medios de comuni-
cacion y, en general, el conjunto de la sociedad civil.

Como ya sefialasemos previamente, el tinico recurso de poder que han
manejado de manera limitada ha sido la ideologia islamista, aunque sin
disfrutar nunca de su monopolio ya que otros actores, especialmente las
cofradias sufies y los ulemas de la corte, también se lo han disputado. Los
Hermanos Musulmanes disponian, hasta 1982, de una importante red de
difusion a través de las medersas y las mezquitas, lo que les permitia hacer
llegar su mensaje a un elevado niimero de personas. Junto a esta cliente-
la religiosa, también se gand el respaldo de ciertos sectores econémicos

5. Algunos de sus mensajes no han sido demasiado bien recibidos entre la sociedad siria. Tras
el estallido de la revuelta, el sheij amenazé a la comunidad alaui con un terrible castigo por
apoyar al régimen http://www.youtube.com/watch?v=5mGlqnY c9ul.



128 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

que hacian responsable al régimen del desmoronamiento de las estructuras
economicas tradicionales. Ademas, las tendencias secularistas radicales del
Baaz y lo que se consider6 un oligopolio injustificable de la comunidad
alaui les aportaron un sustento reivindicativo entre parte de la poblacion
arabe suni.

Hafez al-Asad, el padre del actual mandatario, fue quien asentd, a par-
tir de 1970, las bases de un sistema cimentado en el control del Estado de
todos los aspectos de la vida publica y privada de la poblacion, desde la
férrea supervision de la seguridad nacional por parte de los servicios de
inteligencia (Mujabarat) hasta la llamada estatalizacion o predominio de
las empresas e intereses publicos. Fue, asimismo, el artifice de la politica
exterior, asentada sobre los pilares del panarabismo, el militarismo y una
nocion peculiar del secularismo que, en el fondo, no difiere mucho de lo
aplicado por otros gobiernos panarabistas de la época (Alvarez-Ossorio y
Gutiérrez de Teran, 2009: 266-267).

Para cortar de raiz cualquier amenaza, Hafez recurrié con frecuencia al
recurso de la coaccion situando al frente de los servicios de inteligencia a per-
sonas de su maxima confianza (en muchos casos familiares). El presidente
instaurd un sistema personalista en el cual todos los recursos de poder recaian
en una ¢élite primaria compuesta por el nticleo familiar (los Asad, los Majluf
y los Shalish) y que no reposaba, como habitualmente se suele dar por hecho,
en criterios confesionales, ideologicos o regionalistas. Debe recordarse, en
este punto, que en Siria se dio una enorme concentracion de poder en muy
pocas manos y que «un sistema estructurado sobre pocas élites primarias
tiende a la oligarquia: a la autocracia en su dimension politica y al monopolio
en su dimension econémica» (Izquierdo y Kemou, 2009: 25).

A partir de los afios ochenta del pasado siglo, el Estado arabe padecio
una profunda crisis en el curso de la cual renuncié al pacto social que habia
establecido con la poblacion y, por el cual, cubria sus necesidades mas
elementales: vivienda, sanidad, educacion o alimentacion. Esta retirada
estatal fue desordenada, lo que dejo un importante vacio que fue paula-
tinamente cubierto por la sociedad civil —en la que operaban numerosos
actores, entre ellos los islamistas—y el sector privado. En el caso sirio, esta
descarga estatal se demor6 hasta la llegada de Bashar al-Asad al poder en
2000, pero no fueron los proscritos HHMM sus principales beneficiarios,
sino las asociaciones asistencialistas y caritativas, que llevaban a cabo una
accion colectiva despolitizada sin producir un discurso social critico contra
el régimen (Ruiz de Elvira, 2010). Entre ellas merece la pena destacar a las



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 129

Qubaysiyyat, una asociacion femenina sufi, semitolerada por el régimen
(algunas de sus integrantes se han desligado de la asociacion por el apoyo
tacito que esta daba al régimen durante la actual revuelta), que también ha
ido extendiendo su influencia, en particular en el sector educativo.

Tras la instauracion de la republica hereditaria, Bashar al-Asad llevo a
cabo un timido proceso de aperturismo en el que parte de la vieja guardia
fue remplazada por jévenes tecndcratas, aunque tan pronto como surgieron
las primeras dificultades en el frente regional (sobre todo tras la invasion de
Irak por Estados Unidos y la retirada siria de Libano) el régimen se encerrd
sobre si mismo reforzando las dindmicas represivas de la época preceden-
te. En su primera década de presidencia, Bashar al-Asad emprendié un
adelgazamiento del Estado que se saldd con la privatizacion de parte de los
servicios sociales. Al mismo tiempo, se experimentd un crecimiento sig-
nificativo de la pobreza, que ya afecta a una tercera parte de la poblacion.
Como ha sefialado Laura Ruiz de Elvira: «ambos factores reflejan una clara
reorientacion del antiguo pacto social sirio que el régimen y la sociedad ha-
bian concluido tacitamente a partir de los afios sesenta; reorientacion que,
desde nuestro punto de vista, se encuentra entre los factores principales que
han conducido al estallido de la revuelta siria» (Ruiz de Elvira, 2011: 94).

Dinamicas variables de accion

La accion de los Hermanos Musulmanes ha experimentado notables cambios
desde su establecimiento en 1945. Tras la independencia siria en 1946 se
puede considerar que su actitud fue proactiva, pacifica y cooperativa. Al con-
trario de lo que sucedio en otros paises del entorno, en Siria se brind6 a los
HHMM la posibilidad de tomar parte en el juego politico. En las elecciones
de 1949 la Hermandad obtuvo tres escafios (uno, el de su guia Mustafa al-
Siba'i). En 1954, tras la dictadura de Adib Shishakli, los HHMM mejoraron
sus resultados al obtener cinco de los 142 escafios (aunque muy lejos de
los 22 alcanzados por el recientemente fusionado Partido Socialista Arabe
Baaz). De nuevo en 1961, tras el fracaso del experimento unionista entre
Siria y el Egipto de Abd al-Naser, lograron su mejor resultado al hacerse con
diez representantes en la Asamblea del Pueblo (frente a los ocho del Baaz,
cuya credibilidad qued6 seriamente dafiada tras la disolucion de la Republica
Arabe Unida, durante la cual se instaur6 un sistema de partido tnico).



130 1Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

En esta primera etapa, los Hermanos Musulmanes adoptaron una posi-
cion proactiva tomando parte en el juego democratico mientras existio tal
posibilidad. Los dirigentes islamistas sirios no fueron insensibles a los vien-
tos de cambio que soplaban en la region tras las independencias nacionales.
Mustafa al-Siba'i fue un activo defensor de la justicia social y, desde el Blo-
que Socialista Islamico, combati6 al feudalismo demandando también una
mejora de las condiciones laborales de la clase trabajadora. El titulo de su
obra El socialismo del islam (Ishtirakiyya al-islam) resume claramente su
intento de conciliar el pujante ideario socialista con la identidad islamica.

El asalto al poder del Baaz en 1963 supuso un cambio drastico para los
HHMM, que quedaron en la ilegalidad y fueron perseguidos. La accion de
los islamistas fue, a partir de entonces, reactiva y progresivamente algunos
de sus sectores se fueron decantando hacia el empleo de la violencia para
desalojar al Baaz del Gobierno, una evolucion similar a la desarrollada en
Egipto bajo la influencia de Sayyid Qutb. Su accion fue, ademas, aislada,
puesto que no consigui6 sumar a dicha estrategia a otros sectores oposito-
res que también habian resultado afectados por el golpe baazista ni tampo-
co consigui6é movilizar a un segmento significativo de la poblacion.

La ilegalizacion de la Hermandad no fue inmediata, sino que se produ-
joen 1964, después de que los islamistas hicieran toda una demostracion de
fuerza al convocar una huelga general que cont6 con especial seguimien-
to en Hama y que fue duramente reprimida por las fuerzas de seguridad.
Aunque ‘Isam al-"Attar, que remplazo6 a Siba'i como guia supremo, era un
pragmatico partidario de emplear la resistencia pasiva para contrarrestar
al régimen secular, pronto se evidencid que sus tesis Unicamente contaban
con el respaldo de la seccion damascena, mientras que Adnan Sa‘ad al-Din,
que controlaba las secciones de Alepo, Hama y Homs, logré imponer su es-
trategia frentista. La ilegalizacion de los HHMM fue acompafiada también
de la expulsion del pais de su guia supremo, lo que se tradujo en una mayor
atomizacion del liderazgo, que fue aprovechada por los miembros mas ra-
dicales de la Hermandad para demandar un Estado regido por la sharia y
forzar un choque armado con el régimen.

Sa'id Hawwa, miembro de la Oficina Internacional de Instruccion de
los HHMM, abog¢6 abiertamente por el derrocamiento del régimen. Como
el egipcio Sayyid Qutb, el pensamiento de Hawwa experiment6 una cla-
ra radicalizacion tras su paso por prision (1973-1978), periodo en el cual
compuso buena parte de su obra. En Yund Allah: zagafatan wa ajlagan (Los
soldados de Dios: cultura y moral) interpretaba que:



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 131

«La mayor parte de los paises musulmanes han pasado a ser dirigidos por in-
crédulos, proselitistas, profanos y ateos [...]. Por todo ello es obligacion de todos los
musulmanes emprender una campaia de purificacion generalizada en sus respectivos
paises destinada a eliminar a todos ellos, para asumir el poder y restablecer el orden.
Esto no ocurrira sino por medio de un yikad que elimine del territorio musulman, sin
compasion ni piedad, las incrédulas sectas ocultistas, los alauies, los bahaies y los
qadiries, asi como los partidos no creyentes como los comunistas y los nacionalistas
yahilies®; y también a quienes reclaman una separacion entre Estado y religion [...],
hasta purificar la tierra del Islam. Es una obligacion que no puede demorarse, porque
su demora implica que lo poco que de verdad queda del Islam sera destruido: el yihad
contra el enemigo interior tiene prioridad sobre el yihad contra el enemigo lejanoy.

Durante la insurreccion islamista registrada entre 1979 y 1982, los al-
zados llamaron al yihad contra el régimen secular. Aunque en 1978 Hawwa
huy6 a Arabia Saudi, desde donde siguié formando parte del mando de los
HHMM sirios, su pensamiento ejerci6 una profunda influencia sobre los sec-
tores islamistas mas militantes que, agrupados en torno a la Vanguardia Com-
batiente’, apostaron sin tapujos por el empleo de la violencia para enfrentarse
al Gobierno baazista. En la revuelta no solo tomo parte la rama militar de los
Hermanos Musulmanes®, sino también algunas cofradias sufies junto a algu-
nos grupos no islamistas opositores’.

6. El término yahili (ignorante, barbaro) remite a la época preislamica. Su uso en este con-
texto (y que nuevamente coincide con Sayyid Qutb) viene a redundar en que en estos
gobiernos y sociedades no siguen los valores y preceptos isldmicos y que la politica estd
apartada de la religion.

7. Grupo que perpetr asesinatos de cardcter sectario contra el régimen baazista y cuyo fun-
dador, Marwan Hadid, perteneci6 a los HHMM. De hecho su denominacién original era
Vanguardia Combatiente de los HHMM. El hecho de que no se apartase de la organizacién
a su sucesor, Adnan “Ugla, hasta 1982 y la existencia de contactos entre la Vanguardia y el
Comité Militar de los HHMM (cuestionada por algunos) hacen sospechar que la relacion
entre ambas era mds estrecha de lo que los tltimos reconocen.

8. Muhammad Riad Shaqfa y su segundo, Muhammad Faruq Tayfur, participaron en la re-
vuelta de Hama. A pesar de ello, Shaqfa sigue insistiendo en que «los Hermanos no partici-
paron activamente en la insurreccion, sino que ayudaron a sacar del pais a los que estaban
siendo perseguidos por el régimen» (al-Yazira, 20.08.2011). No obstante, su antecesor,
al-Bayanuni, si que llegé a reconocerla al afirmar: «La organizacién cometié un error al
ser arrastrada a la batalla contra el régimen» (Shadid, 2005).

9. Esto desmiente uno de los topicos mds extendidos sobre las cofradias suffes: el considerar
que se trata de grupos quietistas y apoliticos. Se suele ignorar que, a lo largo de la historia,



132 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

Las huelgas generales se sucedieron en Alepo, Hama y Homs, al igual
que los sabotajes contra depositos y fabricas, lo que fue respondido de for-
ma taxativa mediante la creacién de zonas militares cerradas y el corte de
electricidad y agua de los barrios alzados en armas. Entre otros objetivos, la
Vanguardia Combatiente atacd con coches bomba las sedes de los Servicios
de Inteligencia, lo que puso en evidencia la vulnerabilidad del régimen. El
25 de junio de 1980 el propio Hafez al-Asad fue objeto de un atentado, lo
que desencadend una brutal represion con la ejecucion a sangre fria de mas
de 700 islamistas en la prision de Palmira. Tras la aprobacion de la Ley 49,
los dirigentes de los HHMM, incluido el guia supremo Adnan Saad al-Din,
abandonaron el pais y encontraron refugio en Irak y Jordania.

El fracaso del alzamiento puso de relieve que la capacidad de moviliza-
cién de los HHMM no fue lo suficientemente amplia y no consiguid extender-
se al conjunto del pais y aunar a todas las clases sociales. Mas que cohesionar
a todos los elementos descontentos con la dictadura baazista, los islamistas lo
unico que consiguieron fue atraerse hacia su causa a parte de las clases medias
urbanas, pero fueron incapaces de pescar en otros caladeros como el campe-
sinado o los trabajadores del sector industrial, lo que puso de manifiesto las
limitaciones de la revuelta y lo que determiné el desenlace final.

Mencion especial merece el papel de los ulemas de la corte. En 1975,
Marwan Hadid, lider de la Vanguardia Combatiente, escribia lo siguiente:
«Temo por vosotros: creo que si los que adoran a Dios entran en combate
con sus enemigos (el régimen llamado alaui), vosotros os quedaréis como
meros espectadores, sin combatir, por lo que los enemigos de Dios os aplas-
taran mientras estais en vuestras casas e iréis al infierno...». «La profecia
de Hadid se reveld parcialmente correctay» (Pierret, 2011: 85) puesto que,
al estallar la insurreccion armada en Hama en 1982, apenas unos cuantos
ulemas se unieron a ella o la apoyaron. No obstante, ha de decirse también
que la mayoria sufrié una represion brutal, a excepcion, como no podia
ser de otra manera, de los mas fieles partidarios del régimen. Entre ellos,
en ese periodo destacd Said Ramadan al-Buti, imam de la mezquita de los
Omeyas en Damasco, ya que, en su intento de demostrar que no se habia

han asumido un importante papel en revueltas contra el Imperio otomano, las potencias
coloniales o los regimenes autoritarios (Pinto, 2003: 2).



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 133

producido un enfrentamiento directo con el islam, el régimen precisaba de
una legitimacion religiosa fuera de la institucion religiosa oficial (el puesto
de mufti de la Republica no habia sido hasta entonces instrumentalizado).
Poniendo su legitimidad al servicio del régimen, al-Buti se convirtié nada
menos que en una figura «papal» (Pierret, 2011:103), que, a pesar de todo,
logré mantener parte de su popularidad por sus posiciones moderadas.

El punto culminante de este enfrentamiento a vida o muerte fue el bom-
bardeo durante tres semanas de Hama en 1982. Entre 10.000 y 20.000 per-
sonas perdieron la vida, incluidos un millar de militares. Todo apunta a que
las diferencias internas dentro del liderazgo islamista, y en particular entre la
Vanguardia Combatiente y los HHMM, contribuyeron al fatal desenlace. En
opinién de Etha Corbin: «con un confuso mensaje politico, los insurgentes no
fueron capaces de prolongar el conflicto. El combatir al Estado en un espacio
limitado sin un centro de gravedad externo que le aprovisionase y le sirviera
de santuario se demostré un método inefectivo» (Corbin, 2007)". El ejemplo
de Hama fue interiorizado por el resto de las ciudades sirias y la insur-
gencia islamica se desvanecio rapidamente. Tras esta fase beligerante, los
Hermanos Musulmanes quedaron completamente proscritos. Ademas, su
capacidad de accion quedo6 seriamente debilitada por las divisiones internas
y por los intentos de injerencia por parte de los paises que les acogian, en
particular, Irak, Jordania y Arabia Saudi.

En opinién de Paulo Pinto, «el resultado de este conflicto fue un cam-
bio en el empleo de las identidades religiosas como marco para la accion
social. A partir de entonces se experimentd un claro giro de la poblacion
suni desde un proyecto sociopolitico articulado, centrado en la conquista
del Estado, hasta la intensificacion de la exposicion publica de los signos
individuales de piedad y religiosidad, como las visitas a la mezquita o el
empleo del velo, como practica individual» (Pinto, 2003: 6). Mas que ins-
taurar un Estado islamico desde arriba, la practica individual acabaria por
imponerlo desde abajo (Khatib, 2011).

10.EI propio Abu Mus’ab al-Suri (también conocido como Mustafa Setmarian), miembro
del Comité Militar de los HHMM, critica la falta de estrategia de la organizacion, su
encomendamiento al apoyo exterior y una serie de causas que contribuyeron a su fracaso
en «Mulahazat hawla al-tayriba al-yihadiyya fi Suriya» (sin fecha). Disponible en: http://
www.tawhed.ws/r?i=5vyty2zp.



134 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

Aunque en la década de los noventa del pasado siglo se dieron dife-
rentes tentativas para aproximar las posiciones entre el régimen y la Her-
mandad, todas fracasaron debido a la negativa de Hafez al-Asad a derogar
la Ley 49. Por mucho que los Hermanos adoptaran una postura pacifica y
cooperativa, solo se permitio el retorno, a titulo individual, de un pufiado
de islamistas. Estos movimientos parecian formar parte de los preparativos
desarrollados por el presidente para garantizar una sucesion tranquila para
su hijo Bashar y no representaban un verdadero intento de cerrar una de las
paginas mas oscuras de la reciente historia del pais.

El propio Bashar al-Asad mantuvo esta politica de acercamiento al
liberar, nada mas asumir la presidencia, a 600 presos islamistas y prose-
guir el didlogo con los HHMM en el exilio a través de canales secretos.
Para dar una oportunidad de €xito a dichas maniobras de acercamiento, los
HHMM llegaron a suspender, en 2009, las actividades opositoras. Solo tras
el estallido de la revuelta popular en marzo de 2011 se dio por finiquitada
esta etapa contemporizadora al anunciarse que los Hermanos retomaban
las actividades opositoras de forma reactiva, pero pacifica esta vez, y al
integrarse posteriormente en el CNS.

No obstante, su incorporaciéon al CNS ha puesto de manifiesto, una
vez mas, las tensiones existentes entre las diferentes ramas y tendencias
de los Hermanos Musulmanes. Asi, por ejemplo, en un primer momen-
to, se organizaron dos conferencias practicamente solapadas en junio de
2011 en la localidad turca de Antalya y en Bruselas, cada una dominada
por un ala de los Hermanos: los partidarios de Bayanuni y los de Shaqfa.
También son patentes las contradicciones en los discursos de dos figuras
tan prominentes como el actual guia supremo y el portavoz de la Herman-
dad. Mientras que Shaqfa apoyaba una intervencion turca (France 24,
17.11.2011), Zuhair Salim abogaba por reforzar el papel de la comunidad
arabe (al-Mustaqilla, 23.11.2011). Para tratar de justificar estas discre-
pancias, la Hermandad suele aludir a las logicas divergencias naturales
en el seno de cualquier organizacion.

El acercamiento a la oposicion siria

Al igual que en el caso de al-Nahda en Tunez, la experiencia del exilio ha
obligado a los Hermanos Musulmanes a establecer alianzas con las fuerzas
laicas sirias con el objeto de ganar legitimidad y recuperar posiciones en la
escena doméstica.



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 135

La llegada de Bashar al-Asad a la presidencia generd expectativas en
torno a un posible relajamiento de la presion ejercida por el régimen sobre
los HHMM. Ante la negativa del régimen a levantar su ilegalizacion, los
HHMM optaron por un acercamiento al resto de la oposicion planteando
diversas iniciativas en solitario (Pacto de honor nacional y Proyecto po-
litico para la Siria del futuro) y también con otras fuerzas (Declaracion
de Damasco, Frente de Salvacion Nacional y Consejo Nacional Sirio). En
esta ultima década, los Hermanos Musulmanes han renunciado al estable-
cimiento de un Estado islamico, han aceptado el pluralismo de la sociedad
siria, han rechazado la violencia y han abogado por el didlogo con el resto
de las fuerzas opositoras. Mediante estos movimientos, los HHMM se dis-
tanciaban de su discurso maximalista de antafio y trataban de establecer un
frente comun contra el régimen sirio. Como sefiala Riyad al-Turk, uno de
las principales figuras de la sociedad civil: «la Hermandad ha alcanzado
una madurez politica y estd preparada para aceptar el juego democratico»
(ICG, 2004: 17). Si bien, los HHMM insisten en que los postulados demo-
craticos estan presentes en su ideologia desde su fundaciéon y ponen como
ejemplo su participacion en las elecciones tras la independencia.

Probablemente el paso mas significativo de los antes mencionados
haya sido la renuncia expresa de los HHMM al establecimiento de un Es-
tado islamico, hecho que implica el reconocimiento de la diversidad con-
fesional de la heterogénea sociedad siria. En su lugar reclaman la creacion
de un Estado civil moderno y plural basado en la ciudadania y la ley, al que
deberia llegarse tras una transferencia pacifica del poder.

Los Hermanos Musulmanes también aceptan ahora el pluralismo de la
sociedad siria no ya solo en lo ideolégico (colaborando con fuerzas antes ana-
tematizadas como los comunistas o los izquierdistas), sino también en lo con-
fesional y étnico. Se trata de un fendémeno novedoso dado que, al hacerlo, to-
man conciencia de que la Hermandad no puede imponer su credo a ese tercio
de la poblacién que no es arabe musulmana suni. Como reconoce Bayanuni,
el anterior guia supremo: «Los Hermanos Musulmanes estan preparados para
aceptar a los otros y para tratar con ellos. Creemos que Siria es para todo su
pueblo, independientemente de su secta, etnia o religion. Nadie tiene el dere-
cho de excluir a nadie» (Shadid, 2005).

Ademas, los HHMM han proclamado su rechazo expreso a la violencia,
que se explica por las desastrosas consecuencias que tuvo la insurreccion is-
lamista y el elevado precio que tuvo que pagar la Hermandad por ello. No
puede ignorarse tampoco el efecto positivo que ha ejercido el giro experimen-



136 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

tado por otras ramas de la Hermandad —entre ellas la egipcia, la jordana o la
palestina—, cada vez mas proclives a tomar parte en las elecciones y cada vez
mas reticentes a toda forma de violencia. De hecho, la taxativa condena de
los atentados terroristas del 11 de septiembre de 2001 vali6 a al-Bayanuni una
dura reprimenda por parte de Ayman al-Zawahiri, lider de Al Qaeda.

Tras el inicio de la revuelta popular siria en marzo de 2011, los HHMM se
han visto obligados a revisar su posicion. Debe recordarse que la movilizacion
no solo tomo por sorpresa al régimen, sino también a los HHMM. De hecho,
la Hermandad ha demostrado su escasa capacidad para influir en los aconteci-
mientos sobre el terreno y su desconexion con las demandas de la poblacion.
Los CCL, formados por jovenes activistas que han asumido el peso de la re-
vuelta, han demostrado que no estan dispuestos a aceptar las injerencias de la
oposicion siria en el exterior y, en particular, del CNS. A pesar de lo anterior,
no puede descartarse que los islamistas sean los principales beneficiados de
una eventual caida de los Asad, tal y como ha ocurrido en Ttnez o Egipto en
la fase posrevolucionaria. De hecho, los HHMM plantearon en marzo de 2012
un nuevo documento titulado Pacto nacional para la Siria del futuro con el
que, como veremos mas adelante, parecen prepararse para dicho momento.

La pragmdtica en las relaciones con el régimen

Concluido el repaso de la trayectoria de los Hermanos Musulmanes, que ha
puesto de manifiesto que el grupo de mayor peso en el islam politico sirio
no es en absoluto un ente monolitico ni estatico, sino divergente y cam-
biante, cabe definir las estrategias que este grupo ha seguido con respecto
al régimen establecido y, en la medida de lo posible, dada la diversidad
de contextos, compararlas con las seguidas por otros actores del espectro
islamista.

Proscritos en su pais, los HHMM hicieron una revision ideologica que,
al contrario de lo que pueda parecer, no supuso una innovacion, sino «un
retorno a los origenes de la organizaciéon»'! con un objetivo claro: el regreso

11.Entrevista de Naomi Ramirez a Zuhair Salim, portavoz de los HHMM en Londres
(28.07.2011).



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 137

a Siria". En este sentido, la estrategia de los Hermanos respecto al régimen
fue la adopcion de una postura de no enfrentamiento. Con la llegada al
poder de Bashar al-Asad y las expectativas infundadas, como el tiempo se
ha encargado de demostrar, que suscitd el nuevo presidente, la Hermandad
se mostro dispuesta a abrir una nueva etapa ofreciendo su cara mas amable,
para tratar de beneficiarse de los vientos de cambio que trajo la Primavera
de Damasco®.

Fue entonces cuando aparecio el Pacto de honor nacional en 2001
en el que se proponia un marco de accidon comun para todas las fuerzas
politicas de la oposicion contra «un partido que se cree una naciéony». En
¢l aseguran que «la principal demanda por la que deben luchar el conjunto
de las fuerzas politicas es su derecho a tener presencia oficial y legal [...]
(porque) estas fuerzas extraen su legitimidad actual de quienes les apoyan,
pero no de un decreto presidencial». También insistia en la demanda de
«establecer una Siria moderna, un Estado basado en el pluralismo y en la
alternancia politica, en el gobierno de la ley, la justicia y la equidad, donde
los derechos humanos sean garantizados, la dignidad sea preservada y los
ciudadanos disfruten de libertades civiles y politicas mediante su participa-
cion activa en las decisiones nacionales y carguen con el peso del interés
publico». Este movimiento marcaba un cambio de tendencia y anunciaba
un enfrentamiento directo con la Siria de Bashar, cuyo siguiente paso seria
la publicacion del Proyecto politico para la Siria del futuro en 2004, del
que se hablara en el siguiente punto.

Sin embargo, temerosos de quedar aislados, los Hermanos Musulmanes
se unieron a la Declaracion de Damasco, grupo formado en 2005 por oposi-
tores independientes, intelectuales, miembros de la sociedad civil y partidos
politicos no reconocidos por el régimen cuyo objetivo era la formacion de un
frente opositor unido. Sin embargo, esta estrategia de enfrentamiento con el
sistema no debio de reportar los beneficios que los Hermanos esperaban y, en
2006, lanzaron un nuevo mensaje al régimen en el que daban un paso atras

12. Al ser elegido lider, Muhammad Riyad Shaqfa asegur6 que ese seguia siendo su principal
objetivo (al-Yazira, 15.12.2010).

13.Nombre que recibe el periodo de aproximadamente un afio desde el acceso de Bashar
al-Asad a la presidencia en el que se abri6 timidamente la puerta de las libertades, dando
lugar a un florecimiento de la sociedad civil.



138 Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

que apenas tuvo efecto, por lo que pronto se retractarian de ello: la alianza
con Abd al-Halim Khaddam, ex vicepresidente de Siria, que, apartado de las
¢lites primarias, formo el Frente de Salvacion Nacional en el exilio. Segiin
los Hermanos, con ello pretendian hacer saber al régimen que «todo aquel
que se ponga del lado de la oposicién y que no se haya manchado las manos
de sangre sera bien recibido»'*. Esta operacion tuvo un alto coste en términos
de credibilidad para los HHMM, ya que nunca llegd a ser comprendida por
sus simpatizantes. En 2009 esta alianza se disolvié por una aducida diferen-
cia de opiniones en lo referente a la responsabilidad de Hamas en el desenca-
denamiento de la operacion Plomo Fundido, pero que muchos consideraron
una nueva estrategia de acercamiento al régimen ya que, a la vez, anunciaron
la suspension de todas sus actividades opositoras «para concentrar los esfuer-
zos en la cuestion palestina»®.

No seria hasta el 1 de mayo de 2011, tras casi dos meses de revuelta
popular en Siria, cuando los Hermanos anunciarian que retomaban su
labor opositora contra el régimen al participar de forma proactiva en la
organizacion de conferencias de la oposicion en el exterior y expresar en
repetidos comunicados y entrevistas su condena ante los crimenes come-
tidos por el régimen de Bashar al-Asad al que, como lo fue su padre en
su momento, consideran responsable en primera y ultima instancia de lo
que sucede en el pais.

Si, como hemos visto, la estrategia de los Hermanos ha ido cambiando
a la par que sus intereses, este no ha sido el caso de las cofradias sufies, fun-
damentalmente porque «no existe un campo religioso unificado nacional,
sino un paisaje muy fragmentado conformado por escenas locales yuxta-
puestasy, que da lugar a un «desinterés mutuo» que les resta potencial (Pie-
rret, 2009a: 2). Por su parte, el cuerpo de ulemas (muchos de ellos ligados
a cofradias, como la Yama'at Zayd, que ha registrado turbulencias en su
relacion con el régimen) ha demostrado su elevado grado de pragmatismo,
bien apoyando a la poblacién en su competicion por la ayuda popular como
recurso de poder que ademas les otorga una cierta independencia frente al
Estado, bien apoyando al régimen a costa de su popularidad al ser tachados

14.Entrevista de Naomi Ramirez a Al-Bayanuni en Londres (01.08.2011).
15. Al-Bayanuni, Al-Hiwar (15.11.2009).



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 139

de representantes del islam oficial y seguir acumulando poder dentro del
sistema, ya que, de no hacerlo, dejarian de constituir parte de la élite secun-
daria y, por ende, de competir'.

En lo referente a los otros grupos de oposicion politica islamista de
mas reciente creacion cabe destacar la Corriente Democratica Islamica
Independiente, que, segun su fundador Ghassan Najjar'’: «es una agru-
pacion popular no oficial que engloba bajo su paraguas e ideologia a la
mayoria del pueblo sirio conservador y que esta en contacto con algunos
ulemas del interior de Siria», pero que cuenta con representantes en el CNS
(como el propio Najjar). De otra parte, el Movimiento Justicia y el De-
sarrollo es una «organizacion politica nacional que busca, partiendo de
una perspectiva que une la autenticidad y la modernidad y que respeta la
voluntad del pueblo, participar en la construccion de una Siria moderna
y prospera». Este movimiento, formado en gran medida por personas que
decidieron desligarse de los HHMM, puede representar, mas que un peli-
gro actual para el régimen, un competidor para la Hermandad en el futuro
sistema, dada su vision mas politica y menos basada en los referentes ara-
boislamicos, al menos en lo que a su programa se refiere. Tanto el primero
como el segundo son grupos poco cohesionados y carentes de una accion
conjunta clara. No obstante, suponen un desafio a la tradicional hegemo-
nia de los HHMM en el exilio y en gran medida, dado que muchos de sus
miembros pertenecen a generaciones posteriores, un o6rdago frente a la
gerontocracia que rige en la Hermandad.

El posicionamiento ante la democracia

Para comprender la competencia que pueden suponer para los Hermanos
Musulmanes los dos grupos arriba sefialados, especialmente el segundo,
es importante examinar los discursos de ambos, recogidos fundamental-

16.Las declaraciones de un ex miembro del gabinete del mufti de la Reptiblica, Ahmad Has-
sun, que decidié ponerse del lado de la revuelta, apuntan a que «su ambicién no tiene
limites» (Al-Yazira Mubashir, 12.01.2012).

17. Entrevista disponible en: http://www.ikhwansyria.com/ [Fecha de consulta 10.01.2012].



140 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

mente en sus programas: Proyecto politico para la Siria del futuro 'y Pro-
grama politico del Movimiento Justicia y Desarrollo. Naturalmente, este
apartado se centrara exclusivamente en el discurso actual de los HHMM
y no en épocas pasadas en las que su modelo, aunque no pretendian imi-
tarlo a ciegas dado que en el islam suni no existe una jerarquia religiosa,
era la Revolucion Islamica de Iran'.

Estado laico frente a Estado civil en un sistema democrdtico

Seglin el programa presentado en el Proyecto politico para la Siria del
futuro®, el proyecto de los HHMM es la creacion de un Estado moderno
en el marco del referente araboislamico, pues teniendo en cuenta que Siria
ha sido tierra de prédica y liderazgo islamico durante siglos, «es imposible
que cualquier proyecto civilizador ignore o pase por alto esta realidad o
deje de lado el islam» (p. 57), un islam renovado y adaptado a los tiempos
porque uno de los mayores errores de la historia del islam fue cerrar la
puerta del jjtihad (esfuerzo intelectual para extraer principios y leyes de las
fuentes de la jurisprudencia islamica), lo que produjo «una brecha entre la
interpretacion de la ley y la realidad». Y es que la interpretacion, a diferen-
cia de las fuentes de la jurisprudencia «no es sagrada y esta sujeta a debates
y revisiones» (p. 11).

No obstante, no ha de entenderse este Estado basado en el islam
como un Estado teocratico, aunque tampoco se trata de un Estado laico,
sino de uno civil, un Estado contractual basado en la libre expresion de
la voluntad del pueblo no dirigido por militares ni figuras religiosas, pero
en el que se permite o promueve la influencia de las creencias religiosas
en la politica nacional. Para los HHMM, el referente islamico de dicho
Estado ha de traducirse en el hecho de que el presidente sea musulman y
que la sharia sea la principal fuente y la maxima referencia en el ambito
de la legislacion (p. 139).

18. Véanse el proyecto politico y los métodos para lograr la Revolucién Isldmica en Sa’ad
al-Din (2008: 227-294, vol 4).

19. Al-mashru’ al-siyasi li-Suriya al-mustagbal (Proyecto politico para la Siria del futuro),
2004. Disponible en: http://www.ikhwansyria.com/ar/DataFiles/Contents/Files/word+pdf/
mashro3-syasy.pdf.



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 141

Este Estado islamico garantiza la seguridad, la igualdad, la justicia y la li-
bertad y se caracteriza por tener como criterio de base la ciudadania® y por ser
un Estado apoyado en la soberania de la ley donde los representantes se eligen
por medio de las urnas segun el principio de la alternancia en el poder de los
actores politicos, cuya pluralidad ha de garantizarse sin que ningun partido
acapare el Estado y sus instituciones, como tradicionalmente ha hecho el Baaz
(«lider del Estado y la sociedad», seglin la Constitucion vigente hasta 2012).

Sin embargo, para sorpresa de muchos, y evitando toda mencion al
islam, los HHMM publicaron en marzo de 2012 un documento: Pacto na-
cional para la Siria del futuro. En dicho pacto avanzaban alin mas sus
posiciones y se comprometian a establecer «un Estado civil basado en una
constitucion civil que emane de la voluntad del pueblo sirio y que sea re-
dactada por una Asamblea Constituyente elegida de forma transparentey,
asi como a respaldar la aparicion de «un Estado democratico, plural y con
alternancia en el poder» en el que existiese una completa igualdad entre
todos los ciudadanos independientemente de su religion, secta, etnia o ten-
dencia. Dicho estado respetaria los derechos humanos, tal y como «los re-
conocen las leyes celestiales y los acuerdos internacionales», que son, entre
otros, la dignidad, la igualdad, la libertad de pensamiento y expresion, la
libertad de credo y la libertad de prensa, asi como la posibilidad de partici-
par en la politica, el gozar de la justicia social y el tener acceso a las nece-
sidades basicas para una vida digna®'. Con ello, se integran perfectamente
en las posturas defendidas por el sheij Muad al-Khatib, que ya en 1995 fue
apartado de la prédica en la mezquita de los Omeyas por su defensa de las
libertades y su critica a los regimenes arabes. Estallada la revolucion, llamoé
a la construccion de un Estado civil democratico (al-Safir, 28.03.2011). Por
todo ello, acabaria siendo nuevamente detenido en abril de 2012, aunque
posteriormente fue liberado.

20.Cabe destacar que, si bien a lo largo del programa se evita utilizar el término mayoria y
minoria, haciéndose solo referencia a la «pluralidad étnica y religiosa» (p. 90), lo cierto es
que en sus discursos solian utilizar la dualidad mayoria-minoria cuando se les preguntaba
por dicha cuestion. Fue innovador que Muhammad Riyad Shaqfa respondiera que «no
nos gusta el término minoria», considerando que todos los sirios son ciudadanos, dada su
pertenencia politica y juridica al Estado (Al-Yazira, 20.08.2011).

.http://hermanosmusulmanes.wordpress.com/2012/03/26/el-estado-sirio-al-que-aspiran-
los-hermanos-musulmanes-sirios/ [Fecha de consulta 21.05.2012].

2

—_



142 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

Por su parte, y en consonancia con lo anterior, el Movimiento Justicia
y Desarrollo pide a todas las fuerzas opositoras que atunen sus esfuerzos
para hacer del sistema sirio un régimen parlamentario libre apoyado en una
Constitucion que salvaguarde la identidad del pueblo sirio y garantice los
derechos de todos los ciudadanos sin discriminacion.

La identidad araboisldmica y las minorias

Todavia hoy se puede oir que Siria es «el corazon de la arabidad»?. Asi, los
Hermanos Musulmanes insisten en que «cuando hablamos de la identidad
arabe e islamica de Siria, hablamos de su pertenencia al conjunto arabe por
su historia comun, y no se trata, por tanto, de una pertenencia étnica o chovi-
nista fanatica, sino de la esencia que ha formado la identidad de esta nacidén»
(p- 43).

Aunque la gama de confesiones y etnias no ha de considerarse un factor
de desunion, sino de riqueza, creen que uno de los retos mas importantes del
Estado sirio moderno es lograr la unidad nacional, porque «las practicas sec-
tarias en nuestro pais son una realidad innegable» (p. 91). Es decir, el hecho
de que las alianzas clanico-familiares en las que se apoya el Gobierno de los
Asad hayan sobredimensionado la participacion de las minorias religiosas,
y en particular de los alauies, en los puestos de mayor importancia de los
servicios de inteligencia y el ejército, ha dado lugar a unas tensiones sociales
latentes cuya explosion debe evitarse a toda costa porque lo que une a todos es
el hecho de que «en Siria solo hay dos “sectas” (ta 'ifa): la secta de los benefi-
ciarios (de las politicas del régimen) y la secta de los perjudicados»?®.

En esta misma linea, el Movimiento Justicia y Desarrollo asegura que
trabajara para desarrollar el discurso religioso (una de las escasas referencias
al mismo en su programa) para «concienciar a la gente de sus derechos y de-
beres sociales y nacionales [...] y extender el espiritu de hermandad entre los
miembros del pueblo sirio con sus diferencias religiosas y confesionalesy, sin
hacer mencion a las minorias étnicas, temas que si tratan los HHMM.

22.El propio presidente Bashar al-Asad, en su discurso del 10 de enero de 2012, hizo uso de
este argumento para defenderse de las condenas de los paises drabes hacia la represion
contra su pueblo.

23.Zuhair Salim, al-Mustagilla (23.11.2011).



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertaciéon 143

Las minorias étnicas, especialmente la kurda, han expresado ciertas
reticencias ante el discurso nacional-religioso de los HHMM, mas atn
porque, aunque consideran que «la exigencia de derechos en el contexto
nacional es una exigencia general que engloba a todos los ciudadanos» (p.
91), también abogan por que «el arabe sea la lengua oficial del Estado» (p.
140), sin tan siquiera aludir a la posibilidad de una cooficialidad lingiiistica.
Esta actitud fue suavizada, en un intento de acercar posturas, en 2005, en
el documento La cuestion kurda: vision de los Hermanos Musulmanes si-
rios, que establece como necesario «reconocer la especificidad kurda y los
derechos culturales de nuestros hermanos los ciudadanos kurdos, en todas
sus dimensiones civilizadoras, culturales y sociales [...] (obteniendo) el
derecho a expresar tal especificidad».

Sociedad, valores y mujer: un tema recurrente

El alejamiento de la religion, el monopolio del poder por parte de los Asad
y el deterioro de las condiciones de vida son, para los HHMM, las causas
principales de la pérdida de valores de la sociedad, por lo que otorgan especial
relevancia al tema social con el objetivo de lograr la vuelta de la religiosidad
de sus distintos estratos y asi «resucitar los valores del bien, la ética que nace
de la profunda fe en Dios, la biisqueda licita del sueldo y la solidaridad social»
(p. 158). Concretamente, en el terreno de la moralidad, les preocupan los jo-
venes a los que buscan alejar de todo tipo de corrupciones, tales como las que
tienen que ver con las relaciones entre sexos, de ahi que el tema de la mujer,
cuya participacion y desarrollo consideran fundamental para el avance de la
sociedad, ocupe también un lugar destacado en su programa (pp. 160-162).

Tomando como referente el sistema islamico en el que hombres y mu-
jeres solo se diferencian en sus funciones, el programa sefiala que «cree-
mos que la casa es el ambito principal de la mujer y no vemos en el hecho
de que la mujer se dedique a su casa y sus hijos un inconveniente ni supone
prescindir de la mitad de la sociedad, sino que se trata de una mera espe-
cializacion en el reparto de tareas [...], aunque la puerta esta abierta para
su participacion» (p. 78), sobre todo «en caso de necesidad». Ahora bien,
siendo la base de la sociedad, la familia ha de ser protegida de los ataques
de, entre otros, «conferencias sobre la mujer que pretenden destruir la fa-
milia [...] e invitan a cierto tipo de relaciones sociales indecorosas bajo el
lema de la libertad individual, situacion que ha llevado a Occidente a la
desintegracion social, el caos y el libertinaje».



144 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

Bien puede achacarseles a los HHMM el no haber logrado atraer a un
publico femenino a sus filas, y, conscientes de ese déficit, el Movimiento
Justicia y Desarrollo incide en la necesidad de animar a las mujeres a «unir-
se a nuestro movimiento y participar en el disefio y ejecucion de nuestras
politicasy.

La garantia del bienestar social

Con un proyecto politico enmarcado en el sistema de valores de un islam re-
novado, los Hermanos Musulmanes consideran que el Estado ha de soportar
la carga mas pesada de las ayudas y subsidios nacionales, del gasto en educa-
cion, sanidad y vivienda y de las subvenciones a familias numerosas. Por otra
parte, abogan por la instauracion del sistema del azaque (zakat), para «cons-
truir la sociedad sobre la base de la ayuda y compasion mutuay (p. 84).

Politica exterior

Mientras se habla de Estado moderno y civil, cuando la referencia es a Siria
como parte integrante de la nacioén arabe, se utiliza el término «region»
(qutr) puesto que «entre los objetivos mas importantes de nuestra politica
exterior esta trabajar por el establecimiento de la unidad arabe y después
islamica [...]. La unidad es la base de la existencia de la comunidad islami-
ca (umma), [...] y una estrategia vital [...] para hacer de ella una gran po-
tencia con voz y papel propios» (p. 61). Para ello proponen la adopcion de
politicas comunes, la facilitacion del libre movimiento de los ciudadanos
arabes entre los distintos paises y la creacion de un mercado comin, con
una mencion especial al establecimiento de relaciones privilegiadas con el
vecino Libano (pp. 180-185).

Del mismo modo, en el &mbito islamico, «en la era de las grandes agru-
paciones internacionales [...] necesitamos de manera acuciante pensar en
un marco islamico global» (p. 60), adoptando medidas para el didlogo inte-
risldmico con el fin de aumentar el conocimiento que unos pueblos tienen
de otros. En esta misma linea del mutuo conocimiento estd su vision de las
relaciones internacionales, que han de estar fundamentadas en el «didlogo
constructivoy» con los estados que trabajan por la creacion de un sistema
«multipolary, siempre desde el respeto hacia el otro (pp. 184-185).

Indudablemente, una de las lineas mas importantes en materia de po-
litica exterior es la cuestion palestina, ligada de forma indisoluble a la re-



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 145

cuperacion de los Altos del Golan, una cuestion, la palestina, que desean
volver a situar en «su dimension arabe e islamica en vez de ceiiirlo a su
dimension palestina, considerando al pueblo palestino el soldado de prime-
ra lineay» (p. 187).

Conclusiones

De lo anteriormente dicho cabe deducir que la relacién entre el régimen
y los Hermanos Musulmanes podria describirse como una de suma cero,
en la que los recursos de poder (capital, informacion, coaccion, ideologia,
etc.) son controlados en exclusiva por las élites primarias del régimen que
forman un nucleo reducido, homogéneo y cerrado. La tinica manera de
controlar dichos recursos es, precisamente, provocando un cambio sistémi-
co que implique la caida de los Asad y, por lo tanto, su pérdida del control
del recurso Estado.

Esta estrategia frentista es precisamente la que provoco la insurreccion
islamista en los primeros afios de la década de los ochenta. Aunque los
HHMM sirios no han realizado una autocritica de este periodo y ni siquiera
han reconocido su implicacion, si que parece evidente que desde mediados
de la década de los noventa, la Hermandad decidio modificar radicalmente
su estrategia aceptando la pluralidad de la sociedad y decantandose por
los medios pacificos para defender su ideario. Es esta dinamica en la que
han inscrito, desde entonces, su accion. Su incorporacion al CNS, donde
gozan de una amplia (y, segiin algunas fuentes, dominante) representacion,
muestra a las claras que, aun apostando claramente por la concertacién con
otros actores de la heterogénea oposicion, algunos de sus sectores no han
abandonado sus pulsiones maximalistas y pretenden imponer su agenda al
resto de actores politicos.

Hoy, la ideologia islamista y la oposicion al régimen son los unicos
recursos de los que disponen los HHMM, aunque no son el unico actor
que los reivindica. En el caso de la ideologia islamista cuentan con la
competicion de los grupos sufies que gozan de gran predicamento en el
pais, de los ulemas proximos al poder y también de los sectores salafis-
tas, mucho mas minoritarios; mientras que, en el caso de la oposicion,
también debe tenerse en cuenta al grueso de la sociedad y a los CLL, que
son los que han asumido el protagonismo de la revuelta popular contra



146 1gnacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

el régimen de Bashar al-Asad, a la intelligentsia que tradicionalmente
ha cuestionado el monopolio de poder baazista y también al resto de las
fuerzas que convergen en el CNS, no todas ellas dispuestas a asumir la
preponderancia de los HHMM.

Ademas de no estar claro el grado de implantacién que tienen los
Hermanos Musulmanes u otros actores islamistas opositores en el inte-
rior del pais, también debe tenerse en cuenta que los manifestantes, los
islamistas y el resto de grupos y figuras opositoras tan solo coinciden
en una cuestion: la necesidad de derrocar a los Asad, pero difieren en el
fondo y en la forma, ya que mientras la movilizacion de la poblacion es
lineal y cesara cuando se alcance dicho objetivo, para los islamistas y
sus simpatizantes este seria el primer paso para recuperar el terreno per-
dido en estas ultimas décadas y para tratar de conquistar los recursos de
poder que, hoy, detentan las élites primarias y secundarias del régimen
y hacerse con el control del Estado. De hecho, el levantamiento popular
pone en evidencia las limitaciones de los HHMM, que en todo momento
van a remolque de la movilizacién de la poblacion y que, ademads, temen
quedar relegados a un segundo plano en la Siria pos-Asad en el caso de
que la revuelta consiga sus objetivos sin llegar a contar con una decisiva
contribuciéon de la Hermandad, que, ademas, no goza de especial predi-
camento entre las minorias étnicas y confesionales ni entre la poblacion
suni de tendencia laica. Tal vez por ese miedo de quedar en un segundo
plano los HHMM vy otros grupos islamistas, tal y como han denunciado
algunos combatientes del Ejército Sirio Libre, pretendan intercambiar
armas (o incluso combatientes) por ideologia. La progresiva islamiza-
cion de algunas brigadas de este cuerpo parece ir en esa linea.



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertaciéon 147

Referencias bibliograficas

Abd-Allah, U. F. The Islamic Struggle in Syria. Berkeley: Berkeley Uni-
versity Press, 1983.

Abedin, M. «The Battle within Syria: An Interview with Muslim Brother-
hood Leader Ali Bayanouni». Terrorism Monitor. The Jamestown
Foundation, vol. III, n.° 16 (11.08.2005) (en linea)
http://www.jamestown.org/programs/gta/single/?tx_ttnews%5Btt
news%5D=551&tx_ttnews%5BbackPid%5D=180&no cache=1

Alvarez-Ossorio, I.; Gutiérrez de Teran, I. «La republica hereditaria siria:
el fracaso de una transiciony», en: Ferran Izquierdo (ed.) Poder y regi-
menes en el mundo darabe contemporaneo. Barcelona: CIDOB, 2009.

— «Syria’s Struggling Civil Society». Middle East Quarterly, vol. 19, n° 2
(primavera de 2012).

Badaro, S. A. The Islamic Revolution of Syria (1978-1982). Class Relation,
Sectarianism and Social-Political Culture in a National Progressive
State. Tesis doctoral. The Ohio State University, 1987.

Batatu, H. «Some Observations on the Social Roots of Syria’s Ruling Mi-
litary Group». The Middle East Journal, vol. 35 (1981).

— Syria’s Peasantry, the Descendants of Its Lesser Rural Notables, and
Their Politics. Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1999.
Corbin, Ethan. «Lessons from the Interior: Insurgency and Counter-Insur-
gency in Syria». Al-Nakhlah. The Fletcher School Journal for Issues
related to Southwest Asia and Islamic Civilization. Tufts University

(primavera de 2007).

Donati, C. L’exception syrienne, entre modernisation et résistance. Paris:
La Découverte, 2009.

Gambil, G. C. «The Syrian Muslim Brotherhood». Mideast Monitor, vol. 1,
n. ° 2 (abril-mayo de 2006) (en linea)
[http://www.mideastmonitor.org/issues/0604/0604 2.htm].

Geoffroy, E. «Soufisme, réformisme et pouvoir en Syrie contemporaine».
Egypte/Monde arabe, serie primera, n.°. 29, 1997.

Ghadbian, N. «Disidencia politica bajo el nuevo régimen». Culturas. Re-
vista de analisis y debate sobre Oriente Proximo y el Mediterraneo, n°
8, 2010, p. 46-61.

Haddad, B. «Abandonado a su propia suerte: como el régimen sirio se ha
encajonado en si mismo». Documento de Trabajo, n.° 44, Real Institu-
to Elcano, 2005.



148 1Ignacio Alvarez-Ossorio y Naomi Ramirez

Hawwa, S. Yund Allah: zaqafatan wa ajlagan (Los soldados de Dios: cul-
tura y moral). Beirut, 1968.

Heydemann, S. Authoritarianim in Syria. Institutions and Social Conflict.
1946-1970. Nueva York: Cornell University Press, 1999.

Hinnebusch, R. A. «The Islamic Movement in Syria: Sectarian Conflict
and Urban Rebellion in an Authoritarian-Populist Regime», en: Hillal
Dessouki, Ali E. (ed.) Islamic Resurgence in the Arab World. Nueva
York: Praeger, 1982.

ICG (International Crisis Group). Syria Under Bashar (II): Domestic Poli-
¢y Challenges. Middle East Report, n.° 24, 2004.

Izquierdo, F. Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del poder.
Madrid: La Catarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo XXI». Revista Cidob d’Afers Internacionals,
n.°93-94 (2011).

Izquierdo, F.; Kemou, A. «La sociologia del poder en el mundo arabe con-
temporaneoy, en: Izquierdo, F. (ed.) Poder y regimenes en el mundo
arabe contemporaneo. Barcelona: Cidob, 2009.

Kawakibi, S. «Political Islam in Syria». CEPS Working Document, n.© 270.
Centre for European Politicy Studies, junio de 2007.

Khatib, L. Islamic Revivalism in Syria: The Rise and Fall of Ba thist Secu-
larism. Londres: Routledge, 2011.

Longuenesse, E. «The Class Nature of the State in Syria». MERIP Reports,
vol. 9,n.°4, 1979.

Moubayed, S. «The History of Political and Militant Islam in Syriax». Terro-
rism Monitor. The Jamestown Foundation, vol. III, n.° 16 (11 de agosto
de 2005), p. 6-7.

Pierret, T. «Les cadres de I’élite religieuse sunnite en Syrie: espaces, idées, or-
ganisations et institutions». Maghreb-Machrek, n.° 198, 2009a. p. 1-11.

— «Sunni Clergy Politics in the Cities of Ba‘thi Syria», en: Lawson, Fred
(dir.) Demystifying Syria. Londres: Saqi, 2009b, p. 70-84.

— Baas et Islam en Syrie: La dynastie Assad face aux oulémas. Paris: Pres-
ses Universitaires de France, 2011.

Pinto, P. «Dangerous Liaisons: Sufism and the State in Syria», en: Jakelic,
S.; Varsoke, J. Crossing Boundaries: From Syria to Slovakia. Viena:
IWM Junior Visiting Fellows’ Conferences, vol. 14, 2003.

Ruiz de Elvira, L. «L’Etat syrien a I’épreuve des organisations non gouver-
nementales depuis I’arrivée au pouvoir de Bachar al- Assad». Maghreb
Machrek (primavera de 2010).



Los Hermanos Musulmanes en Siria: entre la confrontacién y la concertacién 149

— «El devenir del autoritarismo sirio: sociedad civil, accion publica y pacto
social a través del estudio de las asociaciones caritativas». Revista Es-
pariiola de Ciencia Politica, n.° 27 (octubre de 2011).

Sa’ad al-Din, A. Al-ljwan al-muslimin fi Siriya. Amman: Dar Amman,
vols. I-V, 2006-2009.

Shadid, A. «Inside and Outside Syria: A Debate to Decide the Futurey». The
Washington Post (9 de noviembre de 2005).

Talhamy, Y. «The Muslim Brotherhood Reborn». Middle East Quarterly,
vol. 19, n.° 2 (primavera de 2012).

Weismann, 1. «Sa’id Hawwa and Islamic Revivalism in Ba’thist Syria».
Studia Islamica, n.° 85 (1997), p. 131-154.

Ziadeh, R. (ed.) Years of Fear. The Enforced Disappeared in Syria, Transi-
tional Justice in the Arab World Project. Syrian Human Rights Infor-
mation Link (SHRIL), 2010 (en linea) http://www.shril-sy.info/enshril/
modules/news/article.php?storyid=514.

Otros:

-Al-mashu’ al-siyasi li-harakat al- ‘adala wa-I-bina’ (Proyecto politico del
Movimiento Justicia y Desarrollo) (en linea)
http://www.forsyria.org/arab/programme.asp.

-Al-mashru’ al-siyasi li-Suriya al-mustagbal (Proyecto politico para la Si-
ria del futuro), 2004 (en linea)
http://www.ikhwansyria.com/ar/DataFiles/Contents/Files/word+pdf/
mashro3-syasy.pdf.

-Al-qadiyya al-kurdiyya: ru’yat al-ijwan al-muslimin fi Suriya (La cuestion
kurda: Vision de los HHMM sirios).

Disponible en: www.ikwhan.net.
-Mithaq al-sharaf al-watani (Pacto de Honor Nacional), 2001.






5. Elislam politico entre los palestinos con ciudadania
israeli

Isatas Barreiiada Bajo

El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli

El islam politico destaca entre las distintas modalidades de organizacién
politica de la minoria drabe palestina en Israel, y en la actualidad es una
de las mds activas y la que mds votos recaba en las elecciones'. Aunque
no se pueda cuantificar su importancia, es relevante porque tiene la sin-
gularidad de desarrollarse entre una poblacién autctona convertida en
minoria, en un marco estatal no musulman, en un contexto de conflicto
y enmarcarse en un proceso de «palestinizacién politica» de los drabes
en Israel. Todo ello lo diferencia de otros movimientos islamistas, pero
de manera especial en cuanto a expectativas de acceso al poder politico y
competencia por los recursos.

El islamismo palestino, en Israel o en Cisjordania y Gaza, tiene los
mismos antecedentes. Sus origenes se remontan al reformismo tradicio-
nalista musulmén, que tuvo un estimable peso en la lucha anticolonial, y a
la influencia de los Hermanos Musulmanes egipcios desde los afios treinta
del siglo pasado y durante la guerra de 1948-1949. Esa primera contien-
da drabe-israeli impuso unas nuevas coordenadas; dividi6 el territorio y
dispers6 a la poblacion drabe autéctona que desde entonces se encuentra

1. Los palestinos israelies (también denominados «palestinos con ciudadania israeli», «pa-
lestinos del 48» o «drabes israelies») son la poblacion drabe autdctona del territorio sobre
el que se estableci6 el Estado de Israel y constituyen su principal minoria étnica. A princi-
pios de 2010 contabilizaba 1,2 millones y suponia cerca del 17% de la poblacién.



152 Isafas Barrefiada Bajo

fragmentada en tres grupos: los palestinos que fueron expulsados (los refu-
giados), los que permanecieron en su territorio pero bajo control jordano o
egipcio (los palestinos de Cisjordania y Gaza) y los que se convirtieron en
ciudadanos israelies. En las décadas siguientes, en estos tres contextos se
generaron dindmicas de organizacion politica en las que estaria presente el
islam politico. Sin embargo, la cristalizacién de su forma moderna tendria
lugar esencialmente en las décadas de los setenta y ochenta, y fue mads
tardia en Palestina que en otros paises araboisldmicos dada la hegemonia
de un movimiento nacional no confesional como la Organizacién para la
Liberacién de Palestina.

En los afios cincuenta y sesenta, el movimiento politico de inspiracién
musulmana sigui6é desarrolldndose en los territorios bajo control drabe,
aunque las organizaciones de Cisjordania y de Gaza estuvieron separadas
hasta 1967 y siguieron evoluciones diferentes. En cambio, en el interior
de Israel, la guerra de 1948-1949 trastorné profundamente a la comunidad
musulmana que qued6 amputada de dirigentes e instituciones y la Herman-
dad desarticulada’. A lo largo de dos décadas, los palestinos musulmanes
con ciudadania israeli, aislados del entorno musulméan y de sus correli-
gionarios, mantuvieron mal que bien sus instituciones y sus practicas reli-
giosas (Dumper, 1993; Peled, 2001a), pero el factor determinante para su
reactivacién organizativa fue el restablecimiento de vinculos con el resto
de los palestinos en 1967. A partir de entonces, numerosos jovenes fueron
a estudiar a centros de formacion isldmica en Cisjordania, se codearon con
activistas politicos y retornaron a sus comunidades dando pie a las primeras
expresiones de un nuevo movimiento islamista en Israel. Esto daria lugar a
la gradual conformacién de lo que hoy se conoce como el Movimiento Isla-
mico (al-Haraka al-Islamiya) (MI), un movimiento sociopolitico heterogé-
neo, formado por mdltiples asociaciones, que ha ganado un protagonismo
especial desde finales de los ochenta y es en la actualidad un elemento
relevante de la escena politica drabe israeli.

El auge del islamismo en Israel participd del resurgir musulman en la
regioén y se beneficié de la influencia de los Territorios Ocupados, donde los

2. Cerca del 80% de la poblacion palestina en Israel, un millén de personas, es (o es clasifi-
cada como) de confesion musulmana suni (Israel Central Bureau of Statistics, 2010).



El islam politico entre los palestinos con ciudadanfa israeli 153

palestinos israelies reencontraron instituciones, una identidad arabe-mu-
sulmana activa y a los Hermanos Musulmanes. Pero esencialmente cons-
tituy6 una reaccién a una doble crisis propia de la situacién de la minoria
palestina en Israel: identitaria (debilitamiento de las estructuras tradicio-
nales, malestar, frustracion, descrédito de las instituciones musulmanas en
Israel) y politica (marginacion y eficacia limitada de los partidos drabes en el
sistema politico israeli). El islam politico aparecié como una opcién para
los jovenes drabes hebraizados, nacidos en Israel, pero que veian cortadas
las vias de integracién social, y para quienes su reislamizaciéon comportaba
una recuperacion identitaria y una redefinicidn respecto a la sociedad cir-
cundante. Por otra parte, su éxito también se debié a su nueva legitimidad
basada en la eficaz intervencién comunitaria que cubria las carencias de
servicios estatales. En un primer momento, el Movimiento Isldmico acoté
su intervencién al dambito local y buscé soluciones efectivas movilizando a
la poblacioén (a diferencia del Hadash® que tenia la vista puesta en la politica
nacional y reivindicaba mads igualdad y mds presupuestos). Y, finalmente,
los dirigentes dieron una imagen de cercania, honradez, dedicacién y com-
promiso. Con ello logré una movilizacién en torno a actividades que no
solo eran econémicas (dirigidas a la mejora del nivel de vida), sino también
socioeducativas, politicas y nacionalistas.

El islamismo irrumpid con fuerza en la politica local a partir de 1989. Si
bien la primera participacion de los islamistas en las elecciones municipales
tuvo lugar en 1984, el verdadero salto se operd en los comicios de 1989. En
esa fecha obtuvieron un nimero significativo de concejales y varias alcal-
dias. Esto planteé el desafio de llevar a cabo su proyecto de transformacién
social desde las instituciones. Asimismo, abri6 la puerta al Movimiento Isl4-
mico para participar de pleno derecho en el Comité Nacional de Presidentes
de Autoridades Locales Arabes, una de las principales instancias de coordi-
nacién de los palestinos en Israel, 1o que conllevé también su participacion
en las reivindicaciones politicas de la minoria y, desde la primera intifada, en
las acciones de apoyo a los palestinos bajo ocupacion.

3. El Frente Democritico por la Paz y la Igualdad (Hadash) ha sido, desde los afios setenta, la
principal fuerza politica entre la minoria, hegemonizada por el partido comunista y laicista
(Rakah).



154 Isaias Barrefiada Bajo

Posteriormente, a lo largo de la década de los noventa, coincidiendo con el
proceso de paz, el Movimiento Isldmico se convirtié en un actor cada vez mas
importante de la escena politica drabe en Israel. A raiz de ello, una rama opté
por participar en la politica nacional, se presentd a las elecciones legislativas
de 1996 y obtuvo escafios en la Knesset, mientras que otra tendencia decidié
limitarse a una participacion politica al &mbito local y al activismo social. Esa
divisién del movimiento perdura hasta hoy.

Un movimiento social heterogéneo

El movimiento islamista en Israel, denominado genéricamente Movimiento
Islamico, no estd estructurado como un partido politico convencional. Se trata
de un movimiento sociopolitico compuesto por asociaciones no lucrativas y
por fundaciones, de intereses generales o en torno a temadticas particulares, de
ambito local o nacional y por listas electorales con diferentes nombres creadas
ex profeso para los comicios municipales. Al igual que Hamas en los Territo-
rios Ocupados, el MI ha tenido una direccidn colectiva, el Consejo Consultivo
(Majlis al-Shura) en el que participan las principales figuras del MI. En el
Consejo se debaten las cuestiones estratégicas y se toman las decisiones por
mayoria. El movimiento no solo es heterogéneo por su forma, sino también
por la diversidad de planteamientos que se han ido generando en su seno. Asi,
no hay una figura principal o un lider del movimiento, sino que coexisten va-
rias figuras que encarnan al MI, todos ellos dirigentes locales o personalidades
que intervienen en la escena politica nacional.

En sus primeros momentos, el MI fue ante todo un movimiento social
con una estrategia a largo plazo de reislamizacion «desde abajo» a través de la
prédica y la propaganda (dawa), combinada con la movilizacién popular y el
trabajo social a través de asociaciones isldmicas (takwin). El movimiento ha ido
creando asociaciones con el nombre genérico de «ligas» o «asociaciones» isld-
micas (al-Rabita al-Islamiya), que llevan a cabo actividades religiosas, asisten-
ciales y de servicios, islamizando el desarrollo comunitario. Todas ellas basan
su intervencion en précticas participativas y en la autoayuda, con un enfoque
de desarrollo auténomo e independiente. Sus primeras actuaciones se dieron
en el ambito religioso (prédica, circulos de estudio, educacion religiosa, pere-
grinaciones...). Luego se desarrollaron asociaciones caritativas y asistenciales,
estableciéndose para ello Comités de Limosna (Lijan al-Zakat). Y, finalmente,
creando un entramado asociativo para el desarrollo local y comunitario, en dm-
bitos como los servicios (educativos, sanitarios, culturales), las obras publicas y



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 155

las infraestructuras (limpieza, reparacion de calles, construccion de mezquitas),
el asociacionismo (juvenil, deportivo) y la solidaridad con los Territorios Ocu-
pados (recogida de fondos o de ayuda en especie, ayuda a huérfanos). Todas
estas iniciativas se coordinan a través de diferentes estructuras locales o na-
cionales; es el caso de la Unién de Asociaciones Islamicas (Ittihad al-Yamiyat
al-Islamiya), el Comité para los Asuntos de los Estudiantes Arabes que facilita
becas o el Comité Nacional de Ayuda Isldmica. Todas estas asociaciones e ini-
ciativas son legales, para evitar transgredir el marco legal israeli. Esta movili-
zacién social, asi como los proyectos independientes alternativos a los ptblicos
u oficiales, han granjeado a los islamistas un amplio apoyo y legitimidad entre
la poblacién incluso ajena al movimiento y han permitido ir construyendo una
autonomia institucional y organizativa de hecho respecto del Estado. Dado que
la minoria palestina sufre de una grave discriminacion presupuestaria y de ser-
vicios, esta provision de servicios adquiere un especial significado.

La realizacion de esta actividad de intervencién social se ha basado esen-
cialmente en los recursos propios, la ayuda mutua, la solidaridad comunitaria,
el trabajo voluntario, las contribuciones de simpatizantes y el azaque, lo que no
excluye algunos aportes publicos municipales. Por otra parte, las asociaciones
han recibido apoyo financiero externo, procedente de entidades arabes e isldmi-
cas en paises de la regién y en Estados Unidos a través de las cuales captan ayu-
das. Donde su implantacién es importante, los islamistas han logrado imponer
una presion social muy efectiva en materia de habitos sociales y de consumo.
Si la presién incide dentro de la comunidad musulmana, también afecta fuerte-
mente la poblacién drabe no musulmana o no religiosa, generando tensiones.

Para dar a conocer y extender sus planteamientos, los islamistas se dota-
ron desde muy pronto de varias publicaciones periddicas. En 1986 empezaron
a editar revistas y periddicos como el mensual Al-Sira (El camino), el semana-
rio Sawt al-Haq wa-I-Hurriya (La voz de la justicia y de la libertad), que a lo
largo de su existencia ha sufrido en varias ocasiones los efectos de la censura, y
otras publicaciones de dambito mds local; mds tarde editaria el diario al-Mizag*.

4. Sawt al-Haq wa-l-Quwa wa-l-Hurriya (La voz de la verdad, de la fuerza y de la libertad)
era un famoso eslogan de los Hermanos Musulmanes egipcios. El Movimiento Isldmico de
Israel utiliz6 una version reducida para denominar su principal publicacion. Véase http:/
www.sawt-alhaq.com/ En los dltimos aflos algunos de estos medios tienen versiones en
Internet y han aparecido también paginas webs afines.



156 Isaias Barrefiada Bajo

A medida que el movimiento ha extendido sus actividades y profundiza-
do su implantacion, ha venido organizando grandes encuentros populares
anuales de dmbito nacional que retinen a decenas de miles de seguidores,
por ejemplo, en torno a la defensa de Jerusalén, y que sirven para recau-
dar fondos.

El perfil de los dirigentes islamistas israelies se caracteriza por haber
nacido después de 1948, tener estudios superiores, estar hebraizados y ser
buenos conocedores del sistema politico y de la sociedad israeli, y haber
irrumpido jévenes en la escena politica. Pero este perfil tiene dos singulari-
dades. A diferencia de otros paises, donde son frecuentemente profesiona-
les y universitarios, en el caso israeli han tenido generalmente una forma-
cion religiosa. La segunda es que la mayoria se ha formado en centros de
Cisjordania y Gaza, es decir, fuera de su medio y en estrecho contacto con
otros palestinos. Las figuras mds destacadas del movimiento tienen perfiles
y recorridos con muchos puntos en comun: nacidos entre 1955 y 1960, pro-
cedentes del Tridngulo®, formados en Cisjordania, algunos han estudiado
también en universidades israelies, desde muy jévenes han tenido practicas
locales de desarrollo asociativo y algunos tienen experiencia municipal. Es
el caso de Ibrahim Sarsur, Raed Salah, Hashem Abder-Rahman ‘Afanah,
Jaled Ahmed Mohana Mahajna, Kamal Jatib, Atef Jatib, Tawfik Jatib, Ka-
mal Rayan, Samir ‘Asai, Yuma Al-Qasasi y otros.

Dos figuras de especial relevancia son el sheij Nimr Darwich y el
sheij Raed Salah. ‘Abdallah Nimr Darwich (Kafr Qasem, 1948) fue uno
de los primeros jévenes palestinos con ciudadania israeli que se formaron
en Cisjordania, en su caso, en el Instituto Isldmico (al-Mahad al-Islami)
de Nablus entre 1969 y 1972. A su vuelta a Israel, establecié en Kafr
Qasem, donde residia, una Organizacién de la Dawa Islamica, y ejercio
como profesor de religién hasta que en 1979 le fue retirado el permiso
para ejercer la enseflanza por el contenido de sus discursos; esto no le im-
pidi6 seguir sus actividades de prédica. A principios de los afios ochenta

5. El Tridngulo es una zona lindante con el norte de Cisjordania y que constituye una peri-
feria del sector arabe en Israel. En ella se encuentran localidades como Umm al-Fahm,
la segunda ciudad palestina en Israel, la principal ciudad musulmana y con implantacién
islamista histérica, y Kafr Qasem, localidad que fue escenario de una matanza de civiles
drabes en octubre 1956.



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 157

fue condenado por ser el supuesto idedlogo de Usrat al-Yihad, y cum-
pli6 dos afios de cdrcel®. Tras esa experiencia volvié a la vida asociativa,
promovié el Movimiento de los Jévenes Musulmanes, con un discurso
moderado y pragmadtico. Es el mentor de la mayor parte de los lideres
islamistas y de numerosos activistas comunitarios. En 1986, las autorida-
des israelies le impusieron una pena de confinamiento en su localidad de
seis meses. Darwich es autor de varias obras religiosas, entre otras Hacia
el islam (Ila al-Islam, 1975), pero sobre todo de textos, cartas y sermones
morales y politicos, de vasta difusién, que se reproducen en la prensa
islamista o que se editan y distribuyen por los canales del Movimien-
to. Gradualmente convirtié su autoridad religiosa en carisma politico y
sus posiciones influyeron directamente en el Movimiento. Nunca ha des-
empeflado un cargo representativo, sino que se ha mantenido al margen
como referente politico y religioso. Debido a su influencia, otros lideres
politicos palestinos israelies, no islamistas, han buscado su apoyo politico
cara a las elecciones. El caso de Raed Salah (Umm al-Fahm, 1958) ilustra
otro itinerario y otra experiencia. Estudié en Hebrén entre 1976 y 1979;
destacado activista social y comunitario llegé a ser alcalde de su ciudad
natal, la principal ciudad del Tridngulo, entre 1989 y 2001, convirtiéndola
en baluarte del movimiento. Lider carismatico, desde mediados de los
noventa es la principal figura de la rama norte del MI, opuesta a participar
en el Parlamento y partidaria de estrechar vinculos con los palestinos de
las zonas ocupadas. Es miembro del Alto Comité de Seguimiento de los
Arabes en Israel, la instancia politica mds importante de la minorfa pa-
lestina. Ha sido objeto de un enconado acoso por parte de las autoridades
israelies que le han acusado de colaboracién con Hamas.

6. El movimiento islamista tuvo una breve experiencia violenta a finales de los afios setenta,
probablemente debido a su rdpido auge e influido por la revolucién irani. Se trat de una
pequefia organizacion armada, denominada la Familia del Yihad (Usrat al-Yihad), formada
por unas 60 o 70 personas, en su mayoria jévenes, que operé en los pueblos del Tridngulo
y perpetré robos de armas, pequefios atentados y sabotajes. En marzo de 1981 la organi-
zacion fue desarticulada por los servicios de seguridad; sus miembros fueron detenidos
y juzgados por un tribunal militar. Sin embargo, todos los condenados, incluidos su jefe,
Farid Abu Muj, y su inspirador, el sheij ‘Abdallah Nimr Darwich, fueron liberados antes
de cumplir la totalidad de las condenas. Muchos de los implicados se integraron posterior-
mente en asociaciones legales y son actualmente activistas y dirigentes islamistas.



158 Isafas Barrefiada Bajo

Los seguidores del movimiento son de la mds variada extraccién so-
cial: sectores populares, pequefios propietarios, profesionales, empresarios,
comerciantes y de manera especial clases medias bajas. A diferencia de
otros paises, el MI no tiene un apoyo importante entre los universitarios
ni entre los profesionales liberales, quizas por el niimero limitado de estos
entre los drabes. También tiene cierta implantacién entre los comerciantes
y algunos hombres de negocios, si bien en el sector drabe de Israel nunca
se ha podido conformar una burguesia propiamente dicha. En todo caso,
esto demuestra la relativa capacidad del MI para atraer y asociar a persona-
lidades que disfrutan de una holgada posicién econdmica y de un estatuto
social en sus respectivas localidades.

En cuanto a la implantacién geografica, el MI se ha extendido rapi-
damente alli donde existe poblacién musulmana suni, tanto en los pue-
blos como en las ciudades drabes pequefias y en las ciudades mixtas. El
movimiento islamista inicié su desarrollo en el Tridngulo. La extensién
del movimiento en Galilea fue mds tardia, pero desde los ochenta lo ha
hecho con rapidez notoria, tanto en las localidades musulmanas como en
las comunidades multiconfesionales, donde la dindmica demogréfica es ge-
neralmente favorable a los musulmanes. Es el caso de Nazaret, una ciudad
tradicionalmente de mayoria cristiana y bastién del partido comunista, pero
en la que los musulmanes han crecido. Los islamistas estdn presentes en la
corporacion local y la vida asociativa, y el MI se ha convertido en la prin-
cipal fuerza de oposicién. Con su discurso conservador y tradicionalista el
MI también se ha extendido entre la poblacién beduina del Negev, propi-
ciado a través de los maestros procedentes del Tridngulo y de Galilea, y por
la participacion de jovenes beduinos en las actividades y los seminarios del
Movimiento en el norte. La ciudad de Rahat ha tenido alcaldes islamistas
desde 1989. Finalmente, también se ha operado una implantacién en las
ciudades mixtas como Yaafa, Lydda, Ramla, Haifa o Acre.

Discursos y prdcticas en el contexto israeli y palestino

El Movimiento Isldmico israeli se asemeja a los demds movimientos isla-
mistas: procede de una tradicién reformista, se desarrolla como reaccién a
una situacién de malestar y de crisis, y adopta précticas de intervencién so-
cial parecidas. Sin embargo, tiene unos rasgos particulares; por una parte,
se inserta plenamente en la problematica global palestina, dandole un sesgo
islamo-nacional, y por otra, se desarrolla en un marco liberal, el sistema



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 159

politico israeli, y en una situacién en que los musulmanes son minoritarios.
Esto ha marcado su programa, su discurso y su practica politica. Su evolu-
cion lo ilustra muy bien: parte de una intervencién social para proporcionar
respuestas a problemas concretos, crea servicios, articula espacios musul-
manes diferenciados y auténomos en un contexto de comunidades segrega-
das, y finalmente aborda la participacién politica, institucional o no.

En este sentido una aproximacion a su discurso es reveladora. E1 MI no
ha producido un programa articulado; su ideologia y sus planteamientos se
encuentran dispersos en declaraciones y escritos de los lideres publicados
en la prensa del movimiento, y, por ello, algunas cuestiones han sido mas
desarrolladas que otras. Conjuga una base doctrinal universalista musul-
mana, buenas dosis de nacionalismo palestino islamizado, siempre con una
singular moderacién verbal impuesta por el marco legal israeli. Es fuerte-
mente conservador y tradicionalista, por ejemplo, en lo que concierne a la
mujer y la familia; posicién que liga a la defensa de la identidad.

Respecto a la aceptacion del Estado de Israel y su estatuto minoritario,
los islamistas no se han destacado por ser los mds criticos y se han aco-
modado a la situacién asumiendo los argumentos cldsicos referentes a las
relaciones que se deben dar entre los fieles y un Estado no musulmén (obe-
diencia si hay buen gobierno, si se garantiza la paz y si se respetan sus de-
rechos). Aceptar este hecho no significa que admitan su cardcter sionista; al
contrario, reivindican que sea realmente el Estado de todos sus ciudadanos
y, al igual que otros palestinos israelies, abogan por su de-sionizacidn, el fin
de la discriminacién y la abrogacién de las leyes de emergencia (Ghanem,
2001). Al mismo tiempo exigen una plena autonomia de las instituciones
musulmanas.

La cuestion palestina y la resolucién del conflicto constituyen un com-
ponente de su discurso. Generalmente, los movimientos islamistas islami-
zan la cuestién palestina, consideran toda Palestina wagf y que su libe-
racién atafie a toda la comunidad musulmana. Por ello, si bien comparte
formalmente este discurso, dada su especial situacién, el MI ha tendido a
sumarse al consenso de los demds palestinos en Israel: se opone a la ocu-
pacion y sostiene la necesidad de una solucién politica negociada que abo-
que al establecimiento de un Estado palestino en Cisjordania y Gaza con
capital en Jerusalén, y al retorno de los refugiados. Finalmente en cuanto a
su modelo de sociedad y de Estado, si otros movimientos similares aspiran
al Estado islamico o a una sociedad basada sobre normas islamicas, en el
caso del MI su proyecto es el de una microsociedad, en la que puedan vivir



160 Isaias Barrefiada Bajo

como musulmanes, en Israel en tanto que Estado donde les ha tocado vivir,
asumiendo su estatuto minoritario y el contexto regional conflictivo.

Los islamistas participan, por lo tanto, del discurso general consensua-
do de las organizaciones palestinas de Israel que desde finales de los afios
setenta se resume en la lucha por alcanzar igualdad de derechos en cuanto
que ciudadanos israelies y en la defensa del derecho de los palestinos de
los Territorios Ocupados a disponer de un Estado. Pero legitimados por
ser miembros de una comunidad mayoritaria en la regién y por el auge del
islam politico en otros paises, los islamistas israelies perciben su movi-
miento como portador de una misién nacional respecto a la minoria drabe
en Israel y como una alternativa al resto de las organizaciones drabes. As{
se justifica el paso desde la accién colectiva asociativa a la intervencion
politica propiamente dicha; en este proceso se pueden identificar al menos
tres momentos. En situacion de debilidad, como es su realidad minoritaria,
es necesario crear una infraestructura para establecer su propio orden y
llevar a cabo, de manera transitoria, un repliegue comunitario. De ahfi la
prédica en la comunidad y el activismo social para mejorar sus condiciones
de vida. Es la fase en que se construye la legitimidad isldmica y se acota el
territorio. El segundo paso es el acceso a la politica municipal y el ejercicio,
desde ahi, de un mayor control sobre el espacio reislamizado limitado. Al
mismo tiempo se da una mayor implicacién en movilizaciones unitarias del
sector drabe con reivindicaciones tanto internas (su estatuto politico como
minorfa) como nacionales (el fin de la ocupacion y el establecimiento del
Estado palestino). Sin embargo, la experiencia del poder local le plantea el
dilema de priorizar lo social (el trabajo asociativo de base) o bien lo politi-
co administrativo (el trabajo municipal). El tercer paso, mas polémico, es
el de la implicacion en la politica nacional no para lograr una integracién
con la sociedad judia, sino para defender y preservar la identidad de las
comunidades drabes.

En esta evolucién el MI, como el resto de las organizaciones drabes,
ha hecho uso de todos los medios disponibles en el sistema israeli, se ha
moderado (a pesar de su discurso ideologizado, especialmente en las cues-
tiones que tocan lo musulmén y palestino) sin franquear lineas rojas (uso
de la violencia, deslegitimacién de Israel...) y ha mostrado un alto grado de
pragmatismo tanto hacia el exterior (en sus relaciones con el Gobierno, en
la participacién en las instituciones publicas locales o estatales, en el tras-
paso a lo publico de instituciones creadas por ellos) como hacia dentro (fle-
xibilidad con la coercién en materia de usos y costumbres). Los islamistas



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 161

también actdan en los mismos campos que las otras organizaciones: 1) Las
demandas ligadas a la condicién de minoria discriminada, es decir, la plena
ciudadania y la igualdad de derechos en tanto que ciudadanos israelies; 2)
La defensa de lo musulman y de la identidad musulmana, con una radi-
cal oposicién a la intervencién del Estado en los asuntos de la comunidad
musulmana (gestiéon de los bienes, designacion de funcionarios), la con-
testacion a las instituciones del islam oficial y su reivindicacién de la au-
tonomia de esas instituciones. El MI ha concentrado importantes esfuerzos
en recuperar el control de instituciones musulmanas, evitar demoliciones
y desacralizaciones (HRA, 2004) y la recuperacion de bienes awgaf. Con
este objeto se crearon la Asociacién Nacional Isldmica y la Asociacion Al-
Agsa (1990) que se coordina con la Organizacién de la Conferencia Isla-
mica (Peled, 2001b); 3) La preservacion de la identidad drabe palestina
como poblacién autéctona y el cultivo de la memoria. Estas actividades de
afirmacién no son exclusivas de los islamistas, pero por parte del MI son
generalmente islamizadas; 4) Las intervenciones en defensa de los palesti-
nos bajo ocupacion, participando en movilizaciones unitarias. De nuevo el
MI islamiza esta solidaridad con los otros palestinos, resaltando la dimen-
sion religiosa de la liberacién del territorio (lugares sagrados); de hecho,
la defensa de Jerusalén serd un tema central en su agenda. El MI asocia
simbologia nacionalista e isldmica y no utiliza los mismos esléganes na-
cionalistas de los demds partidos drabes.

De movimiento social a actor politico

A diferencia de los movimientos islamistas en paises vecinos, los islamistas
palestinos israelies no son simplemente un movimiento social que actda
como fuerza politica de oposicion. Dada la singularidad de esta comunidad
y del sistema politico israeli, son una fuerza que no puede plantearse el
objetivo de acceder al poder en el marco estatal y cambiar la naturaleza
del Estado. Esto no anula su accién politica, al contrario, esta se desarrolla
en tres ambitos: la comunidad (la minoria palestina), el Estado (Israel) y
la nacién (palestina/islamica). En cada dmbito los recursos de poder son
diferentes, primando los recursos simbdlicos. La actuacién en cada uno de
estos ambitos no estd separada ni desconectada, ni supone opciones contra-
dictorias, al contrario se refuerza mutuamente.



162 Isaias Barrefiada Bajo

En primer lugar, los islamistas, al igual que las demads fuerzas politicas
de la minoria palestina, han buscado acceder al poder local, es decir, el go-
bierno municipal de las comunidades drabes’. La politica municipal es una
esfera de poder sobre su propia comunidad. En este &mbito sus objetivos
son profundizar en su hegemonia cultural (islamizacién) y fortalecer los
servicios auténomos puestos en marcha por el movimiento social.

En segundo lugar, algunos participan en la politica estatal israeli con-
curriendo a las elecciones generales y participando en la actividad parla-
mentaria. Sin embargo, la real participacién de los drabes en el poder le-
gislativo es relativa; estos asumen que su presencia es siempre conflictiva,
sus iniciativas no tienen apenas recorrido, siempre estardn en la oposicion
y nunca seran asociados en una coalicién de gobierno dada la naturaleza
étnica de la democracia israeli. En este &mbito sus objetivos son ser porta-
voces de las demandas de la minoria palestina y defender en las instituciones
israelies sus derechos ciudadanos. Para ello disputan, a las demds fuerzas
palestinas, la representatividad de esta poblacién en términos comunitarios
confesionales y nacionales, y buscan ser reconocidos.

Finalmente, el tercer dmbito es extraparlamentario y extrainstitucional,
a través del activismo social, politico, cultural y reivindicativo de carac-
ter nacional-isldmico. Aqui los islamistas buscan ser reconocidos como un
componente del movimiento nacional palestino por parte de los palestinos
de Cisjordania y Gaza y del exterior. La participacién politica extraparla-
mentaria tiene por objeto ganar legitimidad nacional e influencia.

Los islamistas en la politica local

El activismo social de los setenta y ochenta tuvo su natural prolongacion
en la politica municipal; esta permitia acceder, por la via legal, a la autori-
dad politica mas cercana de los ciudadanos, y crear un «Gobierno de mu-
sulmanes sobre musulmanes», objetivo estratégico del movimiento. Desde
1983, y especialmente a partir de 1989, el MI se ha presentado a través

7. En Israel, dado el alto nivel de segregacion étnica, mds de 150 localidades son exclusiva-
mente drabes. Sin embargo, las competencias de los municipios son muy limitadas y estos
dependen financieramente del gobierno central.



El islam politico entre los palestinos con ciudadanfa israeli 163

de listas locales con denominaciones diversas, generalmente con alusiones
islamicas, encabezadas por lideres comunitarios. Esta entrada en la escena
supuso competir con las demds fuerzas politicas drabes. Por otra parte, los
islamistas modularon su inmersion: inicialmente se presentaron en las lo-
calidades donde tenian labor social previa, alli donde habfan demostrado
su capacidad para organizar a la poblacién por sus intereses comunitarios y
atender sus necesidades inmediatas.

La primera aparicién de los candidatos islamistas tuvo lugar en las
elecciones locales de 1983, en las que obtuvieron algunas concejalias en
varias localidades y se hicieron con la alcaldia de Kafr Bara, un pequefio
pueblo del Tridngulo. Las siguientes elecciones, en 1989, revelaron stbi-
tamente su fuerza, los situaron tras los independientes y los comunistas.
Este paso del MI fue decisivo en su conversién en movimiento politico, al
hacer de €l un nuevo actor de la escena politica drabe de Israel. Como las
demas fuerzas politicas, los islamistas han tenido que establecer alianzas
coyunturales con listas locales de base cldnica, con filolaboristas y nacio-
nalistas moderados para conservar alcaldias o hegemonizar la oposicién
municipal. Aunque originariamente, dada la naturaleza de su discurso, la
implantacion islamista no se realiz6 a través de las estructuras tradiciona-
les, una vez el Movimiento hubo accedido al poder local, también recurrié
a los clanes y las familias, demostrando incluso tener una mayor facilidad
que los partidos convencionales para llegar a alianzas y, asi, restar base a
sus oponentes.

Lallegada del MI a la politica municipal ha tenido consecuencias impor-
tantes: les ha sumergido en la politica local drabe, un campo complejo donde
pesan mucho las alianzas familiares, y donde el Gobierno israeli ha cultiva-
do relaciones clientelares a cambio de incrementos de presupuestos. Les ha
obligado a definir nuevas relaciones con el Estado, encontrando formas de
colaboracién, lo que ha incidido sin duda en su moderacién. Su llegada a
la escena politica ha contribuido a renovar los dirigentes locales drabes, ha
potenciado su participacién en otros &mbitos de la politica drabe y una mayor
integracion en las movilizaciones junto a las demads fuerzas politicas palesti-
nos israelies. Por otra parte, su llegada al poder municipal ha alterado inevita-
blemente las précticas asociativas del MI, pues si bien en un primer momento
los ayuntamientos dieron cobertura y alentaron las actividades asociativas,
aportando incluso recursos publicos, con el paso del tiempo se constatd una
desactivacion de la movilizacién popular y algunos servicios promovidos por
las asociaciones fueron traspasados a los ayuntamientos.



164 Isaias Barrefiada Bajo

En las sucesivas elecciones locales (1993, 1998, 2000, 2003 y 2008),
el MI se ha hecho con el gobierno de una decena de alcaldias y tiene pre-
sencia en dos decenas de localidades del Tridngulo y del Negev, asi como
en ciudades mixtas (como Ramla, Lod y Acre). Algunas localidades medias
y ciudades como Umm al-Fahm, Rahat o Kafer Qasem (hasta 2008) han
tenido gobierno municipal islamista durante mas de dos décadas. Su peso
en la politica municipal se ha estabilizado y en las tltimas elecciones ha
decrecido quizds porque reproduce las mismas practicas convencionales.

A pesar de sus limitadas competencias, el poder municipal confiere la
posibilidad de configurar el espacio urbano e imponer una serie de practi-
cas colectivas, mds alld de la presion social. Por ello, el espacio urbano es
también un campo de enfrentamiento entre opciones politicas y culturales.
Un ejemplo de ello fue el conflicto en torno a la mezquita de Nazaret®.

Participacion en la politica nacional y division del Movimiento Isldmico

A diferencia de la politica local, la participacion en la politica nacional fue
objeto de un intenso debate interno en el MI. Suponia un importante cam-
bio en la estrategia politica, significaba intervenir en el exterior de la co-
munidad, implicarse en la actividad legislativa y en suma poder ampliar su
accidn politica en un contexto complejo como el israeli. El debate confron-
taba dos visiones del papel de la minoria en el Estado, y de lo que pueden
y deben hacer los musulmanes en situacién minoritaria. Los partidarios de
la participacién esgrimian que si los derechos de las minorias musulmanas
eran respetados, no habia impedimento alguno para participar plenamente

8. A finales de 1998 un grupo de islamistas protagonizé un conflicto enfrentdndose con la
alcaldia de Nazaret, en manos del Hadash. El objeto de la disputa era el uso de una parcela
en el centro de la ciudad y cercana a la basilica de la Anunciacién. La municipalidad pla-
neaba construir una plaza, imprescindible en los planes de reforma urbana. Los islamistas
sostenian que el terreno era una propiedad del wagf'y que en él estuvo emplazada la tumba
de Shihab al-Din (un compaiero de armas de Saladino), por ello alli planeaban construir
una mezquita en evidente competencia con el templo cristiano. E1 MI hizo de la disputa
un pretexto para movilizar a sus seguidores que ocuparon de manera permanente el lugar.
Sorpresivamente en 1999 el gobierno laborista, a través del ministro de Seguridad Inte-
rior, Shlomo Ben Ami, por razones electorales apoyé las tesis islamistas y permitié que
se iniciaran las obras, sin esperar la resolucion judicial, que finalmente darfa la razén al
ayuntamiento (Israeli, 2002; Peled, 2001b; Usher, 2000).



El islam politico entre los palestinos con ciudadanfa israeli 165

en la vida politica, tal como ocurria en varios paises. Los contrarios soste-
nian que en situacién minoritaria los musulmanes solo deben dedicarse al
trabajo en sus comunidades, es decir, el desarrollo de contrasociedades y
espacios autonomos.

En los ochenta los islamistas propugnaron la abstencién o dejaron li-
bertad de voto en las elecciones legislativas a sus partidarios, pero poco a
poco sus dirigentes empezaron a orientarlo hacia los partidos arabes, de
mayoria musulmana y no comunistas. Ante las elecciones de 1992, el sheij
Darwich sostuvo la conveniencia de participar en una lista drabe unida,
pero su propuesta no prosperd. A pesar de la division en su seno sobre esta
materia, entre 1995 y 1996 el Consejo del Movimiento termind reexami-
nando la cuestién y con un margen muy estrecho decidi6 la participacién
en las elecciones de junio de 1996 en una lista unitaria drabe siempre que
esta estuviera encabezada por un candidato islamista. El pragmatismo de
Darwich y de sus seguidores tenfa un doble objetivo: el salto politico del
MI serviria para protegerle del creciente acoso llevado a cabo por las au-
toridades, y, por otro lado, querian contribuir de manera efectiva a unir
una parte del electorado drabe, impedir la dispersion y la pérdida de votos
y evitar un previsible descenso de la presencia de los drabes en la Knesset.

Sin embargo, esta decisién generd una profunda crisis en el seno del MI
(Aburaiya, 2004). Los opositores, miembros del ala mas militante del movi-
miento, que veian en esos dias como sus instituciones sufrian el acoso de los
servicios de seguridad (cierre de asociaciones, arresto de activistas, acusa-
ciones de apoyo a Hamas), acusaron a los pragmaticos de haber sucumbido a
las presiones gubernamentales y dejarse domesticar por un Gobierno falto de
apoyos en plenas negociaciones con la OLP. Los sheijs Raed Salah y Kamal
Jatib encabezaron el desacuerdo y dividieron al MI. Esta fractura tiene sin
duda origenes mds antiguos, en el MI habian ido cristalizando dos corrientes
con posiciones diferentes sobre cuestiones como la postura ante el Estado
de Israel y el papel de la minoria, la actitud ante la intifada, y las relaciones
con los islamistas de las dreas ocupadas; y fueron adquiriendo gradualmente
formas de actuacion y retéricas diferenciadas (Rekhess, 1996). La cuestion
de la participacién en las instituciones estatales culminé este proceso. Desde
entonces el Movimiento Isldmico tendra dos expresiones.

La primera corriente, que agrupa a moderados y pragmaticos, tiene por
referente ideoldgico al sheij Darwich, y su dirigente maximo es Ibrahim
Sarsur, alcalde de Kafr Qasem y diputado. Le apoyan lideres, varios de
ellos procedentes del sur del Tridngulo —de ahi la denominacién «rama sur



166 Isaias Barrefiada Bajo

del MI»—, como Muhammad Said Rayan de Kabul, Kamal Rayan de Kafr
Bara, Yuma al-Qasasi de Rahat, Atef Jatib de Kafr Kanna, Abbds Zajur de
Acre, el abogado Abdulmalik Dahamsheh, el diputado Tawfiq Jatib, Sal-
man Abu Ahmed de Nazaret, etc. Esta corriente es partidaria de definir una
forma propia de participacion en el sistema politico israeli, hacer uso de
las libertades del sistema y no encerrarse en un gueto. Sostiene que la par-
ticipacion politica en la escena nacional no menoscaba su accién; que la
presencia de los drabes y del MI en la Knesset es positiva al hacer oir su voz
y reivindicar sus derechos. Esto de ninguna manera contradiria los postula-
dos musulmanes; de hecho, esgrimen varios antecedentes de participacién
islamista en procesos electorales (Jordania, Turquia), incluso alidndose con
grupos laicos. Esta rama del MI ha hecho del periédico al-Mizag su érgano
de expresion. No ha tenido reparos en mantener lazos con el establishment
israeli; de hecho Darwich ha cultivado relaciones cordiales con las autori-
dades estatales, ministros y lideres politicos judios. Es percibido como un
interlocutor del Partido Laborista y de la izquierda sionista, asi como de los
politicos drabes filo-OLP como Ahmed Tibi y su Movimiento Arabe por el
Cambio. Ha apoyado el proceso de paz y ha defendido una entente entre la
OLP e Israel.

La segunda corriente, més ideolégica y militante, denominada «rama
norte del MI», esta liderada por el sheij Raed Salah, largo tiempo alcalde de
Umm al-Fahm. La integran dirigentes mds jévenes, muchos de ellos pro-
cedentes del norte del Tridngulo y de Galilea como los sheijs Jaled Ahmed
Mohana y Hashem Abder-Rahman de Umm al-Fahm; Kamal Jatib alcalde
de Kafr Kanna; Samir Atsi de Judeide o el doctor Jaled Diyab de Nazaret.
Se trata de activistas implicados en las luchas concretas de la minoria dra-
be, y mds cercanos a los islamistas de Cisjordania y Gaza. Su 6rgano de
expresion es el periddico Sawt al-Haq wa-I-Hurriya. Objetan participar
en las elecciones al considerarlas una forma de legitimacién de un sistema
que contestan, incompatible con sus principios doctrinales. Para ellos la
participaciéon no es ventajosa y supone un esfuerzo initil, pues nada se
puede alterar desde el Parlamento dado el consenso sionista mayoritario.
Por ello, propugnan ceilirse a la politica local, fortalecer la organizacién en
la comunidad musulmana y extender el movimiento en el sector drabe; en
suma, prefieren el repliegue en la contrasociedad. Asimismo esta corriente
ve al MI como parte del islam militante en la region y es mds partidaria de
reforzar los lazos con el exterior, destacando en la solidaridad con los Terri-
torios Ocupados y con los musulmanes que viven otros conflictos.



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 167

Desde entonces es dificil precisar la linea divisoria entre ambas co-
rrientes. Las dos se arroparon con fetuas de autoridades islamicas de
paises vecinos para legitimar sus posiciones. Cada rama tiene sus aso-
ciaciones y medios de prensa. La faccion norte, probablemente con mas
seguidores, ha reforzado su accién militante, cultiva una imagen de estar
por encima del faccionalismo politico, y el carismdtico Salah es respeta-
do por laicos de izquierda y nacionalistas. Por su parte, la rama sur se ha
estructurado como partido politico (dispone de una Asamblea general, un
Consejo consultivo y un presidente por cinco afios), se ha hecho con
un electorado estable y se ha integrado como un partido més en la escena
politica israeli. Globalmente esta situacion de divisién no ha deteriorado
la imagen del islamismo; al contrario, la ha complejizado en su justa
realidad. No obstante, una faccién es presentada por la opinién publica
judia israeli como moderada y relativamente leal, la otra como radical y
peligrosa.

Los islamistas llegaron al Parlamento en 1996 con voluntad de plena
participacién en la politica institucional. La Lista Arabe Unida, en la que
participan, es una formacién politica mds, y como tal recibe financia-
miento del Estado. Su préctica parlamentaria no se ha distinguido mucho
de las formaciones drabes. Todos los diputados drabes suelen coordinar-
se y actian de manera concertada la mayor parte de las veces. Participan
en las diferentes comisiones parlamentarias, comparten las demandas
de la minoria drabe, y los islamistas participan junto a otros diputados
arabes en delegaciones a los paises vecinos. De manera particular, han
asumido la defensa de la agenda musulmana de la minoria: realizan ges-
tiones ante el Gobierno en asuntos como los awgaf, los tribunales isla-
micos o los cementerios. El MI-rama sur hace un balance favorable de
su presencia en la Knesset; segun ellos, representan mejor a los drabes
que el Hadash. Asimismo, dados su conservadurismo y religiosidad, co-
inciden con los religiosos judios, y estos partidos buscan su apoyo para
cuestiones puntuales.

Desde 1996, el MI ha tenido presencia ininterrumpida en la Knesset,
pero nunca se ha presentado a las elecciones de manera auténoma, sino
en coalicién con otras fuerzas, en una estrategia simultdnea de absorcién
de otros grupos politicos previos (nacionalistas proximos al laborismo
o proximos a la OLP) y con el objeto de aminorar la visibilidad de su
identidad islamista. Para participar en las elecciones de marzo de 1996,
el MI-rama sur se coaligé con el Partido Democratico Arabe (Mada) de



168 Isaias Barrefiada Bajo

Abdelwahab Darawsheh, conformando la Lista Arabe Unida (LAU) (en
arabe al-Qa’ima al-’Arabiyya al-Muwahhada, también conocida por su
acrénimo en hebreo Ra’am, Reshima Aravit Me’uhedet), asegurandose
cierta preeminencia en la lista y sin compartir programa. Los resultados
fueron positivos: cuatro escafios, mds de 60.000 votos, el 27% del voto
arabe. Posteriormente la LAU se ha aliado con formaciones moderadas
como el Movimiento Arabe para el Cambio (Ta’al) de Ahmed Tibi y con
figuras independientes que tienen su propia clientela electoral (como Ha-
chem Mahamid en 1999), con implantacién en las comunidades de ma-
yoria musulmana, captando abstencionistas y voto que previamente se
dirigia a partidos sionistas. El voto MI se localiza esencialmente en las
areas y localidades de mayoria musulmana, del sur del Tridngulo y entre
los beduinos del Negev; asi, en las elecciones de 2009, LAU obtuvo en
estas dos udltimas regiones el 48% y el 73% del voto drabe. Por su parte,
desde 1996, la rama norte del MI deja libertad de voto o postula la abs-
tencién, uniéndose en ello a otros pequefios grupos nacionalistas como
Abna al Balad.

A lo largo de la dltima década, las coaliciones donde se ha integrado
el MI han cosechado entre el 18% y 30% del voto arabe, en 2009 obtuvie-
ron un tercio de la representacion de la minoria palestina en el Parlamen-
to israeli. En este periodo las coaliciones en torno al MI se han convertido
en la opcidn drabe mas votada y con mds diputados, seguido del Hadash;
asf ha sido en 1999 (con el 31% del voto drabe), en 2006 (27,2%) y 2009
(32,1%). En 1999 LAU obtuvo cinco diputados (de los cuales dos del
MI); en 2003 obtuvo dos (uno del MI); en 2006 la coalicion LAU-Ta’al
obtuvo cuatro diputados (dos del MI), y en 2009 esta misma coalicién
volvié a obtener cuatro diputados (dos del MI).

Este asentamiento del MI en el Parlamento debe contextualizarse en
la dindmica electoral general de la minoria palestina. Desde principios
del los afios noventa dos grandes tendencias caracterizan el voto drabe:
desciende progresivamente la participacion (que pasa del 74% en 1988 al
53.4% en 2009) y el voto drabe se dirige cada vez mds a listas drabes, se
etniciza (pasa del 47% en 1992 al 82% en 2009) y se reduce drdsticamente
el voto drabe a los partidos sionistas de izquierda. Esto responde a la fuer-
te recuperacion identitaria palestina y a las crecientes tensiones interétni-
cas. En este marco el ascenso del MI representa la conformacién de una
opcidn nacionalista drabe conservadora y refuerza las percepciones, gene-
ralmente negativas, que la mayoria judia israeli tiene de sus conciudadanos



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 169

arabes. Los otros dos polos del electorado drabe siguen siendo los comu-
nistas de Hadash y los nacionalistas de izquierda de Balad.

En las instituciones como la Knesset los drabes, sean de cualquier
formacién politica, tienen una participacion marginal y subalterna. For-
malmente participan en los debates y en la actividad legislativa y de con-
trol; sin embargo, son considerados externos al consenso sionista y, por
lo tanto, excluidos de cualquier coalicién o acuerdo que aborde temas
sensibles. Esto no obsta para que sus votos sean bienvenidos a la hora de
aprobar ciertas leyes, especialmente las referentes a cuestiones sociales y
religiosas, o las que pueden reportar algtin beneficio para la minoria’®.

A diferencia de las demas formaciones, todas ellas multiconfesiona-
les, el MI se dirige esencialmente a una parte de los drabes con ciudada-
nia israeli. Por ello ha chocado con la principal fuerza politica histérica,
el Hadash, laico y también cada vez mds nacionalista. En cambio el MI
ha optado por la baza islamo-nacionalista; se ha involucrado en las dis-
tintas estructuras de coordinacion drabe (de alcaldes, el Alto Comité de
Seguimiento, etc.) y en las movilizaciones comunes (dia de la Tierra,
celebracion de la Nakba), aunque pretendiendo siempre islamizar las
manifestaciones nacionalistas. El MI es percibido por los demds como
una fuerza conservadora con pretensiones hegemoénicas que genera una
presion social con importantes repercusiones en materia de libertades ba-
sicas, afectando especialmente a los laicos, las minorias religiosas y las
mujeres en las comunidades drabes.

El MI ha desarrollado también una actividad internacional, hacia la re-
gién y el mundo drabe e isldmico, al igual que los demds grupos palestinos.
Asi mantiene contactos con organizaciones drabes e isldmicas en el exterior
a través de las cuales capta fondos para la ejecucién de sus proyectos asis-
tenciales y para sus actividades de proselitismo; participa en organizaciones
islamicas y asiste a encuentros. Los lideres islamistas de las dos ramas viajan
al exterior, y no solamente a los paises del entorno, para participar en debates
o en busqueda de apoyos. A su vez los medios de comunicacién drabes dan a
conocer a los islamistas israelies y difunden sus puntos de vista.

9. Por ejemplo en 2005, los dos diputados islamistas apoyaron la propuesta del primer ministro
Ariel Sharon de retirada unilateral de Gaza, a cambio de mejoras para la minoria drabe.



170 Isaias Barrefiada Bajo

Los islamistas en Israel y la cuestion nacional palestina

El MI desempeiia un papel relevante en la reivindicacién de los derechos
nacionales palestinos. Generalmente sus posiciones son cercanas a las que
sostiene Hamas, si bien evitando esl6ganes violentos, lo que no les impide
participar en movilizaciones unitarias con las demads fuerzas politicas pa-
lestinas en Israel. El grado de implicacion varia segin las corrientes y las
personalidades. Darwish y los diputados moderan su visibilidad y cuidan
sus declaraciones. El sheij Salah y sus afines, en cambio, han sido mucho
mds combativos y se han convertido en figuras muy presentes en los me-
dios de comunicacion, eventos pampalestinos y de la didspora.

Los palestinos en Israel, y en su seno el MI, siempre han defendido
su derecho a tener relaciones con la ANP y los diferentes grupos palesti-
nos, incluido Hamas. Las relaciones entre los islamistas de ambos lados de
la Linea Verde constituyen un tema polémico y recurrente. E1 MI afirma
no tener relaciones orgdnicas con Hamas ni mantener cooperacién secreta
aunque si afinidades y las mismas bases doctrinales; ambas organizaciones
han incorporado el nacionalismo como una sefia de identidad que refuerza
su definicién de organizaciones de musulmanes y han vivido una misma
evolucion pragmatica. También hay diferencias, en gran medida derivadas
de la posicién y situacion de cada una (lucha armada y proyecto de Esta-
do). No obstante, es obvio que existen estrechas relaciones entre ambos
movimientos.

Desde la primera intifada el MI destacé en la organizacién de campaias
asistenciales para la poblacion civil. En 1990 se creé un Comité (nacional)
Islamico de Ayuda, con sede en Nazaret y ramas en varias localidades, para
centralizar y canalizar la ayuda. Otras formas de actuacién son la solidari-
dad politica, la asistencia legal a presos y erigirse en portavoz ptblico. El
sheij Salah es miembro del patronato de la Universidad Isldmica de Gaza.
Y durante el proceso de Oslo los islamistas palestinos de Israel mediaron en
las disputas entre Hamas y Fatah en Gaza. La ayuda a las zonas auténomas
y ocupadas, y en particular a familias de presos y de martires de las organi-
zaciones islamistas palestinas, organizada por asociaciones ligadas al MI,
ha sido una constante; asi como el acoso de las autoridades acusandolas
de estar canalizando dinero procedente del exterior hacia Hamas, lo que
ha forzado repetidos cambios de nombre y varias refundaciones. En 1995,
1996, 1997 y 2003 las autoridades intervinieron las asociaciones, realiza-
ron detenciones y cerraron oficinas.



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 171

Los primeros momentos del Proceso de Oslo coincidieron con la etapa
inicial de participacion en las instituciones publicas por parte del MI (1991-
1996) y con su fractura. La crisis del MI se reflejé en la forma de percibir
el fracaso del proceso de paz, decantdndose cada faccion por un enfoque.
La rama sur apoy6 las negociaciones directas entre la OLP e Israel, viendo
una oportunidad para la reafirmacién del proyecto nacional estatal palesti-
no y para normalizar el estatuto de la minoria en Israel. En cambio la rama
norte, mds critica, asumié las posiciones de Hamas. A partir de 1996, la
rama norte del MI acentu6 sus criticas a la ANP y a Arafat en la prensa y
en sus declaraciones, denunciando las concesiones en las negociaciones y
dudando de que el proceso de Oslo pudiera abocar a un Estado palestino,
al seguir sin abordar numerosos aspectos esenciales del conflicto. Hasta el
punto que la ANP llegé a prohibir durante dos meses la distribucién de su
periddico en las dreas auténomas. Por otra parte, con los atentados de prin-
cipios de 1996 y las limitaciones de acceso y de movilidad entre Israel y
los territorios palestinos (los llamados cierres), se oper6 un creciente acoso
sobre las instituciones y asociaciones islamistas en Israel.

Desde finales de los noventa ha crecido entre los palestinos de Israel y
de las zonas ocupadas el sentimiento de ser un mismo pueblo, sobre todo
cuando se incrementan la segregacion, los discursos racistas, el acoso y
la violencia. Los acontecimientos de octubre de 2000 (octubre negro), en
los que murieron 13 palestinos israelies, agudizaron el compromiso con
los Territorios Ocupados Palestinos y, en ese marco, gané protagonismo el
MI. A través de sus asociaciones, decenas de miles de donantes ayudan a
huérfanos y familias en Gaza. El bloqueo a Gaza, la ruptura en el seno de
la ANP en 2007 y la ofensiva militar contra la franja a finales de 2008 han
reforzado el compromiso del MI-rama norte con Hamas. Y, en consecuen-
cia, ha sido con frecuencia objeto de control y de represion por parte de las
autoridades israelies, acusandole de connivencia con grupos violentos y de
canalizar fondos y servir de apoyo a Hamas.

La cuestiéon de Jerusalén se ha convertido en un tema central de la
intervencién del MI. Desde principios de los ochenta, Jerusalén retomé
una especial importancia como lugar de rezo, y en 1991 el sheij Salah fue
el primer palestino israeli que dio un sermén en la mezquita de al-Agsa en
Jerusalén. La intensificacién de la colonizacion y judaizacion de la ciudad,
asi como el creciente peso de los colonos en el Gobierno israeli, a lo que
se afiade la incapacidad de la ANP sita en Ramallah para intervenir en esta
cuestion, dan una especial relevancia a las campafias del MI. En los noventa



172 Isaias Barrefiada Bajo

el MI fue creando asociaciones especificas para la defensa de al-Aqsa y
financiando obras en la ciudad vieja. Una de las asociaciones afines mads
relevantes fue la Asociacién al-Aqsa para la rehabilitaciéon de los awgaf
(Jama’iyyat Al-Aqsa li-Ri’ayat Al-Awqaf Al-Islamiyya) creada en 1989
que se encargaba de la defensa de lugares musulmanes y de la mezquita
al-Agsa. En 2001 Salah instituyé una nueva Fundacién al-Agsa para el
mantenimiento de lugares sagrados musulmanes (Mu’assasat Al-Aqsa li-
I’mar Al-Muqaddasat Al-Islamiyya). La rama norte del MI ha hecho de la
cuestion de Jerusalén uno de sus principales caballos de batalla (Dumper
y Craig, 2009), enarbolando el eslogan «al-Agsa estd en peligro», con lo
que Salah se ha erigido en uno de sus defensores mds activos y visibles. Ha
promovido una parte importante de las movilizaciones en la ciudad vieja de
Jerusalén y, en particular, en torno a la Explanada de las Mezquitas y otros
lugares, manifestaciones que derivan en algunas ocasiones en choques con
la policia.

Asimismo el MI ha promovido la rehabilitacién de algunas depen-
dencias (como los oratorios subterraneos de la Explanada, al-Mussala al-
Marwani) e actia de manera muy activa en la defensa del sitio ante las in-
tervenciones de la Autoridad Israeli de Antigiiedades, instancia encargada
de las excavaciones y rehabilitaciones. También ha protagonizado la cam-
pafia contra la construccién del Museo de la Tolerancia, iniciativa del Cen-
tro Simén Wiesenthal, sobre un antiguo cementerio musulman de Mamilla
en Jerusalén. Su empeifio no solo es defender y proteger los lugares, sino
reislamizar la ciudad vieja. Asi, desde 2001, organiza y subvenciona viajes
multitudinarios a al-Agsa para los rezos del viernes o en fechas sefialadas.

La implicacién de palestinos israelies en incidentes de violencia poli-
tica ha sido muy rara y los casos demostrados, muy puntuales; todos sus
dirigentes la condenan, incluso los del MI, a pesar de sus afinidades con
Hamas y otros grupos en los TPO. Si bien pudiera parecer natural que Ha-
mas o Yihad aceptaran o reclutaran voluntarios palestinos israelies nunca
se han lanzado consignas expresas de apoyo a la accion violenta desde el
islamismo israeli; el propio sheij Ahmad Yasin, lider de Hamas, negé en
varias ocasiones que se reclutaran palestinos israelies. Darwich, condenan-
do los ataques contra civiles en Israel, ha desplegado esfuerzos para que
Hamas cese la violencia y asuma el derecho de Israel a existir. Los lideres
de la rama norte, sin hacer condenas, han explicado esa violencia debido a
la continuacién de la ocupacion y la desesperacion de la poblacion. Sin em-
bargo, la sociedad israeli siempre sospecha de connivencia transfronteriza



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 173

y son frecuentes las acusaciones de colaboracién con activistas de Hamas
o Hezbold que perpetran acciones en Israel*. En 2010 habia cerca de dos
centenares de palestinos israelies encarcelados por motivos politicos''.

Acoso y persecucion

El fracaso del proceso de paz ha tenido consecuencias para los palestinos
israelies. La frustracién de sus expectativas de beneficiarse de los divi-
dendos de la paz, su creciente alienacién y la reemergencia de los «temas
del 48» han provocado que se hayan impuesto en la escena palestina y se
hayan hecho un espacio propio y novedoso en el debate politico palestino.
De hecho, la crisis de Oslo ha sido paralela a un proceso de afirmacién na-
cional entre la minoria drabe en Israel hasta el punto de convertirse en una
preocupacion de primer orden para el establishment israeli.

Sus actuaciones politicas y sus demandas son vistas ya no como un
problema sino como un peligro. A su vez, en Israel se ha operado una ra-
dicalizacién y una normalizacién de los discursos antidrabes, tanto en la
sociedad como en el debate politico; prueba de ello son numerosas decla-
raciones publicas, la introduccion de reformas legales y el acoso politico
y judicial a los dirigentes politicos palestinos, incluidos los diputados. Se
elevan las voces que consideran subversivas sus demandas. Los sondeos de
opinién muestran que mas de la mitad de los israelies judios son partidarios
del transfer, es decir, de la expulsion.

Desde finales de los noventa todos los gobiernos, conscientes de la
fuerza y de la heterogeneidad del movimiento islamista, han desarrollado
dos politicas con el MI: un acercamiento a los moderados y una presién se-
lectiva sobre los que podian parecerles mds radicales o intransigentes. Pau-
latinamente el Gobierno asumi6 algunas reivindicaciones de los musulma-
nes enarboladas por los islamistas, lo que aparecié como el resultado de la
presion efectiva realizada por ellos. Pero al mismo tiempo se mantuvieron
diversas formas de presion (censura, clausura de asociaciones, detencién

10. Un hecho singular es que en el intercambio de presos efectuado en octubre de 2011, Hamas
incluyé a seis palestinos israelies condenados por actividades violentas, pero no se concert
con el MI que, sin embargo, destacé en los actos de bienvenida a los presos excarcelados.

11. Addameer Prisoner Support and Human Rights Association. Annual Report 2010, p.12.



174 Isaias Barrefiada Bajo

de activistas, prohibiciones de ejercer a algunos maestros, etc.) arguyendo
motivos de seguridad. Si bien la rama sur, integrandose en el sistema, logré
hacerse una imagen de formacion conservadora y moderada; sobre la rama
norte se ha volcado toda la demonizacion.

Sin embargo, el auge islamista en Israel inquieta a la mayoria judia que
teme una deriva hacia formas como las que se manifiestan en los Territorios
Ocupados o en otros paises musulmanes. Por lo general la mayoria de la
poblacién duda de la lealtad de sus conciudadanos drabes, siempre sospe-
chosos de ser una quinta columna; por lo tanto, el auge de los islamistas,
visto como expresion de la radicalizacién de la minoria drabe, refuerza
los temores e induce a lecturas sesgadas de todos sus comportamientos.
La mayoria judia israeli identifica al MI con Hamas, para ella son aliados.
Estos temores se acentian con el deterioro de las relaciones interétnicas en
Israel y se refuerzan con algunas declaraciones provocadoras de dirigentes
del MI y con su militantismo cada vez mds visible.

En el periodo posterior al proceso de paz, con la progresiva derechiza-
cién del escenario politico israeli y el repliegue vivido por la poblacién judia,
los islamistas se han convertido, junto a los nacionalistas de AND-Balad, en
los actores mds incomodos del sector drabe. Se demoniza indiscriminada-
mente a los drabes y se acosa incluso a los mds moderados. Se criminalizan
todas las relaciones entre palestinos de ambos lados de la Linea Verde. En
una deriva rayana a la islamofobia, se abunda en el fundamentalismo del MI
(por ejemplo, repitiendo algunas declaraciones de sus lideres, y se subra-
ya el enfrentamiento entre islamistas y cristianos). Se insiste en implicar al
MI en algunos episodios violentos ocurridos en Israel, ligdndolo al Hamas o
a Hezbol4. La Comisién Or, encargada de investigar los acontecimientos de
octubre de 2000, sefial6 a varios dirigentes palestinos como instigadores de la
violencia (entre ellos al diputado Azmi Bishara y al sheij Raed Salah). Desde
aquellos acontecimientos, las relaciones interétnicas se han deteriorado enor-
memente. Diversos sondeos de opinidn publica indican que una mayoria de
la poblacion judia de Israel tiene una percepcion negativa de sus conciuda-
danos drabes: los perciben como una amenaza para la seguridad, consideran
que deberian restringirse sus derechos civiles, exigirles lealtad o expulsarlos
a Jordania. Discursos cada vez mds demonizadores, repetidos por politicos,
analistas y académicos, han normalizado posturas radicales y racistas que
antes eran marginales. En alguna ocasién se han dado enfrentamientos vio-
lentos entre civiles (caso de Acre en octubre de 2008), y en ciertos espacios
(como los estadios de ftitbol) son comunes los gritos o esléganes racistas.



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 175

El acoso al sheij Raed Salah es sin duda el caso mas ilustrativo del
grado de persecucion de la faccion mds militante del MI y mds activa en
el dmbito extraparlamentario. Muy popular, implacable defensor de Jerusa-
Ién, se ha convertido en una figura emblematica de la minoria palestina y de
la resistencia palestina en su conjunto. Si bien desde la primera intifada sus
actividades han sido sometidas sistematicamente a control, este se ha inten-
sificado con su posicionamiento préximo a Hamas y, en particular, desde
la ruptura del MI en 1996: cierre de las asociaciones afines, restricciones
de movimiento, detenciones, etc. En mayo de 2003 quince activistas del
MI-rama norte fueron detenidos y acusados de colaboracién y de provisién
de fondos para Hamas (HRA, 2003); su periddico y su asociacion fueron
clausurados. Durante dieciocho meses Salah y otros cuatro imputados (di-
rectores de asociaciones y cargos municipales de Umm el Fahm) no pudie-
ren salir del pais y, finalmente, fueron condenados a varios afios de carcel,
de los que cumplieron dos.

Salah es cada vez mds activo en la escena internacional: predica en
mezquitas europeas, envia mensajes a los musulmanes de Estados Unidos,
participa en encuentros internacionales de solidaridad con los palestinos
y aparece frecuentemente en las televisiones drabes. Junto con otros pa-
lestinos israelies, Raed Salah y el también islamista Hamad Abu Daa’bas,
participaron en la Flotilla de la paz en mayo de 2010; tras su apresamiento
fueron condenados a una multa y cinco meses de carcel. En julio de 2011
Salah fue detenido por la policia britdnica durante una visita al Reino Uni-
do; este hecho provocéd una amplia protesta internacional que implicé a
todo el espectro politico palestino, poniendo de relieve que Raed Salah es
hoy uno de los pocos lideres carismaticos de la minoria drabe y una perso-
nalidad destacada de la escena palestina global.

Conclusiones

En sus dos corrientes, el Movimiento Isldmico se ha impuesto como un
componente relevante de la escena politica drabe en Israel. Su capacidad
de movilizacién social, su fuerza electoral y su influencia son indiscuti-
bles. No ha desplazado a las demds organizaciones politicas drabes, pero se
ha consolidado como una corriente politica diferenciada, tanto en el plano
institucional local y estatal-parlamentario como en la accién no institucio-



176 Isaias Barrefiada Bajo

nal. Participa plenamente en la lucha de la minoria por alcanzar derechos
iguales y en pro de sus reivindicaciones nacionales, y destaca su interven-
cion en torno a cuestiones sensibles con carga religiosa. Junto a las demas
fuerzas politicas drabes, los islamistas han contribuido a la etnicizacién del
voto drabe y al proceso de «repalestinizacién», desempefiando un papel
muy especial en el cultivo de la identidad palestina de la minoria y desa-
rrollando su componente musulmén. En suma, el islam politico tiene una
participacion plena en la escena politica drabe aunque esta sea periférica
en Israel.

La minoria palestina en Israel ha ganado protagonismo en la escena
palestina, y en los dltimos afios se han desarrollado nuevas formas de arti-
culacion transfronteriza. En ello también ha participado el MI islamizando
la identidad drabe palestina y la solidaridad con los demads palestinos. La
diversidad interna del MI permite que sintonice con diferentes opciones
politicas palestinas. Al igual que Hamas, el MI representa un islamo-na-
cionalismo conservador que ha ido evolucionando en sus casi tres décadas
de existencia, reforzando su pragmatismo y compartiendo objetivos a corto
y mediano plazo con el resto de los partidos drabes. Pero en el periodo
pos-Oslo, el movimiento islamista, y en particular su rama norte, tiene una
significativa importancia. Por su naturaleza, su peso, su discurso y su ima-
gen, es el mds expuesto a la confrontacién y se encuentra en una posicién
especialmente vulnerable. Se ha convertido en objeto de sospecha para la
mayoria judia y el Estado y en el centro de gran parte de las criticas. Es
previsible que persistan como movimiento social y como actores importan-
tes de la politica local, pero serdn probablemente objeto de represién por
parte de las autoridades, que les utilizardn como chivo expiatorio de cara a
la opinién publica judia israeli.

Referencias bibliogréficas

Abu Jaber, Ibrahim Hasan. «The Islamic Movement within the Green
Line». Middle East Affairs Journal,vol.3,n.> 1-2 (1997), p. 38-44.

Aburaiya, Isam. «The 1996 Split of the Islamic Movement in Israel: Bet-
ween the Holy Text and Israeli-Palestinian Context». International
Journal of Politics, Culture, and Society, vol. 17, n.° 3 (2004), p.
439-455.



El islam politico entre los palestinos con ciudadania israeli 177

‘Ali, Nohad. «Political Islam in an Ethnic Jewish State: Historical Evo-
lution, Contemporary Challenges and Future Prospects». Holy Land
Studies, vol. 3,n.° 1 (2004), p. 69-92.

Atashi, Zeidan. The islamic Arab minority in the Jewish state. Jerusalem
Center for Public Affairs, Jerusalem Letter, 480 (2002).

Cook, Jonathan. «Israel’s Palestinian minority thrown into a maelstrom».
Middle East Report Online (junio de 2010).

Dakwar, Jamil. «The Islamic Movement inside Israel: An Interview with
Shaykh Ra’id Salah». Journal of Palestine Studies, vol. 36, n.° 2
(2007), p. 66-76.

Dumper, Michael. Islam and Israel: Muslim religious endowments and the
Jewish state. Washington: Institute for Palestine Studies, 1993.

Dumper, Mick; Larkin, Craig. «Political Islam in Contested Jerusalem: The
Emerging Role of Islamists from within Israel». Divided Cities/Con-
tested States Working Paper,n.° 12 (2009).

Ghanem, As’ad. The Palestinian-Arab minority in Israel, 1948-2000: a po-
litical study. Nueva York: State of New York University Press, 2001.

HRA. The right for Muslims to take part in politics. Nazaret: Arab Associa-
tion for Human Rights, 2003.

— Sanctity Denied: The Destruction and Abuse of Muslim and Christian Holy
Places in Israel. Nazaret: Arab Association for Human Rights, 2004.
Israeli, Raphael. The Islamic Movement in Israel. Jerusalem Center for Pu-

blic Affairs. Jerusalem Letter, 416 (1999).

— Green crescent over Nazareth. The displacement of Christians by Mus-
lims in the Holy Land. Londres: Frank Cass, 2002.

Makarov, Dimitri. Islam and development at micro-level. Community ac-
tivities of the Islamic Movement in Israel. Moscu: Russian Center for
Strategic Research and International Studies, 1997.

Ozcan, Kivanc. The Islamic Movement in Israel: walking the tightrope. IMES
Capstone paper Series. The George Washington University, 2010.

Pappe, Ilan. The forgotten Palestinians. A history of the Palestinians in
Israel. Yale University Press, 2011.

Peled, Alisa Rubin. Debating Islam in the Jewish state. The development of
policy toward islamic institutions in Israel. Nueva York: State Univer-
sity of New York, 2001a.

— «Towards autonomy? The Islamist Movement’s quest for control of Is-
lamic institutions in Israel». The Middle East Journal, vol. 55, n.° 3
(2001b), p. 378-398.



178 Isaias Barrefiada Bajo

Rekhess, Elie. «The Islamic Movement in Israel: The internal debate over
representation in the Knesset». Data and Analysis, 2. Tel Aviv Univer-
sity: The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African Studies,
1996.

— Islamism across the Green Line. Relations among islamist movements
in Israel, the West Bank and Gaza. The Washington Institute for Near
East Policy: Policy Focus, 33, 1997.

Rosmer, Tilde. «The Islamic Movement in the Jewish State», en: Hroub,
Khaled (ed) Political Islam: Context Versus Ideology. Saqi Books,
2010, p. 185-214.

Usher, Graham. «Seeking sanctuary: The “church” vs. “mosque” dispute in
Nazareth». Middle East Report,214,1n.° 30:1 (2000), p. 2-4.



6. Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino
del islam politico palestino

Fernando Navarro y Javier Travin

Cuando a finales de 2004 Hamas decide presentarse a las elecciones mu-
nicipales palestinas y, poco mas de un afio después, acaba ganando las
elecciones legislativas, marca un hito en la historia del islam politico
local, que hasta el momento apostaba por la transformacion radical del
sistema. La participacion de Hamas implica la aceptacion —renuente— de
unas reglas de juego en cuyo diseflo no habia participado y supone, en
este sentido, una apuesta por el pragmatismo como via para la prose-
cucion de las agendas de estos grupos. Naturalmente, esto supone un
dilema, toda vez que, al aceptar participar en un sistema politico secular,
contraviene algunos de los preceptos isldmicos de la relacién que han de
guardar la religion y el Estado. Los rivales de Hamas en la competicion
por el liderazgo del medio islamista toman buena nota de ello.

Por otro lado, el analisis de las relaciones de poder en los Territorios
Ocupados de Palestina y en la Franja de Gaza nos lleva necesariamente
a considerar dos caracteristicas especificas de la realidad palestina que
no encontramos en ningun otro de los casos tratados en este libro: por
un lado, que el medio islamista palestino se mueve en una sociedad sin
Estado-nacién propio; por otro lado, y como consecuencia de lo ante-
rior, una demanda popular de liberacion del territorio que estructura la
arena politica. Esta situacion condiciona, y en muchos casos determina,
el comportamiento politico de los grupos que trataremos a continuacion.
Como veremos, las estrategias de competicion, el peso del nacionalismo
palestino, los intereses de diversos actores y las posibilidades de acomo-
dacion en el sistema ponen a prueba continuamente el celo ideoldgico
de estos grupos.



180 Fernando Navarro y Javier Travin

En las proximas paginas, partiendo de la sociologia del poder', elabora-
mos un catalogo de los principales vectores que guian las relaciones de estos
grupos. El espectro islamista es diverso, con docenas de grupos de diversa en-
tidad, con medios dispares, muchos de los cuales tienen solo un ambito local.
Nos centramos en Hamas, Yihad Islamica, la corriente salafista, los grupos
salafistas yihadistas y, como actor emergente, el partido Hizb ut Tahrir.

Debemos tener en cuenta, sin embargo, unos vectores generales: 1) El
caracter estructural de la cuestion nacional palestina y de la lucha contra
Israel. Dificilmente un grupo podra movilizar a la poblacién si no adopta
una resolucion al respecto; 2) El caracter coyuntural de la rivalidad entre
Fatah y Hamas, que marca la pauta en la arena politica palestina; 3) Los
diferentes niveles de tolerancia respecto a estos grupos por parte de la ANP
y de las autoridades israclies determinan sus capacidades.

Soporte social, recursos de poder y debate entre el pragmatismo
y el celo ideoldgico: vicisitudes de la competicion de los grupos
islamistas por el poder

Hamas

Hamas es una creacion de la Hermandad Musulmana (HM) que fund6 su
primera filial en Palestina en 1945, en Jerusalén; en 1947 alcanzaban ya las
25 filiales de la Hermandad diseminadas por otras ciudades de Palestina. La
principal actividad era desarrollar actividades sociales con el fin de reisla-
mizar la sociedad palestina y establecer un Estado isldmico en donde no se
diferenciaran religion y gobierno, con el Cordn y la sunna como preceptos
y bases de la vida social y politica. Sin embargo, las principales actividades
de la Hermandad en Palestina no eran politicas, sino sociales y religiosas. En
ausencia de un Estado, la Hermandad logré suplir esta carencia al hacerse
cargo del asistencialismo hacia los mas carenciados, estableciendo escuelas

1. Sobre la sociologia del poder, véanse Izquierdo Brichs (2008, 2011); Izquierdo Brichs y
Lampridi-Kemou (2012); Lampridi-Kemou (2012).



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 181

religiosas, asociaciones de caridad y clubes sociales, por lo que su base social
original era de clases populares y marginales. En 1973, con el establecimiento
del Centro Islamico de Gaza (el cual fue creado con la anuencia de Israel, para
ese entonces potencia ocupante, con el fin de contrarrestar el creciente poder
de Fatah) se da un impulso decisivo al islamismo en Palestina y al papel de
la Hermandad en particular, pues la institucion pasé a centralizar todos los
aspectos e instituciones dominadas por los islamistas, incluida la Universi-
dad Islamica de Gaza. También la Universidad Islamica de Gaza, fundada en
1978, una vez que Sadat impidiera el acceso de los ciudadanos de Gaza a las
universidades egipcias, tras la firma de los Acuerdos de Camp David (1978),
sirvio de plataforma para expandir las ideas islamistas.

Para fines de la década de 1970, con el influjo de la revolucion irani
y ante el apoyo que generaba en la sociedad palestina la lucha contra el
ocupante israeli, la Hermandad comenz¢ la actividad politica, si bien en un
principio en la micropolitica, al participar de elecciones gremiales y sobre
todo estudiantiles, compitiendo contra el monopolio de la OLP y su secu-
larismo y nacionalismo. Las universidades palestinas fueron un importante
campo para la actividad de la Hermandad Musulmana y una plataforma
para diseminar sus ideas. Los estudiantes islamicos comenzaron a competir
satisfactoriamente con los grupos de estudiantes nacionalistas.

El inicio de la intifada provocd una inflexion en la trayectoria de la
HM, culminando un proceso por el cual se adopt6 una actitud mas militante
ante la ocupacion. Por ello, dieron nacimiento a Hamas, que debido al éxito
de la agrupacién terminé sustituyendo a la HM. La idea de Yassin al fundar
Hamas fue la de proteger a la Hermandad Musulmana y al Centro Islamico,
«construido con mucho esfuerzo y cuidado», de la posible reaccion israeli
ante la escalada de violencia de la intifada. Asi, Hamas es creada como una
organizacion especial de los Hermanos Musulmanes para hacerse cargo de
la participacion de la sociedad en la intifada. «Los Hermanos Musulmanes
pensaron que en el caso de que la intifada fracase, Hamas seria la culpable.
Pero si persistia los Hermanos Musulmanes podian decir que Hamas, como
lo hicieron unos meses después, era en realidad una rama de la Hermandad
Musulmana en Palestina» (Abu-Amr, 1994: 68).

Desde su creacion, Hamas cuenta con dos brazos diferenciados: el po-
litico, que recluta miembros, sobre todo desde las universidades y mez-
quitas, y recauda fondos, y el aparato de inteligencia, creado como policia
interna (encargada de perseguir a supuestos colaboradores con Israel). En
1991 se crea el ala militar, las Brigadas [zz al-Din al-Qassam, que llevan



182 Fernando Navarro y Javier Travin

a cabo las acciones suicidas, acontecimiento que ocurrid por primera vez
en abril de 1993, en la ciudad israeli de Hadera. Un afo antes, en 1992, la
mayoria de los lideres, y muchos miembros importantes y dirigentes de
Hamas (y de la Yihad Islamica) fueron deportados en masa hacia el Libano,
entre ellos los fundadores de la organizacién, Ahmed Yassin y Abdelaziz
Rantisi, y el actual primer ministro, Ismail Haniya.

Los Acuerdos de Oslo firmados entre Israel y la Organizacion para la
Liberacion de Palestina en 1993 significaron, entre otras cosas, la radicali-
zacion de Hamas para boicotear dichos acuerdos, enfrentandose con Fatah,
a quien acuso de traicionar al pueblo palestino, pero sobre todo enfrentan-
dose abiertamente a Israel. Las acciones suicidas de militantes de Hamas
contra objetivos israelies, tanto en los Territorios Ocupados como en Israel,
se suceden, entre 1994 y 2004, con una frecuencia sin precedentes, los aios
2001, 2002 y 2003 (luego del comienzo de la segunda intifada) fueron los
mas mortiferos, y, en este sentido, los mas efectivos desde la optica de Ha-
mas. El ultimo atentado suicida se perpetrd en 2004, y a finales de 2006 y
principios del aflo 2007 Hamas puso fin a las acciones suicidas, declarando
una tregua con Israel y formando un efimero Gobierno de unidad nacional
con Fatah, proceso patrocinado por Egipto.

El comienzo de la segunda intifada encuentra a Hamas en un vertigi-
noso crecimiento de popularidad, por ello no le resulta dificil reclutar mas
fuerzas para nutrir las Brigadas, las cuales se expanden bajo el mando de
Ahmad al-Ja’bari, un antiguo miembro de Fatah encarcelado por Israel en
1982, quien se encarga de profesionalizar las Brigadas con entrenamiento
militar. Asi Hamas va creando, sobre todo en Gaza, un sistema de seguri-
dad palestino paralelo a las Fuerzas de Seguridad de la Autoridad Nacional
Palestina (ANP), es decir, paralelo al oficial.

Existe otro momento de inflexion en el recorrido de Hamas. La victoria
en las elecciones legislativas generales de 2006: a partir de alli, Hamas se
transforma en la agrupacion mayoritaria y oficialista en la Franja, tomando
el poder de hecho desde junio de 2007 (luego de expulsar a Fatah tras varios
dias de enfrentamientos), y, aunque ni siquiera Egipto reconoce al Gobier-
no de Hamas en la Franja de Gaza, lo cierto es que de facto la agrupacion
gobierna sobre 1,5 millones de palestinos que alli viven. Transformarse
en Gobierno le implicé a Hamas cubrir cargos ejecutivos y conformar una
burocracia capaz de desarrollar tareas administrativas publicas. Para ello se
nutrié mayoritariamente de sus viejas estructuras de asistencialismo social
y organizaciones de base, reemplazando funcionarios de Fatah por miem-



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 183

bros y simpatizantes de Hamas, y los ministerios y las agencias guberna-
mentales se complementan con los comités de reconciliacion vecinal, asi
como con el Consejo de Shura de Hamas en Gaza (Sayigh, 2010).

Sus principales lideres como Khaled Meshaal (licenciado en fisica),
Ghazi Hamad (médico veterinario), Ismail Haniye (graduado en literatura
arabe) y Nizar Rayan (doctor en estudios islamicos, asesinado por Israel
en 2009) son todos profesionales, de clase media acomodada. Su carisma
atrae a una amplia base social, empezando por estudiantes e intelectuales,
pero también sectores marginales y de clase baja, que cuentan con el apoyo
de la organizacion en términos de subsidios y ayudas econémicas.

Uno de los principales recursos de poder de Hamas ha sido su asisten-
cialismo social, lo que le permitié captar seguidores entre la poblacién mas
pobre. El Centro Islamico de Gaza (fundado en 1973 por el sheij Ahmed
Yassin) se establecié como una mezquita, pero también regentaba una cli-
nica, un club deportivo, una guarderia, un espacio para la celebracion de
festividades islamicas, un centro para las actividades de la mujer y un co-
mité de zakat. Desde su surgimiento, Hamas cont6 con esta y otras infraes-
tructuras, ademas de las que fue creando gracias a una financiacion basada
en donaciones de organizaciones benéficas distribuidas en Estados Unidos,
Europa y Oriente Medio.

Sin embargo, la ideologia es, sin duda, el principal recurso de poder de
Hamas; lo que esta en el centro de Hamas es el islam, un recurso disponible
aun cuando Palestina permanece ocupada, y los sermones semanales desde
las mezquitas son una de las principales fuentes de propaganda de Hamas.
El énfasis en la resistencia frente a la ocupacion es también uno de los ele-
mentos clave de la ideologia de Hamas (Travin, 20006).

Para propagar la ideologia Hamas cuenta también con medios de co-
municacion propios, como el caso de Filastin al-Muslimah, una publica-
cion mensual dirigida desde Damasco, publicada desde Beirut y que se
distribuye en Palestina y el Reino Unido, el mundo arabe, Canada, Aus-
tralia y Estados Unidos. A/-Watan y A-Risala son otras dos publicaciones,
ambas semanales y controladas por Hamas. En 2003 Hamas obtuvo la
licencia por parte de la ANP para establecer una radio legal; rapidamente
este medio se constituyod en otra herramienta de comunicacion masiva del
mensaje ¢ ideologia de la agrupacion. El canal de television de Hamas,
al-Agsa TV, es sin duda otra via importante para la promocién y propa-
ganda, incluso fue determinante como herramienta para ganar las eleccio-
nes del 2006 (Mozes y Weimann, 2010). El mensaje de Hamas también



184 Fernando Navarro y Javier Travin

se encuentra on-line, a través de numeross sitios web que se utilizan para
diseminar el discurso y la ideologia islamista de Hamas. Varios de ellos
son operados desde Beirut, con instrucciones desde Damasco dadas por
el lider Khaled Meshal.

Hamas se encuentra, desde que asumio el poder en Gaza, en una situacion
en la que debe oscilar entre la accion proactiva y la reactiva. «Ha demostrado
un considerable pragmatismo politico en el pasado, y mas recientemente ha
demostrado estar abierto al juego politico tanto como a la resistencia arma-
da, como una estrategia dual para maximizar su posicion en la arena local»
(Milton-Edwards, 2004). Sin renunciar a la lucha armada, pero también con
responsabilidades politicas respecto de la poblacion que democraticamente lo
eligio, Hamas oscila entre posiciones enfrentadas y dialoguistas, en un equili-
brio complejo que requiere de habilidad estratégica y politica.

Si bien habitualmente el mensaje de Hamas sigue siendo abiertamente
reactivo, e incluso violento, respecto de su relacion con Israel, e incluso
con Fatah, también es cierto que fue modificando y suavizando su discurso
confrontativo, y, sin llegar a reconocer explicitamente a Israel, ha deja-
do entrever que estaria dispuesto a una tregua de larga duracioén con el
enemigo, lo que puede leerse como un mensaje, si bien no explicitamente
pacifico, conciliador y cooperativo. Esta evolucion puede reconvertir a Ha-
mas en un partido politico cuyas unicas herramientas sean los comicios,
siguiendo la estela de tantas organizaciones otrora consideradas terroristas
que terminaron inscribiéndose, una vez finalizada la etapa de confrontacion
armada con Israel, plenamente en el campo politico.

Yihad Isldmica

Resultante de una escision en el seno de la Hermandad Musulmana a prin-
cipios en los afios ochenta, Yihad Islamica Palestina (YIP) habia protago-
nizado acciones contra Israel y ciudadanos israelies a los que la opinion
publica palestina prest6 atencion por su espectacularidad®. Es mas, la fun-

2. El asesinato de dos taxistas israelies en octubre de 1986, la evasion de seis detenidos
miembros de la organizacion de la prisién central de Gaza en mayo de 1987, ademads de
varios ataques contra el ejército israeli.



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 185

dacion de Hamas tuvo lugar en un contexto marcado por las acciones de la
Yihad Islamica Palestina®. Ante el perfil alto que presentaba la organizacion
en la vispera de la primera intifada, el comité general de la Hermandad
Musulmana en Gaza se reunié a principios de diciembre de 1987 para dar
a conocer un nuevo movimiento: Hamas.

La principal diferencia entre las dos agrupaciones reside en el lugar
que ocupa Palestina en las prioridades de cada una ellas: para la Yihad
Islamica Palestina no se debe esperar la reislamizacion de la sociedad para
luchar por la liberacion de Palestina, un enunciado que Hamas no adopto
hasta fines de los afios ochenta. La YIP es revolucionaria, y descree de los
cambios lentos y progresivos, asi como objeta también la coexistencia en-
tre Hamas y otros regimenes arabes cercanos a Occidente. Su objetivo es
la implantacion dentro del territorio de la Palestina histérica de un Estado
regido por la sharia, y los medios para lograr tal fin son exclusivamente
militares. Para dicho cometido se nutre en su mayoria de los jovenes des-
ilusionados con el accionar de Hamas. Recluta seguidores de las mezquitas
y las universidades, asi como también de las carceles israelies: quiza por
eso las autoridades israelies decidieron en mas de una oportunidad deportar
(casi siempre al Libano) a lideres de 1a YIP encarcelados en lugar de mante-
nerlos presos. La mayoria de su base social proviene de modestos origenes
sociales y vive en condiciones de pobreza en barrios marginales o campos
de refugiados.

El principal recurso de poder con el que cuenta la Yihad Islamica Pa-
lestina es la ideologia, en franca competencia con Hamas y otros grupos
islamistas por la captaciéon de este recurso de poder, y la lucha armada, que
es su estandarte. La primacia de ambos recursos se refleja en uno de sus
esloganes: «el Coran en una mano, el rifle en la otra», consigna enarbolada
por Izz-al-Din al-Qassam®, uno de los principales referentes ideologicos y

3. Fundada oficialmente en 1986 por el sheij Abel Aziz Awda y Fathi Shikaki. El primero fue
deportado al Libano en 1988 y el segundo fue asesinado por Israel en 1995. En la actuali-
dad, Ramadan Abdullah Shallah, el secretario general de la organizacion, estd al frente de
una direccién instalada en Damasco.

4. Izz al-Din al-Qassam: profesor de teologia nacido en Siria, que residié en Haifa. Fue
miembro de la Hermandad Musulmana y participé en la lucha contra las fuerzas del Man-
dato britdnico, asi como también contra el sionismo. Organizé y fue lider de la primera
guerrilla palestina, y muri6 luchando contra los britdnicos en 1935.



186 Fernando Navarro y Javier Travin

militares del grupo; ademas, la agrupacion controla varias mezquitas. La
revolucion islamica de Iran (1979) también es una fuente de inspiracion
para los lideres y seguidores de la YIP. Pero también cuenta con la movili-
zacion de la poblacion descontenta con Hamas y se beneficia de sus fraca-
so0s, en una especie de relacion circular de poder que se establece entre las
¢lites de cada una de las agrupaciones islamistas.

A diferencia de Hamas, no se compromete social o benéficamente con
la sociedad palestina, no persigue fines sociales ni clientelares, y no desea,
por el momento, inscribirse en el ambito de la competencia politica. Su
principal objetivo es la destruccion de Israel por la via militar. Para dicho
cometido cuenta con la lucha armada, y ha llevado a cabo varias acciones
militares destacables, que han asombrado por su espectacularidad. Este he-
cho ha servido también para captar acolitos, como un gran potencial de
movilizacion de las bases sociales (Abu-Amr, 1994: 95).

Se financia a través de las donaciones de los adeptos y miembros de
la organizacion, aunque también es probable que reciba donaciones del
extranjero, teniendo en cuenta que algunos de sus lideres se encuentran en
Damasco. Al ser considerada una organizacion terrorista y no poseer una
rama politica o social, sus medios de comunicacion son poco conocidos y
difundidos, y sus webs censuradas. De todos modos cuentan con seis sitios
web, cuatro de ellos orientados a las noticias y dos dedicados al fundador
de la organizacion y ex dirigente, Fathi al-Shikaki, y a uno de sus actuales
lideres, Abdala Ramadan Shalah. Con la excepcion de un sitio web, todos
los demas son en arabe, a diferencia de los de Hamas, que aparecen en ocho
idiomas. Técnicamente, la red de la Yihad Islamica en Internet es apoyada
por los ISP ubicados en Iran (que alberga Qudsway, la web oficial de la
organizacion). También en Gaza cuentan con un periddico, al-Istiglal, que
es consentido por el Gobierno de Hamas, y un boletin publicado desde
Beirut: al-Mujahid.

La posicion de la Yihad Islamica es totalmente reactiva y violenta,
porque en eso basa su accionar y sus medios. Como declarara Khalid al-
Ju’aidi, uno de sus miembros en un juicio en su contra por la muerte de dos
ciudadanos israelies: «nosotros demostramos mas interés en la muerte que
en la vida. O liberamos nuestra tierra, 0 morimos valientemente en el in-
tento» (Abu Amr, 1994: 94). Para tal cometido suelen actuar aisladamente,
aunque desde que Hamas gobierna la Franja de Gaza no han sido pocos los
momentos en que ambas organizaciones han actuado cooperativamente,
como durante el secuestro del soldado israeli Gilad Shalit, o en momentos



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 187

en que coinciden en establecer una tregua con Israel. Sin embargo, estas
situaciones son excepcionales, y la YIP a menudo acciona de manera inde-
pendiente, reactiva, aislada y violentamente.

Hizb ut Tahrir

El partido Hizb ut Tahrir, fundado en la década de los cincuenta por el
palestino Taqiuddin al-Nabhani, estd presente de manera legal o clandes-
tina en cerca de cuarenta paises con cientos de miles de seguidores. Inspi-
rado en los partidos del nacionalismo arabe, adopta desde sus principios
un programa definido y estructuras de partido (International Crisis Group,
2003: 4). Sin embargo, no mantiene una actividad electoral. Su amr y su
directiva mundial tienen sede en Londres. El actual amr, Abu Ata Rushta,
es de origen palestino, al igual que los dos anteriores lideres mundiales del
movimiento. El liderazgo del grupo, de hecho, estd en manos de palestinos
en el exilio, sobre todo jordanos. Su lider en Palestina es el sheij Isaam
Hameira (Abu Abdulah).

Hizb ut Tahrir preconiza un puritanismo préximo al salafismo. Su meta
fundacional es la consecucion por medios pacificos de un Estado islamico
—Califato-—regulado por la sharia. Esta agrupacion esta cobrando en los ulti-
mos afios un creciente protagonismo en suelo palestino, sobre todo en Cisjor-
dania, y especialmente a raiz de la persecucion de Hamas por parte de Fatah.
Este movimiento, de hecho, capitaliza el descontento por los enfrentamientos
entre los dos grandes partidos, y su base social la componen sectores popu-
lares y clases medias. Con gran apoyo en ciudades como Hebron, Al Bireh
o Ramala, en Cisjordania, ademas, ha tenido acceso en los ultimos afios a
mayor nimero de mezquitas y centros religiosos, cuyos imames proclives
a Hamas han sido desplazados por Fatah (The Guardian, 2.11.2007). Eso
permite al grupo llegar a un publico cada vez mayor. En Gaza sucede todo
lo contrario, el afdan de Hamas de controlar mezquitas y centros islamicos
merma la capacidad del grupo de llegar a un gran publico.

Hizb ut Tahrir mantiene una intensa actividad reivindicativa en Pa-
lestina. Su estrategia consiste en acumular poder al margen del sistema
politico, y aprovechan cualquier ocasion para organizar manifestaciones y
movilizaciones reclamando una alternativa islamista. En sus conferencias
anuales, en cada aniversario del califato o en apoyo a revueltas en paises
arabes vecinos, este partido ha logrado organizar importantes manifesta-
ciones, también en Gaza.



188 Fernando Navarro y Javier Travin

Su metodologia se inclina, en efecto, por actos de desobediencia civil,
huelgas y manifestaciones; en este sentido, el partido mantiene una gran
actividad asociativa, sobre todo en las universidades palestinas, y ha hecho
demostraciones de fuerza reuniendo a varios miles de simpatizantes en sus
eventos. Su caracter utopico, no obstante, le resta potencial a la hora de
captar adhesiones.

También le resta potencial el hecho de que el partido mantiene una li-
nea de pensamiento global, no local. Por ello se desmarca del nacionalismo
palestino. La liberacion de Palestina, en su opinion, se dard una vez que se
restablezca el Califato y los ejércitos del islam se puedan enfrentar a Israel;
en este sentido, la solucién a este problema y otros que afectan al mundo
musulman seré natural e inevitable una vez que el islam regule la vida de
los musulmanes (Faruki, 2000: 23).

Al contrario que muchos otros grupos islamistas inspirados por la obra
de Sayid Qutb, Hizb ut Tahrir no rechaza la modernidad, sino que se apoya
en las nuevas tecnologias y en el conocimiento de lenguas para expandir su
mensaje (International Crisis Group, 2003: 4). En concordancia, este partido
tiene una presencia muy visible en los foros de Internet palestinos. Sus sim-
patizantes suelen criticar a la ANP y Hamas sobre bases religiosas, y defien-
den que incluso la existencia de un Estado palestino es incompatible con las
leyes islamicas y el Califato (Schancer, 2011: 44; Alonso, 2008: 123; Interna-
tional Crisis Group, 2003: 4, 20). De todas maneras, consciente de la limitada
extension del uso de esta clase de tecnologias entre sus seguidores locales, el
grupo también edita regularmente panfletos y comunicados.

Por otro lado, las formas de financiacion del grupo estan poco claras;
parecen, en cualquier caso, informales, y se sabe muy poco sobre sus cir-
cuitos de flujo de dinero y también si la financiacion es local o esta centra-
lizada (International Crisis Group, 2003). Probablemente, se financie a tra-
vés de la combinacion de donaciones de paises del Golfo y recaudaciones
locales. Tampoco se constatan relaciones entre el partido y los comités de
zakat, al menos hasta la reforma de 2007 (Schéublin, 2009: 10, 48).

En cuanto a sus interacciones con otros grupos, el partido mantiene una
actividad aislada. Sigue un objetivo mundial, no nacional, y sus aliados natu-
rales son las ramificaciones locales del grupo en otros paises. En coordinacion
con ellas, da una resonancia internacional a sus actividades. Este aislamiento,
unido al hecho de que el grupo ha mantenido siempre en Palestina una estra-
tegia de no confrontacion, incluso durante las dos intifadas, ha contribuido a
la marginalidad en la que el grupo ha vivido hasta fechas recientes.



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 189

Grupos salafistas

En los ultimos afios ha ganado notoriedad la corriente salafista en Gaza,
sobre todo a raiz de la decision de Hamas de involucrarse en sistemas
politicos seculares al participar en elecciones. No obstante, se trata de
grupos de muy modesta entidad, y en conjunto no dejan de ser un actor
secundario, cuya existencia muchas veces ha sido instrumentalizada por
los principales actores en las relaciones de poder palestinas.

El salafismo palestino afirma mantenerse al margen de la politica;
sin embargo, bajo esta apariencia hay un contenido politico evidente que
diferencia al salafismo de otras aproximaciones apoliticas a la religion
(Hroub, 2008). Su aproximacién a la causa nacional palestina es cohe-
rente con su ideologia transnacional. Se refieren a los palestinos como
musulmanes, y los problemas que afectan al mundo musulman, también
la cuestion palestina, se deben al alejamiento de los ideales de un islam
primigenio cuyo modelo son los «pios ancestros». En este sentido, pre-
conizan una forma de utopismo religioso que conlleva un discurso nacio-
nalista muy desapasionado.

Este movimiento se compone principalmente de grupos no violentos®
centrados en labores de proselitismo. Generalmente, actiian en entornos
comunitarios, donde intentan desarrollar una labor educativa y asisten-
cial propia. Son grupos cuyo alcance rara vez supera el ambito local, y
sus bases sociales se componen de clases medias y estudiantes, principal-
mente. Se trata de un movimiento ilustrado en cuyos estratos superiores
abundan los profesionales liberales y profesores universitarios. Pertene-
cientes al espectro social mas conservador, se ven a si mismos como una
¢lite y la vanguardia de un movimiento de divulgacion, alejandose del
populismo de Hamas (Hroub, 2008; Sayigh, 2010: 15).

Estos grupos mantienen una intensa actividad asociativa juvenil. Su
presencia en las facultades de las universidades palestinas es relevante
y en ascenso. Muchos de ellos mantienen publicaciones de diversa re-

5. Hacer de la violencia el criterio que diferencie los grupos podria parecer propio de andlisis
mads apasionados y parciales; sin embargo, en este caso es tal la diferencia entre los grupos
radicales y los pacificos que mantendremos dicho criterio.



190 Fernando Navarro y Javier Travin

gularidad con fines propagandisticos e ideoldgicos donde apenas hacen
mencion a la liberacion de Palestina (Hroub, 2008). También se editan
numerosos panfletos, especialmente de estudiantes.

La mayoria de los grupos salafistas se desmarca de la violencia® y se
centra en actividades de dawa. Las actividades de dawa se han financiado
principalmente gracias a las donaciones de otros movimientos salafis-
tas de la region, en especial de Arabia Saudi, Kuwait y otros paises del
Golfo. La magnitud de los recursos, instalaciones y publicaciones esta
por encima de la visibilidad e influencia de estos grupos (Hroub, 2008).
Hasta la reforma de los comités de zakat de Cisjordania en 2007 llevada
a cabo por el Ministerio de Awqaf y Asuntos Religiosos de la ANP, los
salafistas apenas habian podido acceder a estos comités. Tales reformas
han dado pie a la aparicion de modos informales de recibir y distribuir el
zakat, en especial el que llega del Golfo (Schéublin, 2009: 48).

El grueso del salafismo palestino, como decimos, se desmarca de la
accion violenta; sin embargo, existen otros grupos que, adscritos a un
salafismo mas combativo, santifican la violencia como via hacia la cons-
truccion de una sociedad islamica. Estos grupos son los que pertenecen al
movimiento salafista yihadista, compuesto por alrededor de una docena
de grupos que llamaremos conjuntamente jaljalat’. El hecho de llevar
a cabo una actividad violenta y de que, al menos nominalmente, se les
haya asociado con Al Qaeda y de preconizar la Yihad Global les da una
relevancia muy por encima de la entidad real del movimiento, a pesar de

6. De hecho, significativos lideres del movimiento salafista han hecho llamamiento para
que cesaran los lanzamientos de cohetes a Israel (International Crisis Group, 2011: 5).

7. Existe un problema con los nombres de estos grupos, que cambian constantemente.
El mismo nombre jaljalat, con el que los habitantes de Gaza llaman al movimiento
salafista yihadista en su conjunto, ha sido tratado por algunos autores y periodistas
como un grupo propiamente. Algunos nombres son: Jahafil al-Tawhid wa-1 Jihad fi
Filastin, Jaish al-Quds al-Islami, Palestinian Jundallah, Jund Ansar Allah, Qaedat al-
Jihad Wilayat Filastin, Fatah al-Islam, Asbat al-Ansar in Palestine, Jaish al-Umma y
Jaish al-Islam. Si bien la mayoria de ellos afirman estar inspirados por Al Qaeda, casi
todos se caracterizan por una notoria pobreza organizativa y operativa. De todo ellos,
tres grupos han destacado en los ultimos afios por su capacidad y tamano: Jaish al
Umma, Jaish al Islam y Jund Ansar Allah. En 2011 también cobré notoriedad el grupo
Jahafil al-Tawhid wa-1 Jihad fi Filastin, sobre todo a raiz del secuestro y asesinato del
cooperante italiano Vittorio Arrigoni.



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 191

que el grupo de al-Zawahiri parece dudar de las credenciales islamistas
de algunos grupos (Levitt ef al., 2010: 32). En muchos casos, la actividad
de estos grupos esta relacionada con intereses de clanes y familias de la
Franja de Gaza que, abrazando publicamente la idea de la Yihad Global,
persiguen sus propios recursos de poder. Su existencia en Cisjordania, en
cambio, se reduce tan solo a individuos aislados.

Se trata de grupos compuestos por decenas de militantes, muchos de
ellos ex miembros de Hamas o de la Yihad Islamica. Se caracterizan por
tener un bastiéon o un area geografica de ambito predilecto, generalmente
en los vecindarios de grandes ciudades, donde se encuentran no solo su
estructura armada, sino también su obra comunitaria (mezquitas, etc.).
Los grupos mutan constantemente y se sobreponen unos sobre otros, y
su fluidez organizativa hace dificil dibujar un esquema de su presencia y
diversidad (Hroub, 2008). El nimero total de militantes oscila, segtn las
fuentes, entre 2.500 y 4.000, aunque algunos de ellos aseguran que son
mas de 11.000; sin embargo, es dificil de estimar con exactitud (Interna-
tional Crisis Group, 2011: 13; Sayigh, 2011: 16).

Los grupos radicales de Gaza critican y desafian abiertamente al Go-
bierno de Hamas por haber abrazado el secularismo aceptando participar
en un sistema electoral (Sayigh, 2010: 16); y también sefialan a otras
agrupaciones islamistas mayoritarias, como los Hermanos Musulmanes,
por haber abandonado su compromiso con la yihad; asi como a otros
grupos como la Yihad Islamica, a quienes llaman «chiies» dados sus vin-
culos con Iran. La violencia politica es uno de sus principales activos en
la competicion por el poder, sobre todo si tenemos en cuenta su modesta
entidad politica y social.

A través de actos de violencia contra peluquerias, cibercafés, tiendas
de musica, etc., afirman prevenir a la poblacion frente a influencias co-
rruptoras, especialmente las que llegan de la cultura occidental. A estos
actos de violencia menor ha de sumarse la publicidad de proyectos mucho
mas ambiciosos. Jund Ansar Allah proclamé desde su fortin en Rafah la
instauracion de un emirato en la Franja en verano de 2009. Ansar Assuna
anunci6 su intencion de hacer lo mismo. Seguramente, la brutal respuesta
del aparato de seguridad de Hamas a los hechos de Rafah, que se saldo
con decenas de muertos (entre ellos los lideres de Jund Ansar), les habra
disuadido de tal empefio, del que no han vuelto a hacer mencion.

También adoptan una resistencia activa contra Israel, pero la vinculan
a la defensa global del islam y la desmarcan del nacionalismo palestino.



192 Fernando Navarro y Javier Travin

Esto no supone menoscabo a su ideologia de resistencia total, rechazando
cualquier cese de la violencia (de hecho, durante las treguas entre Hamas
e Israel, han seguido atacando).

Sin embargo, la pobreza organizativa y la escasa capacidad operativa
de los grupos jaljalat evidencian unos recursos modestos. El control del
contrabando de tineles por parte de Hamas, asi como el caracter perse-
guido y clandestino de estos grupos, supone un obstaculo insalvable a la
hora de construir una agenda social comunitaria de beneficencia y dawa.
Tampoco se conocen publicaciones regulares, sino que se limitan a la
edicion de panfletos reivindicativos.

La presencia de estos grupos en Internet es todavia mas exigua que
la del resto de grupos salafistas y se reduce a debates de simpatizantes en
foros. Aunque, en sus modestas dimensiones, algunos foros como musim.
net o aljazeeratalk.net® reflejan intensos debates (Schancer, 2011). Por
pequeila que sea, esta actividad en Internet no deja de ser paraddjica,
toda vez que la influencia de este medio es considerada perniciosa por
muchos de estos grupos y que muchos cibercafés han sido destruidos a
manos de ellos.

En resumen, la expansion del salafismo mayoritario y del salafismo
yihadista de jaljalat, tanto en Cisjordania como en Gaza, se ha dado al
socaire de la ruptura entre Hamas y Fatah. Sobre todo en Cisjordania,
donde la purga de mezquitas proclives a Hamas ha dejado un espacio
abierto para nuevos grupos. Por otro lado, su aproximacion religiosa y
transnacional a la causa nacional palestina restringe mucho su capacidad
de movilizar a las masas. La opinioén publica palestina, como ya se ha
visto en los ultimos afios, es mas bien pragmatica y se interesa mas por
cuestiones de bienestar y de derechos politicos que por la vuelta de un
islam riguroso y la instauracion del Califato global.

8. Otros foros: mojahden.net; atahadi.com, hanein.info, alrepat.com, algimmah.net; al-
medad.com. En todos estos tienen lugar intensos debates entre partidarios de diferentes
grupos, que acaban a menudo entre acusaciones de impiedad y de fitna (Schancer,
2011:16).



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 193

Relaciones de poder y estrategias del islamismo palestino en una
estructura de competicion fiscalizada por Israel

Hamas

El analisis del poder en los Territorios Ocupados no puede hacerse sin tener
en consideracion dos caracteristicas especificas de la realidad palestina: la
ausencia de Estado y la demanda popular de liberacion del territorio. En los
territorios palestinos no existe un Estado como tal, la Autoridad Nacional
Palestina (ANP) carece del reconocimiento internacional como Estado in-
dependiente. Sometida a la ocupacioén israeli, la ANP no posee los atributos
propios de un Estado soberano. Sin embargo, aun sin constituir una entidad
estatal, es uno de los principales recursos que permite a las élites palestinas
la acumulacion de poder. Por tanto, la ANP es una «institucion-recurso»
que dota de medios a quienes la controlan.

La ausencia de Estado implica que predomine la exigencia de la libera-
cion de la tierra ocupada por Israel en las relaciones lineales que establece
la poblacion palestina con sus lideres. Prueba de la fuerza con que la pobla-
cion exige a las élites respuestas a sus aspiraciones de emancipacion es que
todo movimiento nacionalista palestino pretende, al menos en su retorica,
la liberacion de los Territorios Ocupados.

En este sentido, la relacién que se establece entre las élites israelies
y toda, o casi toda la poblacion palestina, es de indole lineal, por el fin de
la ocupacion y la opresion, en donde las élites palestinas se sitian como
¢lites subalternas, condicionadas por el accionar de las élites israelies (en
ocasiones Fatah se ha favorecido de politicas decididas desde Israel). Con-
trariamente, las relaciones intrapalestinas discurren en el escenario donde
las diferentes facciones compiten de modo circular para obtener una mayor
cuota de recursos, tanto ideoldgicos como politicos, sobre todo para ob-
tener el premio mayor: el control del proto-Estado, y obtener las migajas
de los recursos que desecha, por accion u omision, Israel. Estas relaciones
circulares estan condicionadas por las élites externas, especialmente por las
israelies, las poseedoras de los principales recursos de poder. Por ende, uno
de los principales recursos con que cuentan las élites palestinas es la capa-
cidad de establecer alianzas con élites extranjeras, sobre todo israelies.

Las demandas de liberar la tierra y de mejorar el nivel de vida en los
Territorios Ocupados han llevado a las élites politicas, tanto las naciona-
listas de Fatah como las islamistas de Hamas, a establecer alianzas entre



194 Fernando Navarro y Javier Travin

si que, probablemente, no serian efectivas en otras circunstancias. «La so-
ciedad palestina es una sociedad unida en la lucha contra la ocupacion y
en el rechazo a la colonizacion israeli. Es verdad que hay debates internos
y competencia entre las élites, pero siempre supeditados a la unidad en la
lucha contra la ocupacion» (Alvarez-Osorio e Izquierdo, 2005: 200).

El enfrentamiento con Israel aglutina a casi todas las facciones pales-
tinas, e incluso puede considerarse como el suceso que homogeneiza al
mundo musulman en general, y a la causa arabe en particular. Pero, como
hemos visto, esta situacion no impide que exista una dindmica conflictiva
entre los movimientos palestinos por la acumulacion de poder, y por hacer
prevalecer las respectivas cosmovisiones.

El fracaso de un Gobierno de unidad nacional es una demostracion
de los distintos intereses que representan a las organizaciones palestinas;
varios acuerdos han sido efimeros, boicoteados por Israel, Estados Unidos
y la UE, de quien los palestinos dependen econémicamente, y por ende
no aportaron estabilidad al Gobierno. En consecuencia, no se ha podido
apreciar que Hamas y Fatah puedan compartir el poder en una cohabitacion
en la que Gobierno y Presidencia estén controlados por movimientos dis-
tintos. Asi, la 16gica de alianzas entre élites ha saltado por los aires en los
Territorios Ocupados y la lucha por el poder politico y el control de la ANP
ha derivado en el enfrentamiento. Una manifestacion clara de este enfrenta-
miento es la toma del poder en la Franja de Gaza realizada por Hamas.

Tras la fractura del sistema hegemodnico de la OLP que liderara Fatah,
la estructura del poder esta bipolarizada. La existencia de dos gobiernos,
uno bajo control de Fatah y otro en manos de Hamas, respectivamente, en
Cisjordania y la Franja de Gaza, es la expresion de la dividida estructura del
sistema de poder palestino. La evolucion mas reciente del poder en Palestina
sugiere que las relaciones lineales de poder, que siempre habian primado
entre la poblacion y las élites, han sido relegadas a un segundo plano dado
que las relaciones circulares entre Hamas y Fatah condicionan la estabilidad
en los Territorios Ocupados. Estas relaciones circulares estan marcadas por la
conflictividad, incluso violenta, y la persecucion casi constante de militantes
de un bando por parte del otro bando (Mas y Travin, 2009).

Un ejemplo de la creciente tension y la lucha por el poder en Palestina
entre Fatah y Hamas lo encontramos en las leyes sobre el zakat de la ANP
de 2007. Se disolvieron 92 comités de zakat en Cisjordania y se crearon 11
comités centrales. Estas reformas es probable que no hubieran acontecido
si Hamas no hubiera tomado el control de la Franja de Gaza, segin un



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 195

miembro de un comité de zakat (Schéublin, 2009: 42). Y a pesar de que
tanto Hamas como Fatah arguyen en la teoria que los comités de zakat se
mantienen independientes, en la practica pareciera que esto no es asi, y que
ambos partidos intentan cooptar los comités para tener a disposicion propia
recursos financieros, implementando reformas con el fin de incrementar
el control gubernamental. Tal es asi que en Cisjordania Fatah controla el
Ministerio de Asuntos Religiosos e Islamicos y los comités de zakat, y en
Gaza lo hace Hamas.

El aumento de la coaccion ha sido la estrategia de Fatah para perpe-
tuarse en su posicion al frente de la ANP, Fatah ha aumentando el tamafio
de las fuerzas de seguridad desde la creacion de la institucion de autono-
mia. Las fuerzas de seguridad representan practicamente la mitad de los
empleados de la Autoridad. Esta proporcion también se explica gracias a la
voluntad de la ANP de responder a las exigencias «antiterroristasy israelies
e internacionales. Tras anunciarse la creacion de la Fuerza Ejecutiva por
parte de Hamas, el presidente de la ANP, Mahmoud Abbas, declar¢ ilegal
esa unidad y aument6 la coaccion y el inmovilismo, llevando al borde de la
guerra civil al pueblo palestino. La l6gica del presidente se justifica por las
presiones de las élites externas, que no reconocen a los actores islamistas
y apoyan a quienes han controlado tradicionalmente la institucién-recurso.
Se pretende asi reforzar a Fatah e impedir que Hamas se haga con el control
del Gobierno de la ANP.

Yihad Isldmica

Sin renunciar a sus principios mas estrictos y elementales, los lideres de
la Yihad Islamica saben que se nutren también del apoyo de simpatizantes
descontentos con Hamas. En este sentido, establecen relaciones circulares
de poder con el régimen que gobierna Gaza. En Cisjordania, la YIP tiene
poca presencia e influencia, y su posicion es de enfrentamiento, aunque
encubierto, hacia el régimen laico establecido por Fatah. Para la YIP, los
regimenes arabes e Israel son dos caras de la misma moneda: ambos son
fruto de la invasion de Occidente sobre el mundo arabe.

Pero, en la Franja, compite con Hamas por la captacion de seguidores,
y oscila entre el apoyo hacia decisiones que considera correctas, en general
cierta escalada de la violencia contra Israel, donde se detectan las relacio-
nes lineales de poder contra el ocupante, y el enfrentamiento con Hamas
cuando acepta, aunque de compromiso tactico, una tregua con Israel.



196 Fernando Navarro y Javier Travin

Hizb ut Tahrir

Hizb ut Tahrir en Palestina mantiene que su lucha no es contra ningtin otro
grupo, sino contra una forma de Estado que no se ajusta a los intereses de
los musulmanes. Su agenda es coherente tanto en Gaza como en Cisjor-
dania, donde la situacién es muy distinta. En uno territorio y otro, tanto
Fatah como Hamas parecen tolerar un perfil bajo en las actividades de Hizb
ut Tahrir, pero reprimen violentamente cualquier demostracion de fuerza
(Maan News, 17.7.2010; Frykberg, 2010). En cualquier caso, el partido
sale beneficiado del enfrentamiento entre Fatah y Hamas, especialmente
en Cisjordania, donde cubre espacios que el partido de Mashaal ha dejado
vacios. Aunque también en Gaza, donde ya se ha convertido en uno de sus
principales competidores dentro del espectro islamista, pues no solo tienen
una larga tradicion politica, sino también ramificaciones transnacionales, y
el desafio ideoldgico es significativo (Sayigh, 2010: 110).

La realidad es que mantiene una estrategia de enfrentamiento encubierto,
que oculta bajo un discurso religioso. Aunque no intervenga en el sistema
electoral, se define y actia como un grupo politico. En este sentido, desempe-
fia una estrategia de competicion por el poder al margen del sistema electoral
y, por ello, no se muestra interesado en presentarse a las elecciones ni tampoco
en ser cooptado por el poder. Sin embargo, esta pose no es tan estricta como
pudiera parecer, ya que el grupo no impide que sus simpatizantes militen a ti-
tulo personal en otros partidos politicos y se presenten a elecciones. Y también
es cierto que no han rechazado las oportunidades que Fatah les ha brindado
de acceder a centros de enseflanza y mezquitas, dentro de los esfuerzos del
partido de Abbas por despejar la influencia de Hamas en Cisjordania.

En realidad, Hizb ut Tahrir se ve como un colectivo de vanguardia y
el movimiento esta pilotado por una pequeiia élite dirigente. Pese a su ca-
racter emergente, sigue siendo un actor muy minoritario y se mueve en una
posicion secundaria dentro de las estructuras que generan los principales
grupos. De cara al futuro, su evoluciéon dependera fundamentalmente de
su postura respecto a la causa nacional palestina, descuidada por Hizb ut
Tahrir a pesar del origen palestino de sus dirigentes mundiales.

Grupos salafistas

Los grupos salafistas tienen a corto y medio plazo unos objetivos modestos,
que pasan por continuar su labor proselitista y educativa. Se trata de una



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 197

labor paciente, que trabaja a la espera de nuevos espacios en los que pueda
extender su influencia, como los que propici6 la rivalidad entre Hamas y
Fatah, al buscar este ltimo grupos con los que cubrir el vacio dejado por
los primeros en Cisjordania. Entre los salafistas y su expresion radical —el
movimiento jaljalat— las relaciones son de mutuo recelo.

El salafismo palestino en realidad no ha cerrado la puerta a ciertas for-
mas de cooptacion. De hecho, Fatah ha visto en ellos un elemento 1til para
llenar el vacio dejado por Hamas y romper su control del discurso islamista
y, a la vez, ganar cierta legitimidad religiosa (o, al menos, no perderla com-
pletamente al perseguir tanto a Hamas como a los salafistas). Esto ha servi-
do a las agrupaciones salafistas de Cisjordania para medrar en instituciones
y mezquitas (Hroub, 2008; International Crisis Group, 2011). Estos grupos
han mantenido tradicionalmente una buena relacién con Fatah y defienden al
presidente Abbas como wali al-amr legitimo. La toma de Gaza por parte de
Hamas y su empefio por controlar mezquitas y centros religiosos les ha lleva-
do a ser mas criticos con el Gobierno de Gaza. Los lideres salafistas, sin em-
bargo, han hecho llamamientos a la reconciliacion en numerosas ocasiones.

En cuanto al movimiento jaljalat, aspira a convertirse en una alternati-
va de poder en Gaza, capaz de rivalizar con Hamas o, al menos, de disfrutar
de parcelas de poder propias (control de vecindarios, control de tineles
para contrabando, etc.). Sin embargo, son grupos cuya importancia ha sido
sobrevalorada y que, a pesar de su potencial de contribuir a una escalada
de violencia, su pobre organizacion y sus magros resultados los condenan
a una posicion secundaria.

En efecto, la importancia que se le ha dado a estos grupos nace de su
instrumentalizacion en la competicion por el poder entre los actores mas
importantes. De ahi, por ejemplo, que el nlimero de militantes varie segin
los intereses de quien hable de ellos; asi, mientras que Hamas los cifra en
docenas, los mismos grupos se numeran en centenares, y la ANP, Israel, y
Egipto, por el contrario, en miles. Naturalmente, esta inflacién no molesta a
los diferentes grupos jaljalat, pues les da una publicidad que por ellos mis-
mos dificilmente lograrian, y algunos de ellos se han acogido a las cifras
mas abultadas. En todo esto ha colaborado también la prensa y la rumoro-
logia (International Crisis Group, 2011: 14).

Las estrategias de los grupos jaljalat en Gaza han ido moviéndose des-
de una posicion de no enfrentamiento, e incluso de colaboracion con los
grupos en el poder, hacia una estrategia de enfrentamiento, primero encu-
bierto y luego abierto por medio de la via armada, toda vez que Hamas no



198 Fernando Navarro y Javier Travin

tolera desafios a su autoridad en Gaza. Muchos de estos grupos —los mas
importantes—, como hemos visto antes, guardan relacion con las grandes
familias y clanes locales, y tienen una agenda de intereses no declarada que
se centra en el control de sus barrios de influencia, contrabando a través de
tuneles, etc. Por eso, aunque a tenor de su discurso rechazarian de pleno
cualquier cooptacion por parte de un gobierno kafir (impio) como el de
Hamas, en realidad no darian la espalda a ciertas connivencias respecto a
los intereses apuntados. Sin embargo, para tales connivencias seria nece-
sario que Hamas necesitara de estos grupos, y una situacion asi solo puede
nacer en momentos de conflicto. Por ello, los grupos jaljalat han atacado
sistematicamente a Israel, incluso en periodos de tregua, desestabilizando
al Gobierno de Hamas y dando pie a escaladas de violencia. Estos ataques,
ademas, les permiten ganar credenciales en la resistencia contra Israel.
Desde que algunos de estos grupos se atrevieron a desafiar publica-
mente la autoridad de Hamas, el Gobierno de Haniyeh, que hasta entonces
los toleraba, los ha reprimido y perseguido, al punto de que la mayoria de
los grupos jaljalat, actualmente, prefieren un perfil bajo, aunque siguen
engrosando sus filas con ex miembros de Hamas y otros grupos.

Tejiendo el encaje entre democracia e islamismo
Hamas

Hamas forma parte de la corriente de islamismo politico completamente
territorial, con lo cual la tradicional nocidon de la umma, de dimensiones
y contornos difusos, internacionalista y aterritorial por definicion, pasa a
segundo plano, en detrimento de las fronteras bien definidas del Estado-
nacion (aunque para el caso palestino los limites geograficos del Estado son
parte sustancial del conflicto), escenario de la praxis politica.

La utilizaciéon de los medios democraticos como las elecciones para
perseguir sus fines es algo que Hamas viene aprovechando ya desde 1992,
cuando comenzo6 a competir electoralmente contra Fatah, y con resultados
satisfactorios, en elecciones de uniones profesionales, gremiales y estu-
diantiles, aun cuando luego boicote6 las elecciones generales legislativas
de 1996. Desde su fundacion, Hamas ha experimentado cambios significa-
tivos en su estrategia politica de corto plazo, aun cuando su estrategia de



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 199

largo plazo no se haya modificado, en términos de su deseo de liberar toda
la tierra de Palestina para instaurar un Estado islamico.

La herramienta electoral se convirti6 asi en un medio primordial para
conseguir el recurso de la movilizacién popular. Para las elecciones mu-
nicipales y legislativas de 2004 y 2006, con la obtenciéon de un tercio de
los votos promedio, el desafio al monopolio politico de la OLP se hizo
evidente. La obtencion de 74 escafios, de un total de 132, para el Consejo
Legislativo por parte de Hamas en las legislativas de 2006 puede haber
sorprendido por lo abultado de la victoria frente al otrora todopoderoso
Fatah, pero era un resultado previsible en cierto sentido: Hamas sale de las
urnas victorioso por méritos propios, pero también, y muy especialmente,
por desméritos de sus rivales, tanto en el plano interno (Fatah) como exter-
no (Israel). Una de las razones de la victoria también podemos encontrarla
en la creciente islamizacion de la sociedad palestina, como sugiere Jeroen
Gunning (2008: 166).

Hamas arguye que la doctrina islamica provee principios mas justos y
comprensivos, pero antes del establecimiento de la ley islamica la demo-
cracia es preferible a la dictadura. Hamas no reconoceria a Israel, no aban-
dona su objetivo de un Estado islamico en toda la Palestina historica, pero
se «resignaria a aceptar a Israel si ese es el deseo, a través de un proceso
democratico, del pueblo palestino» (Agha y Malley, 2005). Incluso Hamas
ha dejado traslucir que aceptaria abandonar la lucha armada, a través de
una tregua de larga duracion con Israel, cuando exista un Estado palestino
en los Territorios Ocupados en 1967.

La presion de Israel, Estados Unidos, Rusia y la UE sobre la necesidad
de reformas politicas de las instituciones palestinas, para conducirlas en
la senda de la democracia, es la que finalmente catapultd6 a Hamas como
la agrupacién mayoritaria en Gaza. «Habiendo declarado una tregua en
el campo militar, y presentandose a los comicios legislativos, Hamas esta
usando inteligentemente el argumento democratico pregonado por Estados
Unidos e Israel y sus esfuerzos por estigmatizar a Hamas como organiza-
cion terrorista» (Hroub, 2005).

Yihad Isldmica
El islamismo yihadista se preocupa por la opresion y el peso politico y

militar de los no musulmanes en tierras musulmanas, y da prioridad a la
resistencia, propugnando la lucha armada.



200 Fernando Navarro y Javier Travin

«La Yihad Islamica sostiene que Hamas ha elegido el “camino de la creencia”
y no el “camino de la yihad”. Los nacionalistas de Fatah eligieron el “camino de la
yihad” y eludieron el “camino de la creencia”. Lo que hace tinico al movimiento de la
Yihad Islamica es la relacion dialéctica entre el camino de la creencia y la yihad. En
este sentido la Yihad Islamica toma religién y nacionalismo en su empefio por aniqui-
lar Israel» (Abu-Amr, 1994: 103).

Para los dirigentes de la YIP, el peligro de Israel no reside solamente en
la ocupacioén de Palestina, que es parte indivisible de Dar al-islam, y en la
humillacién de su pueblo, sino también en la diseminacion del judaismo y
occidentalismo que Israel representa, como parte de un plan para fragmen-
tar la umma. Eliminar el «elemento sionistay» es una obligacion religiosa.
Desde esta perspectiva, las relaciones internacionales que propugna la Yi-
had Islamica son contrarias a cualquier trato con Occidente, y se limitarian
a relaciones con estados islamicos. Una vez implantado el Estado isldmico
por la via revolucionaria y violenta, se impondra la sharia, y es esta legis-
lacion la que provee las normas de conducta necesarias para obtener el
bienestar social y la que rige las relaciones con las minorias étnicas que
puedan subsistir.

Hizb ut Tahrir

Hizb ut Tahrir mantiene una linea global de pensamiento hacia la demo-
cracia y las instituciones seculares afines, por lo que no existe una variante
palestina especifica. Para este partido, que defiende la implementacion de
la sharia, el laicismo es un concepto equivocado, ademas de una contami-
nacion occidental sin relacion alguna con el islam, por lo que lo rechazan
vehementemente. Considera que el sistema de gobierno genuino del islam
es el Califato, y mientras que el gobierno laico esta disefiado por el hombre,
el califato se basa en la revelacion divina. Por otro lado, coherentemente
con su caracter transnacional, considera que existe una inica nacion islami-
ca, la umma, y tratan las vicisitudes de los musulmanes en cualquier parte
del mundo como propias (El- Affendi, 2006: 229, 232).

Respecto a los derechos de las minorias confesionales, teéricamente,
bajo un régimen califal, y segtn la sharia, los derechos de dhimmi, la «gen-
te del contratoy, estan totalmente garantizados. En la practica, sin embargo,
son frecuentes las tensiones y el mutuo recelo; por ejemplo, la apertura de
una escuela cristiana en Hebron fue saludada con vehementes protestas.



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 201

Las mujeres son parte activa en las movilizaciones del grupo en Pa-
lestina, pero lo hacen por separado, y hay manifestaciones tnicamen-
te de mujeres. El discurso de Hizb ut Tahrir se puede considerar pro-
gresista en comparacion con el de otros grupos, también encontramos
en sus propuestas ciertas normas de segregacion sexual, de moralidad en
la vestimenta y conducta femenina, y también la imposibilidad para las
mujeres de cargos de tradicion del profeta (como juez supremo, califa,
gobernador y demads).

En lo que respecta al bienestar social, Hizb ut Tahrir no ha desarrollado
en Palestina una labor social intensa. Se ajusta mas a las caracteristicas de
los Nuevos Movimientos Religiosos, que tienen un caracter contestatario y
en cuyas adhesiones prima el voluntarismo, el sentimiento de pertenenciay la
exclusividad religiosa (Alonso, 2008: 89).

Grupos salafistas

Los grupos salafistas, radicales o pacificos, abogan por la implementacion
de la sharia como tinico codigo legal; rechazan cualquier laicidad, pues en-
tienden el Estado como algo inseparable de la religion (Amayreh, 2007). Sin
embargo, como demuestra la acomodacion de las organizaciones salafistas
de Cisjordania, donde son toleradas e incluso cortejadas por la ANP, no nos
deberia sorprender una moderacion de estas posturas. Lo que se ve reforzado
por su estrategia de competicion por el poder al margen del sistema politico.

Para los salafistas palestinos existe una tinica nacién musulmana. El
nacionalismo es, en este sentido, una contaminacion occidental. Por lo tan-
to, cuestiones como el conflicto con Israel o cualquier otro que afecte al
mundo musulman son responsabilidad de toda la umma.

Por otra parte, si bien, segun el discurso salafista, los derechos de las
minorias estan garantizados por la sharia, las relaciones con la comunidad
cristiana suelen ser tensas. Estas tensiones fueron evidentes en 2007 a raiz
de unas declaraciones del papa Benedicto X VI en las que afirmé que el is-
lam se habia extendido histoéricamente a través de la violencia. Numerosas
iglesias y vecindarios cristianos fueron atacados por grupos radicales en
todo el territorio palestino.

El celo puritano salafista, por otro lado, reserva a la mujer un papel
secundario, a pesar de que nominalmente alaba las virtudes de la mujer
islamica. Del mismo modo, este puritanismo impone la segregacion entre
los sexos.



202 Fernando Navarro y Javier Travin

Todos los grupos salafistas consideran como parte de su mision el de-
sarrollo de una dawa que incluya educacion y guia religiosa, asi como cari-
dad y asistencia a los necesitados. Sin embargo, tal capacidad dista mucho
de las posibilidades reales de la mayoria de los grupos. Tan solo los mas
importantes, sobre todo en Cisjordania, pueden articular una red asistencial
que abarque un ambito comunitario.

En sus relaciones con otras formas de islam, los salafistas practican una
de las interpretaciones del islam mas estrictas. Llevan la ideologia tawhid
hasta el extremo, y juzgan otras expresiones islamicas, incluso las oficia-
les, como impias, y las acusan de haber abandonado el compromiso con la
Yihad. Los grupos radicales van mas lejos todavia y siguen el pensamiento
takfiri, que considera apdstatas e impuros a los musulmanes que no siguen
su interpretacion, por lo que es legitimo atacarles.

En respuesta, los militantes detenidos en Gaza a menudo reciben cur-
sos de islam «middle-of-the road» por parte de la Comision de Guia Politi-
ca y Moral del Gobierno de Hamas (Sayigh, 2010: 18).

Conclusién: un islamismo moderno y nacionalista

De todos los casos que tratamos en este libro, el islamismo palestino es
el unico que se desarrolla en una sociedad sin Estado. En la vida politica
palestina, la cuestion nacional ocupa desde hace décadas una posicion cen-
tral, es su fundamento, y monopoliza las agendas de los grandes grupos a
la hora de articular sus relaciones de poder. Como evidencia el caso de Ha-
mas, el islamismo local ha debido reformular sus principios, incorporando
la dimension nacionalista para poder gozar del predicamento actual.

Esta particularidad tiene un peso decisivo, al que debemos afadir que
el islamismo palestino se desarrolla en un medio fragmentado territorial y
socialmente, lo que determina las relaciones de poder entre sus actores y
también hacia el régimen.

En efecto, la ocupacion de Cisjordania, donde la Autoridad Nacional
Palestina (ANP) ostenta una autoridad apenas efectiva en tan solo el 18%
del territorio (mas autoridad administrativa en otro 23%), y el bloqueo is-
raeli y egipcio sobre la Franja de Gaza encierran a la poblacion en cantones
sin contigiiidad territorial donde el movimiento de personas y bienes esta
supervisado por autoridades extranjeras. Esta ocupacion tiene un efecto



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 203

disruptivo en el desarrollo social palestino, las regiones se mueven a dife-
rentes velocidades, se reconfiguran viejas lealtades, etc. y esto afecta tam-
bién a los grupos del islam politico local.

El elevado nivel educativo y la fuerte urbanizacion del medio palestino
imprimen al islamismo local un caracter urbano e ilustrado, generalmente
dirigido por élites formadas en universidades foraneas, especialmente en
los paises del Golfo y Egipto. Se trata también de un movimiento con gran
presencia joven, y los diferentes grupos se nutren de la vigorosa vida uni-
versitaria palestina; alrededor de las principales universidades como la de
Al Agsa o la Universidad Isldamica en Gaza, o la de Birzeit, Al Quds o An
Najah en Cisjordania se constituyen docenas de asociaciones y sindicatos
de estudiantes de inspiracion islamista. De hecho, la experiencia nos dice
que podriamos predecir el éxito de un movimiento basandonos en la pro-
gresion que muestre en las universidades.

Los refugiados palestinos, mas de cuatro millones y medio, son otro
de los elementos clave en las relaciones de poder locales. En este caso, el
papel que desempeiiala didspora palestina en el movimiento islamista es
diferente al que desempeiia con el resto de los grupos. El islamismo, por
definicion, solo cree en una nacién islamica —la umma—, y la orientacion
nacionalista que le imprime Hamas no es del agrado de amplios sectores
del espectro islamista, tanto dentro como fuera de Palestina. Sin embar-
20, hemos descrito como Hamas, sin duda la agrupacion politica islamista
mas importante de Palestina, se las ha ingeniado para conciliar conceptos
tedricamente opuestos: nacionalismo e islamismo, sin renunciar a ninguna
de las dos ideologias, estableciendo metas de corto y largo plazo. A esto lo
hemos denominado islamismo politico territorial, o islam-nacionalismo.

Los islamistas palestinos en el exilio, por lo tanto, no pueden mostrar
una inclinacion particular por su propia tierra sin arriesgarse a ser tachados
de particularistas, por lo que se consigue el efecto contrario: la desatencion
de la causa nacional. Asi, no nos deberia sorprender que los miembros pa-
lestinos de las direcciones de movimientos islamistas transnacionales como
Hizb ut Tahrir, o en el movimiento yihadista radical, hagan tan solo una
modesta mencién a su pais.

Por tltimo, la integracién de Hamas en el sistema electoral palestino
consagra la aceptacion de las estructuras democraticas como una opcion
para la mayor parte del espectro islamista. El modelo para el islamismo
palestino se encuentra en experiencias como la del AKP turco o el Partido
Justicia y Desarrollo marroqui y no en formulas mas rigoristas.



204 Fernando Navarro y Javier Travin

Referencias bibliogréficas

Abu-Amr, Ziad. «<Hamas: a historical and political background». Journal
of Palestine Studies, vol. 22, n.° 4, University of California (1993).

— Islamic Fundamentalism in the West Bank and Gaza. Indiana Univer-
sity Press. Bloomington and Indianapolis, 1994.

Agha, Hussein; Malley, Robert. «The Lost Palestinians». The New York
Review of Books, (9 de junio de 2005) (en linea)
http://www.crisisgroup.org/home/index.cfm?id=3446&I1=1.

Alonso, Antonio. «Analisis del discurso de Hizb ut Tahrir». Athena
Intelligence Journal,vol.3,n.° 2 (abril de 2008) (en linea) http://www.
isn.ethz.ch/isn/DigitalLibrary/Publications/Detail/?0ts591=0c54e3b3-
le9c-bele-2c24-a6a8¢7060233&Ing=en&id=58202.

Alvarez-Ossorio, Ignacio; Izquierdo Brichs, Ferran. jPor qué ha fra-
casado la Paz? Claves para entender el conflicto palestino-israeli.
Madrid: Los Libros de la Catarata, 2005.

Amr Hamzawy. «The West and moderate Islamismy. Bitterlemons Inter-
national, ed. 20, vol. 3 (2 de junio de 2005) . (en linea) http://www.
bitterlemons-international.org/previous.php?opt=1&id=86#351.

Amayreh, Khalid. «Hamas and al-Qaida: The Prospects for Radicali-
zation in the Palestinian Occupied Territories». Conflicts Forum
Monograph (octubre de 2007) (en linea) http://conflictsforum.
org/2007/hamas-and-al-qaida-the-prospects-for-radicalization-in-
the-palestinian-occupied-territories/.

An-Nabhani, Taqiuddin. The Social System in Islam. Londres: Al-Khi-
lafah Publications, 1999 (en linea) http://www.hizb-ut-tahrir.org/
PDF/EN/en_books pdf/socialsystem.pdf..

Ayubi, Nazih. El islam politico. Teorias, tradicion y rupturas. Barcelo-
na: Ediciones Bellaterra, 1996.

El-Affendi, A. «Democracy and its (Muslim) critics: an Islamic alter-
native to democracy?», en: Muqthedar Khan, M.A. (ed.) Islamic
democratic discourse: theory, debates, and philosophical perspec-
tives. Oxford: Lexington Books, 2006, p. 227-257.

Elorza, Antonio. Ummah. El integrismo en el islam. Madrid: Alianza
Editorial, 2002.

Esposito, John. Islam and Politics. Nueva York: Syracuse University
Press, 1998.



Entre el pragmatismo y el celo ideoldgico: el camino del islam politico palestino 205

Faruki, Taji. «Islamists and the threat of Jihad: Hizb al Tahrir and al Muha-
jiroun on Israel and the Jewsy». Middle Eastern Studies, vol. 36, n.° 4
(octubre de 2000), p. 21- 46.

Frykberg, Mel. «Hamas “morality” campaign restricts civil liberties in
Gazay. The Electronic Intifada (4 de agosto de 2010) (en linea) http://
electronicintifada.net/content/hamas-morality-campaign-restricts-civil-
liberties-gaza/8962.

Gunning, Jeroen. Hamas in Politics: Democracy, Religion, Violence. Lon-
dres: Hurst & Company, 2008.

Halliday, Fred. «Millennial Middle East: Changing Orders, Shifting Bor-
ders». Middle East Research and Information Project (invierno de 1999)
(en linea) http://www.merip.org.

Hamad, Ghazi. «Hamas and the West». Bitterlemons International, ed. 20,
vol. 3 (02.06.2005) (en linea) http://www.bitterlemons-international.org/
previous.php?opt=1&id=86#351.

Hroub, Khaled. «Is Hamas Planning the Inconceivable?» The Palestinian Ini-
tiative for the Promotion of Global Dialogue and Democracy, 2005 (en
linea) http://www.miftah.org/Display.cfm?Docld=7753&Categoryld=5.

— «Salafi Formations in Palestine and the Limits of a De-Palestinised Mi-
lieu». Holy Land Studies: A Multidisciplinary Journal, vol. 7, n.° 2 (no-
viembre de 2008), p. 157-181.

International Crisis Group. «Radical Islam in Central Asia: Responding to
Hizb ut Tahrir». ICG Asia Report, n.° 58 (junio de 2003) (en linea) http://
WWWw.crisisgroup.org/en/regions/asia/central-asia/058-radical-islam-in-
central-asia-responding-to-hizb-ut-tahrir.aspx.

— «Radical Islam in Gaza». Middle East Report, n.° 104 (marzo de 2011) (en
linea). http://www.crisisgroup.org/en/regions/middle-east-north-africa/
israel-palestine/104-radical-islam-in-gaza.aspx.

Izquierdo Brichs, Ferran. «Politica e islamismo: una aproximacion a las dis-
tintas teorfas del islam politico». Nova Africa, n.° 16, Barcelona (enero
de 2005).

— Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del poder. Madrid: La Ca-
tarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo xx». Revista Cidob d’Afers Internacionals, n.°
93-94 (2011).

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab worldy, en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres y Nueva York: Routledge, 2012.



206 Fernando Navarro y Javier Travin

Kepel, Gilles. La Yihad. Expansion y declive del islamismo. Barcelona:
Ediciones Peninsula, 2002.

Lampridi-Kemou, A. «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power”
Analysis». Dret Public i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Univer-
sitat Autonoma de Barcelona, 2012. http://www.sociologiadelpoder.
com/.

Levitt, Matthew; Cohen, Yoram; Wasser, Becca. «Deterred but Determi-
ned. Salafi-Jihadi Groups in the Palestinian Arenay». The Washington
Institute for Near East Policy. Policy Focus, n.° 99 (enero de 2010)
(en  linea)  http://www.humansecuritygateway.com/showRecord.
php?Recordld=31859.

Maan News Agency. «Hizb Ut-Tahrir: PA arrests thousands». Maannews.
net (17 de julio de 2010) (en linea) http://www.maannews.net/eng/
ViewDetails.aspx?ID=300222.

Mas, S.; Travin, J. «Palestina: ¢élites y poder bajo ocupacioény, en: Izquierdo
Brichs, Ferran (ed.) Poder y regimenes en el mundo arabe contempo-
raneo. Barcelona: Bellaterra / Cidob, 2009, p. 212-237.

McCarthy, Rory. «Fatah Targets Mosques in Latest Anti-Hamas Cam-
paign». The Guardian (2 de noviembre de 2007) (en linea) http://www.
guardian.co.uk/world/2007/nov/02/isracl.comment.

Milton-Edwards, Beverley; Crooke, Alastair. «Elusive ingredient: Hamas
and the peace process». Journal of Palestine Studies, n.° 132 (verano
de 2004).

Mozes, T., Weimann, G. «The E-Marketing Strategy of Hamasy. Studies in
Conflict &Terrorism, vol. 33, n.° 3 (2010), p. 211-225.

Roy, Olivier. Globalised Islam. The search for a new Ummah. Londres: C.
Hurst & Co. Ltd., 2004.

Sayigh, Yezid. «Hamas rules in Gaza: three years on». Brandeis Univer-
sity: Crown Center for Middle East Studies. Crown Paper (marzo de
2010) (en linea) http://www.brandeis.edu/crown/publications/meb/
MEB41.pdf.

Sayigh, Yezid. «““We Serve the People”: Hamas Policing in Gaza». Bran-
deis University: Crown Center for Middle East Studies. Crown Paper
(abril de 2010) (en linea) www.brandeis.edu/crown/publications/cp/
CP5.pdf

Schancer, Jonathan. « What Palestinians Are Saying Online». Middle East
Quarterly (invierno de 2011), p. 15-24.



Entre el pragmatismo y el celo ideolégico: el camino del islam politico palestino 207

Schéublin, Emanuel. «The West Bank Zakat Committees (1977-2009) in
the Local Context». The Centre on Conflict, Development and Peace-
building. CCDP Working Paper, 2009 (en linea) http://graduateinstitu-
te.ch/webdav/site/ccdp/shared/6305/WP5 2 engl.pdf

Travin, Javier. «La division de los palestinos: nacionalismo laico versus na-
cionalismo islamista. Dos proyectos politicos en pugna. Del islamismo
al islam-nacionalismo: el caso del Hamas palestino», Revista Cidob
d’Afers Internacionals, n.° 76, Barcelona (diciembre/enero de 2006).






7. Las fuerzas islamistas en el Egipto contemporaneo:
el fin de las dualidades convencionales

Athina Lampridi-Kemou

Siempre se ha considerado a Egipto como una de las sociedades arabes en las
que gran parte del poder se concentra en manos de una reducida élite. Desde
el golpe de Estado (o la Revolucion de los oficiales libres) en 1952, el pais
experiment6 una asimétrica acumulacién de poder por parte de un pequefio
grupo de élites, que a pesar de renovarse, mantuvo una continuidad respecto
a su ntcleo y sus procesos de captacién (Lampridi-Kemou, 2012).

Este alto grado de concentracion condujo a la creacién de una sociedad
autocrdtica. En mi opinidn, esta idiosincrasia deriva de la primacia del Es-
tado como recurso de poder. A diferencia de las sociedades occidentales, el
Estado concentra una enorme capacidad de poder en las sociedades drabes.
Los demds recursos, ya sean materiales o no, como el capital, la informacién,
el aparato coercitivo, etc., tienen un papel secundario en la estructura de po-
der, pues dependen del control del Estado (Izquierdo y Kemou, 2009). Como
consecuencia, las élites dirigentes, a través del Estado, han sido capaces de
controlar los principales recursos de poder del pais.

Sin embargo, el discurso isldmico, que representa un importante recurso
de poder en todo el mundo drabe y también en Egipto', permitié a ciertas
élites eludir el control hegemoénico del régimen y establecerse como élites
primarias dentro de la estructura de poder. La creciente influencia del discur-

1. En el marco institucional, el islam es la religion oficial del Estado egipcio y asf lo estipula
la constitucion: «El islam es la religion del Estado [...] y la sharia es la fuente principal de
la legislacion».



210 Athina Lampridi-Kemou

so religioso —resultado tanto de factores nacionales como internacionales—,
condujo a la formacidn de diferentes élites que competirian entre si para lo-
grar legitimidad y apoyo popular.

Podemos dividir los diversos grupos religiosos en actores oficiales e ins-
titucionales, por una parte, y actores no oficiales, por otra’. Estas dos catego-
rias pueden dividirse a su vez en élites religiosas «politicamente correctas» o
moderadas y radicales o «rebeldes». Estos grupos isldmicos difieren en obje-
tivos y estrategias pero todos coinciden en que los problemas de las socieda-
des musulmanas contemporaneas podrian resolverse mediante un retorno a la
religién, tanto en el plano individual como en el colectivo.

A pesar de la pluralidad de los actores isldmicos e islamistas, la organi-
zacion de los Hermanos Musulmanes ostenté durante largo tiempo el control
ideoldgico, casi hasta un punto hegemonico’, gracias a un discurso politico
y religioso que logré movilizar a gran parte de la sociedad egipcia*. Ademas
de su actividad en el terreno de la beneficencia, el influyente discurso de
los Hermanos permiti6 a los dirigentes de la organizacién ganarse el apoyo
popular y asegurarse asi una posicién privilegiada en la estructura de poder
del pas.

Los grupos islamistas «militantes o radicales», por su parte, no repre-
sentaban un riesgo para el régimen egipcio, puesto que la mayoria de estos

2. Quizd podria ser ttil recordar que la religion musulmana no cuenta con una clara jerarquia
institucional, como en el caso por ejemplo de la cristiana. Los imanes, los ulemas y los
sheijs, aunque en la prictica tengan un peso mayor, no serian mds que buenos musulma-
nes que se han dedicado a un estudio profundo de los textos isldmicos y que, gracias a su
conocimiento, sirven a los fieles para aclarar sus dudas.

3. Podemos distinguir tres niveles de ideologia diferentes, en su sentido mds amplio. En un
primer nivel (que impregna todas las relaciones sociales y podriamos definir como lo que
Foucault denomina «el régimen de la verdad»), encontramos mecanismos inconscientes que
nos hacen rechazar o aceptar ideas, valores o discursos. En el segundo nivel (definido por
Gramsci como «hegemonia cultural»), una clase o grupo social logra que los intereses de su
grupo sean aceptados como si fueran de interés comtin para toda la poblacion. El tercer nivel
es mds concreto e inmediato. Consiste en una serie de creencias politicas, sociales y religio-
sas apoyadas y divulgadas por las €lites para «convencer» a la audiencia de su pertinencia.

4. La excepcién a esta regla fue el panarabismo de Nasser. El panarabismo era la mayor
herramienta del régimen de Nasser y, a través de €1, Nasser y sus aliados desafiaron no
solo a sus enemigos nacionales, sino también a los regionales, extendiendo su influencia
mds alld de las fronteras del pais. Por el contrario, ni Sadat ni Mubarak fueron capaces de
controlar su discurso ideoldgico, que en ambos casos estaba casi totalmente controlado por
los Hermanos Musulmanes.



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 211

fueron eliminados de la escena hacia la segunda mitad de los noventa’. Los
esporadicos ataques terroristas llevados a cabo después no tuvieron ningtin
impacto significativo en la balanza de poder del pais.

El resultado electoral de 2012 en la era pos-Mubarak, fue, por lo tanto,
una gran sorpresa para muchos. Los salafistas, que formaron coalicién para
presentarse como el partido Al-Nur, lograron 125 escafios (alrededor de un
25%). Si sumamos los resultados obtenidos por el partido de los Hermanos
Musulmanes, el Partido Libertad y Justicia (FJP en sus siglas en inglés y de
aqui en adelante), Al-Nur y Al-Wasat, asi como los de los islamistas indepen-
dientes, las fuerzas islamistas y salafistas obtuvieron cerca del 75% de los
escafios del Parlamento egipcio.

Sin embargo, hasta la llamada Revolucion egipcia, la arena islamista
estuvo practicamente dominada por una élite, en torno a la cual girard este
estudio, los Hermanos Musulmanes.

Un movimiento de masas heterogéneo

Los Hermanos Musulmanes (Al-Ikhwan al-Muslimun) es una organizacién
con una larga trayectoria en la sociedad egipcia, y estd considerada una de las
organizaciones mds antiguas y numerosas del mundo drabe. Fue fundada en
1928 por Hassan al-Banna, junto con otros seis compaiieros, y 20 afios mds
tarde, ya con dos millones de miembros, se convirtié en un movimiento de
masas que serviria de inspiracion a otros grupos mas alld de las fronteras del
pais, especialmente en Siria y en Jordania.

En sus inicios, los Hermanos Musulmanes se establecieron como una
organizacion isldmica moderada, ultraconservadora en el &mbito moral y po-
litico, cuyo objetivo era aplicar la ley y los preceptos isldmicos en todos los
aspectos de la vida. Segtn la visién de al-Banna, el control del Estado no era
un fin en s mismo, sino la herramienta mas potente y efectiva para reforzar el
papel del islam y acelerar su difusion en la sociedad (Franganillo, 2010).

5. El alto al fuego de los islamistas radicales se produjo dos afios después de los ataques de
Luxor de 1997, en los que 62 personas, 59 de las cuales eran turistas, perdieron la vida.



212 Athina Lampridi-Kemou

Con los afios, la organizacion se ha convertido en un influyente grupo
de poder en la sociedad egipcia. Se calcula que en 2008 los miembros que
aportaban contribuciones podrian encontrarse entre un millén y cuatro mi-
llones®. A pesar de que la literatura sobre los Hermanos es muy abundante y
diversa, no debemos perder de vista que hasta hace relativamente poco fue
una organizacion prohibida y perseguida, por lo que sus miembros y su mo-
dus operandi son una incégnita.

A modo indicativo, merece la pena mencionar el caso de la entrada
de cinco nuevos miembros en el Maktab al-Irshad (Oficina de la Orien-
tacion), el principal érgano de direccién de la Hermandad en el periodo
comprendido entre abril y junio de 2007, después del arresto de dos im-
portantes lideres del grupo: al-Shatir y Bishr. Segtin Aclimandos, «Es in-
teresante ver que reina un flujo orweliano. Durante una semana o quince
dias, no se supo si hubo elecciones o los miembros fueron nombrados.
También se desconoce si los encarcelados al-Shatir y Bishr y los ancianos
Hilal y Abu Shanan (y quiza también Khatib) fueron descartados. Des-
pués se supo que nadie fue descartado, que hubo elecciones, pero que los
miembros de la Majlis al-Shura (la Asamblea consultiva) estaban fuera
del proceso» (Aclimandos, 2008).

El proceso de admisién de nuevos miembros sigue reglas estrictas, y es
la organizacion la que elige a los posibles nuevos miembros y no a la inversa.
Las admisiones de afios anteriores fueron mayormente estudiantes universi-
tarios, especialmente aquellos que estudiaban lejos de sus hogares y, al tener
escaso contacto con su familia y entorno social, encontrarian un remedio a su
soledad en su afiliacion a los Hermanos (Aclimandos, 2007).

Aunque la base de los Hermanos Musulmanes reside en la pequefa y
mediana burguesia, la organizacién también goza del apoyo popular, espe-
cialmente gracias a sus actividades sociales y benéficas y también por sus
propuestas politicas «alternativas». La larga trayectoria de la Hermandad
hace que esta sea una organizacion plural, en cuanto a sus miembros y segui-
dores, que proceden de distintos estratos sociales. Ademads, abarcan un am-
plio espectro de edad (agrupan a diversas generaciones), algo que ha causado
problemas de cohesién, como veremos mas adelante.

6. Es imposible, claro estd, conocer la suma exacta, pero se cree que aumenta cada vez mas.



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 213

El nepotismo y la gerontocracia, ademads del respeto a los ancianos, han
sido siempre caracteristicas esenciales en la cultura politica egipcia y los Her-
manos Musulmanes no son ajenos a ellas. Prueba de ello es que el Maktab
al-Irshad y la mayoria de las direcciones locales estdn en manos del sector
mas conservador (Wickham, 2011). La presencia de reformistas, ademas, se
ve especialmente mermada después de las elecciones de 2008 al Maktab al-
Irshad, esta y la subsecuente eleccién del nuevo guia general fueron una clara
demostracién de la estrategia del ala mas conservadora para frenar el ascenso
de los reformistas en la jerarquia’.

Las relaciones entre los Hermanos Musulmanes y el islam oficial en el
Egipto prerrevolucionario eran hostiles. Los ulemas oficiales constituian un
grupo heterogéneo y estaban principalmente representados por estas insti-
tuciones: al-Azhar, Dar al-Ifta y el Ministerio de Bienes Religiosos, todas
bajo control del Gobierno, que tenia la autoridad para elegir a los lideres
institucionales.

Con los afios, la relacion entre el régimen y las autoridades religiosas
oficiales fluctué entre la colaboracién impuesta y la dependencia mutua®. La
colaboracién entre el régimen y los clérigos oficiales estaba basada en los
intereses comunes de los dos grupos de élites para preservar su statu quo
(Bachar et al., 2006: 3). Pero, al mismo tiempo cada grupo preservaba sus
propios intereses. En lo que respecta a los clérigos, «cooperando con el régi-
men podian obtener mayores recursos, acceso a los medios de comunicacion,
nombramientos, influencia politica y ayuda del Gobierno para controlar a sus
competidores religiosos, y aumentar asi la autoridad de los clérigos» (Ta-
ylor, 2008: 45). Y en lo que respecta al régimen, el control de los clérigos
islamicos le otorgaba un cardcter religioso mds elevado y una herramienta
adicional para competir contra los islamistas «fandticos».

7. Las elecciones parciales de mayo de 2008 para elegir a cinco miembros del Maktab al-
Irshad tuvieron como resultado la exclusion de Isam al-Arian, lider del ala reformista, y la
aparicion de cinco nuevos miembros del ala tradicional conservadora. Estos resultados tan
marcados hicieron que muchos miembros y partidarios de la organizacion se cuestionaran
la transparencia del proceso. Para mds informacidn, véase Franganillo (2010).

8. Aprovechando la Revolucion de enero, el sector de los imanes de al-Azhar intent6 ganar
independencia, apelando al Consejo Supremo de las Fuerzas Armadas, para que revocara
la ley de Nasser de 1961 que disponia que el presupuesto de al-Azhar estuviera bajo el
control del Estado y que el gran sheij fuera elegido a dedo por la presidencia.



214  Athina Lampridi-Kemou

Un asunto de relevancia que uni6 a los lideres del islam oficial y el régimen
fue su interés comun por limitar la influencia de los Hermanos Musulmanes,
pues la organizacion restaba capacidad de poder a ambos grupos. Sin embargo,
como subrayaba anteriormente, los ulemas oficiales constituian un grupo hete-
rogéneo. Asi, al mismo tiempo, la larga historia y fuerte influencia de los Her-
manos Musulmanes en la sociedad egipcia les permitian colaborar con algunos
sectores del islam oficial. Este era el caso de los ulemas «activistas», que se
oponian al sheij de al-Azhar, Tantawi. Se agrupaban en el al-Azhar Scholar’s
Front (ASF) liderado por el Dr. Yahya Ismai’l, quien formaba alianza con los
Hermanos Musulmanes para oponerse a Tantawi (Taylor, 2008: 53).

Las relaciones entre los Hermanos Musulmanes y otros grupos activistas
se caracterizaban por la hostilidad. El control hegeménico de la arena politica
y la influencia negativa que el resto de grupos ejercian en la sociedad egipcia
hacia que la colaboracién entre ellos no fuera beneficiosa.

Las relaciones hostiles o no cooperativas continuaron en el Egipto pos-
revolucionario. Prueba de ello fue que compitieron en las elecciones. Por una
parte, se present6 la Alianza islamista, liderada por el partido salafista al-Nur,
y que inclufa tres partidos mds: el partido Asala, la Corriente salafista y el
partido Construccién y Desarrollo, el brazo politico de Al-Jamaa Al-Islami-
ya. Por otro lado, la Alianza Democritica, bajo el liderazgo del partido de los
Hermanos Musulmanes, Libertad y Justicia, y que agrupaba doce partidos,
entre los que destacaban el partido Ghad y el partido nasserista Karama.

Una organizacién sélida con divisiones internas

Hasta la caida de Mubarak, los Hermanos Musulmanes fue una organizacion
ilegal. Los partidos religiosos estaban prohibidos’, pero existié una tolerancia
de facto tras el mandato de Anwar al-Sadat. La transformacion de los Hermanos
Musulmanes de un movimiento religioso de masas a un «partido politico» co-
menz6 en 1980, con la participacién de la organizacién en el proceso electoral.

9. La Ley 40 de 1977 regulaba la formacién de partidos politicos en Egipto y prohibia la
creacion de partidos basados en afiliaciones de raza, clase o religion.



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 215

Los Hermanos Musulmanes es una organizacién con una estructura de-
finida y sélida. En lo mds alto encontramos el guia general (Murshid al-am),
quien es el director y el portavoz del grupo, actualmente bajo el mandato de
Mohammad Badie'". Por debajo de €l, estd el Maktab al-Irshad, el politbur6 de
los Hermanos, compuesto por alrededor de quince miembros, renovables cada
quince afios, y que deben tener al menos treinta afios de edad. Después estd el
Majlis al-Shura (6rgano consultivo), que entre 1995 y 2007 no pudo reunirse
debido al acoso del régimen. En la misma linea encontramos el departamento
de «oracién y fatwa», el Comité administrativo y el Comité politico.

En cambio, los grupos salafistas no poseen una forma de organizacién
solida, y hasta hace poco, estos grupos no estaban centralizados ni jerarqui-
zados ni a escala local ni nacional, sino que se organizaban alrededor de los
dictdmenes y los sermones de respetados tedricos y predicadores salafistas en
el delta del Nilo (Brown, 2011).

Internamente, la Hermandad se caracteriza por su diversidad genera-
cional e intelectual. Segiin El-Ghobashy, «la Hermandad ha experimentado
transformaciones organizacionales e ideoldgicas propias de cualquier partido
o movimiento social: brechas entre lineas generacionales, intensos debates
internos en cuanto a la estrategia y un giro en su base ideoldgica, al pasar
de considerar la politica como una misién sagrada a considerarla un duelo
publico entre intereses rivales» (El-Ghobashy, 2005: 374).

Siempre ha habido tensiones en el seno de los Hermanos Musulmanes,
y estas se volvieron mds intensas tras la muerte del guia general, Hamid Abu
Nasr, en 1966. Un claro ejemplo de los problemas internos de los Hermanos
fue la decisién de varios miembros de la generacioén intermedia de formar
un partido politico, Wasat", liderado por Abu Elela Mady, en el que también
participaban miembros coptos (Wickham, 2002: 219).

10. Una visién actualizada del organigrama de los Hermanos Musulmanes se puede encontrar
en la web de Jorge Fuentelsaz Franganillo: http://www.hermanosmusulmanes.es/.

11. Wasat estaba principalmente compuesto por ex miembros de los Hermanos Musulmanes. Abu
Elela Mady, el fundador del partido, fue miembro de la Hermandad durante dieciocho afios.
Segiin Mady lo que les llevé a desvincularse de la organizacion fue el rechazo de sus lideres a
reformar la Hermandad y a formar un partido politico, separando el proselitismo de la politica.
Hasta la caida de Mubarak, Wasat no obtuvo su permiso para poder operar como partido po-
litico (entrevista personal de la autora con Abu Elela Mady, fundador del partido Wasat y del
movimiento [2010]).



216 Athina Lampridi-Kemou

Algunos académicos hacen hincapié en las diferencias generacionales
en el seno de la organizacién. Mds precisamente, Khalil Al-Anani' identifica
cuatro generaciones. La primera, los que tienen entre 70 y 90 afios, fueron
activistas durante la era nasserista y se caracterizan por un conservadurismo
general, su principal objetivo es mantener la cohesién dentro de la organiza-
cién. La segunda, entre los 60 y los 70, estd compuesta por miembros mayo-
ritariamente pragmadticos y muy comprometidos con la politica. La tercera,
entre los 40 y los 60, también se caracteriza por su conservadurismo. Y, por
ultimo, una generacion mas joven, entre los 20 y los 40, son los miembros
mads politicos y activos de la organizacion.

Otros dividen la Hermandad entre la «nueva» y la «vieja» guardia, o
reformistas y conservadores. Los primeros representan un grupo vagamente
definido compuesto por personas de diversa edad (entre los 20 y los 50), pro-
fesion, estatus socioecondmico y lugar de residencia (El-Sherif, 2012). Se les
considera los «rebeldes» de los Hermanos, por sus criticas al autoritarismo de
la organizacién. No es una coincidencia que estuvieran en el corazén de las
revueltas del 25 de enero.

La «vieja guardia» estd compuesta, en su mayoria, por Hermanos que
sufrieron la represion del régimen de Gamal Abdel Nasser. Este grupo esta
mds cohesionado y sus miembros son, por lo general, mas fervientes, con-
servadores y estdn comprometidos con el trabajo misionera religioso a largo
plazo (dawa) y con la preservacién de la unidad del movimiento. Ademads,
esta vieja guardia es muy recelosa respecto a otros grupos politicos como
pueden ser los nasseristas, los nacionalistas drabes y los marxistas (Elad-
Altman, 2006).

La divisién existente entre los Hermanos fue puesta de relieve durante
la revolucién y el escenario posterior a esta. Asi, el anuncio de Abdel Mo-
neim Aboul Fotouh, miembro muy popular entre los integrantes de la nueva
guardia, de que planeaba presentarse a las elecciones como candidato inde-
pendiente, en contra de los deseos de la organizacién, condujo a la expulsion
de este miembro.

12. Entrevista personal de la autora con Khalil al-Anani, especialista en islam politico y edi-
tor adjunto de Al Siyassa Al Dawliya, periédico publicado por la fundacion Al-Ahram
(2010).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 217

Rivales y amigos

Los Hermanos Musulmanes estan considerados como «la madre de todos
los movimientos islamistas centristas» (Shahin, 2007). En consecuencia, han
servido de inspiracién para muchos movimientos en Oriente Medio, y esta
relacion es atin mas evidente en las organizaciones sirias, jordanas y palesti-
nas, por razones histdricas y geograficas.

Los contactos entre «iguales» incrementé la competicion por el poder.
La muerte de Mustafa Mashrur, guia general de los Hermanos Musulmanes,
en noviembre de 2002, despert6 fricciones en el seno de esta cooperacion
internacional, porque los Hermanos no egipcios se mostraron a favor de pro-
mover la candidatura de Faisal Mawlawi, lider de Jamaa Islamiya en el Liba-
no (Ternisien, 2007: 71). En 2010 se desaté de nuevo la competencia, cuando
el gufa general dej6 su cargo y se desataron los rumores que apuntaban a la
nominacién de un no egipcio para el puesto, cuatro de los cuales eran sirios y
jordanos®. Al final, las expectaciones no se cumplieron, pues Mahdi Akif fue
sucedido por el egipcio Mohamed Badie.

Las relaciones entre Hamas y los Hermanos Musulmanes egipcios han
perdido fuerza con el tiempo, a pesar de los esfuerzos del régimen egipcio
para demostrar lo contrario con la intencién de poner a la Administracién
norteamericana en contra de los Hermanos. Es cierto que las dos organizacio-
nes han colaborado para que tanto los Hermanos como Hamas incrementaran
su apoyo social, pero la existencia de intereses compatibles no implica que no
hubiera competencia entre los dos grupos. Asf lo ilustran unas declaraciones
publicas realizadas en marzo de 2007 después de que su lider, Abdel Aziz Ali
Abdulmajid al-Rantissi, fuera asesinado. El nuevo lider de Hamas, Khaled
Mashal, fue oficialmente nombrado guia general de la organizacién, un titulo
reservado hasta entonces para el lider egipcio (Ternisien, 2007: 72).

Por otra parte, el apoyo ideoldgico que la organizacién ofrece a Hamas
y la Franja de Gaza, asi como la denuncia de la posicién de El Cairo sobre la
cuestion palestina, generaba conflicto entre el régimen y la Hermandad, ya
que Mubarak siempre intenté impedir que Hamas ganara poder, para evitar
situaciones similares en Egipto (Hroub, 2009).

13. Fuente: diario Al Masry al Youm (27.03.2009).



218 Athina Lampridi-Kemou

A su vez, la organizacién siempre mantuvo una relacién estrecha con
Riyad, a través de la cual incrementaba su influencia en la sociedad egipcia a
cambio de apoyo econémico. Pero este vinculo sufri6 un gran cambio tras los
ataques del 11-S. El principe Nayif Bin Abdel Aziz acusé a los Hermanos de
ser los responsables de todos los problemas del mundo drabe'. Esta ruptura
trajo mds problemas para la organizacidon egipcia, pues Riyad proporcionaba
una ayuda financiera importante a través de la Liga Islamica u otros canales
(Ternisien, 2007: 86).

Durante su historia mds reciente, la organizacién ha contado con el apo-
yo de otros grupos de ideologia similar. Al principio de los afios noventa
se cred la Federacion de Organizaciones Islamicas en Europa (FIOE en sus
siglas en inglés), compuesta por 27 organizaciones, entre las que figuraban
los Hermanos Musulmanes, y que era usada como un canal de comunica-
cién internacional entre los diferentes grupos, aunque la organizacién niega
la existencia de tal red de comunicacién®. Los lazos entre organizaciones
no parecen responder a ninguna jerarquia y cada grupo realiza sus propias
précticas, siguiendo una linea nacional y no transnacional.

La unica oposicion real en Egipto

El recurso de poder mds importante de los Hermanos Musulmanes reside en
su discurso ideolégico. Por una parte, la organizacién opta por un discurso
religioso moderado y un abierto rechazo a cualquier modo de violencia, con
una clara vocacién politica. Por otro lado, la Hermandad, una vez abandona-
da la idea del califato, abraza el discurso nacionalista.

El discurso y el perfil moderado de la organizacién, especialmente du-
rante los ultimos afios del mandato de Mubarak, respondia a una eleccion

14.La reaccion de Riyad fue probablemente un esfuerzo para hacer olvidar que quince de
los terroristas eran ciudadanos de Arabia Saudi. Y al mismo tiempo para demostrar las
relaciones de competencia entre las diferentes creencias en las corrientes islamicas e
islamistas.

15.Entrevista personal de la autora con Sanna al-Banna, nieta del fundador de los Hermanos
Musulmanes y miembro de la organizacién (2010).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 219

muy estudiada que buscaba alejarse de otros grupos radicales. De esta ma-
nera, la Hermandad era capaz de eludir grandes enfrentamientos con el
régimen y aumentar su nimero de seguidores, bien gracias a que el radica-
lismo resultaba menos influyente o bien porque seguir las reglas del juego
del régimen le permitia gozar de un margen de actuaciéon mas amplio en la
sociedad (Lampridi-Kemou, 2011b).

Al mismo tiempo, el discurso de los Hermanos encierra consignas
populistas dirigidas a los trabajadores y a la «lumpen intelligentsia», asi
como a los banqueros, agentes financieros y empresarios mds cercanos a la
cupula de la organizacion (Beinin, 2004). Segin Husayn y al-Bitar (1997)
la oposicion de los Hermanos al neoliberalismo ha sido usado como una
retérica antiisraeli, esgrimiendo que Israel presiona a Egipto para que pri-
vatice el sector piblico'®.

La entrada en el juego politico de los salafistas alter6 la imagen de los
Hermanos Musulmanes. Segin Al-Anani, la proliferacion de los partidos
islamistas en la era pos-Mubarak «provocé un boom en cuanto a la diversi-
dad intelectual, ideoldgica y retérica de la escena islamista. Las dualidades
convencionales entre moderados/extremistas; Hermanos Musulmanes/sa-
lafistas; fundamentalistas/yihadistas, ya no servian para describir los mati-
ces del panorama del momento» (Al-Anani, 2011).

Hasta el fin de la era de Mubarak, en la que el Estado monopolizaba los
medios audiovisuales, todas las élites rivales, incluidos los Hermanos, te-
nian bloqueado el acceso a este recurso. Asi, los Ikhwan se vieron forzados
a divulgar su discurso a través de la prensa escrita y sus sermones. Pero,
mads tarde, el uso masivo de las nuevas tecnologias acabd con el control del
régimen, e Internet se convirti6 en la herramienta mds potente de la orga-
nizacién'. El activismo de los jévenes internautas durante los tltimos afios
del Gobierno de Mubarak confirmé a la Hermandad como un importante
movimiento en la red's.

16. Citado en Beinin (2004).

17.El sitio web oficial de los Hermanos Musulmanes en inglés: http://www.ikhwanweb.com/.
La organizacién también ha lanzado un canal de television, Egypt 25, que emite gratis por
Internet.

18.El ciberactivismo fue usado por los Hermanos jévenes para criticar a los lideres de la
organizacion.



220 Athina Lampridi-Kemou

En todo momento, el discurso de los Hermanos refleja, entre otros
factores, los intereses de los Hermanos mds poderosos. Cabe destacar
particularmente la importancia del capital para la organizacién, como
medio para cubrir sus necesidades. La economia de la Hermandad® se
utiliza para ampliar sus redes clientelares, sobre todo a través de la crea-
cién de empleo para jovenes religiosos y actividades benéficas (Ibrahim,
2002: 60). La actividad econdémica de la organizacién data de tiempo
atrds y se aceler6 durante los afios de la Infitah® de la era Sadat (Lampri-
di-Kemou, 2012).

En su obra Who Owns Egypt, Sa’id Imam?* afirma que la economia
privada egipcia estaba controlada por dieciocho familias y sus socios, de
las que ocho pertenecian a los Hermanos Musulmanes. Ademads, también
revela que la organizacion controla mas del 40% de todos los movimien-
tos de la economia. Un claro indicador de la capacidad econémica de
los miembros de los Hermanos Musulmanes fue lo ocurrido a raiz del
ataque del régimen en 2007, que pretendia acabar con los recursos eco-
némicos de la organizacion. Las detenciones de los principales actores
econémicos tuvo un impacto negativo en el mercado bursatil del pais
(Franganillo, 2010). Por todo ello, es fécil entender que los intereses
econdmicos de los miembros y simpatizantes mds veteranos tengan una
gran influencia en el perfil moderado de la Hermandad.

Desde sus principios, la Hermandad fue sinénimo de asistencia so-
cial. «Con una visién del renacimiento isldmico y una pizarra bajo el
brazo, la Hermandad reclutaba a sus miembros puerta a puerta y cons-
trufa una organizacion de asistencia social, que era a su vez una liga de-
portiva, que era a su vez un movimiento anticolonial, todo ello bajo una
meticulosa organizacion y unas estrictas relaciones entre maestros y disci-
pulos» (El-Ghobashy, 2005). Su perfil filantrépico contribuyé al aumento
de su influencia entre los egipcios con bajos ingresos. Segtn el estudio del

19.La organizacion incentivé a muchos miembros y simpatizantes a fundar instituciones eco-
ndémicas isldmicas, con la ayuda de aquellos que habfan amasado fortunas en el exilio en
los paises productores de petréleo.

20. Apertura a la inversion extranjera realizada por el presidente a partir de 1973.

21.Citado en Wickham (2002: 97).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 221

centro Al-Ahram de estudios politicos y estratégicos?, un 70%-75% de
los servicios de salud para la poblacién con rentas mds bajas era sumi-
nistrado por ONG religiosas. Estas también trabajan en el dmbito de la
educacion y la reduccién de la pobreza. En la historia reciente de Egipto
encontramos un excelente ejemplo del poder de los servicios sociales de
los Hermanos Musulmanes, cuando durante el devastador terremoto de El
Cairo en 1992 la Hermandad y otros grupos isldmicos demostraron ser
mucho mds eficientes que el propio Estado.

Junto con los servicios sociales, la Hermandad se fue introduciendo
de forma progresiva en otros sectores de la sociedad civil. Los Hermanos
comenzaron a hacerse visibles en las asociaciones profesionales en las
elecciones para la junta del colegio de médicos en 1984.

En 1990 los candidatos de los Hermanos arrasaron en las elecciones
de las principales asociaciones profesionales, lo que hizo crecer los ru-
mores acerca de una «toma de control» y una «infiltracién por la puerta
trasera» de los Hermanos®. Y es que el control de las asociaciones es muy
importante para la Hermandad. Como apuntaba Ahmad al-Nahas, miem-
bro de la Hermandad y tesorero del colegio de ingenieros de Alejandria
«Las asociaciones nos proporcionaban una plataforma politica con poder
legal y organizacién medidtica. A través de ellas, podiamos publicar tan-
tos periddicos y revistas como quisiéramos, sin sufrir las complicaciones
de obtener una licencia. Estos servicios y privilegios hicieron que las
asociaciones profesionales actuaran como nuestros portavoces al menos
el 80% del tiempo»*.

La presencia de los Hermanos en las asociaciones estudiantiles tam-
bién fue significante. Su papel se vio explicitamente reforzado durante el
mandato de Sadat, con el objetivo de contrarrestar la influencia «comu-

22.Citado en Abdelrahman (2004).

23.Los inesperados resultados electorales, la escalada del terrorismo en el pafs y el éxito
electoral de Frente Islamico de Salvacion en Argelia comenzaron a alarmar al régimen de
Mubarak. Asi, en 1993, se emiti6 una nueva ley de asociaciones profesionales, que esta-
blecia un minimo del 50% de participacién en las elecciones, con el fin de garantizar su
funcionamiento democrético e impedir que una «minoria organizada» ganara a los demas.
La propuesta provoco reacciones de muchas asociaciones, la mayoria controladas por la
Hermandad, también en forma de manifestaciones.

24.Citado en Al-Awadi (2004: 151).



222  Athina Lampridi-Kemou

nista» en las universidades®. La influencia islamista se vio incluso incre-
mentada durante la era Mubarak. Los enfrentamientos entre los diversos
aparatos coercitivos del régimen y las asociaciones estudiantiles ligadas
a la Hermandad eran frecuentes, como medida del régimen para reducir
la influencia de la organizacién. En septiembre de 2010, por ejemplo,
agentes de seguridad de las universidades de Fayum y Ain-Shams se en-
frentaron a los estudiantes afiliados a los Hermanos que habian lanzado
una campaia a favor de la reforma politica.

¢Elites o vanguardias?

Una de los recursos de poder mds importantes de los Hermanos Musul-
manes ha sido siempre el apoyo popular del que goza la organizacién,
debido a la capacidad para adaptar su mensaje y sus practicas a las de-
mandas de la poblacién musulmana. Ademds de su influyente discurso,
los Hermanos crearon importantes redes sociales, como ya se ha mencio-
nado. Esposito defiende que los aspectos principales del islamismo no
son «las bombas ni los rehenes sino las escuelas y los hospitales» (Espo-
sito, 1998: 218). Ademds, el peso de las actividades de la organizacion se
hace mds evidente debido a la ausencia del Estado de bienestar.

Sin embargo, la aparicién de los Hermanos Musulmanes en el pro-
ceso politico, stricto sensu, requeria estrategias principalmente en los
mecanismos de captacién de voto, siguiendo el esquema clientelista del
anterior partido del régimen, el NDP. Ello incluia pricticas como ir de
casa en casa para pedir el voto y facilitar los procesos administrativos
de registro de votos, la ofrenda de regalos de tradicion isldmica y la dis-
tribucidon de material escolar con el fin de aliviar la carga econémica de
las familias, principalmente en las dreas mds desfavorecidas. Resultan
muy significativas unas palabras del guia general de la Hermandad al
respecto (Kassem, 1999): «Aunque no consigamos respuesta directa de
los padres, los nifios recordardn quién les dio el material en las puertas

25.Para mas informacion, véase Lampridi-Kemou (2012).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 223

del colegio y esperamos que asi nuestro mensaje pase directamente a la
siguiente generacion [...] No tenemos prisa, nuestros planes son a muy
largo plazo».

Los sucesos del 11-S tuvieron un gran impacto en Egipto e inevita-
blemente conllevaron modificaciones en el seno de la organizacién. Las
protestas masivas en apoyo a la Segunda Intifada palestina y en contra
de la invasion de Irak —temas clave en los que la Hermandad no podia
dejar de pronunciarse— forzaron a la organizacién a adoptar un perfil mas
militante. Algo que volvia a demostrar su capacidad de «escucha» de las
demandas del pueblo y su cardcter de organizacion de base. A medida
que se acercaban las elecciones presidenciales de 2005, la agitacién em-
pezd a tomar forma en un movimiento antirrégimen, en el que destacaba
el grupo Kefaya, formado por militantes seculares, islamistas e intelec-
tuales, entre los que figuraban miembros de la Hermandad.

La participacién de miembros de los Hermanos Musulmanes confirié
a Kefaya la imagen de un movimiento de masas, al tiempo que mejora-
ba el apoyo popular a la Hermandad. La creciente movilizacién de los
egipcios inquietaba al régimen que temia una reaccién generalizada, por
lo que decidié tomar medidas represivas contra todo activista. Pero, ade-
mds, el régimen vio la necesidad de tomar otras medidas para apaciguar
los movimientos contra €l mismo, entre ellas un acuerdo extraoficial en-
tre los lideres de la Hermandad y el Gobierno.

El activismo de los Hermanos Musulmanes fue particularmente vi-
sible en su relacién con la Asociaciéon Nacional para el Cambio. Esta
plataforma, dirigida por Mohamed Al Baradei, representaba uno de los
esfuerzos mds enérgicos de los egipcios para intentar cambiar la estruc-
tura de poder en el pais. La participacién de la Hermandad en la platafor-
ma fue significativa, en solo doce dias la organizacion consigui6 recoger
mads de 100.000 firmas a través de Internet para una peticion de cambios
constitucionales democréticos. Sin embargo, el intento de unir a las fuer-
zas de la oposicién fracasé. El llamamiento a boicotear las elecciones
parlamentarias de noviembre de 2010 fracasaba cuando los partidos de la
oposicién y los Hermanos Musulmanes anunciaban su decision de parti-
cipar, a pesar de sus discursos previos en los que llamaban al boicot si el
Gobierno no garantizaba un proceso electoral justo y libre.

Todo ello pone de relieve la naturaleza dual de los Hermanos Mu-
sulmanes. Por un lado, los lideres de la organizacién representan una
élite poderosa que se sirve de la organizacién como una estructura para



224 Athina Lampridi-Kemou

gestionar sus recursos de poder. Por otro lado, podemos ver que estos
mismos lideres actuaban en ocasiones como un grupo de vanguardia en
su enfrentamiento con el régimen.

De los Hermanos Musulmanes al Partido de la Libertad
y la Justicia

Antes de la caida del régimen, Abdel-Kotob afirmaba que «la estrategia
dominante de la Hermandad puede ser calificada de “acomodacién” con
el sistema politico existente, pues el grupo se ha convertido en totalmente
dependiente de los canales constitucionales para conseguir los cambios que
piden. El proceso electoral se ha vuelto realmente importante, tanto para
poder disfrutar de representacion parlamentaria y profesional como, sobre
todo, para lograr acceso a un canal sin restricciones en el que el mensaje
islamista de la organizacién pudiera llegar a las masas egipcias» (Abdel-
Kotob, 1995: 336). El papel de los Hermanos Musulmanes durante el man-
dato de Mubarak fue, por lo tanto, el de moverse dentro de las reglas del
juego. La cupula de la organizacién opté por moverse entre la lealtad y la
no confrontacién. Un indicador de esta postura lo vemos en la decisién de
no presentar candidatos para la presidencia de las asociaciones profesiona-
les, como parte de un acuerdo técito entre el Gobierno y todos los grupos
de la oposicién por el que el puesto quedaba reservado para un miembro
del partido dirigente con el fin de facilitar las negociaciones con las autori-
dades (El-Ghobashy, 2005).

Kefaya era un ejemplo ilustrativo de la postura pasiva de la Herman-
dad. En una situaciéon amenazante para el régimen, los lideres de los Her-
manos Musulmanes eran «persuadidos» para rebajar el tono sus acciones
antirrégimen y abandonar Kefaya. Miembros destacados de la Hermandad
sostienen que en septiembre-octubre de 2005, miembros de las altas ins-
tancias del PDN propusieron evitar la confrontacién a cambio de mayor li-
bertad de actuacién. A pesar de que los Hermanos rechazan haber aceptado
la oferta, muchos comentaristas opinan que algun tipo de acuerdo seria la
Unica explicacion para la tregua de facto entre los Hermanos y el Gobier-
no hacia mediados de 2005 (International Crisis Group, 2008). De hecho,
poco después la organizacién anunciaba su apoyo a la quinta candidatura
de Mubarak, argumentando como justificacién que el Cordn obliga a los



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 225

musulmanes a obedecer a su lider. Dias después, el Gobierno liberé a 14
Hermanos en prisién (Elamrani, 2005).

La revuelta egipcia no cambi6 esta fidelidad al régimen por parte de
la direccién de la Hermandad, como pudo verse cuando los Hermanos se
apresuraron en declarar que la organizacién no participaria en las protes-
tas*. Mas tarde, liderados por el Consejo Supremo de las Fuerzas Arma-
das (SCAF en sus siglas en inglés), que sucedié a Mubarak en el poder,
la organizacién apoyaria la reforma de nueve articulos de la constitucién
egipcia. Cambios que llevé a cabo una comisién designada por el propio
SCAF, sin ningtn tipo de debate publico. No es una coincidencia que las
reformas constitucionales fueran apoyadas sobre todo por el SCAF, el an-
tiguo partido gubernamental PND y las fuerzas islamistas conservadoras
(Lampridi-Kemou, 2011a).

Los Hermanos Musulmanes son percibidos como una organizacién
moderada. Por una parte, la organizacion opta por un discurso religioso
moderado y la condena de todo tipo de violencia de naturaleza politica. Por
otro lado, la Hermandad mantiene un discurso nacionalista, abandonando
asf la idea de un califato?. Su partido politico formado como consecuencia
de la caida de Mubarak, el Partido de la Libertad y la Justicia (FJP)®, es, en
términos generales, un partido secular, aunque la religién ocupa un papel
importante. Los principios del partido son compatibles con las ideas de su
fundador, Hassan al-Banna, que establecié como prioridad la necesidad de
«ensalzar las moral, los valores y conceptos isldmicos en la vida de cada in-
dividuo y en el conjunto de la sociedad», y no la necesidad de ganar poder.
En cuanto a su vision de la economia, el FJP es un partido afin al liberalis-
mo. La plataforma del partido apoya los principios de una libertad econd-
mica que pueda lograr la justicia social y la redistribucién de los recursos,
al tiempo que incentiva las inversiones nacionales y extranjeras. Como he
subrayado antes, este compromiso neoliberal responde (entre otros) a los
intereses de los adinerados Hermanos que financian la organizacion.

26.Las declaraciones pueden consultarse en http://www.almasryalyoum.com/en/news/mb-
we-didnt-participate-tahrir-square-demonstrations.

27.Que es la tendencia general en el islam politico actual; véase Izquierdo Brichs (2011).

28.El manifiesto del partido estd disponible en inglés en http://www.fjponline.com/view.
php?pid=1.



226 Athina Lampridi-Kemou

En lo que respecta a las minorias religiosas, la postura oficial de los
Hermanos Musulmanes es la de que los coptos® son ciudadanos egipcios
de pleno derecho. «Nosotros los Hermanos Musulmanes siempre deci-
mos que somos abogados y no jueces, por lo que no contemplamos el
forzar a nadie a cambiar sus creencias. Acorde con las palabras de Dios:
“no hay coaccidn en la religiéon”, nuestra postura ante nuestros herma-
nos cristianos en Egipto y en el mundo drabe es explicita, consolidada y
consabida: tienen los mismos derechos y deberes que nosotros. [...]»*.
Desde el principio de su formacién, el FIP eliminé el articulo dedicado
a la importancia de las funciones religiosas del Estado, que hasta enton-
ces, implicitamente, habia descartado que alguien no musulman pudiera
llegar a la jefatura del Estado. Y con el fin de demostrar su compromiso
con la igualdad de derechos de los egipcios cristianos y musulmanes, el
partido nombré vicepresidente al copto Rafiq Habib.

La nueva plataforma no excluye la eleccién de mujeres para el Go-
bierno®'. Es importante destacar que las mujeres conforman alrededor del
25% de los miembros de los Hermanos, pero las candidatas femeninas en
las elecciones de 2011 representaron un 11% de las listas. Sin embargo,
la nominacién de candidatas femeninas por parte del FJP «continda sien-
do mds un acto simbdlico que un reflejo de la importancia para el grupo
del papel politico de la mujer» (Al-Anani, 2011).

Los temas coptos y la presencia de las mujeres tienen, sin embargo,
un gran peso en el seno de los Hermanos Musulmanes y, en consecuen-
cia, en el FJP, ya que es uno de los puntos conflictivos en la cohesién
de la organizacién. La dura represion del régimen en los dltimos afios
del mandato de Mubarak obligé a los Hermanos a «secularizar» su
discurso, llamando piblicamente a una reforma y expresando su deseo

29.Los coptos representan aproximadamente el 10% de la poblacion egipcia, lo que los
convierte en la minorfa religiosa mds importante del pais. Otros cristianos son cat6li-
cos, evangélicos, protestantes, ortodoxos griegos, ortodoxos armenios y otras iglesias
mads pequefias.

30.Este es un extracto de los principios democraticos de la Hermandad. Citado en El-Ghobas-
hy (2005).

31.En marzo de 1994, los Hermanos Musulmanes emitieron declaraciones definitivas re-
conociendo los derechos de las mujeres tanto como candidatas para cargos publicos
como votantes.



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 227

de formar, por primera vez, un partido politico. Este anuncio resulté
polémico, pues hacia surgir dudas acerca del posicionamiento de la
organizacion sobre la posibilidad de tener un copto o una mujer como
presidente de la Republica de Egipto. Lo mismo ocurria con la creacién
de un Consejo de ulemas y su papel en el sistema politico egipcio, pues
agravaba el cisma entre los Hermanos reformistas y los conservadores.
El gran abanico de opiniones en estos asuntos hizo que el dirigente de
la organizacién, Muhammad Mahdi Akif, anunciara que el trabajo en
el partido se suspendia porque la organizaciéon debia concentrarse en
los juicios militares a los que sus miembros se estaban enfrentando
(Lampridi-Kemou, 2011b).

Desde su primera aparicion, los Hermanos Musulmanes siempre han
sido un movimiento antiisraeli. Cabe destacar que durante la década de
1950, los Ikhwan gozaron de un gran apoyo popular gracias a su papel
activo en la guerra de 1948 en Palestina, pues los Hermanos fueron los
primeros en alistarse como voluntarios, ya que el ejército egipcio no
podia entrar en guerra hasta que el mandato inglés llegara a su fin. En
consecuencia, los Hermanos Musulmanes siempre rechazaron la crea-
cién del Estado israeli y el tratado de paz de Camp David.

La postura de la organizacién en este sentido fue ampliamente ex-
plotada por Mubarak con el objetivo de ganar el apoyo de Washington,
ya que Estados Unidos nunca vio con buenos ojos a la organizacién
debido a su posicién ante Israel y a su rechazo de reconocer el tratado
de paz entre Egipto e Israel (Lampridi-Kemou, 2012). Légicamente, la
organizacién también adopté una retdrica antiestadounidense, principal-
mente porque veia a Washington como un aliado fiel de Israel. Esto se
ve claramente reflejado en uno de los principales esléganes usados por
los Hermanos y otras facciones islamistas para convencer a los egipcios
para que votaran a favor de la reforma constitucional: «Si votas “no”,
estards apoyando a América y al-Baradei, y si votas ‘si’, estards apoyan-
do a Dios».

Sin embargo, si habia contacto entre Washington y los lideres de
los Hermanos. La incerteza respecto al sucesor de Mubarak durante la
ultima década del mandato del presidente hizo que la Administracion es-
tadounidense estuviera preparada para diferentes escenarios, incluso la
posible llegada de los Hermanos al Gobierno. Esto explica las reuniones
extraoficiales entre miembros de la organizacidn y representantes nor-
teamericanos. Se cree que una de estas reuniones tuvo lugar durante la



228 Athina Lampridi-Kemou

primera visita oficial del presidente Barak Obama al territorio egipcio®.
El reconocimiento implicito de la organizacién por parte de Estados
Unidos no fue bien recibido por Mubarak y, por esta razén, el régimen
procedi6 a la detencidn de varias personas de la organizacién, incluidos
miembros del Parlamento. Mohammad Habib, entonces viceguia de la
Hermandad, declar6®: «la idea de que el presidente de Estados Unidos
entablara comunicacién con nosotros ha enfurecido al régimen, que ha
decidido lanzar un ataque preventivo».

Volviendo a la postura frente a Israel, la postura oficial del FPJ pa-
rece ser un poco diferente, una vez que el partido llega a ser la primera
fuerza en el Parlamento egipcio. Segiin Brown, lo posicién oficial de la
Hermandad frente el tratado egipcio-israeli es la de que «los tratados
internacionales deben de ser respetados, pero deben de ser aceptados
por las dos partes y pueden ser renegociados si una de las dos partes
considera que sus términos ya no responden a sus intereses» (Brown,
2012). De esta manera, el FJP logra mostrar un perfil responsable en el
ambito internacional sin, por el contrario, provocar la indignacién de
los seguidores de los Hermanos, que han albergado durante décadas un
sentimiento antiisraeli.

Conclusiones

La caida del régimen de Mubarak ha alterado la balanza de poder en el pais.
Las fuerzas revolucionarias y de oposicion tienen hoy un lugar destacado
en la escena egipcia. En 2013, a través de la Alianza Democritica, el FJP,
partido de los Hermanos, representa la primera fuerza politica en el Parla-
mento y detenta la presidencia.

Al mismo tiempo, el Egipto posrevolucionario dio lugar a nuevas fuer-
zas islamistas. «La participacién politica se ha convertido ahora en el esce-

32.Los contactos extraoficiales entre la organizacién y Washington empezaron durante la
Administracion de Bush (El-Din, 2007).
33.Citado en Morrow (2009).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 229

nario preferido por la mayoria de los miembros de los grupos y tendencias
islamistas, incluidos aquellos que habian rechazado formalmente, e incluso
condenado, la participacién y la actividad de los partidos politicos en el
ambito religioso e ideolégico» (Al-Anani, 2011). Irénicamente, la mayoria
de estos grupos proyectan una actitud mds «progresista» y politicamente
astuta que los propios Hermanos.

En este contexto, los Hermanos Musulmanes ya no se consideran
un grupo islamista radical por las élites dirigentes y los actores interna-
cionales. Por el contrario, se presentan como interlocutores moderados
que pueden promover la democracia en Egipto. Este cambio de actitud
(especialmente desde Washington) aumenta la desconfianza, pues los in-
tereses norteamericanos estdn ligados a Israel y a preservar la estabilidad
en la region.

Los intereses reales de los lideres de los Hermanos Musulmanes plan-
tean dudas. Como hemos visto, la organizaciéon nos demuestra que en mo-
mentos cruciales, los lideres de la organizacién optaban siempre por pre-
servar su posicién de poder antes que enfrentarse al régimen. Y esta postura
ambivalente continué en la era posrevolucionaria. Muchos consideran que
la «principal prioridad de los Hermanos es conseguir la mayor parte de los
escafios en el Parlamento»*. Y al mismo tiempo, el funcionamiento antide-
mocrético de la organizacién en cuanto a sus asuntos internos hace dificil
comprender cémo el FPJ puede promover la democracia y un cambio real.

Pero, como declaré Al-Aswany, para Egipto «la democracia es la so-
lucién» (Al-Aswany, 2011). Y nadie puede dudar que en un futuro cercano
un Egipto mds democratico y menos autoritario incluird a los Hermanos
Musulmanes y a otras fuerzas islamistas, pues cuentan con una enorme
representacion dentro de la poblacién egipcia.

34.Informacién obtenida de Al Ahram, disponible en:
http://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/64/33276/Egypt/Politics-/Rift-between-
revolutionaries -Brotherhood-widens-i.aspx.



230 Athina Lampridi-Kemou

Referencias bibliogréficas

Abdel-Kotob, S. «The Accomodationists Speak: Goals and Strategies of the
Muslim Brotherhood of Egypt». International Journal of Middle East
Studies, vol.27,1n.° 3 (agosto de 1995).

Abdelrahman, M. Civil Society Exposed: The Politics of NGOs in Egypt.
Londres, Nueva York: Tauris Academic Studies, 2004.

Aclimandos, T. «Les Fréres Musulmans Egyptiens: Pour une critique des
Veeux pieux». Politique Africaine,n.° 108 (diciembre de 2007).

— «Freres musulmans: des (bons?) usages de la confrontation». Chroniques
égyptiennes/CEDEJ (2008).

Al-Anani, K. «The New Islamist Scene in Egypt». Al Ahram Weekly (junio de
2011), p. 23-29.

Al-Aswany, A. Egipto: las claves de una revolucion inevitable. Barcelona:
Galaxia Gutenberg, 2011.

Al-Awadi, H. In Pursuit of Legitimacy: The Muslim Brothers and Mubarak,
1982-2000. Londres: Tauris Academic Studies, 2004.

Bachar, S.; Bar, S.; Machtiger, R.; Minzili, Y. «Establishment Ulama and Radi-
calism in Egypt, Saudi Arabia, and Jordan». Center on Islam, Democracy,
and the Future of the Muslim World/Research Monographs on the Muslim
World, vol. 1,n.° 4 (diciembre de 2006).

Beinin, J. «Political Islam and the New Global Economy:The Political Econ-
omy of Islamist Social Movementsin Egypt and Turkey». French and US
Approaches to Understanding Islam, 2004.

Brown, J. «Salafis and Sufis in Egypt». Carnegie Endowment for International
Peace (diciembre de 2011).

Brown, N. J. «When Victory Becomes and Option: Egypt’s Muslim Brother-
hood Confronts Success». Carnegie Endowment for International Peace
(enero de 2012).

El-Din, G. E. «A separate meeting?». Al Ahram (31 de mayo-6 de junio de
2007).

El-Ghobashy, M. «The metamorphosis of the Egyptian Muslim Brothers». In-
ternational Journal of Middle East Studies,n.’ 37 (2005).

El-Sherif, A. «The Brotherhood on the Edge of Reform». Al Masry Al Youm
(2011).

— «Egypt’s New Islamists: Emboldening Reform from Within». Carnegie En-
dowment for International Peace (enero de 2012).



Las fuerzas islamistas en el Egipto contempordneo 231

Elad-Altman, I. «Democracy, Elections and the Egyptian Muslim Broth-
erhood». Current Trends in Islamist Ideology, n.° 3 (16 de febrero de
2006).

Elamrani, I. «Controlled Reform in Egypt: Neither Reformist nor Controlled».
Middle East Report (diciembre de 2005).

Esposito, J. Islam: the straight path. Oxford: Oxford University Press, 1998.

Franganillo, J. F. «La imposible adaptacion de los Hermanos Musulmanes al sis-
tema egipcio: su relacién con el régimen durante el mandato de Muhammad
Mahdi ‘Akif (enero de 2004-enero de 2010)». Estudios Arabes e Islamicos y
estudios orientales. Madrid: Universidad Autonoma de Madrid, 2010.

Hroub, K. «Pressures on Hamas in Reconciliation Talks». Carnegie Endow-
ment for International Peace (2 de abril de 2009).

Ibrahim, S. E. «Islamic activism and Political opposition in Egypt», en: Ibra-
him, S. E. (ed.) Egypt, Islam and Democracy: Critical Essays. El Cairo,
Nueva York: American University in Cairo Press, 2002.

International Crisis Group. Egypt’s Muslim Brothers: Confrontation or Inte-
gration?, International Crisis Group, 2008.

Izquierdo Brichs, F. «Islam politico en el siglo XXI». Revista Cidob d’Afers
Internacionals, n.° 93-94 (2011).

Izquierdo, F.; Kemou, A. «La sociologia del poder en el mundo drabe contem-
poraneo». Poder y regimenes en el mundo drabe contempordneo. Barce-
lona: CIDOB/Bellatera, 2009.

Kassem, M. In the Guise of Democracy. Governance in Contemporary Egypt.
Reading: Ithaca Press, 1999.

Lampridi-Kemou, A. «Egypt looks ahead?». TEIM Election Watch Analysis/
Occasional Analyis (2011a).

— «Los Hermanos Musulmanes: ;una fuerza centrifuga o centripeta?». Revista
CIDOB d’afers internacionals, n.° 93-94 (2011b).

— «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power’”” Analysis». Derecho Pii-
blico y Ciencias Historico Juridicas. Barcelona: UAB, 2012.

Morrow, A. «Egypt: Muslim Brotherhood On the Mat». Arab Reform Initia-
tive (junio de 2009).

Shahin, E. D. «Political Islam in Egypt». CEPS Working Document, n.° 266
(mayo de 2007).

Taylor, J. «Prophet sharing: strategic interaction between Muslim clerics and
Middle Eastern regimes». Journal of Islamic Law and Culture, vol. 10,
n.° 1(2008).



232 Athina Lampridi-Kemou

Ternisien, X. Los Hermanos Musulmanes. Barcelona: Edicions Bellaterra,
2007.

Wickham, C. Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Political Change in
Egypt. Nueva York: Columbia University Press, 2002.

— «The Muslim Brotherhood After Mubarak.What the Brotherhood Is and
How it Will Shape the Future». Foreign Affairs (febrero de 2011).



8. Islam politico en Libia: elitizacion y vanguardia

Laura Feliu

Fundamentalismo de Estado, rentismo e islamismos

En Libia no se articul6 durante el Gobierno revolucionario liderado por
Muamar al-Gadafi (1969-2011) un gran movimiento islamista con capaci-
dad de representacion de una mayoria de la poblacién (Deeb, 1996: 187).
Lo mismo se podria afirmar de otros grupos politicos de oposicién al régi-
men. En este sentido, algunos de los factores que han intervenido en uno
u otro caso son comunes. En primer lugar, debe destacarse la inexistencia
de un movimiento nacionalista fuerte y centralizado, a diferencia de los
paises vecinos; fueron sectores tradicionales asociados a organizaciones
sociales y religiosas como las tribus o la influyente cofradia sanusi quienes
lideraron el combate por la independencia. Posteriormente, si bien durante
el periodo mondrquico de Idris I se cre6 un Parlamento y el pais se doté
de una Constitucidn, los partidos politicos nunca tuvieron una verdadera
raigambre (Takeyh, 2000), y, con la llegada del régimen revolucionario y
la creacion de la Yamahiriya en 1977, estos fueron prohibidos.

La represién y la acaparacion de recursos provocaron posteriormente
el exilio, o la desmovilizacion de los aspirantes a constituir la clase politica
libia. En su lugar, una serie de €lites primarias y secundarias’ se desarro-
Ilaron a través de las multiples y cambiantes instituciones concebidas por

1. Sobre la sociologia del poder, véanse Izquierdo Brichs (2008); Izquierdo Brichs y Lampri-
di-Kemou (2012); Lampridi-Kemou (2012).



234 Laura Feliu

Gadafi. Estas instituciones se fueron creando, modificando y suprimiendo
tanto en consonancia con el ideario del Libro Verde redactado por el propio
Lider como con las necesidades derivadas del control de la poblacién y de
los recursos, y de la propia supervivencia del régimen (EI Khikhia, 1997:
1; Brady, 2007: 128).

Por otra parte, la mayor parte de los cientificos sociales que han estu-
diado el sistema politico libio lo consideran una estructura de relaciones
tribales solo en parte encuadrada en las estructuras estatales (Davis, 1990;
El Khikhia, 1997; Anderson, 1990). Esta debilidad de las estructuras insti-
tucionales y estatales influye en los procesos de formalizacion de las redes
sociales y politicas, mientras que realza la importancia de las redes infor-
males asociadas al parentesco.

El bloqueo del acceso a la participacion politica difiere del de otros
regimenes de la regién que liberalizaron parcialmente sus respectivos
campos politicos en los afios noventa, dando oportunidades al desarrollo
de una organizacién auténoma (Marruecos, Egipto, Libano) (Brumberg,
2003). Las reformas politico-econémicas introducidas en Libia a partir
de aquella década no implicaron un cambio fundamental de las estruc-
turas del régimen, ni tampoco un proceso significativo de elitizacién de
nuevos sectores®. Pero el modelo libio revolucionario tampoco es del
todo coincidente con otros regimenes autoritarios cerrados (el Tinez de
Ben Ali, la Siria de los Assad o el Irak de Saddam Hussein), donde los
islamistas aprovecharon la lucha circular por el poder entre las élites
dirigentes y las élites politicas de adscripcidén nacionalista o socialista
en los afios setenta e inicios de los ochenta para ampliar y organizar sus
bases (Izquierdo, 2010).

En Libia los recursos econémicos quedaron bajo el control directo de
las élites primarias que gestionaban las rentas del petréleo. Cabe recor-
dar que desde finales de los afios setenta se prohibié cualquier actividad
econdmica de cardcter privado. Desde el centro del sistema se dirigié la
distribucion de la renta exterior, permitiendo el acceso a cierto grado de

2. En contra de la tesis del tribalismo véase Djaziri (2002), quien considera que existe un
ntcleo significativo de Estado-nacién autoritario en proceso de consolidacion.

3. Jests Jurado (2011: 11) incluye a Libia entre las autocracias pluralistas a partir de las reformas
introducidas en ese periodo, que dan lugar a lo que él denomina Segunda Yamahiriya.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 235

bienestar a capas amplias de la poblacion. Los hechos anteriores dificultaron,
por una parte, la creacion de una clase media de sensibilidad islamista
con recursos auténomos y movilidad social. Por otra parte, el cardcter
rentista del régimen debe ser evaluado también por su impacto negati-
vo sobre la movilizacién de la poblacién. Segun las teorfas cldsicas del
rentismo, la poblacién no se ve obligada a contribuir econémicamente a
través del pago de impuestos, pero como contrapartida, y al beneficiarse
de la redistribucién de rentas realizada por el Estado y depender de estas,
ve coartada su capacidad de reivindicacion. El régimen no necesita de
un contrato social amplio para asegurar su supervivencia (Vandewalle,
1998). Esta capacidad redistributiva se debilitard sensiblemente a partir
de los afios ochenta.

El modelo de Estado-providencia se complementa con el modelo po-
litico-social de la experiencia revolucionaria y su vertiente populista igua-
litaria, ambos aspectos estrechamente relacionados. Sin duda este tipo de
gestién del campo publico y la importancia de la dimensién ideoldgica
sirvieron para limitar en los afios setenta el auge del islamismo en un mo-
mento de fuerte crecimiento en otros paises de la region.

Otros factores adicionales vinculados con el campo ideolégico-re-
ligioso intervinieron, por una parte, para explicar la dificultad del islam
politico para convertirse en un movimiento de vanguardia amplio, y, por
otra parte, para explicar sus caracteristicas (atomizacién, participacién
de un nicleo nada desdefiable en las redes transnacionales del salafismo
yihadista, alejamiento hasta el momento actual de los procesos de elitiza-
cion, etc.). Tradicionalmente en Libia la relacién entre religion y politica
ha sido estrecha, como muestra la fuerte influencia de las cofradias en su
dilatada historia (Evans-Pritchard, 1973; Wright, 1981). Poco después del
golpe de Estado de 1969 realizado por el movimiento de los Oficiales li-
bres unionistas liderado por Muamar al-Gadafi, este anunci6 una serie de
medidas radicales para reislamizar la sociedad de acuerdo con la sharia.
En realidad, inicamente en un breve periodo inicial se actué en esta di-
reccion, ya que posteriormente, coincidiendo con la redaccién del Libro
Verde en el que se desarrolla el nuevo ideario del régimen, lo que se reali-
z6 fue una interpretacién no ortodoxa del islam. La religion fue apropiada
en su vertiente fundamentalista como fuente de la politica, alejandose de
la aplicacién rigurosa de la ley isldmica y del literalismo. Gadafi se abro-
g6 el derecho a la interpretacion dltima del dogma religioso, en un acto
de iytihad que lo alej6 cada vez mds de su base isldmica. Para algunos



236 Laura Feliu

autores, fue precisamente este fundamentalismo del régimen el que frené
la expansion del islamismo hasta mediados de los noventa (Burgat, 1995:
170; véase también Sfeir, 2002: 328; Brady, 2007: 112). Ahora bien, el
régimen mostrd bien pronto que su interés no era la construccién de un
Estado y una sociedad mds acordes con el islam, sino el desarrollo de un
proyecto personal con otra base ideoldgica. El discurso isldmico del ré-
gimen y su control de las fuentes de autoridad religiosa se granjearon un
fuerte antagonismo de las élites religiosas tradicionales y de los sectores
del islam politico. En el primer caso no solamente por alejarse de la or-
todoxia, sino sobre todo por marginarlos como intermediarios necesarios
en la gestidn de conflictos y recursos (Djaziri, 2006).

La bajada de los precios del petrdleo en los afios ochentas y las propias
incongruencias del proyecto gadafiano aceleraron la crisis del sistema: de
sus instituciones populares y revolucionarias, de su economia igualitaria
basada en el rentismo y del «ethos luterano» del régimen. Cuando durante
el periodo de sanciones internacionales de los afios noventa* se puso fin al
purismo ético rigorista del régimen y aparecieron con toda su fuerza la co-
rrupcidn y las practicas «antiislamicas» de las nuevas clases enriquecidas,
esta decadencia moral de la Yamabhiriya coincidié con un recrudecimiento
de las estrategias islamistas.

La pugna entre los sectores moderados y revolucionarios a partir de
los afios 2000 permitié crear un espacio de mayor tolerancia respecto a la
oposicién, materializado en las conversaciones para liberar a los numero-
sos prisioneros politicos, ya fueran representantes del islamismo moderado
(Hermanos Musulmanes, HM) o del salafismo yihadista (Grupo Comba-
tiente Isldmico Libio, GCIL). El estallido de las revueltas contra el régimen
en febrero de 2011 y la guerra civil subsiguiente permitieron a los sectores
islamistas iniciar un proceso de reconstitucién de sus bases e irrupcion en
el espacio publico.

4. El 31 de marzo de 1992 el Consejo de Seguridad de la ONU impuso sanciones a Libia
segun la resolucion 748 en respuesta al atentado terrorista del 21 de diciembre de 1988
contra un avién de la Pan Am que sobrevolaba la localidad escocesa de Lockerbie. En
septiembre de 2003 el Consejo de Seguridad vot6 el levantamiento definitivo de las san-
ciones.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 237

Base social islamista en un Estado rentista en crisis

Los sectores islamistas no formaron parte de las élites primarias o se-
cundarias como grupo durante la Yamahiriya, si bien su ideologia se
encontraba presente en sectores del ejército (aparentemente no entre la
oficialidad), en ciertas élites secundarias regionales y tribales y en una
pequeila parte de la débil burguesia creada durante el periodo revolucio-
nario y transformada con el acceso a los negocios privados a partir de
los afios noventa. Los dirigentes islamistas participaron de forma muy
limitada en las relaciones de poder circulares, si bien lo intentaron con
respecto al control de la ideologia o la violencia. La situacién ha cam-
biado por completo tras la caida del régimen de Gadafi, inicidndose una
pugna por influir sobre el Consejo Nacional de Transicién y por conver-
tirse en la(s) fuerza(s) dominante(s) en el nuevo panorama politico que
surja del nuevo juego electoral.

Los damnificados de la Revolucion de 1969

A partir de 1969, como consecuencia del proceso revolucionario, nuevas
élites substituyeron a las precedentes. Muamar al-Gadafi y sus compafie-
ros revolucionarios que integraban el Consejo de Mando Revolucionario
(CMR) se apoyaron sobre todo en una pequefia burguesia nacionalista para
legitimar su golpe de Estado (Djaziri, 1996: 156), y hasta 1973 se tole-
r6 una forma de capitalismo «libio» frente al capitalismo «extranjero», lo
que permitié que se amasaran algunas importantes fortunas (St John, 1983:
482-483). Pero en la segunda mitad de los afios setenta tuvo lugar una
revolucion socialista efectiva que transformé profundamente las estructu-
ras sociales y econémicas existentes (St John, 2011: 91). La desconfianza
creciente de Gadafi con respecto al circulo del CMR le llevé a alejarse
también de la burguesia urbana, a buscar vinculos con é€lites tribales de su
eleccién y el apoyo de la poblacion mds desfavorecida. Las tribus gadafa
(asociada a la familia Gadafi, tal y como indica su nombre, y cuya sobrerre-
presentacion se intensifica a partir de los afios noventa), warfalla (también
con vinculos sanguineos con los Gadafi y muy presente en el ejército) y
magariha (segunda mayor tribu, muy presente en Sirte) fueron las princi-
pales beneficiadas por la revolucién (Vandewalle, 2006: 152). En un siste-
ma clientelista, las tribus canalizan en parte la regulacién de prestaciones
(Haimzadeh, 2010).



238 Laura Feliu

Las propuestas de Gadafi obtuvieron el respaldo de la poblacién (Allan,
1981: 228) gracias a una propuesta ideoldgica movilizadora y a las rentas
del petréleo. A partir del giro revolucionario de 1973 (discurso de Zuwara),
y de su profundizacién en 1977 con la proclamacién de la Yamahiriya Ara-
be libia popular y socialista, se elimind la propiedad privada, se controlaron
las transacciones bancarias y se inici6 la penetracién estatal en la produc-
cion agricola. Las transformaciones politicas asociadas a la «revolucién de
las masas» implicaron el desmantelamiento del Estado tal y como estaba
estructurado hasta entonces y su profunda metamorfosis.

Las élites primarias en Libia se articularon durante el periodo revolu-
cionario alrededor de un centro de poder muy restringido en torno a Gadafi
y a un pequeflo grupo de personas en el que su familia fue ocupando pro-
gresivamente un espacio mds central (y no alrededor de un Estado, como
recuerdan Daguzan y Moisseron, 2001: 79). En realidad, el eje formal del
poder regulado por ley (el eje popular) ocupaba una posicién secundaria con
respecto al eje informal no oficial (el eje revolucionario); el ejecutivo formal
no controlaba al sector revolucionario. Las instituciones populares seguian un
esquema piramidal de congresos y de estructuras administrativas en continuo
cambio que permitian encuadrar a una parte de la poblacion, a la que se suma-
ban funcionarios y tecndcratas con cierta l16gica de equilibrio regional y tribal
(Obeidi, 2008). En este sistema dual, la columna vertebral del sistema estaba
formada por las instituciones revolucionarias dirigidas directamente por Ga-
dafi tanto en el campo securitario (los comités revolucionarios, los aparatos
de seguridad)’ como de gestion del capital (Compaiifa de petréleo nacional
libia, NOC; Autoridad de inversion libia, LAFICO). El propio Gadafi ejercia
el poder sin ocupar un puesto fijo en la estructura institucional formal (Jurado,
2011: 27). Es en esta doble estructura donde se producian los principales pro-
cesos de elitizacion. En cierta medida la distribucién del poder en Libia siguié
dependiendo de equilibrios familiares, tribales y regionales en los que las es-
tructuras de poder formal e informal se superponian (Mattes, 2008). En 1998
este esquema se modificé ligeramente con la apertura politica y econémica,

5. El Consejo del Mando de la Revolucion (CMR) fue vacidndose de miembros y perdiendo
relevancia. A finales de los afios noventa los comités revolucionarios contaban con unos
10.000 miembros, a los que se debe afiadir unos 40.000 de la Guardia Nacional. Los ofi-
ciales de estos cuerpos pertenecian mayoritariamente a la tribu gadafa.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 239

comportando un mayor pluralismo de los actores presentes (Jurado, 2011).
Desde enero de 2000 entr6 en funcionamiento una nueva politica adminis-
trativa de cardcter descentralizado con la creacién de 26 distritos regionales
(cha’biyates) y el empoderamiento de ayuntamientos y de ciertas tribus, que
debian pasar a ocuparse de la gestion integral del territorio, incluso de la se-
guridad en detrimento de los comandos revolucionarios. En las principales
ciudades se crearon asociaciones tribales como sistema de control de estas
agrupaciones. En realidad, la descentralizacion fue ficticia, y la capacidad de
decision siguié concentrada en Gadafi y su entorno cercano. Estas institu-
ciones actuaron como mecanismos de cooptacién de personalidades locales
que pertenecian a una generacién mayor que los miembros de los comités
revolucionarios (Ouanes, 2000). Resulta evidente el fracaso de las politicas
modernizadoras y los limites del Estado distribuidor.

El periodo coincidié con la pugna entre sectores de la vieja guardia y
sectores reformistas que divergian sobre el rumbo que debia seguir el Estado
en un contexto de crisis. El sector asociado a los comités revolucionarios
era partidario del mantenimiento del statu quo, mientras que una parte de la
burguesia estatal dirigida por Saif al-Islam (e integrada por altos cargos de las
empresas publicas y por élites comerciales asociada a tribus no dominantes)
se decantaba por las reformas (Jurado, 2011: 65). Gadafi mantuvo una politi-
ca de apoyo alternativo a unos y a otros, sin llegar a decantarse por ninguno
de ellos, lo que afiadi6 caos e incertidumbre a la situacion.

Los seguidores del islamismo

El movimiento islamista libio extrajo seguidores de sectores diversos, empu-
jados hacia la movilizacién por circunstancias asociadas a las consecuencias
negativas de las politicas revolucionarias y a la represion que acompaifi6 el
control de la sociedad en un contexto de revolucion social de gran calado. Los
damnificados del régimen que articularon un discurso politico alternativo al
de la revolucién gadafista se fueron incrementando con el tiempo. No parece
que las élites politicas y econdmicas asociadas al régimen de Idris I (algunos
pocos notables urbanos y jefes de tribus, a los que se sumaron nuevas éli-
tes enriquecidas por el negocio petrolero, véase Leveau, 1975) se decantaran
ideol6gicamente hacia el islamismo. La cofradia sanusi, asociada durante dé-
cadas al poder en Libia tras su conversién en movimiento politico y nacional
(Deeb y Deeb, 1982: 95), se vio apartada también oficialmente de la compe-
ticién por el poder y perdié buena parte de su control del recurso ideolégico.



240 Laura Feliu

Ahora bien, su vertiente reformista mayoritaria tampoco armonizaba con el
islamismo revolucionario de los afios setenta u ochenta. Son mds bien los
jévenes que accedieron a una educacién universitaria en Libia o en el extran-
jero, los pequefios comerciantes afectados por la prohibicién de los negocios
privados y, eventualmente, sectores asociados al islam tradicional o a tribus
marginadas de los circulos centrales del poder quienes parecen nutrir las filas
de las diversas corrientes islamistas. Pero los motivos por los que la poblacién
movilizada decide apoyar a la oposicion laica en el exilio o se decanta por el
islam politico no estdn claros, y falta por realizar una sociologia politica de
estos sectores, que establezca su procedencia social y su universo simbélico.

El desmantelamiento por el régimen revolucionario del islam oficial,
conservador y asociado a la figura de los ulemas, provocé una primera
oleada de descontento por parte de sectores asociados al islam. Una parte
pequeiia de estos actores, cuya importancia es dificil de valorar, pasé a las fi-
las islamistas, tal y como habia pasado también en otros paises de la region.
Como se ha dicho, otros sectores damnificados por las politicas revolucio-
narias de Gadafi fueron los pequefios comerciantes y hombres de negocios
asociados a iniciativas privadas, y la débil burguesia urbana. Estos sectores
eran muy reducidos debido a las condiciones econémicas de penuria de fi-
nales de los afios sesenta. Debe recordarse la situacién de pauperizacion en
la que se encontraba la mayor parte de la poblacién del pais en 1969 (como
muestra, la mortalidad infantil era de un 40%).

La inexistencia de grandes aglomeraciones urbanas y la debilidad de
las instituciones universitarias® dibujan un paisaje muy diferente al de la
movilizacién en paises cercanos en los afios setenta. A pesar de ello, el
movimiento islamista se visibiliz6 entre una juventud que siguié unas pau-
tas ideoldgicas parecidas a las de otros paises de la regién. Sin duda el
obligado recurso a profesores procedentes de estos paises, especialmente
del vecino Egipto, favorecid la propagacién ideolégica. A finales de los se-
tenta y en los ochenta el movimiento estudiantil islamista estaba altamente
representado en los campus de las universidades (alumnas con pafiuelos,

6. En 1969 un 94% de la poblacién era analfabeta. En 1951 existia una tinica Universidad en
Bengazi, en 1995 se habian creado trece. La poblacion estudiantil universitaria en 1975 era
de 13.418 estudiantes, a final de la década de los noventa alcanzaba casi los 270.000.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 241

manifestaciones reprimidas en la Universidad Al-Fatah de Tripoli donde
tienen gran fuerza los Hermanos Musulmanes, discursos en las mezquitas
menos controladas, etc.) (Sfeir, 2002: 329). El movimiento islamista inci-
piente se nutrié también de un pequefio grupo de estudiantes que regresé
de Estados Unidos y el Reino Unido en los ochenta, donde habian cursado
mayoritariamente carreras técnicas. La represion se abati6 rdpidamente so-
bre estos circulos. Los detenidos se contaron por centenares, y algunos de
ellos fueron ejecutados piblicamente (Ronen, 2008; Mattes, 1995).

En este primer periodo, el grueso de la poblacion consigui6 cierto nivel
de bienestar gracias a la aplicacién de politicas redistributivas (vivienda,
capital, tierra, etc.), pero sin llegar a conformar una base social burguesa
amplia, como si sucede en otros estados rentistas. En un pafs con un tamafio
de poblacién pequefio (dos millones en 1973), una inmensa mayoria de la
poblacién activa debia trabajar forzosamente en un modesto sector ptblico,
mientras que el Gobierno libio necesitaba de trabajadores extranjeros para
sus politicas agrarias e industriales. En otros paises de la regidn, sectores
de la burguesia que no formaban parte de las élites de poder y con recursos
propios apoyaron a la oposicién islamista cuando esta estaba perdiendo su
base social en los afios noventa (Izquierdo, 2010: 20). Esto no pudo suceder
con la misma fuerza en Libia, donde la clase media experiment6 serias di-
ficultades en los afios ochenta y noventa, y el islamismo o se habia radica-
lizado hacia el salafismo yihadista, o su cardcter clandestino imposibilitaba
una alianza abierta. En estos afios no hay movimientos islamistas amplios,
solo hay grupos fragmentados, que actian desde la clandestinidad.

El Estado rentista vio debilitarse sus mecanismos de distribucion de la
renta petrolera ya en los afios ochenta debido a las dificultades en las nue-
vas explotaciones petroliferas (exploracién y desarrollo); a la caida de pre-
cios en el mercado internacional; y al descenso de las exportaciones libias
por la mayor competencia (los beneficios cayeron entre 1982 y 1986 de
21.000 a 5.400 millones de délares). Las sanciones econdmicas impuestas
por Estados Unidos en los ochenta como medida de presién ante la politica
exterior libia no afectaron seriamente esta coyuntura ya negativa, pero si lo
hizo el peso desorbitado del capitulo militar en el presupuesto estatal, que
se vio agravado con la intervencién fallida en el vecino Chad. El Gobierno
libio tuvo que empezar a aplicar politicas de austeridad, lo que implicé
limitar el gasto del sector publico en dreas socialmente sensibles. El nivel
de vida del ciudadano libio se empez6 a deteriorar, y en esta época ya eran
habituales las dificultades para acceder a muchos productos de consumo.



242 Laura Feliu

El ciclo de recesién econémica de los ochenta incentivé una movilizacién
popular limitada que encontré en el islam politico su principal consigna.
Ahora bien, las revueltas del pan presentes en otros paises de la regién
tuvieron aqui un protagonismo muy secundario. Todo intento de moviliza-
cion fue reprimido con crudeza. El régimen tuvo un breve respiro gracias
a la instrumentalizacion del ataque aéreo estadounidense de abril de 1986
que intentd poner fin a la vida de Gadafi’.

Reformas en un contexto de crisis

En este contexto se introdujo por primera vez una agenda reformista a par-
tir de 1987. En cuanto al discurso fueron criticadas las practicas abusivas
de los comités revolucionarios y la corrupcién, mientras que se anunciaba
una apertura politica que no se materializé. La liberalizacién econémica
de la segunda mitad de los ochenta fue modesta (se reabrieron algunos
pequefios negocios privados, pero los canales comerciales tradicionales es-
taban ya dislocados), pero tuvo consecuencias importantes por la aparicién
de précticas especulativas y de un floreciente mercado negro. En los afios
noventa continuaron las reformas econdémicas: se cerraron las empresas
publicas mds deficitarias y se redujeron los funcionarios publicos. Se cal-
cula que a finales de la década el sector piblico representaba entre el 70%
y el 75% de la poblacién activa (Martinez, 2007: 13). La mayor parte de
esos funcionarios tenfan el sueldo congelado desde los ochentas y debian
simultanear varios trabajos en la economia sumergida o en el pequefio sec-
tor privado (Jurado, 2011). Las nuevas generaciones instruidas se encon-
traban con muchas dificultades para acceder al mercado laboral. Por otra
parte, los precios de la electricidad y el agua aumentaron, y la carestia de
productos basicos y de consumo era cada dia mds aguda. El sistema de
distribucion estatal ya se habia tenido que enfrentar anteriormente a pro-
blemas por la falta de planificacién y la corrupcién, pero la expulsién de

7. En abril de 1986 Estados Unidos bombardeé Tripoli y Bengazi como represalia a ataques
terroristas previos contra intereses norteamericanos.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 243

miles de trabajadores extranjeros del sector agricola y de servicios agravo
esta situacién (St John, 2011: 97). Es sobre todo la abolicién del monopolio
de las importaciones y exportaciones lo que permitié la aparicién en los
afios noventa de individuos que se enriquecieron rdpidamente, gracias a ne-
gocios fraudulentos favorecidos por la apertura (especulacién con divisas
en el mercado negro, reventa de bienes subsidiados por el Estado). Frente
a los circulos de poder del sector revolucionario se cre6 una nueva clase
pudiente con una vinculacién indirecta con las élites primarias, y que por
su estilo de vida ostentoso tampoco puede ser vinculada con el islamismo®.
Para autores como Obeidi (2001) o Martinez (2006), esta situacién provocod
mds apatia y desafeccidén que oposicion.

Al mismo tiempo, en los noventa se evidencid la importante transfor-
macién social acaecida, con una poblacién que en 1995 alcanzaba ya los
5,6 millones (de los cuales 1,7 contaban con menos de 15 afios), y un pro-
ceso de urbanizacion acelerado (del 20% de la poblacién en 1970 al 80% en
la misma fecha) (UNDP, 2009). Esta transformacién fue también visible en
la cultura politica y social de una nueva generacién de ciudadanos inmersos
en el consumo y el individualismo (Daguzan y Moisseron, 2011: 83).

Las sanciones multilaterales bajo mandato de Naciones Unidas a partir
de 1992 por los atentados de Lockerbie y del vuelo UTA sobre Niger’ si que
afectaron esta vez de forma importante a la economia libia, especialmente
al sector petrolero y aéreo'.La inflacién que debia soportar la poblacién
alcanz6 ya cifras elevadas (un 35% anual durante el periodo 1993-1997);

8. Un importante grupo de jévenes se dedica al prospero negocio del contrabando con Malta.
La Yamabhiriya se debate entre dejar hacer (valvula de escape para una juventud desem-
pleada y con pocas perspectivas) o controlar (en 1996 mds de 1.500 negocios fraudulentos
fueron cerrados y se crearon comités de purificacion).

9. Las investigaciones estadounidenses, britdnicas y francesas establecieron que los servi-
cios secretos libios se encontraban detrds de los atentados terroristas contra dos vuelos
internacionales. El primero de ellos se produjo en diciembre de 1988 cuando el vuelo 103
de la compaiifa Pan Am exploté sobre la poblacién de Lockerbie (Escocia), murieron 259
pasajeros. El segundo atentado tuvo lugar nueve meses mds tarde en el vuelo 772 de la
compaiifa UTA, esta vez sobre Niger, 179 pasajeros muertos.

10. Las sanciones incluian los vuelos a Libia, la venta de material aéreo y militar, la venta de
equipo vinculado con la industria petrolera y el bloqueo de capital libio en el extranjero.
En 1998 se calcula el coste de las sanciones para Libia en 24.000 millones de ddlares.
Véase: «Les éffects de I’embargo sur les finances extérieures de la Libye», Marchés tropi-
caux (11.09.1998), p. 1907.



244 Laura Feliu

entre 1992 y 1997 los precios al consumidor experimentaron un aumento
acumulado de alrededor de un 200%, lo que produjo un deterioro inexo-
rable del nivel de vida. El intento del régimen de culpar a las potencias
extranjeras de la situacion econémica del momento tuvo un éxito limitado.
Este régimen de sanciones se empezd a suavizar a partir de 1998 gracias a
la aceptacion libia de parte de las demandas angloamericanas.

La estrategia armada de sectores del salafismo yihadista focalizada en
el este del pais en la segunda mitad de los afios noventa suscité un apoyo
popular escaso. A los militantes sobre el terreno les result6 dificil trascen-
der las filiaciones tribales y regionales, aunque al mismo tiempo estas mis-
mas alianzas tribales dificultaban el objetivo del régimen de suprimir a los
islamistas (Martinez, 2007, 71). El fracaso de los sectores islamistas en la
relacién lineal establecida en el terreno militar explica en parte las nego-
ciaciones con el régimen una década mads tarde. La desconfianza de Gadafi
hacia los sectores del ejército llevo a excluirlo del combate contra los isla-
mistas". Una parte de la tropa y de jévenes oficiales del ejército simpatiza-
ba con el ideario islamista, especialmente los de origen rural establecidos
en los barrios mds marginales de las aglomeraciones urbanas que crecian
rapidamente a finales de los afios ochenta (Takeyh, 2000).

La primera década del nuevo milenio otorgé un respiro al régimen
gracias a la politica de liberalizacién econdémica controlada; la revoca-
cion del régimen de sanciones multilaterales en 2003 y estadounidenses
en 2004; la recuperacidn de los precios del petrdleo; y el retorno al juego
internacional. A pesar de la incertidumbre institucional y normativa, los
responsables libios han conseguido atraer un paquete de inversiones ex-
tranjeras, especialmente en el sector de hidrocarburos que se beneficia de
la alta calidad del producto, del bajo precio de exploracién y explotacién
y de su cercania al mercado europeo. Paralelamente se ha ido formando

11. Gadafi sufri6 siete ataques entre 1982 y 1997, muchos de los cuales fueron ejecutados por
oficiales de las fuerzas armadas libias. En 1987 los comités revolucionarios y las milicias
populares se encontraban ya en una posicion jerdrquica superior a la del ejército. El golpe
de Estado de noviembre de 1993 realizado por un grupo de capitanes de la tribu warfalla,
tradicionalmente protectores de los gadafa, acabd por convencer a Gadafi de la necesidad
de neutralizar al ejército. En 1995 se introduce un certificado de honor por el cual se es-
tablece la responsabilidad colectiva, y consiguiente castigo, por acciones ilegales de los
miembros de las tribus.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 245

un pequeiio sector vinculado al mundo de los negocios que intenta apro-
vechar los resquicios abiertos por el proceso de liberalizacién econémica.
Algunos observadores detectan cierta simpatia entre este sector todavia
en ciernes por la retérica de cambio y anticorrupcion propia del islamis-
mo (Martinez, 2007: 63).

Lamentablemente, durante el periodo la politica econémica continia
su rumbo errdtico, con declaraciones y decisiones contradictorias de los
principales responsables. La anunciada privatizacién del sector de los hi-
drocarburos y de otros sectores clave a través de la creacién de un stock
market para favorecer la venta de empresas estatales encuentra muchas di-
ficultades. El complejo entramado institucional carece de la flexibilidad y
autonomia necesarias para una aplicacion agil sobre el terreno de las con-
signas politicas. Los continuos cambios de responsables en puestos clave
de la Administracion testimonian los desacuerdos internos. Para el Lider
de la revolucion resulta dificil reprochar a las instituciones «verdes» su
ineficacia sin menoscabar la legitimidad de su programa ideol6gico-revo-
lucionario. La protesta aumenta en la calle entre amplios sectores de la po-
blacién, cansados ya de soportar las consecuencias sociales y econdmicas,
por no hablar de las politicas, de las volubles decisiones gubernamentales;
la extorsion y represion procedente de instituciones del régimen; y las pro-
mesas incumplidas. Los precios del petréleo, de la electricidad o del agua
siguen subiendo, mientras que la cifra de desempleados aumenta (un 27%
de la poblacién juvenil, segin datos oficiales; UNDP, 2009). Desde los
afios ochenta el desmantelamiento de los mecanismos de redistribucién de
los ingresos del petréleo en forma de bienes y servicios es imparable. La
crisis financiera iniciada en 2008, el descenso repentino de los ingresos
del petréleo entre 2008 y 2009 (que se reducen a la mitad) y el alza en los
precios de los cereales son factores externos que se suman a las graves
problemadticas internas.

La represién feroz tanto del islamismo moderado como del salafismo
yihadista, los reveses militares sobre el terreno y la propia evolucién del
movimiento global conducen hacia una mayor templanza de estos sectores,
que entablan negociaciones con las autoridades y aceptan sus condicio-
nes vinculadas a su desmovilizacién y a su renuncia a la lucha armada. A
cambio, el grueso de los militantes que se encuentra en prisién obtiene su
liberacién. Este acuerdo se traduce raramente en una posibilidad de pasar a
formar parte de las élites secundarias (como podia suceder en paises como
Marruecos); los procesos de cooptacion son limitados.



246 Laura Feliu

El paso de un estadio de pasividad a otro de resistencia en el contexto
de las revueltas drabes de 2010-2011 ha de ser interpretado en el clima de
descontento creciente de la poblacién que ha tenido multiples manifesta-
ciones y estallidos con anterioridad, especialmente desde los afios noventa,
y de un contexto regional e internacional en transformacién. Cuando el 17
de febrero de 2011 se inicia la «revolucién al-Mojtar», ya hace muchos
afios que el estado del bienestar libio es un espejismo, y que las autoridades
han perdido su credibilidad como intermediarias hacia la prosperidad. Los
diferentes movimientos islamistas participan en las protestas y combates
codo a codo con sectores laicos y de diferentes adscripciones politicas,
aprovechando quizds mas que en los paises vecinos la oportunidad de ocu-
pacién del espacio publico.

Si bien la revuelta popular contra el régimen de Gadafi fue de cardc-
ter transversal (Al-Tir, 2011; citado por Sawani, 2012), la geografia de las
revueltas'?, el proceso seguido por el Consejo Nacional de Transicién en
confirmacién de su legitimidad y los acontecimientos regionales han pro-
bado la relevancia de la representacion y lealtad tribal. Los ciudadanos
libios contindan sintiéndose vinculados a la adscripcion tribal (Chersstich,
2011). A pesar del rdpido progreso de una sociedad rural a urbana (mds
del 80% de la poblacién vive en zonas urbanas), la «tribalizaciéon» de las
ciudades es también un hecho. Sin duda, dicha adscripcién tribal continda
teniendo cierta relevancia para el islamismo, si se observa la importancia
del fendmeno en el este del pais (donde dominan las tribus zuwayas, beni
salim, o awagir).

La caida del régimen de Gadafi ha posibilitado la vuelta del exilio de
militantes islamistas, pero también de un sector de la poblacién de clase
media, del cual se tendrd que comprobar su disposicién a pactar con el
islamismo o su proximidad al mismo. El fin abrupto del régimen revolucio-
nario implica una importante renovacién de élites que, dadas las caracteris-
ticas del levantamiento popular con una base territorial muy diferenciada,
sigue diferentes l6gicas en diferentes regiones y localidades. En el Estado

12.Laregién de Bengasi es la primera que se levanta contra el dictador, mientras que la regién
de Sirte, donde los gadafa estdn muy presentes, se resiste al cambio (Daguzan y Moisse-
non, 2011: 85).



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 247

central, el control de la renta del petréleo (que ya ha vuelto al nivel de
produccioén anterior a la guerra: 1.600.000 barriles diarios) ya ha cambiado
de manos, y hoy su gestién por el Consejo Nacional de Transicién sigue
siendo poco transparente. Resulta evidente que parte del viejo sistema ha
sido desmantelado, si bien el tiempo dird hasta qué punto una parte de
las élites primarias del periodo revolucionario han conseguido mantener
su posicion en la estructura de poder (y especialmente en el control de la
renta externa procedente del petréleo). En las elecciones legislativas de
julio de 2012, se veté la participacién de individuos asociados al régimen
derribado, mientras que una parte importante de los candidatos son desta-
cadas personalidades de la rebelién armada. Las élites islamistas no estdn
representadas directamente en el Gobierno de transicidén, pero mantienen
vinculos cercanos con algunos de sus miembros, y con el propio presidente
de Consejo Nacional de Transicion, Mustafd Abdul-Jalil. Sin duda las elec-
ciones representan una importante oportunidad de elitizacion y de acceso
a recursos de poder por parte de los diferentes sectores islamistas. Mds de
2.700.000libios se han inscrito en el censo electoral (un 85% del censo
posible) y algo mas de 3.000 personas se han presentado como candidatas
a las elecciones, de estas, 2.563 son independientes y 649 de agrupaciones
politicas. En juego estdn los 200 escafios de la Conferencia General Nacio-
nal (120 reservados para independientes y 80 para partidos) para la crea-
cion de un Consejo constitucional y un nuevo Gobierno interino. El hecho
de que se haya revertido la proporcién de escafios reservados para partidos
e independientes es interpretado como una voluntad de evitar que el islam
politico consiga obtener la mayoria en las elecciones. Por su parte, y como
se verd, el islam politico ha podido finalmente formalizar su presencia a
través de la creacion de diferentes partidos politicos.

Los actores islamistas: de la clandestinidad a la luz publica

Los grupos islamistas libios se han movido necesariamente en el marco de
la ilegalidad, que en este caso puede ser equiparada a la clandestinidad, ya
que su presencia no es admitida en el espacio ptblico. En la Libia de Gadafi
no existia una organizacion politica auténoma mads alla de las instituciones
populares piramidales ideadas por el Lider de la revolucién, y el eje revo-
lucionario de control sobre estas y sobre la poblacién. Ante la oclusién del



248 Laura Feliu

sistema politico y la neutralizacién de la oposicién interna es logico que la
principal proyeccién organizativa se realice hacia el exterior del pais. Uni-
camente en el exilio es posible cierto nivel de formalizacién, siempre con
las debidas precauciones. A diferencia también de otros paises de la regién
y dado el caricter rentista del régimen, tampoco se desarrollaron grandes
asociaciones caritativas 0 ONG de sensibilidad islamista que pudieran traba-
jar de forma auténoma con la poblacion, si bien los Hermanos Musulmanes
siempre preservaron cierta accion de beneficencia discreta, privando al movi-
miento de una importante fuente de reclutamiento hasta fecha reciente.

De la dificultad de una clasificacion

El islamismo se configura como un movimiento integrado por grupos inar-
ticulados entre ellos que siguen caminos diferenciados, con trayectorias
coincidentes solo por la biografia de algunos de sus miembros y con una
morfologia muy variable. La represion y la clandestinidad favorecen la ato-
mizacion en grupos pequeflos, con continuas escisiones en busca de una
coherencia interna, y la actuacion aislada y no cooperativa.

Pareceria adecuado clasificar los grupos islamistas presentes en el
campo politico-social libio segin dos ejes bdsicos: el uso o no de estrate-
gias violentas para conseguir sus objetivos (guerra de guerrillas, terroris-
mo) y su actuacién preferente desde el interior o el exterior del pais. Pero
en realidad los diferentes grupos, y sus militantes de forma individual, se
irdn desplazando en estos ejes segtin la respuesta represiva del régimen y
la posibilidad de apertura politica. En general, la literatura distingue entre,
por una parte, un islamismo moderado de caricter conservador en lo moral
y que apuesta por la via no violenta como estrategia de accidn y, por otra
parte, un islamismo radical asociado a estrategias de pugna frontal con el
régimen, uso de métodos violentos si es necesario y vinculacién con el
yihadismo global impulsado por la participacién en la guerra de Afganis-
tan de los ochenta. Ahora bien, los objetivos de unos grupos y otros son
equiparables en cuanto a la necesidad de derrocar a Gadafi, crear un Estado
isldmico y aplicar la sharia. En el primer grupo se sitdan los Hermanos
Musulmanes activos en el interior del pais hasta mediados de los setenta,
con un perfil de accion bajo tras la represion generalizada de la segunda
mitad de los afios setenta y los ochenta. Se puede incluir también aqui a
asociaciones como Tablighi Yama’at, existentes en otros paises de la region,
que son bdsicamente asociaciones de predicacién de cardcter piadoso que



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 249

experimentan cierta politizacidn a finales de los setenta y ochenta, pero que
la represion del régimen neutraliza®. El principal representante del segun-
do grupo seria el Grupo Combatiente Isldmico Libio (GCIL), al que debe
afiadirse una compleja nebulosa de grupuisculos militantes radicales del sa-
lafismo. En general, resulta dificil seguir la pista en la creacién y transfor-
macién de estos grupos, con nombres cambiantes y trasvase de militantes,
y que han desarrollado gran parte de su actividad en la clandestinidad. La
visién sobre la importancia relativa de los dos sectores queda desvirtuada
por el énfasis de la literatura en el segundo grupo debido a la profusién de
informes de los servicios secretos, y el interés que ha suscitado el univer-
so yihadista vinculado a Al Qaeda por su impacto sobre las potencias del
sistema. En todo caso, las acciones violentas formaron parte del repertorio
de actuacion de casi todos los grupos, pero, mientras que los Hermanos
Musulmanes ante los éxitos securitarios del régimen optaron por poner al
ralenti la organizacién', los representantes del salafismo yihadista propug-
naron la lucha armada como estrategia hasta la década de 2000. Ambos
grupos participaron en igualdad de condiciones en las negociaciones con el
régimen iniciadas en esa época hasta el estallido de las revueltas en 2011.

El origen de los principales grupos

Los Hermanos Musulmanes (HM, ljuan al-Muslimin) libios se crearon en
los afios cincuenta con la llegada a Libia de un grupo de militantes, entre
ellos el egipcio Ezzadin Ibrahim Mustafa, que encontraron refugio politico
en la Libia de Idris I (Pargeter, 2005), y de profesores egipcios que fueron

13.Este es uno de los pocos casos en que parecen haber actuado los mecanismos de coopta-
cion del régimen, con la adjudicacion de puestos de imam a algunos de sus seguidores.

14. Sectores simpatizantes de los HM se integran al Frente Nacional para la Salvacién de
Libia (FNSL) creado a principios de los ochenta, que en los aflos ochenta combiné su
labor de critica con acciones militares encubiertas con el apoyo de los servicios secretos
de Estados Unidos y el Reino Unido. En 1992 elaboré el documento «Una plataforma
para el futuro», en el que se propugna el respeto de los derechos humanos, la separacion
de poderes, la constitucion de una democracia pluralista y cierto liberalismo econémico.
Aunque, segtin Sawani (2012: 15) «Sin embargo, las diferencias empezaron a propiciar
la desercion de muchos miembros, dejando atrds una pequefia organizacién de influencia
limitada y dirigida por personas a filiadas a la corriente islamista» (cita traducida del ingés
por el autor).



250 Laura Feliu

reclutados posteriormente por las necesidades de alfabetizacién de la Libia
revolucionaria. Bien pronto se evidenci6 su posicidn de critica al régimen.
En 1973 los servicios de seguridad detuvieron a varios de sus miembros,
que fueron encarcelados y torturados. El niicleo central de la organizacién
decidié disolverse, aunque la mayor parte de sus miembros continuaron
manteniendo el contacto y crearon el Movimiento de la Alianza Isldmica
(MAI) en 1974 para promover la ensefianza isldmica. A principios de los
ochenta miembros de los HM decidieron revitalizar la organizacion bajo el
nombre de Grupo Isldmico Libio (GIL), que desde la clandestinidad atrajo
a sectores estudiantiles y de la emergente pero débil clase media, y encon-
tré cierto apoyo en el este del pais. Su actividad se centrd sobre todo en las
actividades caritativas y sociales, y la celebracién discreta de reuniones
anuales. En los noventa miembros asociados al MAI abandonaron este gru-
po por diferencias relativas a la organizacién, y algunos de ellos se radica-
lizaron pasando a militar en el GCIL.

De los grupos salafistas yihadistas sin duda el mds influyente ha sido el
Grupo Combatiente Isldmico Libio (GCIL, LIFG en inglés, Al-Jama’a al-
Islamiyyah al-Mugqatilah bi-Libya), que tras la guerra ha pasado a denomi-
narse Movimiento Isldmico para el Cambio (MIC, al-Harakah al-Islamiyah
li-1-Taghyir). Este grupo tiene como antecedente a la organizacién clan-
destina Yihad Isldmica, creada en 1982 bajo el liderazgo de Awatha al-
Zuwawi, un estudiante de derecho isldmico de la Universidad de Tripoli
que viajo posteriormente a Afganistdn en 1986. Este gruptsculo estaba for-
mado bdsicamente por estudiantes universitarios, entre los que destacaba
su lider espiritual Abu Munzer al-Saadi. Tras el arresto de Zuwawi en 1989,
la detencion y ejecucién de varios de sus miembros" y la represion de ma-
nifestaciones en Bengazi, una parte importante de sus militantes salié del
pais a reunirse con sectores yihadistas libios que ya estaban en Afganistan.
Otro pequeiio gruptsculo conectado con el GCIL se cred en 1982 bajo el li-
derazgo de Ali Al-Aashbi, que fue rdpidamente erradicado por el régimen'®.

15.Se acusa a la Yihad Isldmica de estar detrds del intento de asesinato de consejeros soviéti-
cos en Tobruk en 1989. Varios de sus miembros fueron colgados y el acto fue retransmitido
por la TV. Unas 1.500 personas fueron arrestadas por todo el pais.

16. Veintitin presuntos miembros del grupo fueron inculpados en la primavera de 1982 por
complot, y ocho de ellos fueron ejecutados al aio siguiente.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 251

Lo mismo sucedi6 con el Partido de Liberacion Isldmica, también presente
en Jordania, Tinez y Egipto. Parece ser que este grupo, activo desde los
afios setenta, consiguid cierta infiltracion en el ejército, y estuvo implicado
en actos terroristas en los ochenta (Anderson, 1990).

El grueso de los militantes de estos grupos marché a Afganistan y
Pakistan. Ya en 1986 el campamento Salman al-Farisi, al que se dirigie-
ron la mayor parte de los militantes libios, era controlado por figuras
préximas a Osama Bin Laden. Los principales lideres del GCIL se for-
maron con esta experiencia'’. Finalizada la guerra, a finales de la dé-
cada, algunos miembros volvieron al Magreb, pero muchos de ellos se
quedaron en la region. Abu Abdallah Sadeq, un estudiante de ingenieria
de la Universidad de Tripoli, realiz6 el recorrido de vuelta a Libia tras
ser herido en Afganistdn, y se establecié en el este del pais, creando una
célula del GCIL que intento el asesinato de Gadafi en Derna en 1994.
Otro grupo de veteranos libios de los campamentos de Afganistdn que
regres6 a Libia también en los afios noventa creé el Movimiento de los
Martires Islamicos (MMI) liderado por Muhammad Al-Mhishhish (aka.
Sayyaf Libia). Este gruptisculo realizé acciones espectaculares también
en el este del pais'®.

En enero de 1993 el Gobierno pakistani decidid cerrar definitivamente
las oficinas drabes de muyahidines en la provincia de la frontera norocci-
dental y amenaz6 con deportar a aquellos extranjeros que se encontraran en
situacion ilegal. Algunos militantes libios marcharon a Argelia y Bosnia-
Herzegovina, pero un nutrido grupo se embarcé hacia Sudédn. En este pais
habia encontrado refugio Bin Laden desde 1991, y unos pocos miembros
del GCIL se mantuvieron cerca del lider islamista. De esta época datan los
contactos fluidos con miembros del GIA argelino (Argelia estaba en plena
guerra civil), con la Jamaa Islamiya egipcia o con el Grupo Combatiente
Isldmico Marroqui (GCIM) que se realizaron sobre todo en el exterior de

17.Puede citarse a Sheij abu Yahya, Anas al-libi (Nazih Abdul Hamid Al-Raghi), Abu Bakr
al-Sharif o Salah Fathi bin Suleiman (Abu Abdul Rahman al-Hattab).

18.En julio de 1996 realizaron una emboscada a un grupo de fuerzas de seguridad en la que
murieron 26 soldados. A partir de este momento el grupo reivindic6 numerosos atentados
en diferentes ciudades del pais (Bengasi, Sebha, Tobruk). En junio de 1998 el grupo asaltd
el convoy en el que viajaba Gadafi cerca de Bengasi.



252 Laura Feliu

Libia. Pero estas relaciones se deterioraron muy rdpidamente”. A mediados
de 1995 el régimen libio presionaba al sudanés para que expulsase a los
miembros del grupo islamista del pais. El presidente Turabi cedié y afir-
mé que ya no podia dar garantias de seguridad a los acogidos. Una parte
importante de los militantes libios regresaron a su pais y alimentaron las
acciones guerrilleras en la regién de Bengasi, especialmente en el territorio
montafioso de Yebel al-Ajdar. Entre 1995 y 1998 se calcula que el GCIL
contaba con 2.500 miembros entre sus filas, con una media de edad de 30
afios. En 1996 el conflicto escal6 con rapidez, y se sucedieron los atentados
fallidos contra el Lider. La respuesta del régimen fue masiva, con decenas
de detenciones y ataques a los supuestos feudos del grupo con todo tipo
de medios. El fracaso de la estrategia armada comport6 de nuevo el exilio
para muchos de los componentes del Grupo, bien al Reino Unido (donde
tienen bases militantes, no son mal recibidos por las autoridades y cuentan
con una opinién publica que antagoniza con el régimen de Gadafi), bien de
nuevo hacia Afganistan®. De 1997 a 2001 se repite de nuevo el circuito de
los campamentos militares, otra vez en las cercanias de Al Qaeda.

Tras los ataques terroristas del 11 de septiembre de 2001 en Estados
Unidos, la informacién en manos de los servicios libios pasé a ser muy
valiosa gracias al conocimiento de las redes terroristas en general, al anta-
gonismo con Al Qaeda (Libia emitié una orden de detencién de Bin Laden
ya en 1998) y a la presencia de militantes islamistas libios en el entorno
de Bin Laden. Ambos paises se acercan, mientras que el GCIL condena
los atentados. A pesar de ello este grupo es incluido en la lista de grupos
terroristas del Consejo de Seguridad y posteriormente del Departamento de
Estado estadounidense. En 2005 el Ministerio de Interior Britdnico prohibe
las actividades del grupo en su territorio, si bien parece ser que continda
cierta colaboracion con los servicios secretos de este pafis.

19.Se apunta como uno de los principales motivos las diferencias sobre la direccién de las
operaciones (el papel de los «afganos» en el liderazgo), que llevé a un alejamiento con
el GIA en junio de 1996 y posteriormente con los marroquies. Véase «The Guantanamo
Moroccans», Al-Hayat (Londres) (16.02.2005).

20. «Treasury Designates UK-Based Individuals, Entities Financing Al Qaida-Affiliated
LIFG», U.S.http://www.treasury.gov/press/releases/js4016.htm [Fecha de consulta el
20.05.2012].



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 253

Reformulacion doctrinal sin cooptacion y revueltas

Uno de los episodios mds negros del periodo que concierne al islamismo
libio tiene lugar en octubre de 2006 en la prisiéon de Abu Salim. Después
de que unos 190 prisioneros regresasen a ella tras el juicio en el que se
confirmaron veinte penas de muerte y largas penas de prision para el resto,
estallé un motin que fue reprimido con dureza, y causé la muerte de mas de
1.200 detenidos?®'. Este acontecimiento coincide con el avance reformista
de los afios 2000 y la pugna con la vieja guardia revolucionaria. En 2008
se inaugura una dindmica totalmente nueva: prisioneros islamistas de dife-
rentes tendencias (HM, GCIL y otros grupusculos) entablan negociaciones
con el régimen que se prolongan hasta 2011. Estas conversaciones son lide-
radas por el hijo y delfin de Gadafi, Saif al-Islam, a través de la Fundacion
Gadafi. La l6gica de base es la renuncia a las politicas de oposicidn al régi-
men y/o a las armas a cambio de amnistia, y reinsercién social a través de
compensaciones econdémicas y puestos de trabajo. En las conversaciones
participan figuras religiosas que ejercen de intermediarios en el proceso
(Alf Saalabi o Numan Bin Uzmdn). Las negociaciones suponen un éxito
para el régimen en cuanto los diferentes grupos rectifican su ideario de
forma publica, mientras que los sectores islamistas obtienen la liberacién
escalonada de sus correligionarios hasta febrero de 2011 (solo unos dias
antes del inicio de las revueltas)?.

Durante las revueltas los sectores islamistas se posicionan de forma
clara en contra del régimen de Gadafi. Grupos islamistas desempefian un
papel fundamental sobre el terreno. El propio dirigente del GCIL, Abdel-
hakim Belhay, ejerce de comandante del Consejo Militar de Tripoli, que
agrupa diferentes milicias que toman la capital en agosto de 2011, y que

21.Véase el Informe de Human Rights Watch http://www.hrw.org/legacy/english/
docs/2006/06/28/libyal 3636.htm [Fecha de consulta 12.04.2012].

22.En 2006 son liberados mds de 80 HM que habian sido detenidos en 1998. Entre 2007 y
2009 se excarcelan 136 miembros del GCIL, que anuncia su ruptura con el AQMI y el
abandono de la lucha armada. Otros 29 miembros vuelven del exilio. Hasta 2011 se siguen
produciendo liberaciones con cuentagotas. Entre los liberados mds conocidos se encuentra
el chofer de Bin Laden, Nasser Tailamun; el ex preso de Guantdnamo, Abu Sofian Ben
Guemu; el lider del GCIL, Abdel Hakim Belhay; el jefe militar de este grupo, Jaled Shrif;
y su ide6logo, Sami Saadi.



254 Laura Feliu

afirma contar con la simpatia de 25.000 combatientes. Una vez finalizada la
guerra, el Gobierno del CNT no consiguié desmovilizar al conjunto de los
entre 120.000 y 200.000 milicianos repartidos entre todo el pafs, y se han
sucedido los choques violentos locales entre facciones armadas y soldados
del Ejército nacional.

Los Hermanos Musulmanes tuvieron que esperar a la caida de Gadafi
para realizar, el 17 de noviembre de 2011, su primera reunién publica desde
los afios cincuenta bajo el liderazgo de Suleiman Abdelkader en la ciudad
oriental de Bengasi. Desde esta fecha los acontecimientos se han acelerado.
El 5 de marzo de 2012 los HM se alian con figuras islamistas moderadas
para formar el Partido de la Justicia y la Construccion (PJC, Hizb al-°Adala
wal-Bina’) en un acto en el que asisten 1.400 miembros procedentes de
18 localidades. El nuevo partido estd presidido por Muhammad Sawan,
antiguo preso politico. Por su parte el lider del GCIL, Abdelhakim Belhay,
renuncia a la direccién del Consejo Militar de Tripoli en mayo de 2012 para
concurrir a las elecciones legislativas por el partido Al Watan (La Nacién),
junto a otros correligionarios (Mahmoud Hamza, Ali Zeidan and Mansour
Saif Al-Nasar).

En el proceso legislativo iniciado tras la caida del régimen, los sectores
islamistas se encuentran muy presentes, pero no logran convertirse en la
primera fuerza del pais. A ello contribuye el hecho no casual de que en las
elecciones del 7 de julio de 2012, de los 200 escafios del Congreso Nacio-
nal General, 120 asientos estaban reservados para figuras independientes y
80 para representantes de partidos, dificultando el control de la Conferen-
cia por parte de los partidos mas organizados. De los 21 partidos que han
conseguido representacion en el Parlamento, 15 obtuvieron tinicamente un
escafio, lo que da idea de la fragmentacién final del hemiciclo, que debe
escoger al primer ministro, y aprobar su propuesta de Gobierno interino,
para luego elegir una Asamblea constituyente y organizar las elecciones
legislativas en 2013.

El partido que ha conseguido mds apoyo es la Alianza Fuerza Nacional
(AFN), liderada por el ex primer ministro del Gobierno de transicién Ma-
hmud Yibril, e integrada por 58 pequenas formaciones politicas y organi-
zaciones de la sociedad civil préximas a sectores laicos y liberales, que se
hace con 39 de los 80 escaiios reservados para partidos politicos (39/200).

En cuanto a los sectores islamistas, el Partido Justicia y Construccién
(PJC), formacioén cercana a los Hermanos Musulmanes y dirigida por Mo-
hamed Sawan, ha obtenido una alejada segunda posicién con 17 diputa-



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 255

dos. Otras formaciones moderadas asociadas anteriormente al salafismo
han conseguido resultados marginales, como el Partido Nacional Centrista
(Umma al-Wasat) de Sami Mustafa al-Saadi, considerado el brazo politico
de GICL, y que cuenta entre sus miembros con Abdelwahab al-Ghayid
(hermano de Abu Yahya al Libi, segundo de Al Qaeda, muerto en un ata-
que) y que se ha hecho con dos escafios. La sorpresa ha sido el fracaso del
Partido de la Nacion (Hizb Al Watan) formado de la alianza entre Abdel-
hakim Belhay, ya alejado del discurso salafista radical del GICL, y el lider
espiritual Ali Al-Salabi, que no ha logrado ningtn asiento.

Para interpretar los resultados de las elecciones deben tenerse en cuen-
ta, en primer lugar, la indeterminacién en la adscripcién de los 120 diputa-
dos independientes, algunos de ellos préximos a partidos islamistas que los
han apoyado en la campaiia (el PJC afirma contar con las simpatias de unos
33 independientes). En segundo lugar, la referencia generalizada de todos
los grupos al islam como componente fundamental de la futura legislacién
libia y como componente ideolégico presente en todos los programas.

La competicién por los recursos de poder en un contexto
monopolistico

Ante la imposibilidad de acceder a recursos de poder relevantes (el Estado,
el capital, la beneficencia, el mundo asociativo, los medios de comunica-
cion, las redes oficiales religiosas y mezquitas, etc.) durante la Yamabhiriya,
los grupos islamistas desaffan a las élites del sistema por el monopolio
sobre la ideologia, por un lado, y sobre la violencia, por otro. De ambos re-
cursos el principal, sin duda, es la ideologia, asociada con la movilizacién
politica de la religién y su papel en la vida politica y social. Esta voluntad
de convertirse en élite ideoldgica constituye una verdadera competicion por
el poder. Las reformas politicas, sociales y econémicas de los afios noventa
permiten también una timida aproximacion a otros recursos como el capital
o la beneficencia. A pesar del bajo nivel de formalizacién del Estado, este
también resulta relevante como recurso y como espacio de competicion.
La ideologia ha sido esencial en la construccion del «Estado de las ma-
sas» libio. Las nuevas élites jovenes y desconocidas que realizan el golpe
de Estado en 1969, ante su carencia de legitimidad previa, buscan el apoyo
popular a través del discurso ideolégico revolucionario, cuya verificacién



256 Laura Feliu

se vincula con el bienestar de la poblacion. Tal y como apunta Ayoub (1987:
32),larevolucidn libia se caracteriza por su cardcter socialista indigena en-
raizado en el legado drabe y la fe isldmica. Para autores como Luis Martinez
(2007: 98), el discurso relativo a la construccion de una sociedad justa esta
intimamente ligado al modelo politico tribal de garantia y proteccién por el
grupo de sus miembros, y alejado de la imagen del Estado. Ahora bien, la
ideologia no deja de ser un recurso en manos de una élite preocupada por
perpetuar su poder y garantizar sus intereses, lo que explica la aplicacion
contradictoria y ambigua del programa que se deriva de ella (Badry, 2007:
111). En este sentido, los comités revolucionarios creados para garantizar
la preservacion de la ortodoxia revolucionaria derivaron rdpidamente en un
instrumento de control y represion de la poblacion. Veinte afios més tarde,
el ideario de la Yamahiriya experiment6 un serio desgaste, y la poblacién
libia comprob6 con desencanto el incumplimiento de las promesas. Por su
parte, los sectores islamistas encontraron terreno abonado en la progresion
de una cultura consumista y hedonista, mds centrada en el individuo, que
desafia las bases tradicionales de la sociedad libia.

La experiencia libia confirma que existen limites a la instrumentali-
zacién del recurso ideoldgico-identitario por las élites, y debe tenerse en
cuenta tanto el contexto normativo en el que se realiza este proceso como la
capacidad constitutiva de dicho contexto normativo sobre las identidades,
y, por lo tanto, sobre los objetivos de dichas élites. Los valores tribales, y
la tradicion, tal y como se perfila en esta segunda mitad del siglo xx, se ven
modificados pero seguirdn constituyendo una base insoslayable, o en todo
caso mds durable que la accidn de las élites dirigentes. Intervienen aqui los
engranajes de la «<hegemonia cultural», en términos gramscianos, de calado
mads profundo (Izquierdo y Kemou, 2009: 38).

Mencion especial debe realizarse también al capital, intimamente aso-
ciado a la gestién del campo politico, y a un recurso: el petréleo. Son las
élites primarias que forman parte del primer circulo concéntrico del poder
quienes acaparan esta importantisima fuente de rentas®, las élites islamistas

23.El petréleo domina mds del 85% de la economia libia, y las reservas se calculan en mds de
40.000 millones de barriles, a las que deben afiadirse mas de 1.548.000 millones de m’ de
gas natural.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 257

quedan totalmente al margen de su gestion. En el contexto actual de tran-
sicion politica, resulta pues clave el control del Estado para asegurarse el
control econémico. En el pasado, las rentas de los hidrocarburos no fueron
controladas por instituciones oficiales, sino por redes informales alrede-
dor de Gadafi y su entorno mds inmediato. Algo parecido sucedi6 con las
grandes empresas estatales, también gestionadas por élites leales al Guia.
El régimen de sanciones de 1992 a 2003 ya mostré la naturaleza predatoria
de las élites. La timida liberalizacion econdmica durante la segunda mitad
de los afios ochenta y la segunda ronda de reformas en la década siguiente
fueron controladas por los sectores mds cercanos a Gadafi (Martinez, 2007:
2). La inversion en los mercados financieros internacionales (la LAFICO
movia un portafolio inversor de 8.000 millones de délares en 1992) bene-
ficié en primer lugar a las élites revolucionarias. Los comités revolucio-
narios pasaron a controlar el mercado de abastecimiento de productos de
primera necesidad y el mercado negro paralelo*. Durante todo este tiempo
la economia libia experiment6 un fenémeno de progresiva patrimonializa-
cion alrededor de Gadafi y el clan asociado (Vandewalle, 2008). La caida
del régimen a finales de 2011 ha permitido acceder a datos relativos a la
fortuna de los Gadafi fuera del pais. Unos 160.000 millones de ddlares en
depésitos bancarios y participaciones empresariales han sido embargados
por los socios internacionales de Libia durante la guerra civil. A pesar de
que resulta dificil discernir qué parte de esta cantidad pertenece al Estado
libio y qué parte a la familia, la confusién publico-privado y el control
de la familia sobre estas rentas diluyen otras consideraciones. La fortuna
personal del Lider se veria ademds aumentada con varias decenas de miles
de millones de délares en efectivo en la Banca Central Libia y en su propia
residencia privada.

La liberalizacién econémica controlada no permiti6 el desarrollo de un
capital isldmico «verde», ya que, como se ha dicho, los principales benefi-
ciarios del proceso de apertura controlado e impredecible fueron las élites

24.El descenso del valor del dinar a partir de 1995 impulsé la creacién del mercado negro.
Mientras que resultaba muy dificil encontrar en Libia bienes producidos en los paises veci-
nos, los productos subsidiados eran exportados fraudulentamente a través de las fronteras.
La creacion de los comités de purificacién de 1996 para controlar estas practicas ilegales
no produjo los efectos deseados.



258 Laura Feliu

primarias (que acaparan las grandes empresas en los sectores de telefonia
mévil, telecomunicaciones, construccion, transporte maritimo o finanzas)
y grupos asociados. El fin de la Yamahiriya ha abierto la puerta al regreso
de un pequefio grupo de hombres de negocio afines al islamismo, cuyo
anclaje en el pais dependera de si se garantiza la estabilidad y sus intereses.
Al mismo tiempo, la gestiéon opaca hasta el momento del CNT del campo
econdmico suscita interrogantes sobre la continuidad de las modalidades
de gestién de las rentas nacionales.

Las relaciones y estrategias de poder: competicién y vanguardia

Hasta la revolucion de febrero de 2011, los sectores islamistas se encon-
traban apartados de los centros de poder y no pertenecian a las élites for-
malizadas, lo que dificultaba su actuaciéon como élites secundarias. Dada la
limitada experiencia de liberacién politica y econdmica del régimen, a di-
ferencia de otros paises de la regién, en Libia la posicién del islamismo se
mantuvo dentro del esquema de enfrentamiento a las élites del poder, con
una participacion en el sistema muy limitada. A pesar de ello, es indudable
que los sectores islamistas conforman una jerarquia propia de poder gracias
al uso de recursos como la ideologia (politico-religiosa), la coaccién-vio-
lencia (en los sectores yihadistas), la informacién o, incluso, su ascendente
sobre la poblacién. En este sentido, las élites islamistas establecieron, por
un lado, una relaciéon de competencia con las élites en el poder (relacién
circular) y, por otro lado, intentaron aliarse con la poblacién movilizada
en busqueda de mejores condiciones de vida (relacion lineal) (Izquierdo
y Kemou, 2009). En estos dos procesos los sectores islamistas obtuvieron
resultados limitados. A diferencia de otros paises de la regiéon y debido al
bloqueo del campo politico, el papel de vanguardia de estos sectores no se
vio afectado por procesos de renovacion de élites que las alejaran de los
sectores mds populares. Ahora bien, el desgaste sobre el terreno y el pro-
ceso de reconciliacién de finales de los afios noventa sin duda deterioraron
su capacidad de accion.

En esta posicién de vanguardia, los movimientos islamistas compiten
también con la oposicidén secular —cuya actividad se desarrolla basicamen-
te desde el exilio a través del Frente Nacional de Salvacién de Libia o la
Alianza nacional libia—, por erigirse en los representantes legitimos. La



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 259

participacion en las organizaciones seculares de militantes cercanos a la
ideologia islamista o la concertacion es muy puntual®.

Las revueltas que estallan a principios de 2011 constituyen una opor-
tunidad para los sectores islamistas de posicionarse ante el recambio de
élites, y al mismo tiempo de ampliar y profundizar la relacién lineal que
implica la alianza con sectores muy diversos. Los islamistas del interior y
del exterior participan activamente como vanguardia de las revueltas (rela-
ciones lineales), pero sin lograr liderarlas. Se produce aqui una convergen-
cia de objetivos (la caida del régimen), que implica una colaboracién entre
los diferentes islamismos, y de estos con otros sectores. Esta colaboracion,
y la posterior en la edificacién de un nuevo régimen pos-Gadafi tras su cai-
da en noviembre de 2011 sigue empujando sin duda hacia la moderacién
del grueso del movimiento y a la escisién de sectores descontentos mino-
ritarios, visible tanto durante la guerra civil como durante la formacién
del Gobierno interino; aunque hasta ahora solo local, la perpetuacion de la
violencia puede actuar en sentido contrario®.

La naturaleza de las estrategias de los actores islamistas con respecto
al régimen establecido combina el enfrentamiento encubierto y abierto (a
través de ciber-disidencia, la agitacién social y la accién armada) depen-
diendo de los grupos y de los diferentes momentos. Estas estrategias tienen
un cardcter reactivo frente al uso por el régimen de todo tipo de instrumen-
tos represivos: juridicos, penales, coactivos. Como sefiala Martinez (2007:
3), la coercidén constituye un instrumento vital para la supervivencia de los
regimenes rentistas de cardcter autoritario, a pesar de la aparente garantia
de estabilidad. A medida que el pilar de redistribucion de la riqueza se de-
bilita, el uso de la fuerza represiva resulta mas necesario. En el repertorio
de estrategias el enfrentamiento armado ocupa un espacio relevante en la
década de los noventa, cuando se recrudecen los atentados contra figuras

25.En la Conferencia Nacional de la Oposicién Libia (CNOL) celebrada en Londres en 2005
(y de nuevo en 2008) se invita también a sectores islamistas en el contexto de las negocia-
ciones que estdn teniendo lugar en el interior; los Hermanos Musulmanes no asisten, pero
si otros representantes de sensibilidad islamista.

26.Un nuevo grupo autodenominado Grupo de Apoyo al Prisionero Omar Abdel Rahman
hizo su aparicién en la Libia posrevueltas con ataques a intereses occidentales (consulado
de Estados Unidos, representacion de Naciones Unidas, etc.).



260 Laura Feliu

oficiales, y son constantes los choques violentos con las fuerzas de seguri-
dad, especialmente en el este del pais. A pesar de los intentos del GCIL de
lanzar una ofensiva a gran escala, el Gobierno saca ventaja en el control
del territorio a través de la imposicién de la ley marcial, los instrumentos
militares y las medidas de represalia contra la poblacién, unido a intentos
de cooptacion de nuevos sectores locales.

Es interesante comprobar que el fracaso de la lucha armada contribuye,
junto al protagonismo en el Gobierno de los sectores reformistas, a que el
conjunto del movimiento inicie una estrategia de negociacién durante el
periodo 2008-2010. Pero es la caida del régimen de Gadafi la que posibi-
litard la participacioén de las élites islamistas en el juego politico, que se
plantea en términos de juego democrdtico. Las estrategias deben adaptarse,
pues, al nuevo contexto politico, con nuevos instrumentos de competicion
(creacién de partidos politicos, participacidn en elecciones) totalmente no-
vedosos para el islamismo libio. Independientemente del convencimiento
de lo adecuado o no del juego democratico (dificil de evaluar en estos mo-
mentos para el conjunto de las fuerzas politicas de todas las tendencias), el
hecho de que en este momento el Gobierno provisional no esté controlado
por élites islamistas y que se haya abierto el juego politico puede hacer
mads atractiva la via democratica para estos grupos, como forma de acceso
a recursos de poder, ya que los islamistas no han sido capaces de liderar o
controlar la movilizacién de la poblacién.

Naturaleza del discurso social, politico, religioso y respecto a la
democracia

En primer lugar, el discurso islamista libio contiene 16gicamente numerosos
elementos comunes al conjunto del islamismo en la regién. Los referentes
ideoldgicos citados en textos, entrevistas y discursos son aquellos propios
de la genealogia de los Hermanos Musulmanes (Al-Banna, Sayyid Qutb,
etc.) o del salafismo yihadista (influencia de clérigos yihadistas, especial-
mente saudies y egipcios: Abdallah Azzam, Muhammad al-Mohaisany,
Safar al-Hawali, Muhammad al-Shankiti, u Omar Abdel Rahman).

En segundo lugar, debido a los limites de la participacién en Libia, el
debate sobre accion universalista o nacional es especialmente relevante en
el caso del salafismo yihadista de tradicidn transnacional. Pero en todos los



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 261

casos sale triunfante la obligacién de concentrar esfuerzos en el combate
en el interior pais: «Enfrentarse a los dictadores malvados de esta época,
como Gadafi, se ha convertido en uno de los deberes mds importantes [a los
musulmanes] detras de la creencia fundamental en el bendito Ala...»%.

En tercer lugar, dado el cardcter autoritario del régimen gadafiano
y su monopolio politico, el discurso islamista forzosamente se articu-
la como respuesta al discurso oficial, cuyas principales caracteristicas
ya se han analizado. Los diferentes grupos destacan la base popular de
sus demandas y basan su legitimidad en el pueblo libio, que pide una
regeneracién moral, politica y econémica de la sociedad. Su papel de mo-
vimiento de vanguardia en bisqueda de un espacio propio comporta una
critica severa al régimen, del que se subraya su caracter impio y hereje,
pero también despdtico y corrupto. Es esta situacidn de injusticia la que
obliga a rebelarse al buen musulman. Aunque ya se ha visto que las es-
trategias no serdan coincidentes en los diferentes grupos. En esta critica
se hace uso de todo el simbolismo identitario y nacionalista a su alcance.
Las précticas represivas que sufren los militantes son comparadas, por
ejemplo, a las del «sionismo» en la Palestina ocupada. La Yamabhiriya
es un Gobierno titere de intereses fordneos: «Gadafi pasa por encima de
los musulmanes para conseguir los intereses de los enemigos de nuestra
nacién»®. Especialmente para el salafismo, Estados Unidos concentra
buena parte de responsabilidad de la situacién de la crisis multidimen-
sional: «Estados Unidos es el pais cuyos aviones de guerra atacaron Li-
bia, no con el fin de deshacerse de Gadafi, sino mas bien con el fin de
destruir hogares musulmanes en Libia. Se impuso un embargo opresivo
contra el pueblo libio, y los musulmanes son los que sufren por su rencor
[...]. Frente a esta tirania estadounidense [...]»*.

27.Citado en Kohlmann y Letkowitz (2007: 9): «Communiqué #1: The Declaration of the Es-
tablishment of the Libyan Islamic Fighting Group» http://www.almugqatila.com/AMEER/
bayanat/bayanl.htm 18.10.1995 (cita traducida del inglés por el autor).

28 .Entrevista en 2006 al portavoz de GICL, Abu Bakr al-Sharif http://www.fas.org/irp/
world/para/docs/IN-LIBYA.

29.En respuesta a un ataque sobre sus bases en el sur de Afganistdn. Citado en Kohlmann y
Lefkowit (2007: 12-13): «Communiqué #14 Regarding the American Attack against Su-
dan and Afghanistan». 25.08.1998 http://www.almuqgatila.com/AMEER/bayanat/bayan14.
htm. (cita traducida del inglés por el autor).



262 Laura Feliu

En este sentido, y en cuarto lugar, los representantes del islam po-
litico buscaran diferenciarse de otros grupos de oposicién, una tarea no
siempre facil (Martinez, 2007: 70). Es aqui donde la dimensién isldmica
sitda en campos diferenciados la oposicién laica y la islamista. Palabras
y expresiones como apostasia, yahiliya, o «guerra contra la religién»
jalonan los discursos. La Yamahiriya ha traicionado a sus bases isla-
micas. «[...] La ausencia de un régimen isldmico —que es el garante de
la salvacion y la paz en este mundo y en el préximo— es lo que nos ha
llevado a esta situacién®». El proyecto islamista establece que el islam
es un programa en si mismo: «Somos musulmanes y es nuestra respon-
sabilidad gobernar y juzgar de acuerdo a nuestra religién en nuestros
asuntos politicos, econdémicos y sociales. La religion no es simplemente
una cuestion de oracién y adoracion ritual, la religion es la economia, [y]
la dimensién politica» (cita traducida por el autor).

Tanto para los HM como para el GCIL, Estado isldmico y ley islami-
ca son los pilares de las reivindicaciones de estos grupos desde los afios
setenta. En el periodo pos-Gadafi, el concepto de Estado isldmico para
los principales partidos islamistas se convierte en un Estado mds acorde
con la moral isldmica. En cuanto a la ley isldmica, en un contexto en
el que el propio CNT ha declarado su intencidén de establecer la sharia
como eje juridico, el conjunto de partidos del islam politico la recla-
man?®'. Esta cuestion plantea la concepcion del Estado. Los diferentes
grupos se han mostrado en el pasado contrarios a la constitucién de un
Estado laico. En la actualidad, aquellos que estdn entrando en el juego
electoral afirman no ser contrarios a un «Estado civil», distinguiéndolo
del secularismo, siempre que no se contradiga con la sharia y los princi-
pios isldmicos (Sawani, 2012: 6), dejando pues abierta su interpretacién
y concrecidn.

30. Entrevista en 2006 al portavoz de GCIL, Abu Bakr al-Sharif http://www.fas.org/irp/world/
para/docs/IN-LIBYA.

31.Diferentes grupos presionan en este sentido. El denominado Grupo de ulemas de Libia
formado por ulemas sobre todo cercanos a los HM lanza desde Bengasi la demanda de
ser integrados en la Asamblea constituyente para asegurar que la nueva Constitucion esté
acorde con el islam.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 263

La idea de democracia no estd presente histéricamente en el movimien-
to*. Las declaraciones y escritos de lideres como al-Sallabi sobre el caracter
vinculante de la shura (consulta) han vertebrado las posiciones de los sectores
moderados. Ahora bien, individualmente algunos militantes islamistas se ad-
hirieron a su programa a través de los grupos de oposicién en el exilio.

La apertura del campo politico ha conducido a una aceptacién general de
los mecanismos democraticos, no exenta de polémica. La mayor parte de los
lideres se han manifestado contra el poder absoluto y a favor de la pluralidad.
Pero al igual que ha sucedido en otros paises de la regién, en los momentos
previos a la participacién por primera vez en las contiendas electorales, dife-
rentes sectores formulan demandas que pueden parecer contradictorias con
los mecanismos democraticos (véanse, por ejemplo, las demandas de figuras
religiosas cercanas a los HM de disolucién del CNT por no haber sido forma-
do segtn el principio de la beya —juramento de fidelidad—)*.

Por otra parte, el contenido del programa es fundamentalmente conser-
vador en cuestiones morales que se centran en una concepcién discrimina-
toria de la posicidn de la mujer en la sociedad y en la institucion familiar.
Este contenido se complementa con reivindicaciones sociales que son im-
portantes para el islamismo cuando actia como vanguardia y que deben ser
colmadas gracias a una distribucién mads justa de bienestar.

Por dltimo, destacar la renuncia a la violencia por parte de los grupos
asociados al salafismo, tras décadas de considerar que la resistencia armada
era la Unica via factible para el cambio. En los Estudios correctivos, texto de
420 péginas redactado en 2009 en un proceso de consulta entre principales
responsables del GCIL y las autoridades, se admite haber cometido un error
al llamar a la yihad contra los creyentes de su propia religién en un pais mu-
sulmdn y se recuerdan los limites impuestos por el Cordan*. Este proceso es de
suma importancia, ya que testimonia la adopcién de propuestas ideolégicas y
programadticas menos radicales con anterioridad a la caida del régimen.

32.El GCIL a través de su portavoz Abu Bakr Al Sharif afirmaba a principios de los afios
2000: «Todo compromiso con los opositores laicos es imposible (...) los ideales democra-
ticos no son compatibles con la sociedad isldmica» (citado en Sfeir, 2002: 330).

33. Libya al-Youm Journal (28.03.2011), citado en Sawani (2012: 14).

34. «Corrective Studies in Understanding Jihad, Accountably, and the Judgment of people»,
véase texto en www.mediafire.com/?uiqiuyiqjzy/www.akhbar-libyaonline.com.



264 Laura Feliu

Sin duda, la participacién en el proceso electoral influird de forma de-
cisiva en la configuracién del discurso de los diferentes grupos participan-
tes, abocando a una disolucién del universo ideolégico del islam politico,
en aras de un programa que preservara su caracter conservador en lo social,
liberal en lo econdémico, y en lo politico centrado en la consecucién coyun-
tural de un espacio de poder dentro del sistema.

Referencias bibliogréficas

Al-Tir, Mustafa Umr. «Tahaddiyat al-Tahawwul ila al-Dimuqrati yah fi Libya».
Sahifat al-Wata n al-Libiya al-"Iliktriniyah (23.09.2011) (en linea) http://
www.alwatan-libya.com/more.asp?ThisID=16855& ThisCat=22/.

Allan, J.A. Libya. The experience of Oil. Londres y Boulder: Croom Helm,
1981.

Anderson, Lisa. The State and Social Transformation in Tunisia and Libya,
1830-1980. Princeton: Princeton University Press, 1986.

— «Tribe and State: Libyan Anomalies», en: Khoury, Philip S.; Kostiner,
Joseph (eds.) Tribes and State Formation in the Middle East. Los
Angeles: Berkeley, 1990, p. 288-302.

Ayoub, Mahmoud. Islam and the Third universal Theory: The Religious
thought of Muammar al-Qadhdhafi. Londres: KPI, 1987.

Badry, Roswitha. «; Subordinacién a los intereses politicos o un islam libio?
El sinuoso curso de la vision islamica de Gadafi», en: De la Puente, Cris-
tina; Serrano, Delfina (eds.) Activismo politico y religioso en el mundo
isldmico contempordneo. Madrid: Siglo XXI, 2007, p. 107-130.

Brumberg, Daniel. Liberalization versus Democracy. Understanding Arab
Political Reform. Washington: Carnegie Endowment for International,
mayo de 2003.

Burgat, Frangois. L’islamisme au Maghreb. La voix du sud. Paris: Karthala,
1995.

Chersstich, Igore. «Libya’s revolution: tribe, nation, politics». Open De-
mocracy (2011) (en linea): http://www.opendemocracy.net/igor-cher-
stich/libyas-revolutiontribe-nation-politics/.

Daguzan, Jean-Frangois; Moisseron, Jean-Yves. «La Libye apres Kadhafi:
essai de prospective géopolitique du conflit libyen». Hérodote, vol. 3,
n.° 142 (2011), p. 78- 97.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 265

Davis, John. Le systéeme libyen: les tribus et la révolution. Paris: PUF, 1990.

Deeb, Marius K. «Militant Islam and its critics: The case of Libya», en:
Ruedy, John (ed.) Islamism and secularism in North Africa. Hound-
mills: Macmillan, 1996, p. 45-62.

Deeb, Marius K.; Deeb, Mary-Jane. Libya Since the Revolution: Aspects of
Social and Political Development. Nueva York: Praeger, 1982.

Djaziri, Moncef. Etat et societé en Libye, Paris: L’Harmattan, 1996.

— «La Libye: construction de I’Etat, transformation sociale et adaptation
internationale», en: Gandolfi, Paola (coord.) Libia oggi. Venecia: Il
Ponte, 2002.

— «Clivages partisans et partis politiques en Libye». Revue des mondes
arabes et musulmans et de la Méditerranée,vol.2,n.° 111-112 (marzo
de 2006).

El-Kikhia, Mansour O. Libya’s Qaddafi. The politics of contradiction.
Gainesville: University Press of Florida, 1997.

Esposito, John L. «Libia». El desafio isldmico. Madrid: Acento Editorial,
1996, p. 106-118.

Evans-Pritchard, Edward Evan. The Sanusi of Cyrenaica. Oxford: Oxford
University Press, 1973.

First, Ruth. Libya: The Elusive Revolution. Nueva York: Holmes and Mei-
er, 1975.

Holding Libya together: Security Challenges after Qadhafi. International
Crisis Group Middle East/North Africa Report, n.° 115 (14.12.2011).

Haimzadeh, P. Au Coeur de la Libye de Kadhafi. Paris: J-C. Lattes, 2010,

Izquierdo Brichs, F. Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del
poder. Madrid: La Catarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo XXI». Revista CIDOB d’ Afers Internacionals,
n.° 93-94 (2010), p. 11-32.

Izquierdo Brichs, F.; Kemou, A. «La sociologia del poder en el mundo
arabe contemporaneo», en: Izquierdo, F. (ed.) Poder y regimenes en el
mundo drabe contempordneo. Barcelona: CIDOB/Bellaterra, 2009.

Jurado Anaya, J. La Libia de las masas. De la revolucion de septiembre
a la Primavera Arabe. Proyecto de fin de master dirigido por Miguel
Hernando de Larramendi. Sevilla: UNIA-UPO, 2011 (en linea) https://
sites.google.com/site/fimames/publicaciones/tesinas/lalibiadelasma-
sasdelarevoluciondeseptiembrealaprimaveraarabe

Khoury, Philip S.; Kostiner, Joseph. Tribes and State Formation in the Mid-
dle East. Londres: 1. B. Tauris, 1991.



266 Laura Feliu

Kohlmann, Evan F.; Lefkowitz, Josh. «Dossier: Libyan Islamic Fighting
Group (LIFG)». The Nefa Foundation (octubre de 2007) (en linea)
[Fecha de consulta 13.03.2012] http://www.nefafoundation.org/mis-
cellaneous/nefalifg 1007 .pdf).

Lampridi-Kemou, A. «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power”
Analysis». Dret Public i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Univer-
sitat Autonoma de Barcelona, 2012.

Leveau, Rémy. Le systeme politique. La Libye nouvelle. Rupture et conti-
nuité. Paris: CNRS, 1975.

Martinez, Luis. «Libya: the Conversion of a Terrorist State». Mediterra-
nean Politics, vol. 11,1n.° 2 (julio de 2006), p. 151-165.

— The Libyan Paradox. Nueva York: Columbia University Press, 2007.

Mattes, Hans Peter. «The rise and fall of the Revolutionary Committees»,
en: Vandewalle, Dirk (ed.) Libya since 1969. Qaddafi’s revolution re-
visited. Nueva York: Palgrave Macmillan, 1995, p. 89-112.

— «Formal and Informal Authority in Libya since 1969», en: Vandewalle,
Dirk (ed.) Libya since 1969. Qaddafi’s revolution revisited. Nueva
York: Palgrave Macmillan, 2008, p. 55-81.

Mayer, Ann Elizabeth. «Islamic Resurgence or new prophethood: The Role
of Islam in Qadafi’s Ideology», en: Dessouki, Hillal A. (ed.) Islam Re-
surgence in the Arab World. Nueva York: Praeger, 1982, cap. 10.

Mikail, Barah. «Los multiples retos de la reconstruccién de Libia». FRIDE
Policy Brief,n.° 72 (febrero de 2012).

Obeidi, Amal. Political culture in Libya. Richmond: Curzon, 2001.

— «Political Elites in Libya Since 1969», en: Vandewalle, Dirk (ed.) Libya
Since 1969. Qadhafi’s Revolution Revisited. Nueva York: Palgrave
Macmillian, 2008, p. 105- 126.

Otman, Waniss; Karlberg, Erling. The Libyan Economy: economic diversi-
fication and international repositioning. Nueva York: Springer, 2007.

Ouannes, Moncef, «Chronique politique en Libye» (febrero de 2000) (en
linea) [Fecha de consulta 14.02.2012] http://www.youscribe.com/ca-
talogue/presentations/chronique-politique-en-libye-moncef-ouannes-
373137.

Pargeter, Alison. «Political Islam in Libya». Jamestown Foundation. 7er-
rorism Monitor, vol 3,1n.° 6 (5.05.2005) (en linea) http://www.james-
town.org/single/?no_cache=1&tx_ttnews[tt_news]=306).

Ronen, Yehudit. Qaddafi’s Libya in World Politics. Boulder: Lynne Riener,
2008.



Islam politico en Libia: elitizacién y vanguardia 267

Sawani, Youssef Mohammad. «Post-Qadhafi Libya: interactive dynam-
ics and the political future». Contemporary Arab Affairs, vol. 5,1n.° 1
(2012), p. 1-26.

Sfeir, Antoine (dir.). Dictionnaire mondial de [’islamisme. Paris: Plon,
2002.

St John, Ronald Bruce. «The Ideology of Mu’ammar al-Qadhdhafi: Theory
and Practice». International Journal of Middle East Studies, vol. 15,
n.° 4 (noviembre de 1983), p. 471-490.

— Libya: Continuity and Change. Londres y Nueva York: Routledge,
2011.

Takeyh, Ray. «Qadhafi’s Libya and the Prospect of Islamic Succession».
Middle East Policy, vol. 7,1n.° 2 (2000), p. 154-164.

UNDP. Arab Human Development Report 2009. Challenges to Human
Security in the Arab Countries. Nueva York: UNDP, 2009 (en linea)
[Fecha de consulta 22.2.2012]. http://www.arab-hdr.org/publications/
other/ahdr/ahdr2009e .pdf.

Vandewalle, Dirk J. Libya since independence. Oil and state-building.
Nueva York: Cornell University Press, 1998.

— A history of modern Libya. Cambridge: Cambridge University Press,
2006.

— (ed.) Libya since 1969. Qaddafi’s revolution revisited. Nueva York: Pal-
grave Macmillan, 2008.

Wright, John L. Libya: A modern history. Londres: Taylor & Francis,
1981.






9. El islamismo politico en Tunez: un paisaje en cambio

Guadalupe Martinez Fuentes

La influencia islamista en la oleada revolucionaria que asol6 el régimen de
Ben Ali entre finales de 2010 y principios de 2011 no alcanzé la cota tan espe-
rada por unos como temida por otros. El verdadero momento de oportunidad
del islamismo politico tunecino se materializé mds tarde, con el advenimiento
de un tiempo politico posrevolucionario propiciatorio de un espacio politico
liberalizado y de un entramado institucional permeable.

Los integrantes de la constelacidn islamista emergida en el nuevo es-
cenario comparten como propdsito comun la conduccién de la transicién
politica hacia la instauracién de un régimen politico compatible con los
principios del islam. Sin embargo, no todos ellos coinciden en la valora-
cion de las ideas, el liderato, el procedimiento y las estrategias que pue-
den facilitar el logro de dicha meta en los terrenos religioso-moralizante,
social, electoral y/o institucional.

El presente capitulo persigue dos objetivos. El primero, clarificar la iden-
tidad de los principales grupos islamistas en Ttnez. El segundo, arrojar luz
sobre las relaciones competitivas lineales y circulares por el poder entabladas
tanto entre tales grupos como entre estos y otros laicistas.

Con esta doble finalidad el presente trabajo se divide en seis secciones.
Alineado con el primero de los objetivos de este estudio’, en el apartado

1. Véase el capitulo de Izquierdo y Etherington «De la revolucién a la moderacion. El largo
camino del islam politico». Este proyecto de investigacion se basa en la sociologia del
poder, véanse Izquierdo Brichs (2008; 2011); Izquierdo Brichs y Lampridi-Kemou (2012);
Lampridi-Kemou (2012).



270 Guadalupe Martinez Fuentes

«Diversificacion objetiva» se expone la historia del desarrollo organiza-
tivo de los viejos y nuevos grupos islamistas tunecinos. Para ello, presta
especial atencién al estatus juridico de cada formacidn, a la naturaleza
de su accion politica —de partido, sindical o social defensora de derechos
de colectivos desfavorecidos—, al grado de expansién de su proyeccién
organizativa y a su experiencia acumulada de interaccién politica con
la autoridad establecida bajo regimenes anteriores. Los tres siguientes
apartados intentan responder al segundo objetivo revisando la dimensién
personalista-elitista, la dimension ideoldgica y la dimensién tictica del
comportamiento organizativo islamista tunecino. En concreto, el apartado
«Dispersién del liderazgo» identifica a sus principales lideres, especifica
sus recursos de influencia y precisa los lazos de conexion y ruptura traba-
dos entre los mismos a lo largo de su trayectoria militante. En e apartado
«Convergencias y divergencias ideoldgicas» se desvela el componente
ideoldgico de su discurso, revisando sus puntos de convergencia y di-
vergencia programatica. En el apartado «Alianzas y rivalidades tacticas»
se descubre la I6gica de confrontacién y alineacidn tactica vigente tanto
entre las diferentes formaciones del entramado islamista como entre estas
y otras representativas del espacio politico laicista. Un dltimo apartado
destaca las principales conclusiones derivadas de este doble andlisis.

Diversificacion organizativa

El inesperado proceso de liberalizacion politica reactivé stibitamente el po-
tencial movilizador y organizativo del islamismo politico tunecino en los
primeros meses de 2011. La celeridad de los acontecimientos precipité la
reaparicion no planificada en la esfera publica de los grupos exiliados o
latentes en el interior del pais. Por atender el cardcter urgente de su visibili-
zacion politica, estos perdieron la ocasion de coordinar esfuerzos para faci-
litar la tarea de reconstruccion organizativa y potenciar el impacto social de
la misma. También desaprovecharon la oportunidad de divulgar ambiciosas
politicas de identidad capaces de recoger a las diferentes sensibilidades
politicas islamistas de la nacién, hasta entonces no alineadas. Por ello, no
consiguieron ni evitar la dispersién de las energias movilizadoras de los
viejos activistas ni canalizar la de los nuevos, que optaron por construir
propias y diferenciadas organizaciones. Como resultado, el mapa organizativo



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 271

del islamismo politico tunecino ha venido a adquirir un dibujo mucho mas
complejo que el de etapas politicas anteriores.

En este nuevo escenario, Ennahdha sigue conservando su posicion de
principal referente en el terreno de accion de partido, avalada por su capa-
cidad de arraigo en el espacio urbano y de captacién de adhesiones entre
todas las clases sociales (Avon y Aschi, 2012). En 1989 dio continuidad
por la via electoral al activismo politico del Movimiento de la Tendencia
Isldmica-MTI (Harakat al-Ittijdh al-Isldmt), primero consentido por el ré-
gimen de Bourguiba, luego severamente castigado por el mismo y final-
mente reconocido como interlocutor gubernamental y suscriptor del Pacto
Nacional de 1988 bajo el nuevo régimen de Ben Ali (Dunn, 1994). Este
ultimo no llegé a facilitar la concurrencia de Ennahdha como partido poli-
tico legalizado a las elecciones de 1989, pero si permiti6 la presentacion de
sus candidatos a los comicios bajo listas de independientes que lograron un
nivel de apoyo ciudadano preocupante para la estabilidad del régimen. Su
relacién con Ennahdha se enrarecié los dos afios siguientes debido tanto a
la reticencia del primero a satisfacer las demandas politicas y sociales de
Ennahdha como a la radicalizacién de la expresion de las protestas de esta
ultima contra el Gobierno (Hamdi, 1998: 61-74). Como consecuencia, en
1991 dio inicio a una dura persecucion de la militancia nahdhaui que llend
las carceles tunecinas e incentivo al exilio a muchos de sus integrantes, va-
ciando la estructura organizativa del partido. Desde el extranjero Ennahdha
hegemoniz6 la articulacién de células politicas islamistas tunecinas en el
exilio con la celebracién de siete congresos, la creacion de alianzas con
disidentes laicistas del régimen y la implicacién con ellos en campaias de
contestacién (Allani, 2009; Martinez, 2010). A comienzos de 2011, el par-
tido opt6 por rearticularse en el interior del pais apoydndose en una doble
base de legitimidad. Por una parte, su legado de lucha contra el autoritaris-
mo y sus perversiones religiosas y malversaciones econémicas. Por otra,
su identificacién con los valores de la revolucién. A lo largo de ese afio la
formacion se valié de ambas para lograr tres propdsitos: adquirir el estatus
juridico de partido politico legal; integrarse en la Alta Comisién para el
Cumplimiento de los Objetivos Revolucionarios, la Reforma Politica y la
Transicién Democrética —coparticipe con el Gobierno interino en la gestién
de la preparacién de los comicios constituyentes— y concurrir a las eleccio-
nes constituyentes. Dichos comicios concedieron a Ennahdha el apoyo del
40% de los votantes, 90 de los 217 escafios en la Asamblea Constituyente
y una posicién dominante en la distribucién de carteras ministeriales del



272 Guadalupe Martinez Fuentes

Gobierno de coalicion. En 2012, la formacion considerd su nueva condi-
cion de partido mayoritario y de Gobierno como fundamento para la rede-
finicién de sus bases de legitimacién politica y social. Su noveno congreso,
celebrado en julio de 2012 bajo el lema «Nuestro futuro en nuestras ma-
nos», sirvié para publicitar el esfuerzo de su cupula dirigente por propiciar
dicha renovacién. Més de 1.100 delegados y 200 autoridades politicas na-
cionales y extranjeras invitadas contribuyeron a escenificar en dicho acto
una predisposicion a la ruptura final con el pasado prerrevolucionario.

Con todo, Ennahdha no consiguié transitar desde su exilio como parti-
do antisistema hasta su redificacion en el interior como partido de Gobierno
sin perder bases de militancia por el camino. Asi lo evidencia la constitu-
cion del partido Rencuentro Reformista Democrético (a-Liqaa) en 2005
como escisién del Ennahdha en el exilio francés debido a divergencias mas
estratégicas que tedrico-ideoldgicas. Rencuentro Reformista Democratico
se constituy6 como expresion de disidencia con la linea nahdhaui de accién
contestaria y conflictiva con el régimen de Ben Ali, y opt6 por un curso de
accién mds pragmadtico en su relacion con la autoridad establecida. Solo
cuando el régimen denegé a la formacién el estatus juridico de partido
legal en 2008 esta escor6 su discurso hacia posturas mds criticas con el
benalismo. Inconsistente en su relacién con el régimen y exiliado, el par-
tido apenas se dejé notar en las revueltas tunecinas. Tras su legalizacion,
quedé excluido de la Alta Comisién para el Cumplimiento de los Objetivos
Revolucionarios, la Reforma Politica y la Transicién Democratica. Para re-
forzar su atractivo electoral recurri6 a incorporarse a la plataforma centrista
Alianza Nacional por la Paz y la Prosperidad (ANPP). Los exiguos resul-
tados electorales de la misma en los comicios constituyentes no le dieron
acceso a las instituciones representativas.

La direccién del Partido de Conservadores Progresistas —conservador
en cuanto a su raiz islamista y progresista en su interpretacion izquierdista
del Estado de bienestar— también puede ser considerada una desviacion y
escision nahdhaui surgida muy atrds en el tiempo, pero persistente hasta la
fecha. En este caso una combinacion de factores personalistas, estratégicos
e ideoldgicos justifica el distanciamiento entre ambas organizaciones. El
Partido de Conservadores Progresistas fue legalizado en 2012 como recon-
version organizativa de la lista de electores Peticion Popular por la Liber-
tad, la Justicia y el Desarrollo (Al Aridha o Aridha Chaabia) creada para
concurrir a las elecciones constituyentes de 2011. Especialmente respalda-
da por el electorado rural de algunas regiones del interior, Peticién Popular



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 273

consiguid 19 escafios en la Asamblea Constituyente, convirtiéndose en la
cuarta fuerza politica parlamentaria.

Junto a Ennahdha, Rencuentro Reformista Democratico y el Partido
de Conservadores Progresistas conviven hoy en Tunez otros pequefios
partidos islamistas moderados legales constituidos a partir de marzo de
2011, todos ellos carentes de representacion institucional. Estas formacio-
nes son las siguientes: Partido de la Justicia y el Desarrollo (Hizb al-’Adl
wa al-Tanmiyya), Partido de la Reforma y el Desarrollo (Hizb al-Islah wa
al-Tanmiyya), Partido de la Dignidad y la Igualdad (Hizb al-Karama wa
al-Musawah), Partido de la Dignidad y el Desarrollo (Hizb al-Karama wa
al-Tanmiyya), Partido de la Unidad y la Reforma (Hizb al-Wahda wa al-
Islah), La Gloria (Al Majd) y Frente de la Reforma (Jibhat Al Islah), le-
galizado en mayo 2012 pero heredero de la lista de electores Reforma y
Accidn, concurrente a los comicios constituyentes de 2011. Todos ellos
carecen de recorrido histérico y se articulan en torno a lideratos perso-
nalizados. Su falta de legitimacién social les impidié primero acceder a la
Alta Comisién para el Cumplimiento de los Objetivos Revolucionarios,
la Reforma Politica y la Transicién Democratica. Su fragilidad organizativa
obstaculizé mds tarde su implantacién y el reclutamiento de candidatos en
todas las circunscripciones del pais. Su debilidad identitaria les dificulté la
tarea de convencer al electorado tunecino.

A este subsistema de partidos politicos islamistas cabe afiadir dos atn
ilegales (a la fecha de redaccion de este estudio). Estos son Hizb ut-Tahrir
y Foro de Partidarios de la Sharia (Moultaka Ansar al-Shari‘ah). Los dos
eclosionaron en un caldo de cultivo comiin: la extensién clandestina de la
doctrina salafista en Tinez. Inicialmente fueron gestados a partir de en-
cuentros en puntuales mezquitas y contadas reuniones privadas. Actual-
mente el principal canal de difusién de su mensaje es Internet, a través
de blogs, cuentas en Facebook y vinculos con el foro yihadista Shamukh
al-Islam (Zellin, 2011b). Sus proclamas han cundido preferentemente entre
poblacién joven, urbana, con bajo nivel de formacidén y sin un referente de
liderazgo politico claro (Alvarado, 2010). Sin embargo, entre sus seguido-
res figura también una minoria universitaria cuyo radicalismo ha dado lu-
gar a puntuales escaladas de violencia en los campus de Tunez, Manouba,
Sousse y Kairouan.

Pese a su raiz doctrinal comun, se aprecian diferentes desarrollos orga-
nizativos entre ambos. Hizb ut-Tahrir cuenta con una andadura politica de
cerca de tres décadas en el pais y lazos organizacionales con las secciones



274 Guadalupe Martinez Fuentes

del partido asentadas en Europa y el mundo arabe. El historial politico del
Foro de Partidarios de la Sharia se cifie exclusivamente al 4mbito nacional
tunecino y queda mucho mds limitado en el tiempo. Su antecedente iden-
titario es el antiguo Grupo Tunecino de Combate, calificado por Naciones
Unidas en 2002 como banda terrorista con células desplazadas en Francia,
Italia, Bélgica, Luxemburgo, Holanda y Reino Unido (Naciones Unidas,
2011) y duramente perseguido desde entonces por la lucha europea anti-
terrorista y por la propia seguridad tunecina hasta quedar practicamente
exhausto a finales de la década (Office of the Coordinator for Counterterro-
rism, 2008, 2009, 2010, 2011).

La disimilitud entre los legados histéricos de ambos partidos no es
6bice para que estos afronten un presente politico comun. Su solicitud de
legalizacién ha sido rechazada en sucesivas ocasiones por defender prin-
cipios contrarios a los identificados con la Repiblica. Ambos grupos se
han centrado en el terreno de la predicacién, la direccién de mezquitas y
la caridad. Ambos han procurando hacer coincidir su discurso, sus gestos
de piedad religiosa y parte de sus demostraciones de fuerza callejeras con
las actividades organizadas desde la plataforma civica representada por el
Frente Tunecino de Asociaciones Isldmicas liderado por Mokhtar Jebali.

En el terreno sindical, la vanguardia islamista se concentra en la Unién
General Tunecina de Estudiantes (UGTE) Fundada en 1985 enraizada en
el MTI, fue inicialmente tolerada por el régimen de Bourguiba por servir
como contrapoder al auge del movimiento marxista en la universidad. Tras
su legalizacion en 1988, lleg6 a constituirse como principal organizacion de
estudiantes del pais. La dureza del trato oficial hacia la UGTE se recrudecié a
mediados de 1991, a la vez que se crisparon sus denuncias contra las medidas
educativas del Gobierno y el recurso a la violencia se hizo mas frecuente en
sus acciones de protesta. Buena parte de sus militantes —muchos vinculados
también a Ennahdha— fueron a parar a presidio. Otros recurrieron al exilio.
Algunos optaron por quedarse en el pais y continuar su actividad de forma
mas o menos soterrada. En la actualidad, la UGTE cuenta solo con 34 de los
294 representantes que componen el Consejo Cientifico de los 130 campus
universitarios del pais. Aun asi, representa un beligerante actor politico al que
se le achaca gran parte de la responsabilidad de los disturbios habidos en las
principales universidades del pais en el dltimo afio.

En el espacio asociativo de defensa de colectivos desfavorecidos
destaca la Unién Tunecina de Mujeres Libres. Esta nacié en septiembre
de 2011 a partir de la reagrupacién de cuatro asociaciones de tendencia



El islamismo politico en Tiinez: un paisaje en cambio 275

islamista liberal: Haouwa, Mujeres Tunecinas, Mujeres y Complemen-
tariedad y Tunecinas®. Todas asumen como objetivo compartido refor-
zar la presencia de la mujer en la vida publica tunecina y resolver los
problemas de pobreza e infradesarrollo femenino en el interior rural del
pais. La Unién ha denunciado la manipulacién politica de la imagen de
la mujer por parte de ciertos partidos de la izquierda laicista y solicitado
al Gobierno el sometimiento a referéndum de cualquier convencioén inter-
nacional y proyecto cultural o educativo que pueda vulnerar la identidad
arabomusulmana del pais.

Dispersion del liderazgo

Ni siquiera en sus inicios el movimiento islamista tunecino pudo consi-
derarse como un todo homogéneo (Rogler, 2012). Las corrientes internas
presentes en el MTI y luego en Ennahdha operaron como cimientos de
construcciéon de los diferentes lideratos que hoy conviven en el complejo
entramado islamista tunecino.

No todos concibieron por igual el rigor con el que necesariamente de-
bia realizarse la aplicacién de la ley isldmica ni la estrechez de los lazos
internacionales que debia inspirar la comunién de la umma. Tampoco in-
terpretaron undnimemente el grado de inspiracién que la revolucién iran{
debia ofrecerles, el grado de asimilacion que debian admitir con respecto
al movimiento de los Hermanos Musulmanes egipcios y el lado del que
tomar parte ante la invasion iraki de Kuwait (Degenhardt, 1991; Shaikh,
1992). No coincidieron en la definicion de la mejor estrategia de relacion
con la autoridad: rehusar la confrontacion abierta, buscar su complicidad,
denunciar las politicas gubernamentales o perseguir un cambio politico de
régimen desde el lento socavamiento de sus bases o desde un abrupto ata-
que violento a su cipula y/o a los intereses de la misma (Allani, 2009). Lle-
gada la mds dura persecucion y represion de algunas de las facciones del

2. Tunis Afrique Presse,07.09.2011 (en linea): http://www.tap.info tn/fr/fr/societe/femme/8670-
creation-de-lunion-des-femmes-libres.html.



276 Guadalupe Martinez Fuentes

movimiento a principios de la década de los noventa, no todos escaparon
del pais. Los que lo consiguieron optaron por diferentes destinos de acogi-
da —Magreb, Oriente Préximo, Europa, Estados Unidos, Afganistdn—y por
distintas opciones de continuidad de su activismo —profesional, religioso,
académico, medidtico, defensa de los derechos humanos, grupo armando—.
De entre los que se quedaron, no todos sufrieron presidido, unos optaron
por continuar su activismo desde el interior y otros por renunciar al mismo.
De entre los que fueron encarcelados, no todos padecieron privacién de
su libertad durante el mismo periodo. La prisién tampoco causé el mismo
efecto en cada uno de ellos.

Rashid Ghannouchi, actual lider de Ennahdha, form¢6 parte de la cu-
pula directiva del MTI, primero, y del partido, después. Aunque llegé a
admitir la predisposicion violenta de algunas facciones juveniles de es-
tas organizaciones, nunca reconocié su vinculacion a la perpetracion del
golpe de Estado contra el presidente Bourguiba en 1987, los ataques a la
sede del partido de Ben Ali en 1991 y el complot contra la vida del mis-
mo en 1992 (Lamloum, 1997). Exiliado en 1989, Ghannouchi conservé
su posicién de liderato del partido en el exilio. Cuando retorné a Tinez
en 2011 tras mds de dos décadas de exilio, comprometié su regreso a la
tarea de restructurar el partido descartando tanto integrarse en la Alta
Comision para el Cumplimiento de los Objetivos Revolucionarios, la Re-
forma Politica y la Transicién Democraitica como presentar su candida-
tura a las elecciones constituyentes. Sin embargo, no renuncié a ocupar
la presidencia de Ennahdha. Su influencia acumulada en el partido se
basa en su predicamento como miembro de la cipula dirigente de insti-
tuciones islamistas internacionales de referencia. Entre ellas figuran las
lideradas por Youssef Qaradawi, maximo lider espiritual de los Hermanos
Musulmanes afincado en Qatar: la Federation of Islamic Organizations
in Europe (FIOE) y la International Union of Muslim Scholars (IUMS).
Ghannouchi también es fundador de la World Assembly of Muslim Youth
(WAMY), proyecto saudi de integracién de asociaciones de estudian-
tes y organizaciones culturales dedicadas a la juventud, estrechamente
vinculado igualmente a los Hermanos Musulmanes. Por otra parte, su
influencia sobre el Gobierno de Ttnez se ve reforzada por sus vinculos
personales con algunos de sus principales integrantes. Cuentan mucho
su lazo familiar con Rafiq Abdulsalaam, ministro del Exterior nahdhaui
(Jamil Azem, 2012) y su buena sintonia con Hamada Jebali, secretario
general del partido y primer ministro —considerado por la Administracién



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 277

estadounidense como un lider con proyeccién de futuro’—. Esta extensa
y densa red de influencia nacional e internacional ha hecho incluso sal-
tar recientemente rumores* acerca de la posibilidad de que Ghannouchi
abandone préximamente la presidencia de Ennahdha para hacerse car-
go del liderazgo de los Hermanos Musulmanes en el mundo drabe. Tan
amplio espectro de influencia y de proyeccion justifica sobradamente el
reconocimiento y la atencién prestados a Ghannouchi por occidente en
los dltimos tiempos®.

Noureeddine Bhiri, actual ministro de Justicia nahdhaui, alcanz6 una
influencia notable en la direccién del MTI, motivo por el que sufrié presi-
dio bajo el régimen burguibista. Tras su liberacién con el cambio de Presi-
dencia, Bhiri fue el designado para firmar el Pacto Nacional de 1988 como
representante del islamismo politico tunecino y de su compromiso con la
construccién del nuevo régimen. De ahi que pueda considerdrsele uno de los
referentes fundamentales de la transicién entre el MTI y Ennahdha (Chaw-
ki, 2006). Bhiri nunca abandoné Ttnez y conjugdé su actividad profesional
con un activismo volcado en el terreno de la defensa del estado de dere-
cho y de los derechos humanos. En este marco, se convirtié en uno de los
nexos fundamentales entre Ennahdha y el entramado humanitario-politico
de izquierda laica dirigido por Monzef Marzouki: la organizacién Consejo
Nacional para las Libertades en Tinez (CNLT) y el partido Congreso por la
Reptblica (CPR). Asi, en 2001, Bhiri colaboré con Mohamed Nejib Hosni,
activista del CNLT, en la creacién del Centro para la Independencia de la
Abogacia y la Magistratura en Tunez (Martinez, 2011b). Al afio siguiente
se sumé a Mohammed Nouri, militante del CNTL para crear la Asociacién

3. Véase la filtracién de la mensajerfa del embajador estadounidense en Ttnez «An-Nahda
leader Jebali: moderate islamism is the future» en Wikileaks (en linea): http://wikileaks.
org/cable/2006/09/06 TUNIS2298 html.

4. The Guardian, 12.06.2012 (en linea) http://www.guardian.co.uk/world/2012/jun/12/mus-
lim-brotherhood-share-poweregypt?newsfeed=true.

5. Time 1o ha considerado uno de los 100 lideres més influyentes en el mundo (en linea)
http://www.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,2111975_2111976_21121
33,00.html. En 2012 Ghannouchi ha sido recibido en el Washington Institute for Near
East Policy, Islamic Society of North America (ISNA), Center for the Study of Islam and
Democracy (CSID) y Muslim Public Affairs Council (MPAC). También ha sido nominado
para el Chatham House Prize. The Global Musilm Brotherhood Daily Report, 06.06.2012
(en linea) http://globalmbreport.com/?p=6363.



278 Guadalupe Martinez Fuentes

Internacional de Solidaridad con los Presos Politicos (Chouikha y Gobe,
2009). Ambas formaciones participaron en 2004 junto con Ennahdha, el
CNLT, el CPR y otras formaciones de izquierdas en la llamada al boicot
de las elecciones parlamentarias y presidenciales (Martinez, 2010, 2011a).
El 18 de octubre de 2005 apoyaron una huelga de hambre reivindicativa
de la libertad de prensa e informacidn, el derecho a la libre constitucién
de partidos politicos y asociaciones, la liberacién de los presos politicos y
de opinién y la promulgacién de una amnistia politica general (Geisser y
Gobe, 2007). Tras la legalizacién de Ennahdha, Bhiri volvié a ocupar una
posicién de direccion en el partido. Concurrié a las elecciones por la cir-
cunscripcién de Ben Arous y asumi6 la funcién de la portavoz del partido
hasta la formacién del Gobierno y la adquisicién de su cartera ministerial.

Abdelfattah Mourou compartié con Ghannouchi la creacién del MTI,
presidio por sus actividades en el mismo, excarcelacién con la llegada de
Ben Ali al poder y direccién de Ennahdha. En 1991, sin embargo, Mourou
se desvincul6 formalmente del partido en denuncia del recurso a la violen-
cia empleado por algunos de sus componentes. Permanecié en el pais al
igual que Bhiri pero, a diferencia de este, renuncié al activismo. Coinci-
diendo con el regreso de Ghannouchi al pais, Mourou anuncié también su
vuelta a la vida politica activa. Desde entonces ha mantenido una ambigua
relacién con Ennahdha y otras fuerzas politicas. Aunque se especuld sobre
su regreso a las filas de Ennahdha como coordinador de campaifia electoral
para los comicios constituyentes, cred su propio partido politico, Al Ama-
na®. Més tarde alineé Al Amana con la Alianza Nacional por la Paz y la
Prosperidad (ANPP) dirigida por Skander Rekik y Mohamed Naamoun’.
Tras el fracaso electoral de la misma, estudié la posibilidad de integrarse
en Ennahdha®. Finalmente, opt6 por incorporarse a la plataforma Foro de la
Independencia (Minbar Al Istiglal)°.

6. Bussines News, 01.05.2011 (en linea) http://www.businessnews.com.tn/details_article.
php?t=520&a=24569&temp=1.

7. Comunicado del ANPP, Espace Manager.com,24.08.2011 (en linea) http://www.espacemana-
ger.com/politique/tunisie-abdelfattah-mourou-integre-l-alliance-centriste-independante .html.

8. EntrevistaaNour Eddine Horchani, miembro de ladireccion ejecutivade AlAmana, publica-
da en Tusinia Live,31.10.2011 (en linea) http://www.tunisia-live.net/2011/10/31/17823/.

9. La Presse, 04.04.2012 (en linea) http://www.lapresse.tn/04042012/47799/minbar-al-isti-
glal-un-modele-novateur-dorganisation-politique.html.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 279

Khaled Traouli, ahora lider del partido Encuentro Reformista Demo-
crético, permanecié mds tiempo vinculado a Ennahdha. Por ello, como €l
mismo ha reconocido, sus respectivos proyectos politicos presentan mas co-
incidencias que divergencias'. A partir de 2008 Traouli recurri6 a la practica
de la ciberdisidencia para difundir su nueva predisposicién opositora para
con el régimen de Ben Ali colaborando con aljazeera.net, el diario criti-
co en linea Tunisnews, el blog disidente Nawaat y la revista Maraya. Una
vez legalizada su formacién en 2011, Traouli buscé el colaboracionismo de
Mourou, con quien compartié espacio en el consejo de coordinacién de la
plataforma Alianza Nacional por la Paz y la Prosperidad (ANPP). Sin em-
bargo, no siguié a Mourou en su deriva hasta el Foro de la Independencia.

Con mas éxito se ha revelado el liderato de Hachimi Hamidi, funda-
dor de la lista de electores Peticién Popular por la Libertad, la Justicia
y el Desarrollo y del Partido de Conservadores Progresistas, sucesor de
la primera. Hamidi fue uno de los lideres universitarios del MTI en los
ochenta. Fue encarcelado por su militancia en el mismo y, tras conseguir
su libertad, marché a Londres para finalizar sus estudios de literatura ra-
be. Cuando en 1992 la direcciéon de Ennahdha fij6 en Londres también el
destino de su exilio, Hamidi reanudé el contacto con la misma aspirando
al cargo de director en jefe del periédico del partido, EI Wast. Cuando
este puesto le fue denegado, Hamidi abandond la formacién, lo cual la
cupula de Ennahdha nunca le perdond". Ya en la etapa posrevoluciona-
ria, Hamidi decidi6 emplear parte de su fortuna acumulada en el canal de
television por satélite Al-Mustakilla para ofrecer al electorado tunecino
su propio proyecto politico. De cara a la preparacion de los préximos
comicios, Hamidi no descarta buscar aliados entre otras fuerzas politicas
de base islamista o secular, coincidentes con alguna de sus dimensiones
identitarias (izquierda/islamismo).

El activismo de Abdelwaheb El Hani, secretario general de La Gloria,
fue en su origen mds visible en el terreno sindical que el partidista. Su ba-
gaje politico se inicié en la UGTE, sin llegar a militar de forma efectiva en

10. Declaraciones en la pagina web del partido: http://www.liqaa.net/spip.php?article668.

11. Tunisia Live, 28.10.2012 y 06.02.2012 (en linea) http://www.tunisia-live.net/2011/10/28/
animosity-between-ennahda-and-el-aridah-el-chaabiah/ y http://www.tunisia-live.net/tag/
the-party-of-progressive-conservatives/.



280 Guadalupe Martinez Fuentes

Ennahdha. El Hani fue uno de los cabecillas estudiantiles perseguidos du-
rante el conflicto abierto entre el régimen de Ben Ali y el sindicato al inicio
de la década de los noventa. Se exilié en 1991 para escapar de una probable
condena a prisién, permanecié en Francia alejado de la vida politica hasta
su regreso a Tunez en el periodo posrevolucionario.

Allah bin Hussayn, lider del partido ilegal Foro de Partidarios de la
Sharia, se alejé del entorno sindical del MTI a raiz de su experiencia de
exilio en el Reino Unido y tras sufrir presidio a finales de los ochenta por
su activismo en el terreno sindical estudiantil. En Londres entablé contacto
con la cultura yihadista y amistad con miembros del grupo argelino sala-
fista para la Predicacion y el Combate, germen de Al Qaeda en el Magreb
isldmico (Vidino, 2005). En el afio 2000 se desplazé a Afganistdn, donde
cofundé el Grupo Tunecino de Combate. En 2003 fue detenido en Turquia,
extraditado a Tunez y condenado a 68 afios de prisién (Zellin, 2012). Tras
ser liberado gracias a la amnistia general decretada por Mebazaa, Hussayn
reaparecio en la escena tunecina para fundar el partido.

A diferencia de los lideratos hasta aqui destacados, Mohammed Khouja
—cabecilla de la lista de electores Reforma y lider del partido Frente de la
Reforma— nunca estuvo vinculado ni al MTI ni a Ennahdha ni a su enlace
sindicalista UGTE. Sus primeros pasos en el activismo politico arrancan en
una escision del grupo isldmico que opt6 por militar en el grupo terroris-
ta Frente Isldmico Tunecino. Por ello, Khouja sufrié presidio en los afios
ochenta. Sus ex correligionarios y compaiieros de presidio constituyen
gran parte de su base de apoyo. Sin embargo, Khouja aspira a ampliar esta
red de seguidores tratando de ganar la simpatia de todo musulman tunecino
frustrado ante la moderacién de Ennahdha en el Gobierno tras décadas de
represion gubernamental del islamismo politico.

Coincidencias y divergencias ideoldgicas

Los discursos oficiales divulgados por los lideratos de los diferentes gru-
pos islamistas tunecinos comparten interpretacion sobre el bagaje histérico
de la nacién: declinar debido a la tirania, la corrupcidn, la injusticia y el
predominio de los intereses extranjeros occidentales coloniales frente a los
nacionales y regionales. También ponen de manifiesto la existencia de una
misma percepcion sobre el sentido de oportunidad del momento posrevo-



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 281

lucionario: tiempo de justicia social y de restitucion de lo religioso en la
sociedad a través de una nueva politica nacional y una nueva estrategia
hacia el exterior (Torelli et al, 2012).

Las disparidades entre ellos aparecen, sin embargo, en la interpretacién
de cuatro aspectos fundamentales de caracter ideoldgico. Estos son la relacion
entre islam y democracia, la vinculacién entre islam y Estado, la adecuacién
entre islam y derechos de la mujer y la articulacién entre la defensa de la
arabidad y el avenimiento con Occidente. En torno a estos cuatro ejes se re-
cogen en el actual panorama islamista tunecino todas las posibles variaciones
ideolégico-politicas que permite desarrollar la raiz suf, al-maliki y salafista.

En pleno auge del proceso revolucionario, Ennahdha emitié un co-
municado conjunto con los partidos laicos Congreso por la Republica,
Tunez Verde, Partido Comunista Obrero de Tinez y Partido Democratico
Progresista (Martinez, 2011c: 34). Este representé un mensaje de cambio
prodemocrético que el partido mantuvo en sus mismos términos una vez
legalizado en la redaccion de su programa electoral. «Nuestro partido llama
a libertad de expresion y de organizacion, y a la participacién ciudadana en
los asuntos de gobierno mediante cuerpos representativos periédicamente
renovados en elecciones libres y justas'>.» Esta apuesta politica incluyé
igualmente un compromiso para conceder a la mujer un rol mds activo en
términos politicos y sociales, considerando el islam un cauce de acceso a
la independencia de la misma (Abdelkader, 2011: 79-87).Tras su victoria
electoral, Ennahdha emitié un comunicado en el que insistié sobre su in-
terés en la promocion de la igualdad de género: «Nuestro partido renueva
su compromiso con las mujeres tunecinas para consolidar sus logros, me-
jorar su estatus y reforzar su rol en el proceso de adopcion de decisiones
politicas, evitando asf la regresion de sus derechos». Ya como partido de
Gobierno, Ennahdha se ha seguido ajustado a la directriz que Rashid Ghan-
nouchi desarrollé tiempo atrds en sus escritos sobre islam, democracia y
libertades (Abdelkader, 2011: 79-87): la razén debe prevalecer en la inter-
pretacion de los textos sagrados a fin de ajustarse de forma dindmica a una

12.Comunicado de Ennahdha, 31.10.2011 (en linea) http://www.nahdha.info/arabe/News-
file-article-sid-4843 .html.

13.Comunicado de Ennahdha, 31.10.2011 (en linea) http://www.nahdha.info/arabe/News-
file-article-sid-4843 .html.



282 Guadalupe Martinez Fuentes

realidad que exige compatibilizar politica, democracia e islam (Pickard,
2011). De la misma se derivan dos premisas. La primera, que la democracia
es un principio guia para el establecimiento de una forma de gobierno en
la que la soberania reside en la comunidad y no en el Estado, las libertades
politicas, religiosas, econdmicas y sociales para musulmanes y no musul-
manes resultan esenciales y el bienestar publico es la meta por alcanzar. La
segunda, que el mayor enemigo del islam no es la relajacién de sus precep-
tos, sino la tirania y la interpretacion tradicionalista de la religiéon (Tamimi,
2001). De acuerdo a esta doctrina, la cipula directiva del partido —aun en
contra de la opinién de un importante sector de sus militantes— opt6 por
defender la redaccion original del articulo 1 de la constitucién tunecina',
alusivo a la identidad arabomusulmana de la nacién sin referencias expre-
sas a la sharia. La justificaciéon que Ghannouchi ofrecié ante tal decision
fue la proteccion del consenso y la unidad de los tunecinos en el contexto
de transicién a la democracia: «O aceptamos la democracia en el marco del
islam o acabaremos excluyendo el islam del proceso politico porque este
se convertird en un motivo de fragmentacién, no de unidad»"*. También de
acuerdo a esta suerte de principios interpretativos, la direccién del partido
ha revisado desde la cartera ministerial de Asuntos Exteriores el discurso
doctrinario islamista antioccidental. Su visién es que si bien en el pasado
la politica occidental sobre el mundo drabe solo defendi6 intereses occi-
dentales en cooperacién con regimenes tirdnicos, las revoluciones drabes
representan un punto de inflexién para armonizar los intereses occidentales
y los de los pueblos drabes'.

Parte de la faccién politica mds liberal de Ennahdha comparte no solo
postulados, sino también militancia con las integrantes de la asociacién femi-
nista Unién de Mujeres Libres. Esta organizacion cuenta con un proyecto para
la mujer en el pais, pero también con su vision particular acerca de cudl debe

14. Declaracion de Ghannouchi a radio ShemsFM, 26.03.2012 (en linea) http://www.shems-
fm.net/fr/actualite/actualites_shems-news/rached-ghannouchi-la-charia-ne-sera-pas-
appliquee-dans-la-nouvelle-constitution/0.

15 .The Guardian, 12.06.2012 (en linea) http://www.guardian.co.uk/world/2012/jun/12/mus-
lim-brotherhood-share-power-egypt’newsfeed=true.

16.Declaraciones de Ghannouchi en la Conferencia de Doha, publicadas por The Jordan
Times, 29.05.2012 (en linea) http://jordantimes.com/arab-spring-can-reconcile-mideast-
with-west----ghannouchi.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 283

ser la relacién entre islam, Estado y democracia'. La Unidn se identifica con la
defensa de la democracia, la independencia de la justicia, la libertad de prensa,
la transparencia de la administracién publica y el impulso del proceso demo-
cratico. Considerando que el establecimiento de la democracia requiere de
la participacion de la mujer en la vida politica, exige al Estado el impulso de la
mujer a puestos de direccidn politica, asociativa y sindical como garantia del
principio de igualdad de género. La Unién no solo rechaza cualquier forma
de discriminacién entre hombres y mujeres, sino también cualquier forma de
trato discriminatorio entre mujeres por cuestiones religiosas. Asi, entiende que
el impedimento de vestir velo representa un atentado contra los principios de
igualdad, libertad de credo y libertad de expresion.

Un ideario también muy similar al del ala liberal de Ennahdha —aun-
que con postulados ideol6gicos mds vagos— es el del partido La Gloria de
Abdelwaheb El Hani y el del partido Rencuentro Reformista Democratico
de Khaled Traouli. El primero, con el lema «Ciudadania, Republica y De-
mocracia», se presenta como una formacién implicada en la construccién
de una familia de partidos centristas que supere a los extremos ideolégicos
peligrosos para el pafs. Su meta es la consagracién de los principios de la
civilizacion isldmica, la difusién de los valores humanistas y la dinamiza-
cion de una politica exterior al servicio de los intereses del pais y de las
causas justas drabes. La Gloria defiende igualmente la proteccién del dere-
cho a la diferencia, la alternancia pacifica en el poder y la promocién de la
democracia en la regién'®. El segundo se ha fijado como objetivo principal
la rehabilitacion de los valores morales en el pais. Su ideal moral consiste
en el fortalecimiento de la sociedad civil, la defensa de los derechos politi-
cos, sociales y culturales, los valores de justicia, libertad y virtud, la lucha
contra la corrupcion y la prevaricacién, la garantia de la identidad arabo-
musulmana del pais y la batalla contra el extremismo y el fanatismo".

17. Acerca de la Union de Mujeres Libres y de sus principios rectores puede profundizar-
se en Tunis Afrique Presse, 07.09.2011 (en linea) http://www.tap.info.tn/fr/fr/societe/
femme/8670-creation-de-lunion-des-femmes-libres.html.

18. Espace Manager, 11.03.2011 (en linea) http://www.espacemanager.com/politique/tunisie-
abdelwaheb-el-heni-presente-son-parti-al-majd.html.

19.Fiche Parti:Rencontre Réformatrice Démocratique, Web Manager Center (en linea) http://
politik.webmanagercenter.com/fiche-parti-rencontre-reformatrice-democratique/.



284 Guadalupe Martinez Fuentes

La faccion islamista liderada por Morou en el marco de la plataforma
Foro de la Independencia carece de sustrato ideoldgico alguno, salvo los
principios de defensa de la democracia, de la separacién de poderes y de
oposicidn al extremismo y el fanatismo® —coincidentes en este sentido con
Ennahdha, La Gloria y Rencuentro Reformista Democrético—. Por lo de-
mads, su discurso se pierde en referencias desturienses y liberales, propias
de sus socios de coalicion.

En el polo ideolégico opuesto figuran Hizb Ettahrir y Foro de Partida-
rios de la Sharia. El 3 de enero de 2011 Hizb Ettahrir emitié un comunicado
llamando a la resistencia civil en nombre de Ala para establecer un califato
que desterrara para siempre de Ttnez la corrupcion capitalista colonialis-
ta?'. Desde entonces ha seguido preconizando como alternativa politica la
soberania de la umma islamica, el califato como mejor régimen politico, la
sharia como la tnica fuente de derecho y a Ossama Bin Laden como ejem-
plo histdrico de lucha contra el imperialismo norteamericano®. Su reaccién
ante el proceso de redaccién del nuevo texto constitucional fue la elabora-
cion y difusién de su propia alternativa constitucional fundada sobre los
principios del Cordn y de la Sunna®. En lo concerniente a la relacién entre
religiéon y derechos de la mujer®, el partido considera la «igualdad de gé-
nero» un concepto irracional cargado de asunciones eurocéntricas. Desde
su punto de vista, la opresidn contra la mujer resulta rechazable en formas
como asesinatos de honor, matrimonio forzado, quemaduras de dcido, vio-

20.La Presse, 04.04.2012 (en linea) http://www.lapresse.tn/04042012/47799/minbar-al-isti-
glal-un-modele-novateur-dorganisation-politique.html.

21.El comunicado puede consultarse en el enlace: http://www.hizb.org.uk/current-affairs/
hizb-ut-tahrir-tunisia-tunisia-needs-change-to-khilafah-not-just-a-change-of-ruler.

22. Kapitalis, 12.03.2011 (en linea) http://www kapitalis.com/fokus/62-national/3038-tunisie-
hizb-ettahrir-toutes-voiles-dehors-.html. Tunisie Numérique, 02.05.2011 (en linea) http://
www.tunisienumerique.com/hizb-ettahrir-ben-laden-part-mais-son-projet-reste/28879.

23.Tunisie Numerique, 29.11.2011 (en linea) http://www.tunisienumerique.com/video-a-
hammamet-hizb-ettahrir-expose-le-projet-de-la-constitution-de-1%e2 %80 %99etat-du-
califat/88646.

24.Con motivo de la celebracion del Dia de 1a Mujer, la seccion femenina del partido organizé
en Ttnez un encuentro internacional bajo lema «El califato: un ejemplo luminoso para
los derechos y el rol politico de la mujer». Estractos de las intervenciones de militantes
del partido en dicho acto pueden encontrase en http://califatblog.blogvie.com/2012/03/11/
1%E2%80%99internationale-feminine-de-hizb-ettahrir-plaide-a-tunis-pour-la-restaura-
tion-du-califat/.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 285

lencia sexual y verbal, pobreza, dificultad de acceso a la educacion y pro-
hibiciones al sufragio. Entiende que la participacién de la mujer en la vida
publica resulta defendible, pero no en puestos de direccion. El acceso de la
mujer al trabajo representa un derecho, pero no una obligacién porque el
honor de la mujer se basa en su actividad doméstica como madre y esposa.
El partido aboga ademas por la prohibicién de practicas consideradas tanto
contrarias al islam como perjudiciales para la mujer, tales como la sociali-
zacién entre géneros, el adulterio y la fornicacion.

Por su parte, el Foro de Partidarios de la Sharia reivindica la liberacion
de presos tunecinos ex combatientes en Irak, reverencia a lideres espiritua-
les yihadistas, legitima el uso de la violencia para la defensa de la religion y
Ilama al apoyo a la lucha armada en Irak y Siria (Zellin, 2011a). Comparte
con Hizb Ettahrir. la consideracién de que participar en procesos electora-
les es un acto politeista y que la democracia es un idolo al que es pecado
venerar por ser herética, contraria al islam y mds propia de sus enemigos
judios, cristianos, ateos y apdstatas (Zellin, 2011b). Su visién sobre la re-
lacién entre islam y derechos de la mujer se solapa igualmente con la de
Hizb Ettahrir.

Entre la posicién de Ennahda y estos dltimos grupos radicales se en-
cuentra finalmente la del Frente de la Reforma. Este partido postula que
islam y politica son inseparables. Como Ennahda, acepta el juego democra-
tico asumiendo que el islam es la religion de la libertad y la democracia y
que, por tanto, no puede imponerse a toda la poblacién®. A la vez, el Frente
concuerda con Hizb Ettahrir y el Foro de Partidarios de la Sharia en su
valoracion de que la reconstruccion de Tunez debe orientarse a proteger a
la sociedad de cualquier desviacién moral®*. Su objetivo a largo plazo es es-
tablecer un Estado islamico, si bien de naturaleza abierta y tolerante. Segtin
este partido, la estrategia para la implantacion de este tipo de Estado es ser-
virse del proceso electoral y de las instituciones politicas como instrumen-
tos de promocién de una visién reformista dentro del legado islamista. El
espacio que el Frente de la Reforma reserva para la mujer en dicho Estado

25.Declaraciones del lider del partido, Mohammed Khoja a la agencia Reuters. Alarabiya,
11.05.2012 (en linea) http://english.alarabiya.net/articles/2012/05/11/213499 html.
26.Le Temps,23.05.2012 (en linea) http://www.letemps.com.tn/article-66428.html.



286 Guadalupe Martinez Fuentes

resulta mds similar al propuesto por Hizb Ettahrir y el Foro de Partidarios
de la Sharia que al previsto por Ennahda. Sin embargo, su visién sobre la
relacién entre Occidente y el mundo drabe resulta mds préxima a la de esta
ultima formacién.

Alianzas y rivalidades tacticas

Para aquellos que se han incorporado a la competicién por el acceso a los
diferentes recursos de poder que ofrece el régimen politico tunecino en
construccion, el éxito pasa por evitar su aislamiento como actores politicos.
Por lo tanto, la mayoria de ellos han optado de forma téctica y selectiva por
la cooperacion y la confrontacién, extensible tanto a otros grupos islamis-
tas como a los laicistas.

En este marco, Ennahdha se posiciona como la organizacién mejor
relacionada con el sector laico. La visién que Rashid Ghannouchi impuso
en Ennahdha acerca de la adecuacién entre islam, libertades y democra-
cia permitié el margen de maniobra necesario para trabar relaciones de
cooperacion con fuerzas politicas laicistas y de izquierdas, asi como con
organizaciones de defensa de las libertades y los derechos humanos. De
hecho, Ennahdha exploté esta via durante mds de dos décadas como fuerza
de resistencia al régimen (Martinez, 2010) y ha seguido luego haciéndolo
como partido de Gobierno.

En noviembre de 1995, Ghannouchi se sum6 a un grupo de exiliados
politicos laicos —entre ellos, el ex primer ministro Muhamma Mzali— para
impulsar la constitucién de una Coaliciéon Nacional gestora de elecciones
representativas (Miran, 1995; Maddy-Weitzman y Litvak, 2003). Pocos
meses después, Ghannouchi clausuré en Bélgica el primer congreso de En-
nahdha celebrado en el extranjero, invité a todos los opositores a Ben Ali a
la apertura de un didlogo nacional (Allani, 2009). En enero de 2001, se uni6é
a Mohamed Mouadda —antiguo dirigente del Movimiento de los Demdcra-
tas Socialistas (MDS)- en un manifiesto”’ que convocaba la creacién de un

27.El manifiesto puede consultarse en http://audace.free.fr/n73.htm.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 287

frente patriético y democratico basado en la defensa de las libertades pu-
blicas y en la comtin oposicién a la presentacion de candidatura de Zine El
Abidine Ben Ali en las elecciones presidenciales de 2004. Tres meses des-
pués, Ennahdha celebr6 en Londres un nuevo congreso en el que reiter6 su
voluntad de didlogo con el resto de la oposicion (ibidem). En abril de 2003
el partido suscribi6é un acuerdo® con los partidos ilegales de la izquierda
laica —CPR, PCOT-, asi como con la Liga Tunecina de Defensa de los De-
rechos Humanos (LTDH), el Consejo Nacional para las Libertades en Tud-
nez (CNLT) y la Asociacion de Apoyo a los Prisioneros Politicos en Tunez
(AISPP) codirigida por Bhiri. Con este pacto, Ennahdha se comprometi6
a defender principios democraticos, igualitarios y humanitarios. Ante las
elecciones presidenciales y parlamentarias de 2004 y 2009, Ennahdha co-
ordiné esfuerzos con los partidos PCOT, CPR y PDP y las organizaciones
CNLT y AISPP, entre otros, para llamar al boicot de los comicios®.

Con la misma légica colaboracionsita, Ghannouchi anticipé antes de la
celebracion de las elecciones constituyentes de 2011 que si su partido con-
seguia la victoria electoral gobernaria en coalicién con otras fuerzas politi-
cas. La transicién politica, a su parecer, se presentaba demasiado compleja
para ser gestionada por un solo partido. De ahi que el eslogan que mds se
repitiera durante su campaiia electoral fuera el del consenso™.

Tras las elecciones, Ennahdha, como fuerza politica mds votada, abri6
una ronda de negociaciones con la mayoria de las fuerzas representadas en
la Asamblea Constituyente. Su primera intencién fue forjar un Gobierno de
unidad nacional. Malograda esta primera apuesta, recurri6 a una segunda
orientada a la articulacion de un Gobierno de coalicién con los otros dos
partidos mds votados, ambos en la linea de la izquierda laicista: su antiguo
aliado CPR y el Foro Democratico para las Libertades y el Trabajo, siempre
ambiguo en sus relaciones de pasado con los islamistas.

28. El manifiesto completo puede encontrase en http://www.cprtunisie.net/spip.php?article84.

29. «L’appel de la résistance démocratique au peuple tunisien, pour le boycott actif des élections
du 24 octobre 2004» (en linea) http://www.lagauche.com/lagauche/spip.php?article946
[Fecha de consulta: 11.04.2010]; Plataforma de boicot electoral 2009 http://www.boycot-
telections2009.net/spip.php?rubrique5.

30. Declaraciones de Rashid Ghannouchi a The New York Times, 19.10.2011 (en linea) http://
www.nytimes.com/2011/10/20/world/africa/rachid-al-ghannouchi-imagines-democratic-
future-for-tunisia.html?pagewanted=all.



288 Guadalupe Martinez Fuentes

Desde el inicio de su mandato, Ennahdha concibié también como alia-
do estratégico para la realizaciéon de los objetivos de la revolucion y el
mantenimiento del orden al Sindicato General de Trabajadores Tunecinos
(UGTT), el més influyente del pais, con medio millén de afiliados (Arief,
2011). Del mismo modo, la UGTT ha asumido que la defensa del interés
nacional le impone como imperativo la cooperacién con Ennahdha. De ah{
los gestos de conciliacién™ que desde comienzos de 2012 se han venido
intercambiado entre Ghannouchi y los directivos del sindicato, Houcine
Abassi, Sami Tahri y Mohamed Chadbane, pese a la mutua hostilidad exis-
tente entre muchos de sus respectivos militantes de base.

Por el contrario, entre los éxitos de la politica organizativa relacional de
Ennahdha no figura precisamente el logro de una densificacién de su red de
apoyo entre las principales agrupaciones islamistas del pais. Desconfian del
partido tanto los colectivos islamistas mds centristas como los mds radicales.

La representacion institucional que Peticién Popular logré en los comi-
cios constituyentes le abri6 una via de avenimiento con Ennahdha que propi-
ciaba la oportunidad de la posible incorporacion de la primera a un Gobierno
de coalicién. Sin embargo, el desentendimiento entre ambas formaciones du-
rante las negociaciones sobre esta cuestion profundizd la fractura entre ellas,
en lo sucesivo patente de forma cotidiana en las intervenciones de sus res-
pectivos representantes en los debates parlamentarios. Por su parte, el Partido
de Conservadores Progresistas ha heredado de su referente politico, Peticién
Popular, la misma légica de posicionamiento antinahdhaui.

La confrontacion entre Rencuentro Democratico Reformista y Enna-
hdha se apoya en divergencias no tanto tedricas como de praxis politica.
La cupula dirigente del primero considera que el hecho de compartir una
base ideolégica no implica una coincidencia en el terreno de la practica. De
ahi que haya optado primero por competir electoralmente contra Ennahdha

31.La Presse, 27.02.2012 (en linea) http://www.lapresse.tn/27022012/45904/ugtt-et-enna-
hdha-lentente-passe-t-elle-par-la-confrontation.html; Business News, 10.03.2012 (en
linea) http://www.businessnews.com.tn/Tunisie---Rached-Ghannouchi-au-si%C3%A8ge-
de-1%E2%80%99UGTT,520,29839,3; Tunisie Numerique, 28.04.2012 (en linea)
http://www.tunisienumerique.com/tunisie-ennhadha-appelle-a-participer-aux-cotes-
de-1%E2%80%99ugtt-pour-la-celebration-du-ler-mai/121206; Web Manager Center,
04.05.2012 (en linea) http://politik.webmanagercenter.com/2012/05/04/ennahdha-lugtt-
un-partenaire-strategique-pour-realiser-les-objectifs-de-la-revolution/.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 289

y después por integrase en la plataforma Alianza Nacional por la Paz y la
Prosperidad (ANPP).

Como solucidn a su crisis electoral y organizativa, el Partido de la Re-
forma y el Desarrollo, el Partido de la Dignidad y la Igualdad, el Partido de
la Dignidad y el Desarrollo y el Partido de la Unidad y la Reforma acabaron
integrandose en el Foro de la Independencia. En el mismo, parecen convi-
vir arménicamente con la faccién neodestur liderada por Kamel Morjane,
ministro de asuntos exteriores bajo el tltimo mandato de Ben Ali.

La Gloria se mantiene a prudente distancia de Ennahdha aunque no
precisamente por jalonarse el favor de los reductos sociales y politicos del
burguibismo. Sencillamente, no comparte con el primero su aspiraciéon de
recoger partidarios en el marco del islamismo radical, de quien La Gloria
pretende alejarse. Para este partido, Ennahdha mantiene un doble discurso: el
de su ala mds liberal y democrética y el de su ala més religiosa y extremista,
ambigua en su condena al integrismo religioso e interesada en dominar las
instituciones religiosas con fines politicos™ No obstante, las actuaciones gu-
bernamentales de condena y control de las expresiones violentas de los radi-
cales que Ennahdha ha dirigido en los dltimos meses de 2012 podrian llegar a
reconciliar a ambas formaciones en un tiempo no demasiado lejano.

Por su parte, el Frente de la Reforma se ha declarado neutral ante Enna-
hdha. El partido ha afirmado no reconocer en el mismo ni a un competidor
ni a un enemigo, sino a un actor politico con el que comparte la referencia
islamista y el respeto por el juego democratico”. Ni que decir tiene que esta
estrategia relacional de cero conflictos pese a las divergencias ideolégicas
entre ambas formaciones obedece a un doble interés del Frente. Por una par-
te, mantener cierta distancia con Ennahdha sirve para ganar la simpatia de los
sectores mds conservadores del islamismo tunecino no alineados con el com-
ponente violento de Hizb ut-Tahrir y el Foro de Partidarios de la Sharia. Por
otra parte, no entrar en confrontacion abierta con Ennahdha sirve igualmente
para ganarse la simpatia del ala més religiosa y extremista de esta formacién
y ampliar asi su oportunidad de extension de redes de apoyo.

32.Declaraciones de Abdelwaheb El Hani a Global Net, 20.05.2011 (en linea) http://www.
gnet.tn/temps-fort/video/abdelwahab-el-hani-les-extremes-sont-un-danger-pour-la-tuni-
sie/id-menu-325 .html.

33.Le Temps, 23.05.2012 (en linea) http://www letemps.com.tn/article-66428 .html.



290 Guadalupe Martinez Fuentes

En el extremo radical, Hizb ut-Tahrir considera que Ennahdha no hace
honor al islam, colabora con el petrodélar del Golfo para dividir el movi-
miento islamista y busca puntos de acuerdo con los movimientos seculares
mientras se aleja del movimiento salafista. Por su parte, el Foro de Parti-
darios de la Sharia responsabiliza a Ennahdha de traicionar el proyecto de
islamizacion del pais y de practicas de exclusion politica por denegarle el
estatus de partido politico legal.

No en vano, para Ennahdha estos grupos representan un gran pro-
blema. En palabras de su ministro de Asuntos Religiosos, Nourredine
al-Khademi, el ala yihadista legitima el recurso a la violencia y supone
un serio peligro para el pais, mientras que el ala pacifista rechaza el uso
de la fuerza pero ofrece un modelo de sociedad enfrentado con la moder-
nidad que puede conducir a la guerra*. Por ello, su Gobierno ha intentado
contener las expresiones populares radicales mediante el recurso a las
fuerzas del orden y evitar la difusion de las arengas de sus inspiradores
religiosos en los espacios de oracion, aprendizaje y debate politicos. Con
este dltimo fin ha procedido a la destitucién de imames considerados ra-
dicales, a la nominacion de administradores representantes del Gobierno
en espacios medidticos como Radio Zitouna, Assabah, Radio Zitouna y
Shems_FM, al intento de control de la mezquita/universidad islamica Zi-
toune y a la apertura de un proceso judicial contra Nasreddin Elwi, imam
de la mezquita de Al- Noor, con cargos de incitacién a la sediciéon y a un
discurso del odio por sus declaraciones en octubre de 2012 en el canal
televisivo Tunisia channel.

Conclusion

Hoy el islamismo politico en Tunez aparece marcado por dos notas prin-
cipales. La primera es su sentido de oportunidad esencialmente posrevolu-
cionario, orientado a la explotacién de las expectativas sociales de cambio

34.Le Temps, 05.042012 (en linea) http://www.letemps.com.tn/pdf/1333569489_P%?20
UNE%2005%?2004%20PDF.pdf.



El islamismo politico en Ttinez: un paisaje en cambio 291

politico en el pais. La segunda es su diversificacion y fragmentacion orga-
nizativa, resultado de la conjugacién de cuatro factores. Por una parte, el
cardcter subito, urgente y no planificado de su explosion activista tras la
inauguracion de la fase de transicion politica. Por otra, la dispersion del li-
derazgo politico social y religioso en el movimiento, fraguado a lo largo de
su trayectoria historica. A estos factores se afiade el de la existencia de una
diversidad de concepciones ideoldgicas —algunas irreconciliables— para la
defensa de los principios isldmicos en la nueva etapa politica. Finalmente,
la l6gica competitiva establecida como tdctica imperante tanto entre los
distintos grupos islamistas como entre estos y algunos representativos del
sector laicista, orientada a la acumulacién de recursos politicos, sociales,
institucionales y/o religiosos de poder.

En el marco de incertidumbre que representa la antesala de la celebra-
cion de las elecciones de 2013 y la redaccién final de la nueva constitucién
del pais, los islamistas tunecinos siguen enfrascados en tareas pendientes
fundamentales. Entre ellas, las de clarificar su propuesta ideolégica; am-
pliar y diversificar su base social de apoyo; legitimar su existencia politica
en fundamentos mds de futuro que de pasado; desterrar de su significado
toda connotacién violenta, amenazante y/o excluyente; y de optimizar su
politica organizacional de alianzas para evitar su aislamiento y garantizar
su supervivencia.

Por todo ello, el dinamismo de este panorama invita a considerar que
el islamismo tunecino se encuentra hoy en dia en plena fase de reconfigura-
cion. El momento de su consolidacién coincidird seguramente en el tiempo
con el momento de consolidacion del propio régimen politico, hasta ahora
en transito.

Referencias bibliograficas

Abdelkader, Deina Ali. Islamic Activist. The Anti-Enlightenment Demo-
crats. Londres: Pluto Press, 2011.

Allani, Alaya. «The Islamists in Tunisia between confrontation and parti-
cipation: 1980-2008». Journal of North African Studies, vol. 14,n.° 2
(2009).

Alvarado, David. La Yihad a nuestras puertas. Madrid: Ediciones Akal,
2010.



292 Guadalupe Martinez Fuentes

Arief, Alexis. Political Transition in Tunisia. Washington: Congresional
Research Service, 2011 (en linea) http://www.fas.org/sgp/crs/row/
RS21666.pdf.

Avon, Dominique; Aschi, Youssef. «Ennahda 2012: Premiere année de
I’exercice partagé du pouvoir en Tunisie». Religioscope, 2012 (en li-
nea) http://religion.info/french/articles/article_573.shtml.

Chawki, Tabib. Avocats et politique en Tunisie: Etude empirique. Tesis
de madster en Sciences Politiques. Ttnez: Faculté de droit et de scien-
ces politiques, 2006 (en linea) http://www.chawkitabib.info/spip.
php?article12.

Chouikha. Larbi; Gobe, Erik. «Les organisations de défense des droits de
I’Homme dans la formule politique tunisienne». L’Année du Maghreb,
n.° 5 (2009).

Degenhardt, Henry W. (ed.) Revolutionary and Dissident Movements: An
International Guide (3" ed.). Harlow, Essex: Longman Group UK Li-
mited, 1991.

Dunn, Michael C. «The al-Nahda Movement in Tunisia: From renaissance
to revolution», en: Ruedy, John (ed.) Islamism and secularism in North
Africa. Whashington: Center for Contemporary Arab studies, George-
town University, 1994.

Geisser, Vicent; Gobe, Erik. «Des fissures dans la “Maison Tunisie”? Le
régime de Ben Ali face aux mobilisations protestataires». L’Année du
Maghreb 2004-2005,11 (2007).

Haenni, Patrick; Tammam, Husam. «L’islamisme d’Ennahda—quand le po-
litique s’impose sur le religieux». Religioscope, 2011 (en linea) http://
religion.info/french/articles/article_515.shtml.

Hamdi, M. E. The Politicisation of Islam: A Case Study of Tunisia. Boul-
der: Westview Press, 1998.

Izquierdo Brichs, F. Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del
poder. Madrid: La Catarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo XXI». Revista Cidob d’Afers Internacionals,
n.°93-94 (2011).

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab world», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres y Nueva York: Routledge, 2012.

Jamil Azem, Ahmad. «Qatar’s Ties with the Muslim Brotherhood Affect
Entire Region». Middle East,2012 (en linea) http://www.middle-east-
online.com/english/?id=52341.



El islamismo politico en Tiinez: un paisaje en cambio 293

Lamloum, Olfa. «L’islamisme, nouveau fascisme ?». Confluences-Médite-
rranée, n.° 23 (1997).

Lampridi-Kemou, A. «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power”
Analysis». Dret Puiblic i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Univer-
sitat Autonoma de Barcelona, 2012

http://www.sociologiadelpoder.com/.

Maddy-Weitzman, Bruce y Litvak, Meir. «Islamism in North Africa», en:
Rubin, Barry (ed.) Revolutionaries and Reformers. Contemporary Is-
lamist Movements in the Middle East. Nueva York: State University of
New York Press, 2003.

Martinez, Guadalupe. «Divisive electoral policies within authoritarian elec-
tions. The Tunisian Casuistry (1989-2009)». Journal of North African
Studies, vol. 15,n.° 4 (2010).

— «El islam politico tunecino. Conflicto y cooperacién electoral en los co-
micios presidenciales de 2004 y 2009». Revista CIDOB d’Afers Inter-
nacionals,n.° 93-94 (2011a).

— La maquinaria politica del régimen de Ben Ali. Madrid: Editorial Acadé-
mica Espafiola, 2011b.

— «El proceso revolucionario tunecino: tiempos, contextos y actores», en:
Gutiérrez de Teran, Ignacio; AlvareZ-Ossorio, Ignacio (eds.) Informe
sobre las revueltas drabes. Madrid: Ediciones del Oriente y del Medi-
terraneo, 2011c.

Miran, Marie. «Tunisia», en: Maddy-Weitzman, B. (ed.) Middle East
Contemporary Survey (MECS), Vol. XIX. (1995). Boulder: Westview
Press, 1995.

Naciones Unidas. Security Council Committee pursuant to resolutions
1267 (1999) and 1989 (2011) concerning Al-Qaida and associa-
ted individuals and entities, 2011 (en linea) http://www.un.org/sc/
committees/1267/NSQE09002E.shtml.

— Office of the Coordinator for Counterterrorism. Country Reports on Te-
rrorism 2007 . United States Department of State Publication, 2008 (en
linea) http://www.state.gov/j/ct/rls/crt/2007/103708 .htm.

— Country Reports on Terrorism 2008. United States Department of Sta-
te Publication, 2009 (en linea) http://www.state.gov/documents/
organization/122599 .pdf;

— Country Reports on Terrorism 2009. United States Department of
State Publication, 2010 (en linea) http://www.state.gov/j/ct/rls/
crt/2009/140886.htm.



294 Guadalupe Martinez Fuentes

— Country Reports on Terrorism 2010. United States Department of
State Publication, 2011 (en linea) http://www.state.gov/j/ct/rls/
crt/2010/170257 htm.

Pickard, Duncan. «Challenges to legitimate governance in postrevolution
Tunisia». The Journal of North African Studies, vol. 16,n.°4 (2011).

Rogler, Lutz. «El Harakat al-Nahada y los movimintos islamicos en Tud-
nez», en: Peter, Frank; Ortega, Fafael (eds.) Los movimientos isldmi-
cos transnacionales y la emergencia de un islam europeo. Barcelona:
Edicions Bellaterra, 2012.

Shaikh, Farzana. Islam and Islamic Groups: A Worldwide Reference Guide.
Harlow, Essex: Longman Group UK Ltd, 1992.

Shalaby, Abdallah er al. Toward a better life: how to improve the state of
democracy in the Middle East and North Africa. Estambul: Istanbul
Kultur University Publications, 2010 (en linea) http://www.gpotcenter.
org/dosyalar/mepi2010.pdf.

Tamimi, Azzam S. Rachid Ghannouchi. A democrat within Islamism. Nue-
va York: Oxford University Press, 2001.

Torelli, Stefano M.; Merone, Fabio; Cavatorta, Francesco. «Salafism in
Tunisia: Challenges and Opportunities for Democratization». Middle
East Policy, vol. 19,n.° 4 (2012)

Vidino, Lorenzo. Al Qaeda in Europe: The New Battleground of Internatio-
nal Jihad. Amherst, NY: Prometheus Books, 2005.

Zellin, Aaron Y. The Rise of Salafists in Tunisia After the Fall of Ben Ali.
Combating terrorism center, 2001a (en linea) http://www.ctc.usma.
edu/posts/the-rise-of-salafists-in-tunisia-after-the-fall-of-ben-ali.

— The Salafi Challenge to Tunisia’s Nascent Democracy. Washington: The
Washington Institute, 2011b (en linea) http://www.washingtoninstitu-
te.org/policy-analysis/view/the-salafi-challenge-to-tunisias-nascent-
democracy.

— «Missionary at Home, Jihadist Abroad: A profile of Tunisia’s Abu Ayyad
the Amir of Ansar al- Shari‘ah». Militant Leadership Monitor, vol 3,
n.°4 (2012).



10. El islamismo argelino: analisis de €lites y recursos

Rafael Bustos Garcia de Castro

En los afios ochenta, el movimiento islamista, bajo el nuevo presidente
Chadli Benyedid, empieza a mostrar una fuerza emergente. Lo hard en
1982 con una gran manifestacion de estudiantes en Argel que se cerrard
con una declaracion de 14 reivindicaciones islamistas. Este acto acarrea-
ra el arresto domiciliario del sheij Abdelatif Soltani, uno de los firmantes
del documento, quien murié poco después. Los multitudinarios fune-
rales por Soltani en 1984 sirvieron para reunir y visibilizar a todos los
sectores islamistas. A pesar del trabajo en la clandestinidad, el esfuerzo
del pasado va a dar fruto en el medio universitario, ya que los grupos
islamistas comienzan a superar en activismo y nimero a los grupos iz-
quierdistas y berberistas.

Por primera vez, una pequefa organizacion armada, el Movimiento Is-
lamico Armado (MIA, 1982-1987) perpetrard actos de sabotaje contra insta-
laciones e infraestructuras del Estado, sin causar dafio a personas. El cerebro
del grupo, Mustafd Buyali, capitdn y ex combatiente de la guerra de indepen-
dencia, serd capturado y eliminado en 1987 y el comando quedard disuelto.
Buyali se convertird en una especie de héroe romantico del islamismo. Sin
embargo, algunos de sus miembros reaparecerdn a principios de los noventa,
después de la ilegalizacioén del Frente Islamico de Salvaciéon (FIS)'.

1. Algunos autores afirman que la captura de Buyali fue posible por la delacion de Mahmud
Nahnah, el fundador y lider de Hamas (Movimiento de la Sociedad Islamica), amnistiado
por el presidente Chadli Benyedid, en 1981.



296 Rafael Bustos Garcia de Castro

Cuando en 1988-1989 entren en escena los islamistas para recupe-
rar en su beneficio el movimiento popular de octubre de 1988 ya estdn
presentes las distintas tendencias y divisiones del movimiento. Estard
la tendencia apolitica, personificada por los lideres histéricos, opuesta
a crear partidos. Estard la tendencia gradualista que venia trabajando la
sociedad civil por medio de asociaciones caritativas y de prédica, que
pedird la legalizacién de Hamas y En-Nahda al-Islamiya. Estard también
la corriente populista, dispuesta a aprovechar las oportunidades que deje
el régimen, la que habia tomado la calle en 1988 y la que lanzé el FIS. Y,
por ultimo, también estard la corriente de accion violenta, heredera del
Comando Buyali, que habra aprendido la leccién de los errores cometi-
dos por Buyali, a quien consideran ingenuo y romdntico. La Asociacién
de Ulemas, por su parte, solo subsistia formalmente, vaciada de sus figu-
ras y desvinculada de todas las corrientes politicas.

Incluso el debate «al-yazara/ad-dwaliya o salafiya», es decir, entre
la tendencia «argelinista» y la tendencia «internacionalista» ya estaba
cristalizado cuando comienzan los cambios y sucesos de la «primavera
argelina». Aunque no era una divisién muy conocida fuera de los circu-
los islamistas, alude a distintas interpretaciones del islamismo. Sepa-
ra a aquellos partidarios de un Estado isldmico global o internacional
(ad-dwaliya) con un califato al frente de los partidarios de un Estado
isldmico nacional (al-yazara), por tanto, decididos a mantener las fron-
teras nacionales y las particularidades propias de cada Estado. Para los
islamistas «internacionales» todos los estados nacionales y sus simbolos
son impios, siguiendo el pensamiento activista de Sayid Qutb y de Abu
al-‘ala al-Mawdudi. Por tanto, esos elementos remiten a la «yahiliya»
o época preislamica de ignorancia, y como tales deben ser destruidos y
remplazados por instituciones verdaderamente islamicas. Normalmente,
en Argelia esta division se traducia en los defensores de Ben Badis y sobre
todo de Bennabi frente a los defensores de pensadores wahhabies o sala-
fies radicales extranjeros.

Una vez cristalizado el conflicto en la primavera-verano de 1992,
comienzan a articularse los sucesivos grupos armados islamistas, que
con el tiempo irdn desapareciendo, al ser disueltos o absorbidos por
otros: MIA, MEI, GIA, AIS, FIDA, GSPC y, finalmente, Al Qaeda en el
Magreb Islamico (Aqmi). Si bien el conflicto comienza con la cancela-
cidén del proceso electoral que habria otorgado una victoria considerable
al FIS en la Asamblea Popular Nacional (enero de 1992), asi como con



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 297

la disolucién del FIS (marzo de 1992), la llama de la violencia solo pren-
di6 unos meses mads tarde. A pesar de la detencion en el Sdhara de unos
30.000 militantes del FIS (5.000, segtin el ejército) entre enero y febrero,
la violencia politica no se aduefié del pais hasta la segunda mitad de
1992 y principios de 1993, con la imposicién del toque de queda, los tri-
bunales de excepcién y la intervencién de los primeros maquis armados:
el MIA (Movimiento Isldmico Armado), de Abdelkader Chebouti, cuyos
integrantes habian actuado con Buyali y habian decidido reconstituirse
en 1990 como guerrilla secreta de objetivos exclusivamente militares y
el MEI (Movimiento El Infitah, de Said Mekhloufi), como grupo abierto
de terrorismo total (Martinez, 2010). Casi simultineamente nacera el
GIA (Grupo Isldmico Armado), guerrilla urbana formada por antiguos
combatientes de la guerra de Afganistdn, caracterizada por su agresivi-
dad no solo contra el Estado, sino también contra el propio FIS, al que
declarard la guerra.

El AIS (Armada Islamica de la Salud), brazo armado del FIS, solo
tomard las armas posteriormente, en 1994 (Martinez, 2010). Surgird
también por entonces el FIDA (Frente Isldmico para la Yihad Armada),
especializado en atentar contra intelectuales y personalidades politicas.
Del GIA, famoso por sus matanzas colectivas y atentados contra extran-
jeros, se desgajard en 1998 el GSPC (Grupo Salafista por la Predicacion
y el Combate). Este declarard su vasallaje a Al Qaeda en 2003, se con-
virtié en su rama magrebi (Aqmi) a finales de 2006 y desaparecié como
GSPC en enero de 2007. Después de la tregua (1997) y disolucién del
AIS (2000), el conflicto tomard una nueva senda que conducird, a partir
de 2001, a una disminucién importante de la violencia. Sin que el con-
flicto haya terminado, muchos miembros del maquis se rendirdn aprove-
chando las sucesivas leyes de concordia civil (1999) y de reconciliacién
nacional (2005). El GIA sera desarticulado en 2004, los enfrentamientos
persistieron solo en algunas zonas de montafia: Kabilia, Bumerdés (cen-
tro) y Jijel (noreste). Esta ténica solo se rompié en 2007 con ciertos
secuestros y atentados espectaculares de Aqmi: en particular, los regis-
trados contra la sede del Gobierno y el Ministerio del Interior, las sedes
de ACNUR, el PNUD vy el Tribunal Constitucional en Argel, y contra el
propio presidente de la Republica, en visita a la ciudad de Batna.

Este capitulo no pretende, sin embargo, centrarse ni en la historia
politica del conflicto ni en los grupos islamistas violentos, pues nues-
tro criterio es que estos grupos no constituyen hoy élites politicamente



298 Rafael Bustos Garcia de Castro

relevantes?. Este criterio lo compartimos con Isabelle Werenfels, quien en
un magnifico estudio sobre las élites argelinas hasta 2004 deja fuera de
los circulos principales de poder a estos grupos armados, concretamente
al GIA y al GSPC (Werenfels, 2007). Segtn la autora, aunque hubieran
defendido antes objetivos politicos, a principios de la primera década del
siglo XXI sus objetivos se confundian con los del bandidismo (Werenfels,
2007). No ocurre lo mismo con los partidos islamistas, empezando con el
FIS, que estuvo a punto de acercarse al nicleo central de poder a principios
de los noventa y cuya direccidn, dividida o exiliada, dio su apoyo a Bute-
flika en 2004, ni con los partidos islamistas legalizados (MSP, en-Nahda y
Al-Islah), que han ocupado posiciones intermedias de poder desde media-
dos de los afios noventa hasta ahora, el MSP (Movimiento por la Sociedad
por la Paz) se acerca mucho mds al nicleo central que en-Nahda y, sobre
todo, que Al-Islah (Werenfels, 2007). Serdn estos grupos politicos, legales
o ilegales, los que centrardn la atencién del capitulo dejando los grupos
armados como parte auxiliar del andlisis y del relato politico.

Base social de los grupos y extraccion de sus élites

La base social del FIS era interclasista, pues se trataba de un partido po-
pulista que apelaba a todos los sectores sociales. Su objetivo era corregir
los errores del FLN, el partido padre, pues FIS significa «hijo» en francés,
y, de algtin modo, «salvar» la umma argelina de los peligros que le ace-
chaban; de ahf la apelacién Frente Isldmico de Salvacion (Front Islamique
de Salut). El FIS obtuvo un apoyo general en todo el pais tanto en las
elecciones municipales de 1990 como en las legislativas de 1991 (primera
ronda). Las zonas donde el FIS obtuvo menor apoyo fueron las wilayas
(provincias)menos pobladas del interior, muchas de las cuales eran feudo
del FLN, nos estamos refiriendo a muchas de las provincias situadas en las
altas mesetas (haut plateaux), especialmente en el este y en el sur del pais.

2. Sobre el estudio de las élites en el mundo drabe y sobre las élites argelinas en particular,
véanse respectivamente Izquierdo y Kemou (2009) y Bustos y Maiié¢ Estrada (2009).



El islamismo argelino: andlisis de élites y recursos 299

Tampoco obtuvo resultados resefiables en Kabilia, donde el Frente de Fuer-
zas Socialistas (FFS) resulté la primera fuerza. Las otras fuerzas islamistas
que compitieron en las legislativas de 1991 (no asf en las de 1990, por no
estar todavia creadas) obtuvieron un apoyo minimo en todo el pais, con la
excepcion de Blida para el Movimiento de la Sociedad Islamica (MSI) de
Mahfud Nahnah y de Constantina y su region para Harakat en-Nahda al-
Islamiya, entonces liderado por el sheij Yaballah.

De manera general, el electorado mayoritario del FIS residia en las
zonas urbanas de la franja costera del pais (entre el sistema montafioso del
Tell y el mar), las mds densamente pobladas. Dentro de ese 4mbito geogra-
fico y de poblamiento, el voto del FIS era mayor en las capas populares de
las ciudades, muchas veces compuestas de habitantes rurales recientemente
asentados y no del todo habituados al modo de vida urbano. Eso que algu-
nos socidlogos y Gema Martin Mufioz han llamado el fenémeno de la «rur-
banizacién» de las ciudades (Martin Mufioz, 1999). Son esos segmentos
desclasados, jovenes en muchos casos, mal integrados, con empleo preca-
rio o informal los que constituirdn las grandes masas de votantes del FIS.

En cambio, los partidos hoy legales, el MSP y el entorno de en-Nahda
(compuesto actualmente por en-Nahda y Al-Islah), tienen una base social mas
localizada geogréaficamente. Como ya hemos dicho, esos partidos obtuvieron
sus mejores resultados en 1991 en las ciudades y wilayas donde el movimien-
to estaba mds asentado y de donde procedian sus lideres. En el caso del MSP-
Hamas, la ciudad y wilaya de Blida (centro del pais, a unos 60 km al sur de
Argel), de donde era nativo el lider, Mahfud Nahnah; y en el caso de en-Nahda
al-Islamiya, la ciudad oriental de Constantina, también lugar natal de su lider,
Abdellah Yaballah, y su hinterland. Estos partidos reclutan sus simpatizantes
y cuadros entre clases mds favorecidas que las del FIS, muchos de ellos son
comerciantes y clases medias de ciudades medianas o tradicionales.

En cuanto al liderazgo de los tres partidos y sus cuadros dirigentes,
cabe diferenciar de nuevo entre el FIS y los partidos legales, en-Nahda
Al-Islah y MSP. Es interesante notar, y creo que no se ha hecho antes,
que un ndmero significativo de dirigentes del FIS, especialmente los
mds carismaticos, provenian del sureste argelino, una zona que tiene
mds fama por sus cofradias que por sus tradiciones y estudios islami-
cos, donde destaca Constantina (capital del este). Esta zona abarca una
franja de las altas mesetas, las montafias del Aurés y el comienzo del
desierto, se extiende desde el sur de Batna, por las wilayas de el-Oued
y de Biskra, asi como por otras fronterizas con Ttinez. Curiosamente es



300 Rafael Bustos Garcia de Castro

el mismo origen que el de algunos de los miembros de la Asociacién de
Ulemas Musulmanes Argelinos (AUMA), como el sheij Tayeb el-Ogbi
(1890-1960), llamado asi precisamente por ser nativo de Sidi el-Ogba,
en la wilaya de Biskra (Cheurfi, 1996a). El sheij Soltani, miembro de la
AUMA vy destacada personalidad islamista que falleci6 antes de la crea-
cidén del FIS, nacié en el-Qantara (Batna) y estudié en la zagiiia de Sidi
Okba (Cheurfi, 1996b).

Pues bien, Abbasi Madani y ‘Ali Benhaj, nimeros uno y dos del
FIS, son nativos de un pueblo de Biskra y de Wadi Souf, un pueblo de
la wilaya de el-Oued, cerca de la frontera con Tlnez, respectivamente.
Como muchos cuadros del FIS (entre los que hay muchos profesores
e ingenieros, que combinan sus actividades profesionales con las po-
liticas y religiosas) tienen formacién superior. Madani impartia clases
en la Universidad de Argel y habia obtenido un diploma de pedagogia
en el Reino Unido. Abdelqader Hachani, nimero uno provisional tras
la detencién y encarcelamiento de Madani y Belhaj, era ingeniero en
petroquimica. Pero lo cierto es que tanto Madani y Benhaj como otros
lideres del Maylis es-shura del FIS, fueron a trabajar y predicar en Ar-
gel, siguiendo el camino del sheij Ahmed Sahnun. Este ensefi¢ durante
los afiosochenta y noventa, a peticién de las comunidades barriales, en
mezquitas populares de la capital, como la del barrio de Kouba o la his-
térica mezquita Ketchoua (Bab el-Oued). Seria precisamente en estas
mezquitas abarrotadas de la capital donde el FIS, y sus lideres antes de
la creacién del partido, comenzaria a cultivar las masas de simpatizantes
y futuros votantes. La grabacion de prédicas y sermones y su difusiéon en
casetes y videos haria que estos lideres fueran extendiendo su influencia
por otras ciudades del pais. Las asociaciones caritativas isldmicas, dedi-
cadas a distintos fines como la construccion de mezquitas, la organizacién
del hajj o peregrinacién a La Meca, la proteccién del patrimonio isldmico,
o bien a tareas asistenciales o de beneficencia variadas, irian creando una
red organizativa por todo el territorio argelino que permitiria después,
tras la constitucién del partido, lanzar potentes campaifias electorales y
movilizar a gran nimero de votantes y simpatizantes. Andrea Liverani
pone el énfasis en este tejido asociativo como clave del éxito de los par-
tidos islamistas y como un recurso que todos los partidos politicos arge-
linos, desde los mds laicos e izquierdistas hasta los mds conservadores
y religiosos, han utilizado o tratado de utilizar en un momento o en otro
para dar profundidad a sus estructuras politicas (Liverani, 2008). No en



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 301

balde ese fue el modelo politico que utilizé el FLN, partido tnico, que
durante décadas se apoyé en las organizaciones de masas (de mujeres,
sindicales, de estudiantes, agricultores, etc.).

Naturaleza de los actores islamistas

Como ya hemos visto, los actores islamistas objeto de este estudio son par-
tidos politicos, todos ellos respaldados por movimientos asociativos de tipo
religioso. En el caso del FIS, ademds de una red de beneficencia y de isla-
mizacidn, el partido contaba con un sindicato, el Sindicato Islamico de Tra-
bajadores (SIT). Si el FIS tenia una extensa red por todo el territorio que
daba cobertura al partido, el partido Movimiento de la Sociedad Isldmica
(Hamas), luego denominado Movimiento de la Sociedad de la Paz (MSP),
contaba igualmente con un movimiento asociativo llamado Yamiy’at al-Ir-
shad wa al-Islah (Asociacién de la Orientacién y la Reforma). Al-Irshad wa
al-Islah fue fundada a principios de los afios ochenta por el sheij Mahfud
Nahnah y el sheij Mohamed Buslimani®. Por su parte, el partido en-Nahda
y, luego, también el partido Al-Islah contaban con la asociacion creada en
1988, la Yamiy’at an-Nahda li-Islah az-zaqafi wa al-iytima’i (Asociacion del
Renacimiento para la Reforma Cultural y Social). Esta seria la base del parti-
do en-Nahda al-Islami, luego llamado en-Nahda, tras la nueva ley de partidos
(1997) que obligaba a suprimir toda referencia religiosa de los nombres de
los partidos.

La situacién actual del lider y fundador del movimiento en-Nahda,
Saad Abdellah Yaballah, es digna de mencién desde el punto de vista de
la legalidad y es ilustrativa de las relaciones de esta tendencia politica con
el régimen. En 1999 Yaballah decide crear su propio partido y abandona
en-Nahda, porque no comparte la linea de colaboracién y futura incorpo-
racion al Gobierno que mantiene la direccidn de este. El nuevo partido se

3. Este tltimo fue cofundador del MSP y presidente de la asociacién antes de ser asesinado por
el grupo terrorista antiislamista OJAL (Organizacién de J6venes Argelinos Libres) o por el
GIA (Grupo Isldmico Armado, véase mds arriba) en noviembre de 1993.



302 Rafael Bustos Garcia de Castro

llamard Harakat al-Islah al-Watani, o simplemente Al-Islah, aunque se le
conoce por las siglas francesas MRN (Mouvement du Renouveau Natio-
nal- Movimiento Nacional para la Reforma). Con ese partido Yaballah se
presenta a las presidenciales de abril de 1999 y obtiene 400.000 votos (el
4% aproximadamente). Al-Islah, de 1a mano de Yaballah, obtendra buenos
resultados en las elecciones posteriores (legislativas y locales de 2002 y
presidenciales de 2004; véase el cuadro de resultados electorales), hasta
que, en 2007, la direccién del partido da un golpe de mano y organiza una
asamblea extraordinaria en la que fuerzas oficiales de seguridad impiden
entrar a Yaballah y a sus simpatizantes (un millar aproximadamente). Esa
asamblea nombra nuevos cargos directivos (presidente, secretario general,
etc.), de los que se excluye a Yaballah. Un tribunal valida la nueva junta
directiva e inhabilita a Yaballah como presidente del partido. Esto hace
que Yaballah no pueda presentarse a las elecciones presidenciales de 2009.
En julio de 2011, Yaballah intenta volver a la escena politica con un tercer
partido, el Frente por la Justicia y el Desarrollo (FJD), legalizado en 2012
con el nombre abreviado de al-Adala (la Justicia).

El FIS es desde marzo/abril de 1992 un partido disuelto y, por tanto,
ilegal. Los intentos que ha habido para reconstruirlo han fracasado, el mas
notable fue el de Ahmed Taleb Ibrahimi, ex ministro argelino. Ibrahimi creé
en 1999 el partido Wafa o Wafa’ (Fidelidad), que no obtuvo la autorizacion
para operar precisamente porque la gran mayoria de los miembros fundado-
res habia pertenecido al FIS. Los portavoces del Wafa’ respondieron que solo
el 2,5% o el 3,5% (segun las fuentes) eran antiguos miembros del FIS. Tam-
poco esta claro, como explica H. Roberts, qué impide a un antiguo miembro
del FIS ejercer sus derechos politicos y formar un partido, lo que hace de la
decisién un asunto bastante arbitrario (Roberts, 2003). La ley argelina deroga
los derechos politicos a aquellas personas que han sido condenadas en juicio,
como, por ejemplo, los nimeros uno y dos del FIS, Abbasi Madani y ‘Ali
Belhaj. Estos, al haber pasado 12 afios en la carcel, no pueden hacer declara-
ciones publicas sobre politica ni por supuesto fundar un partido o desarrollar
otras actividades politicas. La direccién del FIS ha estado dividida a causa
de los encarcelamientos, el exilio y las evidentes diferencias tacticas y estra-
tégicas. Habrfa, aparte de la cldsica division entre «argelinistas» e «interna-
cionalistas», al menos tres corrientes internas en el FIS: la del exilio exterior,
la de los detenidos (y luego liberados sin derechos politicos) y la de aquellos
que habrian regresado a Argelia y pueden ejercer tedricamente sus derechos
politicos. Entre los primeros estin Rabah Kebir (Alemania y Francia), Murad



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 303

Dhina* (Francia y luego Suiza) y Anuar Haddam (Estados Unidos). Entre
los segundos, estdn A. Madani y A. Belhaj, ya que Abdelqader Hachani fue
asesinado al poco de salir de prision en 1999. Entre los terceros, destaca Ma-
dani Mezrag, jefe del AIS, brazo armado del FIS, que se acogi6 a la primera
iniciativa de reconciliacion tras la tregua y disolucién del AIS (1997 y 2000,
respectivamente). Esta division parece confirmar que la reconstitucién hoy
dia del FIS es poco menos que imposible no solo por carecer de lideres, sino
también por el hecho de haber perdido su base social. No obstante, el apoyo
de varias de estas personalidades a las iniciativas de reconciliacién (al menos
a la formulacién, si no tanto a la aplicacion) y especialmente a la candidatura
de Abdelaziz Buteflika en 2004 prueba que siguen ejerciendo una influencia
nada despreciable en la politica argelina.

Por su parte, el MSP y en-Nahda se reclaman préximos a los Hermanos
Musulmanes (HM) egipcios. Las semejanzas del logo del MSP con el ana-
grama de los HM (un Corén abierto y una exhortacién religiosa) son buena
prueba de ello. Sin embargo, no esta claro hasta dénde llegan estas filiaciones
o influencias. La ley argelina, ademads, prohibe a todos los partidos recibir
fondos del extranjero. Existen diferencias ideoldgicas que separan al MSP de
los partidos liderados por Yaballah (en-Nahda al-Islamiya, Al-Islah y ahora
el FID-el ‘Adala), pero su alcance no es tan claro. Willis ha apuntado que
originariamente en-Nahda se mostré muy critico con las privatizaciones y po-
liticas neoliberales, algo que no puede decirse de Hamas-MSP. Willis y otros
autores han subrayado que en-Nahda se encontraba doctrinal y tidcticamente
mads cerca del FIS que del MSP. Esto no impide que Yaballah y otros lideres
consideraran al FIS radical y oportunista. Quizé la diferencia mds notable
entre Hamas-MSP y el entorno de Yaballah ha sido la relacién con el régi-
men, mientras que el primero ha estado siempre muy préximo a €l, Yaballah
ha mantenido una postura de no colaboracién en los gobiernos y de apoyo
critico al proceso de reconciliacion. Es cierto, no obstante, que los partidos
de Yaballah (en-Nahda y luego Al-Islah hasta 2007) no han rechazado nunca
participar en la gestién local del pais (asambleas locales y provinciales).

4. Murad Dhina, ciudadano argelino residente en Suiza, fue arrestado en Paris en febrero de
2012 y sobre €l pesa una orden de extradicion para que sea enviado a Argelia. Numerosos
intelectuales y académicos, como Mohamed Harbi o Ali Yahia Abdenur, han firmado una
peticién en contra de esta orden.



304 Rafael Bustos Garcia de Castro

Recursos de poder
Ideologia

La ideologia del FIS puede definirse a la vez como nacionalista, populista y
religiosa. Ese elemento populista es el que mas claramente distingue al FIS de
sus rivales islamistas, en-Nahda al-Islamiya y Hamas, y el que por otra parte
le sirvio para constituirse en partido politico con apoyo de masas. En concreto,
entre un 33,6% y un 24,5% del censo electoral (Bustos, 2004), segiin tomemos
las elecciones locales de 1990 o la primera ronda de las legislativas de 1991
como referencia. Aunque el porcentaje en votos sobre los votos validos rondé
el 50% en ambas elecciones, hay que tener en cuenta que la participacion,
no especialmente elevada, descendi6 en diciembre de 1991 del 65% de 1990
al 59% y que el FIS perdié 1.070.000 votos entre ambas elecciones (Bustos,
2004: 411-412). El momento clave donde se revel6 la naturaleza populista
del FIS fue la guerra del Golfo desatada tras la invasion iraqui de Kuwait
(agosto de 1990). Mientras que las autoridades argelinas trataban de mediar
en el conflicto y mantener una postura equilibrada consistente en condenar la
invasion, pero al mismo tiempo rechazar una intervencién aliada, el FIS or-
ganizaba grandes manifestaciones en solidaridad con Irak. Uno de los lideres
del FIS, “Ali Belhaj, a tenor de las memorias de los responsables militares de
la época’, desfilé en atuendo militar y se atrevid a reunirse con los jefes del
Estado Mayor del ejérceito argelino con esa vestimenta. Esto indudablemente
desatd la alarma en los medios castrenses, pues fue interpretado como un de-
saffo directo al Estado argelino y a sus fuerzas armadas. Esta postura rompia
no solo con la posicién de Argelia, sino, por supuesto y mucho mds, con la de
los estados drabes mds conservadores y proclives a apoyar el islamismo del
Golfo Pérsico, con Arabia Saudi a la cabeza. La pérdida eventual de donacio-
nes y apoyos de estos paises no hizo retroceder ni moderar el discurso del FIS
ni su campaiia de movilizaciones, lo que puso en verdadero apuro al régimen
y envié un mensaje que tranquilizaba poco a los medios de comunicacién
occidentales. Esta actitud del FIS, aparentemente contradictoria en materia
ideoldgica, pero electoralmente muy rentable al ganarse la calle drabe, ha sido

5. El general Nezzar, véase Nezzar (1999).



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 305

analizada desde posturas opuestas por H. Roberts (1991; 1994) y Francois
Burgat (1994), el primero ha criticado el «equivocado oportunismo» del FIS y
el segundo ha destacado el cardcter popular y panarabista del partido argelino.
Ni que decir tiene que dicho evento también distancié al FIS de sus rivales is-
lamistas, en-Nahda y Hamas. Las elecciones de diciembre de 1991 mostraron
claramente que la estrategia populista del FIS daba resultado, 3.262.222 votos
frente a 368.697 de Hamas y 150.093 votos, aproximadamente, de en-Nahda
al-Islamiya. Esto se tradujo en 188 escafios para el primero, en la primera ron-
da (en una Asamblea de 430 diputados), ninguno para los otros dos, a expen-
sas de lo que hubiera pasado en la segunda vuelta, anulada por los militares
(Bustos, 2010).

Otro aspecto que destaca y refuerza al FIS es su discurso antisistema
y antirrégimen de critica radical al establishment secular y socialista de la
Argelia independiente. También por afiadido a las élites modernistas y a
los sectores con intereses en paises occidentales, especialmente en Francia,
lo que se denominé «hizb el-Franga», el partido de Francia. Ese discur-
so contestatario y descalificador de todo un sistema politico, econémico
y cultural calard profundamente en los sectores populares y en las medios
desclasados, marginados y no integrados de las barriadas urbanas. Men-
saje simplificador que sonard bien a muchos jévenes frustrados cuyas ex-
pectativas resultaron defraudadas por la Argelia independiente, a pesar de
la retérica revolucionaria de igualdad y desarrollo. Ese tono y esa actitud
politica también desmarcardn al FIS de sus rivales islamistas, mucho mas
comedidos y moderados en sus criticas al régimen y en las soluciones a los
problemas de Argelia (Nezzar, 1999; Bustos, 2004).

Financiacion

La financiacién de los partidos islamistas —en el caso del FIS, hasta su
ilegalizacion en 1992— procede de las subvenciones publicas, de las cuotas
de sus militantes y, sobre todo, de las donaciones privadas y de los ingresos
econdmicos que generan las asociaciones asistenciales y religiosas ligadas
a los partidos. Puede haber otras fuentes de ingresos, como las donaciones
del extranjero, aunque esto estd expresamente prohibido por la ley argelina
(art. 31, Ley orgénica de partidos de 6.03.1997 y art.186 de la Ley organica
electoral de 06.03.1997). Potencialmente, los Hermanos Musulmanes des-
de Egipto y ciertos principes de Arabia Saudi y de las monarquias del Golfo
Pérsico habrian financiado a Hamas-MSP y a en-Nahda.



306 Rafael Bustos Garcia de Castro

VAT ‘e1sto11o) odniS un op J0pea1d A ST [op OIQUISTW ‘PIeS POWEBYOJA UOd JIpuny

-uod oN . eyem opned ns rezieSo[ 1opod ou [e os1ejussald op onsIsAp anb ‘GEET AP SOUOIOII[S SB] US TWIYRIQ] GI[B], POWYY 9p JOPELIOR[0d Un anj pre[dg pres poweyoA ,
"(F00°€'8 ‘U0, p u2ip1ono

97) 0006 opeSenud eiqey anb ofip ruIyeIqy ‘oSIequId uls ‘sepronbar oo’ S/ sef Jezueole eied sewy 00" | UeqeIfey of anbiod epezeyoor ony ruIyeIq] 9P LINJEPIPUERD B ,
“epuanuod e[ ud opedronted 1oqey op 031SIbal [op dWIXo SJUSW[EWLIOU aNb UGIDIPUOD ‘(OUE SO

9P 0I9UD 3P /7 [9) TH6T p sondsap oproeu Joqey & osad erouapuadopur op e1ron3 ] uo opeyon| Joqey ou Jod [erouspisard ojepIpued owod OpedIfI[edsdp anj YeuyeN PnojyeA
“gpeooued any epun3as e ‘epuol erowlid o[og,

“ye[sI-v opnded [9 1od 1sunol( pryex 9ory 0Of ‘600 2P Soreroudprsaid sauorodafe sef e asiejudsard opond ou £ opnaed [op uorodaxp el ap opesindxa so yeyeqelq
*so[edrorunur SQUOTI[A Se[ Ud SOPIUSIqO SOJ0A 9p dfejuadiod [o ep s (svdvjim
o serouraold £ sordiorunu ered ‘B1joSIy UL SO[QOP) SI[BIO] SAUOIOI[D SB[ UF "sayuang seno £ (010g ‘soisng) 1oine [op oraaid ofeqern un op anaed e erdoxd uoroeioqeq :dININ

(RIPAW AP 9, 56 6) MIUIPUIISIP AISe | (RIPaW AP 9, ST°9T) BIPIULIAUI ASE | (BIPAW AP %, S/°QE) NUIPUIISE ISk |
€T 0°LT g'st 0's T'LT €81 S91 T'er %4 0'sT TS Tys ‘[ejor,
TR e
€0 sPrefRg pres
pawreyoOA
sepezeyoarx . wrygeIqp
CIPPIPUES IS vanjepIpuE) e QIBL pawyy
. . . ! ensIXd BISIXd (6661) NN/
BISIX9 O BIISTX? O) BIISTX? O
! T v'e S €6 oor v oN N N N | o NPTV
. . . . ) BNSIXd NIN-(ININD
opplpuRd WIS | 7T ST oppIpUBO WIS | () 90 |omppuBOUIS | € 0L'8 | oreprpueo uIg 0T oN EpUEN-UD
) } . . . . " } BNSIXd dSIN-(sewer)
orplpuRd WIS | 7] 96 ORpIpUBO WIS | L L'L orpIpUBI UIS | €6 081 0'sT 0'¢ oN 1SN
[e39]] [e39]1 [e39][ [e39[1 [e39]] [e39][ [e39][ [e3e1 [e39[1 [e3e1 TLy Trs SId
6007 L00T L00T $00T 7007 7007 6661 L661 L661 S661 1661 0661
SI[RIOUIPISAI] | SI[BIO] |SBANR[SIZY ] | SI[RIDUIPISAL | SI[BI0T] |SLANR[SISY] | SA[RIOUIPISAI] | SA[BIO] |SBANR[SISY ] | SI[RIDUIPISAL] | SBANRISISY] | SI[BI0']

alvjuaosod ug “(600Z2-0661) SPU284p SDISIDANI $aU01292]2 SV] U2 SPISIUD]ST SOIPPIPUn) £ SOp11Dd SO P SOPDINSL P 0APYNY)



El islamismo argelino: andlisis de élites y recursos 307

Como explicamos mads arriba, esta via de financiacién quedé cerrada
para el FIS tras la guerra de Irak (1991).

Los partidos politicos no pueden llevar a cabo actividades comerciales.
Por su parte, las asociaciones no pueden tedricamente mantener «relacio-
nes orgdnicas o estructurales» con los partidos politicos, «ni recibir fondos
de ellos o financiarlos» (art. 11 de la Ley 5.12.1990 de asociaciones) (Li-
verani, 2008), y los partidos no pueden mantener relaciones «organicas,
de lealtad o dependencia con sindicatos o asociaciones» ni «convertirse en
seccién o delegacion de una organizacion extranjera» (arts. 8 y 7 de la Ley
de partidos, respectivamente). Pero, en la practica, muchos partidos politi-
cos han mantenido estrechas relaciones con asociaciones y organizaciones
de la sociedad civil, incluidos sindicatos, y los partidos islamistas no son
una excepcion (Liverani, 2008).

Por tanto, la legislacion argelina es muy dura en cuanto a la financia-
cion de partidos y los lazos con organizaciones nacionales o extranjeras,
aunque la préctica es bastante mas relajada. Las fuentes ordinarias permiti-
das son las donaciones privadas con el tope de 100 veces el salario minimo
al afio y las subvenciones estatales por diputados electos a la Asamblea
Nacional. Esto deja la puerta abierta a practicas informales ligadas a las
actividades asistenciales y religiosas, que explicaremos a continuacién.

Asociaciones religiosas y de beneficencia

Si hay un fendmeno que ha caracterizado el panorama religioso argelino
desde la independencia en 1962 es la construccion imparable de mezquitas
en todo el pais, algo que todavia no ha cesado®. El crecimiento fue expo-
nencial, debido en parte a la iniciativa puiblica, pero sobre todo a la privada.
La ley sobre las mezquitas tenfa una laguna importante que permitié a los
islamistas de todas las tendencias ocupar muchos lugares de culto. La ley

6. En 1962 el nimero de mezquitas en Argelia era muy pequefio pues muchas fueron conver-
tidas en iglesias o en almacenes, pero desde entonces crecieron vertiginosamente, 6.000
en 1986, 15.000 en 2006 y posiblemente unas 20.000 en 2012, segtin datos del Ministerio
argelino de Asuntos Religiosos. Paralelamente crecieron las asociaciones con fines re-
ligiosos, una parte considerable de las 11.000 asociaciones creadas entre 1971 y 1987,
Rouadjia (1990: 78-92).



308 Rafael Bustos Garcia de Castro

preveia el nombramiento de un imam oficial «una vez terminada la mez-
quita». De modo que, tratdndose de iniciativas privadas, los constructores
dejaban el trabajo sin finalizar y sus promotores ya podian emplear a un
imam de su eleccién (Rouadjia, 1990). Este fue uno de los principales co-
laderos de imames radicales; muy favorecido, por otra parte, porque el pais
carecia de personal cualificado suficiente para todas las mezquitas que se
levantaban. Esto hizo que se acudiera a muchos imames de Oriente Medio,
cuyas ideas y vivencias poco o nada tenian que ver con la realidad argelina,
expuesta a un intenso contacto con Occidente y a una experiencia socialista
y secular. En cuanto a las cotizaciones o cuotas de los afiliados en las aso-
ciaciones religiosas, es dificil acceder a datos fiables sobre las mismas. Uno
de los pocos que conocemos es del director de comunicaciones del MSP
y antiguo miembro de la Yama‘at al-‘Adl wa-1-Thsan, Chemine Slimane,
que afirm6 en una entrevista con Andrea Liverani que la asociacion habia
llegado a tener 20.000 militantes y 240.000 miembros a principios de los
afios noventa, pero que para 2001 (afio de la entrevista) esas cifras se habian
reducido mucho a causa de la violencia (dos presidentes asesinados, entre
otros ataques), que obligé a reducir actividades en muchos sitios del pais
(Liverani, 2008). Este mismo miembro de la Yama‘at reconocia que aun-
que la afiliacién volvia poco a poco a la normalidad, muchos de sus miem-
bros miraban con escepticismo al partido pues drenaba dinero y personal
cualificado de la asociacion (Liverani, 2008).

Paralelamente a la creacién de las mezquitas se fue urdiendo un gran
tejido de asociaciones religiosas y caritativas. Las primeras se encargaban
de velar por la construccién del templo, o por organizar la peregrinacion,
mientras que las segundas fueron cada vez mds importantes a partir de los
afios ochenta, cuando el Estado socialista empez6 a resentirse del shock
petrolero de 1986. Las politicas de austeridad aplicadas por el presiden-
te Benyedid fueron dejando mds y mds espacio a la sociedad civil, espe-
cialmente a las asociaciones isldmicas de beneficencia. Esto explica que
cuando se celebraron las primeras elecciones abiertas y libres (1990-1991),
algunos partidos ya tuvieran una red asociativa detrds que les daba una
ventaja incomparable frente a las nuevas formaciones politicas, especial-
mente las de corte laico o secular, con la excepcién de las de base regional
y étnica (kabiles).

En el islam las donaciones privadas para construir una mezquita son un
acto moral y social de gran prestigio. Es un acto voluntario que demuestra
la riqueza, pero sobre todo la generosidad y la religiosidad del donante. En



El islamismo argelino: andlisis de élites y recursos 309

muchos casos, es un acto que purifica al donante y vuelve su fortuna social-
mente aceptable. Es precisamente esta via la que ha facilitado la enorme
expansion del tejido asociativo y la construccion de mezquitas por todo el
pais. Indirectamente, esta via es una de las bases mas importantes de finan-
ciacién de los partidos islamistas. El FIS, a diferencia de los otros partidos
islamistas, logré tejer una extraordinaria red de asociaciones por todo el
pais, con un uso dudoso cuando no agresivo de las mezquitas (Leverrier,
1995), mientras que en-Nahda no rebaso el dambito limitado regionalmente
al este del paifs. Solo Hamas-MSP, con el mismo problema de aislamiento
que en-Nahda, consiguié en los tltimos afios extender sus redes fuera de su
feudo tradicional (centro, Blida), como lo demuestra la cifra de un millén
de votos en varias elecciones y el reparto geografico de los mismos (véase
el cuadro de resultados electorales).

Potencial de movilizacion de bases sociales

El potencial del FIS de movilizacién lineal o revolucionaria procedia no
solo de su tejido nacional de asociaciones, sino tanto o mas de su discurso
populista radical que enganchaba directamente con millones de deshere-
dados y frustrados del sistema. En este sentido, fue el tnico de los tres
partidos islamistas con potencial de movilizacién lineal. Tanto Hamas-
MSP como en-Nahda se movieron siempre en relaciones circulares, con
entornos clientelares mds o menos circunscritos geograficamente, cuyo fin
era el de avanzar las posiciones y los intereses elitistas de sus dirigentes.
Asi es como han sido percibidos hasta hoy y es lo que explica que hayan
alcanzado un tope electoral que no pueden superar (véase el cuadro de
resultados electorales). Esa cercania al poder de ambos partidos MSP y en-
Nahda, luego Al-Islah cuando lo dejé Yaballah, ha provocado, no obstante,
fuertes tensiones internas. Con la cercania a las elecciones presidenciales,
especialmente, se hace patente la division entre aquellos partidarios de no
presentar candidato rival a Buteflika, y, por tanto, deseosos de sumarse a
su candidatura, y aquellos que quieren presentar un candidato propio. Las
consecuencias de esas fricciones han sido normalmente las escisiones, la
desercion y normalmente un debilitamiento en nimero de votos y escafios
en las siguientes elecciones. El propio MSP conocié esta crisis en 2009,
cuando Abdelmajid Menasra y un grupo de cuadros disidentes dejaron
el partido para formar el suyo propio, el Movimiento por la Predicacién y



310 Rafael Bustos Garcia de Castro

el Cambio (MPC’), precisamente por discrepancias de este tipo. Todo esto
pone de relieve que dichos partidos se mueven en la 6rbita de relaciones
circulares de poder, si bien los abandonos y las escisiones internas son
prueba tanto de los intentos de las bases por salir de esa dindmica como de
los intentos del régimen por debilitar estructuras que considera demasiado
auténomas.

Tipos de accidn y estrategias con respecto al régimen
Tipos de accion

Empezando por el FIS, estd claro que sus acciones han sido principalmente
pro-activas, tomando la decisién y la iniciativa en todo momento. Un claro
ejemplo de ello fue el lanzamiento de una huelga indefinida y ocupacién
de espacios publicos en Argel a partir de abril de 1991 con el fin de hacer
que el Gobierno retirara la nueva ley electoral con la que pretendia frenar
el avance politico del FIS. En cambio, los partidos MSP y el entorno de en-
Nahda se han caracterizado mds por acciones reactivas, tanto a las iniciati-
vas del régimen como a las relaciones entre el FIS y las autoridades.
Desde el punto de vista de la violencia, es cierto que en torno al FIS se
reunieron un gran nimero de tendencias y grupusculos, fundamentalmente
pacificos pero que incluian también algunos elementos violentos. Ya antes
del estallido de la violencia en 1992, se produjo un episodio de violencia
premonitorio por desgracia de lo que sucederia después. Dejando de lado
los terribles sucesos de octubre de 1988 (disturbios en las principales ciu-
dades y disparos del Ejército contra la muchedumbre), en cuya fase final
participaron militantes islamistas del FIS, el primer estallido de violencia
se produjo con el ataque al cuartel de la gendarmeria en Guemmar (el-
Oued), en noviembre de 1991. En ese ataque, el grupo armado Takfir wa
al-Hijra (Excomunién y Huida) se hizo con armamento del ejército después

7. En 2012, el partido de Menasra estaba en vias de legalizacion con el nombre Front du
Changement (FC) (el-Moudjahid, 19.02.2012).



El islamismo argelino: andlisis de élites y recursos 311

de matar a varios soldados. Es cierto que ese grupo estaba formado por
«afganos», ex combatientes de la guerra de Afganistdn, y que no tenian
ningtin lazo con el FIS, mds alld de la pertenencia a la nebulosa islamista
argelina. De hecho, ese mismo afio, después del arresto de los nimeros 1
y 2 del FIS, la direccién provisional encabezada por Abdelqader Hachani
decidié expulsar del Maylis esh-Shura a Said Mekhloufi, responsable de
seguridad del partido, porque abiertamente se declaraba partidario de la
accion directa, esto es, violenta.

El FIS seria en buena medida presa de sus propias ambiciones y de la
manipulacion que le tendieron varios sectores del régimen. A partir de 1992,
los dirigentes no encarcelados ni condenados (los siete histéricos del juicio
de julio®) van a exiliarse o pasar a la clandestinidad. Si bien no van a optar
inmediatamente por la via armada a diferencia de otros grupos (MEI, MIA,
GIA), lo harén a partir de 1994 con la creacion del AIS, brazo armado del
FIS. Después del intento fallido de la Plataforma de San Egidio (1995), el
AIS entraria en negociaciones con el ejército argelino que llevarian a su
desmantelamiento y posterior disolucién (2000). Los dirigentes del FIS,
como, por ejemplo, su nimero 5, Abdelqader Boukhamkham, y los del AIS
siempre condenaron la violencia que en su nombre realizaban otros grupos
y guerrillas islamistas (GIA, GSPC, Aqmi), negando que representaran en
modo alguno al FIS. La tendencia en cualquier caso del FIS ha sido actuar
aisladamente, rechazando unirse a partidos islamistas existentes, ya fuera
HAMAS o en-Nahda al-Islamiyya. Tan solo estuvo de acuerdo en entrar
a formar parte de la Rabitat ad-daw’a lanzada por el sheij Ahmed Sahnun
porque era un marco no electoral, flexible y, por tanto, no constringente.

La acciéon de Hamas-MSP y del entorno de en-Nahda ha sido siem-
pre pacifica condenando la radicalidad del FIS y afirmando la via politica
y de negociaciéon. En-Nahda, por distintas razones y vinculos personales,
siempre se ha mostrado mds cercano al FIS que a Hamas, y ha buscado una

8. Abbasi Madani, Ali Belhaj, Kamal Gemazi, Ali Yeddi, Abdelqader Boukhamkham, Omar
Abdelkader y Nouredin Chigara, fueron los siete dirigentes condenados todos a penas
entre cuatro y doce afios en el juicio militar celebrado en julio de 1992, un juicio cuya lega-
lidad ha sido muy cuestionada. Solo los dos primeros cumplieron las penas integramente
(doce afios) si bien fueron temporalmente liberados para facilitar las negociaciones, los
demds fueron liberados en septiembre de 1994 (Stone, 1997; Roberts, 2003).



312 Rafael Bustos Garcia de Castro

solucién nacional a la ilegalizacién de ese partido. Los contactos han sido
habituales entre ambos asi como los intentos de mediacién e incluso de re-
cuperacion de lideres del FIS, a pesar de las limitaciones legales existentes.
Ambos partidos islamistas legales han mantenido relaciones cooperativas
con el Gobierno, sobre todo Hamas-MSP. Este tltimo partido ha tenido
ministros en todos los gobiernos argelinos desde las elecciones legislativas
de 1997°, destacan los nombres de Bouguerra Soltani (ministro de PYMES
y luego de Trabajo) y Amar Ghoul (ministro de Pesca y de Obras publicas).
Ademas, el MSP, miembro de la Alianza Presidencial, desde su creacion en
1999 ha apoyado la candidatura de Abdelaziz Buteflika a todas las eleccio-
nes presidenciales. En virtud de dicha alianza, el MSP se concierta con los
otros partidos de Gobierno (FLN y RND), aporta sus ministros al mismo
y prescinde de presentar su candidato a las presidenciales. Los partidos
de Yaballah nunca han estado en el Gobierno ni han apoyado a Buteflika,
pero han ocupado sus escafios en la Asamblea Nacional, el Senado y en las
asambleas locales y provinciales. En cambio, en-Nahda después de la sali-
da de Yaballah (1999) si participd en el Gobierno, por medio del ministro
Abdelwahab Derbal. En recompensa, Lahbib Adami, ex secretario general
del partido, fue nombrado embajador de Argelia en Arabia Saudi, y Derbal,
cuando terminé el mandato, fue nombrado embajador de Argelia ante la
Liga Arabe (Sfeir, 2009).

Estrategias

Como puede desprenderse de lo anterior, la estrategia mds clara y estable
de los tres partidos ha sido la de Hamas-MSP, que podemos caracterizar
como de lealtad al régimen. Es, sin duda, el partido islamista mds cerca-
no a las autoridades. Lo era probablemente desde antes de la creacién del
partido, cuando el entonces presidente Chadli Benyedid decidi6 indultar a
Mahfud Nahnah que cumplia prision en la carcel. La estrategia del FIS ha
oscilado como deciamos entre el enfrentamiento encubierto (hasta marzo
de 1992 o incluso 1994, en que se crea el AIS) y el enfrentamiento abierto

9. Antes fue secretario de Estado para la Pesca en el gobierno de Ahmed Ouyahia formado
en diciembre de 1995.



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 313

o declarado. Es cierto, no obstante, que el FIS se ha caracterizado por sus
muchas sefiales de moderacién, presentdndose a las elecciones de 1991 a
pesar de tener a su dirigencia encarcelada, por ejemplo, o firmando con
otros partidos la Plataforma de San Egidio por la Paz en 1995. Evidente-
mente, el FIS no pudo controlar ni detener la espiral de violencia y el surgi-
miento de grupos armados cada vez mas radicales en el uso de sus medios,
que rompieron primero el tabd de atacar a civiles (GIA, MEI, FIDA), luego
el de atacar a extranjeros (GSPC) y finalmente el de utilizar a kamikazes
para sembrar el panico y causar gran destruccién (Aqmi).

La estrategia de en-Nahda y su entorno también ha sido fundamental-
mente ambivalente, ya que ha optado, segtn los lideres en cuestién, por un
apoyo critico a las politicas de reconciliacion, incluyendo el apoyo a su pro-
motor, el presidente Buteflika, o bien por una critica mds profunda a cémo
se estaban aplicando dichas politicas, a la continuacion del autoritarismo
o a las politicas neoliberales del Gobierno (en la linea de Yaballah). En
términos practicos, esta estrategia ha oscilado entre el no enfrentamiento
(pasividad y entrismo en el Gobierno) y el enfrentamiento encubierto, mar-
cado por la negativa a dejarse cooptar. Mientras que la estrategia pasiva
de no enfrentamiento se tradujo en el acceso a ministerios y embajadas
(en-Nahda después de 1999), la estrategia de oposicion fuerte y no dejarse
cooptar, propia de los partidos de Yaballah, trajo como resultado la infil-
tracién de esos partidos, su «divisién» por intervencién administrativa o
judicial y su debilitamiento paulatino en la Asamblea Nacional (véase el
cuadro de resultados electorales).

Relaciones circulares o lineales de poder

Como ya se ha visto en las relaciones con el régimen, el FIS ha sido el
unico de los tres partidos y entornos islamistas con potencial de moviliza-
cion de las bases. Si bien, con ocasién de la reforma del Cédigo de Familia
(Estatuto Personal) en 2005, hubo una considerable movilizacidn islamista
para que dicho estatuto mantuviera su cardcter conservador basado en una
interpretacion restrictiva de la sharia, esto solo puede considerarse una ex-
cepcion a la tendencia que ha dominado. Es una excepcion porque, ademas,
tocaba el ntcleo central de los programas ideolégicos de los partidos isla-
mistas: la familia. Dejando esta ocasién al margen, que no iba en cualquier



314 Rafael Bustos Garcia de Castro

caso destinada a avanzar los intereses de un colectivo concreto, sino a
impedir la emancipacién de la mujer entendida desde un prisma laico y
progresista’®, no puede decirse que ni el MSP ni el entorno de en-Nahda o
Al-Islah movilicen a sus bases para lograr objetivos sociales o politicos que
beneficien a las capas que dicen representar.

Por parte del FIS, el potencial de movilizacién y, por tanto, de rela-
ciones lineales de poder, de que gozd ese partido durante algunos afios
no fue aprovechado correctamente y el maximalismo de sus dirigentes dio
al traste con el partido, sus cuadros dirigentes y las asociaciones que lo
apoyaban, todos ellos fueron desarticulados, disueltos y detenidos. Las
movilizaciones protagonizadas por el FIS en 1988 pueden englobarse ma-
yoritariamente en la defensa de objetivos populares que el partido decia
encarnar. Sin embargo, el pulso arriesgado que emprendid el FIS facilit6 su
manipulacién por el régimen y la pérdida de control sobre la situacién, algo
que separaba objetivamente al partido de sus simpatizantes. El estallido de
la violencia no puede considerarse 16gicamente un deseo de las bases del
FIS, ni de la sociedad argelina, debido al sufrimiento y elevado coste que
supuso para toda la sociedad. La participacion del FIS en los sucesos de
octubre de 1988, con su balance de muertos, constituy6 una demostracién
antisistema y transmitié demanda de cambios urgentes en el pais. Algunos
lideres del FIS como Ali Belhaj se reunieron con las autoridades tras los
sucesos y hablaron de cambios. Muchos de esos cambios se pusieron en
marcha al afio siguiente, con la nueva Constitucién, como el abandono del
socialismo, las elecciones multipartidistas, etc. Sin embargo, no significa
que los llamados «reformadores» argelinos aplicaran el programa o los de-
seos del movimiento islamista, sino su propio programa aunque obviamen-
te coincidiera en parte con el del FIS.

La campaia contra la guerra de Irak y en solidaridad con ese pais em-
prendida por el FIS a principios de 1991 reflejaba un sentimiento popular,
pero no perseguia realmente imponer tanto ese punto de vista al Gobierno,
politicamente irrealista y muy arriesgado, como llamar la atencién de sus
electores sobre la radicalidad de sus propdsitos y marcar la diferencia con

10. Hay que decir que la mayoria de los medios progresistas y feministas pedian ir mds alld de
esta timida reforma y abrogar del todo el reaccionario Cédigo de Familia de 1984.



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 315

el FLN y el Gobierno. La peticién al Gobierno argelino de que enviara a
voluntarios del FIS a defender al pueblo iraqui puede interpretarse en este
sentido mds como maniobra electoral y populista que como verdadera ma-
nifestacion de los intereses del pueblo argelino.

Por dltimo, el episodio de la huelga indefinida y ocupacién de plazas
contra la ley electoral de abril de 1991 pretendia garantizar que no se es-
capara una victoria del FIS, similar a la que se produjo el afio antes, en
las elecciones locales. Aunque el objetivo puede considerarse legitimo y
reflejo del sentimiento popular, la presién sobre un Gobierno débil, en me-
dio de un proceso de transicién y cambio, creaba mds tension y obligaba
a intervenir al Ejército en la gestién del proceso politico. EI maximalismo
de los dirigentes del FIS, que entonces gobernaban en mds de la mitad de
los ayuntamientos del pais, casa mal con los intereses de las clases sociales
que representaba. En cualquier caso, fue una apuesta arriesgada que con-
dujo al arresto de los dos principales dirigentes del partido y a un clima
de previolencia marcado por el ataque a la gendarmeria en Guemmar. Esa
radicalizacién, suavizada por la actitud del nuevo ejecutivo provisional de
participar en las elecciones, acabd alienando a muchos ciudadanos de las
urnas. La participacién bajé un 6% con respecto al afio anterior y el FIS
perdié 1.074.000 votos en todo el pais (Bustos, 2004). Peor atn, se habia
creado un clima de alarma, de temor, que permitié movilizar no solo al
Ejército, sino también a los sectores laicos del pais, las asociaciones de
mujeres, el ex sindicato unico UGTA y los medios de comunicacién inter-
nacionales para detener la segunda ronda de las elecciones.

Estos tres episodios muestran a las claras que la direccién del FIS prefiri6
aprovechar el tir6n que tenia y su capacidad de movilizacién popular para
negociar cara a cara con el régimen. En este afdn, el FIS como partido buscé
ganancias maximalistas que beneficiaban directamente a la organizacién po-
litica y no los intereses de sus bases populares. Crecido por el éxito aparente
de los sucesos de octubre de 1988, y la apertura politica que siguid, se sintié
confiado para presionar y obtener concesiones del régimen sacando a la calle
a las masas. Pero se equivocé en que precisamente por esa via iba a provocar
la rdpida reaccidn del Ejército y de muchos circulos laicos y progresistas, ade-
mads de crear una tension peligrosa que aliend a los votantes en general y a sus
simpatizantes en particular. En esas y otras ocasiones, el FIS prefiri actuar
solo, desmarcandose de otras fuerzas politicas (salvo en las negociaciones de
la Plataforma de San Egidio, 1995), bien por temor a infiltraciones del Estado,
bien por pensar que su verdadera fuerza estribaba en actuar en solitario.



316 Rafael Bustos Garcia de Castro

Conclusiones

Este trabajo ha abordado el estudio fundamentalmente de los partidos
politicos islamistas recientes (FIS, en-Nahda y MSP-Hamas), apoyan-
dose solo marginalmente en los grupos armados islamistas, pues no se
consideran élites politicamente relevantes. Hemos intentado mostrar que
estos partidos, como el resto de la sociedad argelina, han utilizado y
siguen apoyandose en tejidos asociativos. Estos tejidos son en el caso
de los partidos islamistas mucho mas densos y extensos que los de otros
partidos laicos o seculares. Esto se explica por razones socioldgicas liga-
das al crecimiento exponencial de las mezquitas y al prestigio social de
las donaciones con fines religiosos. Tanto el MSP-Hamas como en-Na-
hda al Islamiyya se fundaron a partir de sendas asociaciones religiosas,
caritativas o de beneficencia isldmica (Yamiy’at el-Irshad wa al-Islah y
al Yamiy’at en-Nahda li-Islah az-zaqafi wa al-iytima’i). EI FIS se apoyd,
mientras estuvo legalizado, en una red menos centralizada pero mucho
mds extensa que rompia cualquier limite regional o basado en feudos
clientelares. En esas redes las mezquitas fueron fundamentales, pero
también lo fue el discurso populista y radical del partido, facilmente ac-
cesible y directo en su critica al régimen, a diferencia del de sus rivales
islamistas, MSP y en-Nahda al-Islamiyya.

Después de la ilegalizacién y desarticulacion del FIS, Hamas-MSP
y en-Nahda al-Islamiyya siguieron estrategias politicas divergentes para
aprovechar el gran vacio politico dejado por el FIS. Mientras la estrategia
del MSP puede encuadrarse facilmente dentro de la lealtad, cooperando
estrechamente con el régimen y formando parte de las coaliciones guber-
namentales y de la «alianza presidencial» que apoya al presidente Abdela-
ziz Buteflika, en-Nahda se fragmenté en al menos tres partidos (en-Nahda,
Al-Islah y el FID-el ‘Adala de Abdellah Yaballah) precisamente a causa
de sus vacilaciones entre seguir una estrategia de no enfrentamiento con
el régimen, conducente a la cooptacion, y una estrategia de enfrentamiento
encubierto, refractaria a hacer concesiones o entrar en la dindmica del sis-
tema. Estas estrategias, que se enmarcan en relaciones circulares de poder,
explican por qué ninguna de estas tendencias legalizadas ha conseguido
hoy cubrir el hueco dejado por el FIS, puesto que no solo no han alcanza-
do cuotas de representacion electoral semejantes a las de aquel, sino que
ademds, como muestra el cuadro de resultados electorales, experimentan
una clara tendencia a la baja. Esto ha llevado a algunas autoras a hablar del



El islamismo argelino: anlisis de élites y recursos 317

«fracaso de la participacién politica del islamismo»" (Boubekeur, 2010).
Con todo, es significativo que a los veinte afios de la ilegalizacién del FIS
vuelva a plantearse una amnistia para mas de 7.000 presos islamistas (fun-
damentalmente del FIS-AIS) que no tengan delitos de sangre™.

Referencias bibliograficas

Boubekeur, Amel. L’islamisme algérien: de la reconciliation a I’échec de
la participation politique. Paris: EHESS y Algérie Débat, 2010.

Burgat, Francois. «Apres la crise du Golfe: jalons pour 1’analyse de la mo-
bilisation islamiste au Maghreb», en: Montabes Pereira, Juan; Lépez
Garcia, Bernabé (eds.) EI Magreb tras la crisis del Golfo: transforma-
ciones politicas y orden internacional. Granada: AECI y Universidad
de Granada, 1994, p. 263-272.

Bustos, Rafael. «El cambio politico en Argelia (1988-1992). Andlisis sisté-
mico de una transicion discordante». Tesis doctoral. Madrid: Universi-
dad Complutense de Madrid, 2004.

— «Elecciones y cambio politico en Argelia (1962-2009)», en: Parejo, Ma-
ria Angustias (ed.) Entre el autoritarismo y la democracia. Los proce-
sos electorales en el Magreb. Barcelona: Ediciones Bellaterra, 2010.

Bustos, Rafael; Mafié Estrada, Aurelia. «Argelia: estructura poscolonial de
poder y reproduccién de élites sin renovacion», en: Izquierdo, Ferrdn
(ed.) Poder y regimenes en el mundo drabe contempordneo. Barcelo-
na: Ediciones Bellaterra y CIDOB, 2009, p. 61-97.

Cheurfi, Achour. «el-Okbi, Tayeb», en: Cheurfi, Achour (ed.) Memoire al-
gérienne. Dictionnaire biographique. Argel: Dahleb Edition, 1996.

11.No obstante, en las elecciones legislativas de mayo de 2012, tres partidos islamistas se
presentan juntos formando una Alianza (el MSP, en-Nahda y Al-Islah), por lo que sus
posibilidades electorales mejoran y podria revertirse la tendencia a la baja de la que
hablamos.

12. Ver por ejemplo el despacho de Europa Press, «Buteflika piensa liberar a islamistas arge-
linos presos desde los 90», 16.05.2011 o los reportajes de Isabelle Mandraud aparecido en
Le Monde el 24.05.2011 con el titulo «Algérie: Le FIS négocie son retour en politique» y
«Are Algeria’s Islamists Ready To Make A Political Comeback?», Le Monde 2011.



318 Rafael Bustos Garcia de Castro

— «Soltani, Abdelatif», en: Cheurfi, Achour (ed.) Memoire algérienne.
Dictionnaire biographique. Argel: Dahleb Edition, 1996.

Izquierdo, Ferran; Kemou, Athina. «La Sociologia del poder en el mundo
drabe contempordneo», en: Izquierdo, Ferran (ed.) Poder y regime-
nes en el mundo drabe contempordneo. Barcelona: CIDOB, 2009, p.
17-60.

Leverrier, Ignace. «El Frente Isldmico de Salvacién entre la prisa y la
paciencia», en: Kepel, Gilles (ed.) Las politicas de Dios. Madrid:
Anaya & Mario Muchnik, 1995, p. 27-71.

Liverani, Andrea. Civil society in Algeria : the political functions of asso-
ciational life. Londres: Routledge, 2008.

Mandraud, Isabelle. «Are Algeria’s Islamists Ready To Make A Political
Comeback?» Le Monde (2011).

Martin Mufioz, Gema. El estado drabe. Crisis de legitimidad y contesta-
cion islamista. Biblioteca del Islam contempordneo. Barcelona: Edi-
cions Bellaterra, 1999.

Martinez, Luis. «Algeria», en: Rubin, Barry (ed.) Guide to Islamist Move-
ments. Armonk (NY) - Londres: M. E. Sharpe, 2010, p. 211-228.

Nezzar, Khaled. Mémoires du général Khaled Nezzar. Batna, Argelia: Chi-
hab Editions, 1999.

Roberts, Hugh. The Battlefield of Algeria (1988-1992). Studies in a Broken
Polity. Londres: Verso, 2003.

— «From Radical Mission to Equivocal Ambition: the Expansion and Ma-
nipulation of Algerian Islamism», en: Marty, Martin E.; Scott Appleby,
R. (eds.) The Fundamentalist Project: American Academy of Arts and
Sciences. Chicago: University of Chicago Press, 1994, p. 428-489.

— «A trial of strength: Algerian Islamism», en: Piscatori, James (ed.) Isla-
mic fundamentalists and the Gulf Crisis. Chicago: University of Chi-
cago Press, 1991, p. 131-154.

Rouadjia, Ahmed. Les freres et la mosquée. Enquéte sur le mouvement is-
lamiste en Algérie. Paris: Karthala, 1990.

Steir, Antoine (ed.) Dictionnaire géopolitique de I’islamisme. Montrouge:
Bayard Editions, 2009.

Stone, Martin. The Agony of Algeria. Londres: Hurst & Company, 1997.

Werenfels, Isabelle. Managing Instability in Algeria. Elites and Political
Change since 1995. Londres/Nueva York: Routledge, 2007.



11. El islam politico en Marruecos: la ética islamica como
recurso de poder politico

Juan A. Macias Amoretti

Introduccién: ética y poder en el marco isldmico

La evidente influencia del islam politico en la vida politica y social de Ma-
rruecos en los tltimos treinta afios procede no solo de su practica politica, sino
también de sus discursos politico, social y cultural. Las criticas circunstancias
histdricas, politicas, sociales y econdmicas del Marruecos contemporaneo han
enmarcado la aparicién del movimiento y el desarrollo conceptual de su pro-
yecto como tendencia ideolégica y politica de referencia para amplios sectores
de la sociedad marroqui, particularmente en el 4&mbito de la practica politica,
la accién social y la propaganda ideoldgica. El proyecto de cambio islamista
es un proyecto politico que tiene uno de sus ejes principales en su vinculacion
dialéctica con el poder, factor que pretende ser contemplado en el discurso
y la praxis islamista desde la actualizacion de la hermenéutica cordnica y la
jurisprudencia isldmica. El poder es un factor de analisis fundamental, espe-
cialmente a la hora de analizar las relaciones entre el movimiento islamista y
las estructuras del Estado, por una parte, y entre el movimiento islamista y la
sociedad, por otra.

Desde esta perspectiva es posible situar la importancia del elemento ideo-
l6gico como recurso fundamental de lucha o competicién por el poder por
parte de las diferentes organizaciones que forman parte del islam politico en
Marruecos. Por ello, el marco teérico del que parte la presente investigacion
se sitda en las obras de Izquierdo Brichs (2007, 2011) e Izquierdo y Kemou
(2009) sobre la sociologia del poder en el mundo arabe y el papel del islam po-
litico en el marco de la competencia por el poder en el siglo XXI, Darif (1995,
1999b, 2000) y Belal (2011) sobre el desarrollo del islam politico en Marrue-
cos y la naturaleza de la relacion dialéctica de sus actores con el Estado.



320 Juan A. Macias Amoretti

El andlisis del islam politico como expresion de una tendencia ideold-
gica y politica tiene en el elemento ético-moral uno de sus referentes prin-
cipales, mds allé de la diversidad de tendencias presentes en el movimiento
islamista de Marruecos: el campo ético-moral es la pretendida fuente de la
que los idedlogos islamistas extraen la base argumental de la accién poli-
tica isldmica y del discurso politico y social. Se trata, en este sentido, de
un intento de construir (y no de reconstruir) un imaginario nuevo, pero
reconocible en tanto que «isldmico» y, por tanto, de representar la dindmica
histérica del islam politico como movimiento no solamente politico o so-
cial, sino moral y trascendente en cuanto anticipa una determinada utopia
(Marcuse, 1986). El 4ambito de la accion politica y social islamista estd ba-
sado en el valor moral supremo de la justicia (‘adl) y es canalizado metodo-
l6gicamente a través de la orden cordnica al-amr bi-I-ma ‘riif wa-I-nahy ‘an
al-munkar (Coran 3:104, 110, 114; 7:157; 9:71, 112; 22:41; 31:17) («orde-
nar lo que estd bien y prohibir lo que estd mal»). Es importante tener esto
en cuenta en un contexto politico autoritario, en el que tanto las cuestiones
éticas (corrupcion, pobreza) como las estéticas (ostentacion, occidentaliza-
cién) tienen una importancia crucial y un peso politico especifico.

La pretendida legitimidad religiosa queda situada como base de la uti-
lizacién de la ideologia como recurso casi exclusivo a la hora de competir
con las élites primarias y secundarias por el poder (Izquierdo y Kemou,
2009); una ideologia politica y social basada en un discurso de referen-
cia religiosa, plagado de conceptos procedentes de la tradicién espiritual
y juridica del islam clasico, pero politizados en su eleccién previa (pro-
duccién del discurso-input) y repolitizados en el discurso (reproduccién
del discurso-output) de manera pragmadtica de acuerdo con las condiciones
de la competicién por el poder en Marruecos y la posicidn en el mismo de
cada uno de los actores islamistas.

La singularidad del islamismo marroqui, en este sentido, estd relacio-
nada tanto con sus adscripciones ideolégicas como, sobre todo, con la es-
pecificidad del contexto religioso, social y politico en el que el movimiento
nace y se desarrolla, que hace de él lo que podria calificarse como un «isla-
mismo nacional» (Macias Amoretti, 2008a). La especificidad mas determi-
nante de dicho contexto es el papel de la monarquia alaui, cuyos soberanos
cuentan con un capital simbdlico que legitima de forma incontestable su
posicién como lideres politicos y religiosos, y caracteriza de manera de-
terminante las relaciones de poder en el marco del Estado (Gonzélez del
Mifio, 2011: 37).



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 321

La mayoria de las organizaciones pertenecientes al llamado al-
haraka al-isldmiyya (movimiento isldmico) comparten cierta base his-
térica y epistemoldgica de tipo ijjwdni® (A‘rab, 1999: 59-63) o da‘wi*
(Darif, 1992: 153). Entre ellas, dentro de lo que Darif denomina «circulo
de accién haraki» (Darif, 1999b: 10)°, destacan las dos organizaciones
mayoritarias: Yama‘at al-‘Adl wa-1-Thsan (Comunidad Justicia y Espiri-
tualidad [JyE]) y Harakat al- Tawhid wa-1-Islah (Movimiento Unicidad
y Reforma [MUR]), este ultimo vinculado politicamente con el Hizb
al-*Adala wa-1-Tanmiyya (Partido de la Justicia y el Desarrollo [PJD]).
Ademads de ellas, otras dos organizaciones forman parte actualmente del
mencionado movimiento islamico: al-Badil al-Hadari (Alternativa Ci-
vilizadora [AC]) y el partido Hizb al-Nahda wa-1-Fadila (Partido del
Resurgimiento y la Virtud [PRV])*.

Entre sociedad civil, élite y majzén: dindmicas sociales, juridicas
y organizativas del islam politico marroqui

Yama‘at al-‘Adl wa-l-Ihsan (Comunidad de la Justicia y la Espiritualidad
[JYE])

La JyE cuenta con una base social muy amplia. No se tienen cifras precisas
del nimero de sus militantes, pero algunas fuentes lo estiman en un amplio
segmento entre cien mil y seiscientos mil (Zeghal, 2005; Cavatorta, 2007:
113), ademas de un niimero indeterminado de simpatizantes. Estas cifras son

1. Concepto que vincula a estas organizaciones con la de los Hermanos Musulmanes (al-
Ijwén al-Muslimin).

2. De da‘wa (predicacion, invitacién al islam, llamada a la conversion).

3. Otras categorias menos representativas de asociaciones isldmicas o de accién religiosa
son las encarnadas por lo que Darif denomina «circulo de accién salafi» (da’irat al-fi‘l al-
salafr), cuyo ejemplo es la Yami‘iyya al-Da‘wa ila al-Qur’an wa-1-Sunna (Asociacion de
la Llamada al Cordn y la Sunna), y el «circulo de accién cultural» (da’irat al-fi°l al-taqaft),
representado por la asociacién Rabitat al-Mustaqbal al-Islami (Liga del Futuro Isldmico),
las cuales no ejercen una accidn estrictamente politica, sino religiosa y cultural, al menos
en su primera época (Darif, 1999b).

4. Las organizaciones al-Haraka min Ayl al-Umma (Movimiento por la Umma [MPU]) y
Nadr al-Fikr al-IslamTt (Circulo del Pensamiento Isldmico [CPI]) también formarian parte
del islam politico marroqui, si bien son minoritarias y su influencia social y politica es
escasa, por lo que no se pormenorizard en ellas en el presente trabajo.



322 Juan A. Macias Amoretti

meras estimaciones, dado que al tratarse de una organizacion ilegalizada no
se cuenta con datos oficiales fiables, lo cual se suma a la falta de claridad por
parte de la propia organizacién, motivada por la condicién de clandestinidad
de sus militantes como tales, por una parte, y por la voluntad pragmatica de
mantener cierta incertidumbre sobre la capacidad real de organizacién y mo-
vilizacién de masas como recurso de fuerza y de presion politica frente a las
autoridades, por otra. No puede hablarse de un segmento social concreto y de-
terminado como base social de la organizacion, en la que pueden hallarse mi-
litantes procedentes de diferentes capas sociales y econdmicas. Sin embargo,
es claro que la propia estructura organizativa trata de generar una adscripcién
masiva al proyecto de cambio de la JyE, por lo que existe una dindmica de
inclusion entre los diferentes sectores de la organizacién, fundamentalmente
entre la élite dirigente, los cuadros intermedios, la militancia de base y los
sectores sociales que pueden ver sus intereses eventualmente representados
por la accién sociopolitica de la JyE.

Gran parte de la élite del movimiento, comenzando por el propio fundador
‘Abd al-Saldm Yasin (1928-2012), procede de la clase media instruida urbana,
muchos de ellos son funcionarios y profesionales liberales con formacién uni-
versitaria. Entre los cuadros intermedios se encuentra asimismo un amplio ran-
go de empresarios de diferentes sectores econdmicos, pero fundamentalmente
dedicados al sector comercial, auténomos y todo tipo de profesionales, que
suponen una de las bases econdmicas y de infraestructuras mas importantes de
laJyE. En cuanto a los militantes de base, dada la extension de la accién social
del movimiento entre sectores excluidos, especialmente en los barrios perifé-
ricos de las grandes ciudades (Tozy, 2000), una gran parte de ellos procede de
sectores populares, aunque otra gran parte pertenece a la clase media urbana.
La organizacién también ha logrado copar gran parte de la movilizacién estu-
diantil a través de asociaciones y sindicatos de estudiantes como la UEM.

En cuanto a la relacion de la base social de la JyE con otras organiza-
ciones de tipo religioso como las cofradias sufies, cabe destacar que, dada
la pretension explicita de la organizacién de ser una «escuela de pensa-
miento» basada en el desarrollo de la espiritualidad con rasgos misticos, no
existe una doble adscripcion de la militancia en términos generales, ya que
por si misma, la JyE se conforma como un «camino» espiritual que, basado
en cierto grado en la practica suff tradicional de Marruecos, completa dicha
espiritualidad con una practica social y politica militante y comprometida.

Con respecto a la naturaleza juridica de la JyE, esta siempre ha pre-
tendido funcionar como una asociacién legal. A pesar de los intentos de



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 323

legalizacién de la organizacién con diferentes nombres y estatutos, el esta-
tus de asociacién legal le ha sido negado por las autoridades de manera re-
currente, aduciendo motivos politicos. Por tanto, el estatus de la JyE sigue
siendo el de una organizacion ilegal. A pesar de ello, la JyE mantiene un
evidente perfil publico y se ha negado en rotundo a mantener sus activi-
dades politicas en la clandestinidad. La JyE organiza actos publicos, rue-
das de prensa, manifestaciones, protestas, etc., que son conocidos y hasta
cierto punto consentidos por el régimen. Sus sedes y cuadros dirigentes
también son publicos y, por tanto, conocidos por las autoridades, que re-
currentemente alternan periodos de negociacién con vistas a la cooptacién
del movimiento, hasta ahora infructuosos, con periodos de dura represién
y persecucion de militantes, cierre de locales, pdginas web, etc. La forma
de organizacién de la JyE es la de un movimiento de amplio espectro reli-
gioso, social y politico, fuertemente jerarquizado y especializado, dirigido
ejecutivamente por el Consejo de Direccion (maylis al-ishdra) y el Consejo
de la Shiira (maylis al-shiira) (Darif, 1999b: 157)°. Por su parte, la accién
politica es desarrollada por al-Dd’ira al-Siyasiyya (Circulo Politico), ver-
dadero «brazo politico» de la JyE. El Circulo Politico se encarga de desa-
rrollar el discurso politico del movimiento y de dirigir acciones politicas
concretas. Dependientes del Circulo Politico existen a su vez una seccién
sindical (al-nigdba), una seccion juvenil (shabdb) y una secciéon femenina
(al-qitd* al-nisd’i), todas ellas muy activas. La infraestructura de la JyE
estd asimismo muy extendida en Europa (Francia, Bélgica, Holanda) y en
Estados Unidos donde, a pesar de reproducir en cierta forma la estructura
organizativa nacional entre los militantes, mayoritariamente marroquies,
bajo la direccion del Consejo de Direccién General, trata de adaptar su
accion al contexto social y politico de los paises de acogida a través del
compromiso politico y de la accién social y asociativa de los militantes, ha-
ciendo del proyecto de la JyE un «proyecto transnacional» (Arigita, 2010),

5. Tras la muerte del Guia General y fundador de JyE, ‘Abd al-Salam Y4sin el 13 de diciembre
de 2012, el Consejo de la Shiira eligié, de entre los dos miembros propuestos por el Consejo
de Direccion, a Muhammad ‘Abbadi como nuevo lider del movimiento, Oficialmente, Mu-
hammad ‘Abbadi fue nombrado secretario general (amin ‘am) de JyE, con lo que, junto a la
eleccion de Fathallah Arsalan como vicesecretario general, la estructura ha tomado, al menos
desde el punto de vista conceptual y organizativo, un claro matiz politico (Masbah, 2013: 1).



324 Juan A. Macias Amoretti

en el que la vinculacién espiritual indeleble (suhba) con el Guia General
(al-murshid al-‘am) en Marruecos interactia con el proyecto isldmico
local y global (Arigita, 2010: 127).

Harakat al-Tawhid wa-1-Islah (Movimiento de la Unicidad y la Reforma
[MUR])

El MUR tiene una amplia base social. Como asociacién cultural, edu-
cativa y religiosa isldmica, es decir, como asociacién de da‘wa, sus
miembros proceden de amplias capas sociales, fundamentalmente de las
clases medias instruidas urbanas, mayoritariamente con estudios univer-
sitarios o técnicos. Entre la militancia de base hay asimismo una amplia
diversidad, con miembros procedentes de medios marginales urbanos,
ambito en el que el MUR ha venido desarrollando un amplio trabajo so-
cial y religioso, puesto que su accion es educativa y caritativa. A pesar de
que en cierta forma el MUR constituya una base de militancia del PJD,
no es menos cierto que la militancia del MUR es menor que la del PID
y que una parte de esa militancia sigue renunciando a tomar parte activa
en la accién politica partidista. De hecho, como sugiere Eva Wegner,
la militancia del MUR mas activa en la accion politica del PJD en sus
comienzos ha sido tradicionalmente la que antes de su militancia isla-
mista era ya politicamente activa (Wegner, 2011: 55). Del mismo modo,
algunos nuevos militantes del PJD pasaron luego a engrosar las filas del
MUR para profundizar en el caricter religioso y espiritual de sus vidas,
pero algunos de ellos rechazaron abiertamente el adoctrinamiento reli-
gioso y siguieron militando exclusivamente en el PJD desde el ambito
meramente politico (Wegner, 2011: 55). Por tanto, existe cierta relacién
simbidtica y complementaria en cuanto a la base social militante entre el
MUR vy el PID, especialmente entre los cuadros dirigentes y los idedlo-
gos, siempre entendiendo que ambas son dos organizaciones diferentes
pero complementarias.

Los estatutos del MUR fueron admitidos y legalizados desde su fun-
dacién en 1996. Por tanto, su estatus es el de una asociacién legal que
se define como movimiento, dada su voluntad de avance en el terreno de
la educacidn, la espiritualidad isldmica y la accién social (Sawdu, 2002:
2); por otra parte, el concepto de «movimiento» refleja la confluencia
de sectores de origen diverso en el MUR, fundamentalmente sectores
reformistas de la Jamaa Islamiya (Comunidad Islamica [CI]), el Ha-



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 325

rakat al-Islah wa-1-Taydid (Movimiento de la Reforma y la Renovacion
[MRR]) y la Rabitat al-Mustagbal al-Islami (Liga del Futuro Isldmico
[LFI]). EI MUR se describe como un movimiento de da‘wa, y afirma
como objetivos principales «el establecimiento de la religidn estatal y
de la umma, la mejora de la situacién de los musulmanes y la asistencia
en sus asuntos cotidianos, de acuerdo con los valores y la ley isldmicos»
(MUR, 2003: 3). En el d&mbito organizativo, el MUR estd dirigido por al-
Maktab al-Tanfidi (Consejo Ejecutivo) que consta de 21 miembros, a la
cabeza del cual se sitda el Ra’is al-haraka (Presidente del Movimiento).
Sobre la estructura organizativa se sitda la figura carismatica del lider
del MUR, Ahmad al-Raysuni. Raysuni es presentado por el movimiento
como un lider religioso, como un sheij y alfaqui independiente que guia
al movimiento, lo instruye y lo vincula con la praxis isldmica ortodoxa
entendida en sentido amplio y, por tanto, también con la praxis politica
«isldmica» a través de la accién partidista del PID. El 4mbito religioso y
el educativo dinamizan y concretan la estructura organizativa del movi-
miento. Los miembros del MUR en el exterior se vinculan a la estructura
mencionada a través del departamento de accién exterior (al-‘amal bi-

l-jariy).

Hizb al-‘Addla wa-1-Tanmiyya (Partido de la Justicia y el Desarrollo
[PJD])

El PJD tiene una base social amplia, en gran medida compartida con el
MUR aunque mds extensa y con diversos intereses, pero una militancia
relativamente pequefia en comparacién con los partidos politicos «his-
téricos». Los pocos datos disponibles hablan de unos 12.000 militantes
en 2003 (Wegner, 2011: 45), con lo que es de suponer que esta cifra
haya incrementado en los dltimos afios teniendo en cuenta el aumento del
electorado y la creciente influencia social y politica del partido. La rela-
tivamente escasa militancia se explica por la preferencia declarada del
partido de contar con militantes muy activos y participativos (Wegner,
2011: 48-49). Muchos de ellos proceden de la militancia social a través
del MUR u otras organizaciones del dmbito isldmico, o bien de la mili-
tancia sindical. Las élites dirigentes proceden, al igual que las del MUR,
de la clase media instruida urbana, fundamentalmente hombres con es-
tudios universitarios y profesionales liberales, y entre las bases pueden
encontrarse ademds empresarios de diferentes sectores, comerciantes y



326 Juan A. Macias Amoretti

estudiantes. En este sentido, la juventud de la militancia y de la base
social es un elemento destacado que singulariza al partido frente a otros
actores politicos, permitiéndoles ademds desempefiar papeles destacados
en los 6rganos del partido y en los cargos ptiblicos electos®. Asimismo,
el PJD ha tratado de fomentar la afiliacién y la participacién femenina,
estableciendo cuotas’ y favoreciendo la presencia de mujeres en los 6r-
ganos de direccion del partido y en los cargos politicos electos, si bien
constituyen una minoria.

El PJD es un partido politico legal fundado oficialmente en 1998,
surgido tras la inclusion del MUR en el MPCD en 1996 y su posterior
transformacién. Por tanto, cabe destacar que su legalizacién y la apro-
bacion de sus estatutos contaron con el benepldcito de Palacio que quiso
cooptar a un determinado sector del islam politico marroqui y vincularlo
con el majzén®. Las tensiones en el seno del PJD tienen que ver con la
dificultad de conjugar un mensaje de oposicién a algunos elementos del
sistema politico marroqui, tales como la corrupcién o el clientelismo,
con la pertenencia a una élite politica que acata la voluntad real y su
legitimidad religiosa. Segun consta en sus estatutos, en lo referente al

6. De los datos extraidos del congreso nacional de 2004, alrededor del 20% de los asis-
tentes era menor de 30 afios, y algo mds del 30% menor de 40 (Wenger, 2011: 51).

7. En el articulo 15 de los estatutos del PJD se establece una cuota del 20% para la pre-
sencia de mujeres y del 20% para menores de 40 afios en los érganos del partido (PJD,
2006: 4).

8. El majzén es un concepto que suele aparecer en cierta bibliografia sobre Marruecos y
de uso corriente en la cultura politica marroqui. A fines del siglo XIX el majzén era el
Gobierno marroqui tal y como se constituyé a partir de las distintas dinastias cherifia-
nas (saaditas y alauitas). Tras la independencia, en pleno siglo XX, el majzén perdi6
su uso oficial pero persistié en la vida sociopolitica. Actualmente se puede aprehender
como estructura, como practica de Gobierno y como un conjunto de instituciones. Este
«viejo nombre magico» responde a la estructura del poder politico marroqui confor-
mado por dos circulos: uno, representa al sistema tradicional encarnado por el sultdn,
cherif, Emir al Muminin; otro, al sistema moderno vertebrado en torno a un rey jefe de
Estado que reina y gobierna. Como forma de ejercer el poder, el majzén designa una
manera de componer el aparato administrativo, de dirigir a los sujetos que lo nutren, se
trata de una proyeccion de la familia y de la autoridad patriarcal sobre la organizacion
estatal; es el rostro visible del neopatrimonialismo. El majzén alude también a una rea-
lidad institucional, en la que tienen cabida tanto las instituciones depositarias del poder
formal como el entramado paralelo de estructuras dotadas de poder material, ambas
constituyen el armazén del sistema autoritario (Feliu y Parejo Ferndndez, 2009: 116).



El islam politico en Marruecos: la ética islémica como recurso de poder politico 327

modelo organizativo, este se desarrolla en torno a una divisién cualitativa
y geografica entre los érganos nacionales y centrales, por una parte, y
los 6rganos regionales, provinciales y locales, por otra (PID, 2006: 5).
Los 6rganos nacionales se corresponden con los 6rganos de direccién
del partido, que son los mds importantes. Entre ellos figuran al-mu tamar
al-watani (Congreso Nacional); al-maylis al-watani (Consejo Nacional);
al-amdna al-‘amma (Secretaria General); y al-layna al-wataniyya (Co-
misién Nacional). El cargo de secretario general (al-amin al-‘dm) es el
cargo electo ejecutivo mds importante del partido®. Esta estructura de di-
reccion se reproduce regional y localmente. La militancia residente en el
extranjero se vincula asimismo a la estructura del partido con las mismas
atribuciones y derechos que la residente en Marruecos.

Al-Badil al-Haddri (Alternativa Civilizatoria [AC])

Sobre la base social del movimiento y del partido (2002-2008) no existen
datos concretos. El elemento mds destacado de sus seguidores es la hete-
rogeneidad de su procedencia y cierto eclecticismo ideol6gico. Su base
social, por tanto, estd compuesta fundamentalmente por activistas socia-
les y antiguos militantes de fuerzas de izquierda y sindicatos. Asimismo,
la AC atrajo a un nimero importante de intelectuales de clase media que
consideraron su proyecto como una alternativa a la decadencia politica
de la izquierda como principal fuerza de oposicion a partir de los afios
ochenta, fundamentalmente. Muchos de ellos habian sido militantes de
la Shabiba que buscaban una reforma politica y habian formado parte de
organizaciones de da‘wa como Harakat al-Ijtiyar al-Islami (Movimiento
de la Eleccion Islamica [MEI]), fundado en 1981. Este movimiento, junto
a otros tres, traté de organizar a principios de los afios noventa un frente
isldmico unido con vocacién politica, lo que se configuré alrededor de la
fundacién de un primer partido politico que estaria en el origen de la AC,
el Hizb al-Wahda wa-1-Tanmiyya (Partido de la Unidad y el Desarrollo
[PUD]), que nunca llegé a ser legalizado.

9. Los tltimos secretarios generales del PJD han sido Saad al-Din al-‘Uthmani (2004-2008)
y ‘Abd al-1l1ah Benkiran (2008).



328 Juan A. Macias Amoretti

Hay que distinguir la naturaleza juridica del movimiento y del parti-
do politico homénimo surgido del movimiento. Tras el fracaso del pro-
yecto politico del PUD a principios de los afios noventa, el MEI traté de
reorganizarse y clarificar su metodologia y su estrategia de comunica-
cion, entre otras cosas a través de la fundacién del que seria el primer
organo de expresion del movimiento, el periddico al-Yasr, en 1992,y
fundando asociaciones vinculadas a él en diferentes ciudades. En octubre
de 1995, una de dichas asociaciones se desvinculd y fundé la asociacion
AC con cardcter nacional. Sus actividades sociales y politicas la lleva-
ron a aproximarse a sectores de izquierda y amazighistas, formando un
«polo democrético» que reivindicaba la legalizacién del movimiento y
la pluralidad cultural, ideolégica y politica de Marruecos. La apertura a
dichos sectores y la vocacidn pluralista de la AC la llevaron a fundar en
julio de 2002 el partido PAC como medio de ampliar la organizacién y
de ser reconocidos legalmente por las autoridades como partido politico.
En abril de 2005 el Consejo Nacional del partido decidié comenzar una
campafia para reivindicar sus derechos politicos, encabezada por la huel-
ga de hambre de su secretario general Mustafa Mu‘tasim que se prolongé
hasta mayo. Tras una serie de encuentros entre el Ministerio del Interior y
la Secretaria General del PAC, en junio de 2005 el partido fue legalizado.
Con el estatus de partido legal particip6 en las elecciones parlamentarias
de 2007. En 2008, el PAC fue ilegalizado por orden gubernamental y
sus dirigentes, entre ellos Mustata Mu‘tasim y Muhammad Amin Ragala,
fueron detenidos, procesados y encarcelados al ser vinculados con una
red terrorista. Tras su ilegalizacién, la AC continiia manteniendo cierta
presencia publica a través de sus dirigentes. En cuanto a su organizacion,
el liderazgo es ejercido por el secretario general y el Consejo Nacional
(al-maktab al-watani) (Halim al-Warayni, 2009: 119).

Hizb al-Nahda wa-I-Fadila (Partido del Renacimiento y la Virtud
[PRV])

Los datos sobre la base social de este partido son muy escasos, dado que
estd compuesto por un pequeflo grupo procedente de las élites del PID
y su respectiva red de militantes, los cuales se adhirieron al proyecto en
pos de sus dirigentes. Asimismo, el partido se nutrié de los miembros
del Harakat al-Yaqza wa-1-Fadila (Movimiento de la Vigilia y la Virtud
[MVV]), un movimiento social y religioso fundado por Muhammad Ja-



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 329

1idi en 2003 como corriente de presidn interna frente al MUR en el seno
del PJD y, por tanto, conformado fundamentalmente por militantes del
mismo ajenos al MUR. Muhammad Jalidi, el fundador y lider del PRV,
habia sido uno de los fundadores del PJD, miembro de su Consejo Politi-
co y diputado por la circunscripcion de Oujda. Al fundar el nuevo partido
en 2005, atrajo a algunos cargos electos locales del PJD y a militantes de
otros partidos conservadores y liberales, fundamentalmente el Istiglal, al-
Haraka al-Sha‘biyya (Movimiento Popular [MP]) y el Hizb al-Tayammu*
al-Watant li-1-Ahrar (Partido de la Agrupacién Nacional de Independien-
tes [RNI]), asi como a algunos politicos y personalidades independientes
y empresarios, erigiéndose como una opcién islamista mas conservadora
y oficialista y, por tanto, mds préxima a ciertos sectores de la tecnocra-
cia majzeni que el PJD. Por una parte, el partido muestra una vocacién
claramente tecnocratica. Por otra, la inclusién de algunas personalidades
polémicas o con un discurso isldmico rigorista fue otro de los elementos
significativos desde la fundacién del partido, lo que singulariz6 su labor
politica y parlamentaria entre 2007 y 2011, durante la cual el PRV pre-
senté mds iniciativas legislativas que el PJD sobre temas estrictamente
religiosos, tales como la iniciativa de reservar un nimero determinado
de escafios a los ulemas en el Parlamento (Storm, 2010: 4). Asimismo, el
discurso rigorista de algunos dirigentes acercé a sectores conservadores
a las bases del partido.

EIl PRV surgié como una escisién del PJD motivada por un enfrenta-
miento entre Muhammad Jalidi y Sa‘ad al-Din al-‘Uthmani. Su congreso
fundacional tuvo lugar en diciembre de 2005 en Bouznika, aunque el
depésito oficial de sus estatutos se produjo el 19 de enero de 2006. Des-
de la aceptacion de los estatutos por parte de la administracién, el PRV
conserva su estatus de partido politico legal. En dichos estatutos, el PRV
se presenta como un partido nacionalista y conservador cuyo primer refe-
rente es el islam (Jalid1, 2006). El surgimiento del PRV ha sido observado
como un intento del majzén de dividir al electorado potencial del PID en
las elecciones parlamentarias de 2007, dada la atencién medidtica oficial
que se dio al surgimiento y las actividades de este partido (L6pez Garcia,
2010). En cuanto a su estructura organizativa, al igual que otros partidos
politicos surgidos ad hoc, esta se ha disefiado siguiendo el modelo parti-
dista tradicional. Asi, el PRV cuenta con un Consejo Nacional (al-maktab
al-watani) y una Secretaria General (al-kitdba al-‘amma) como 6rganos
directores, asi como representaciones regionales y locales.



330 Juan A. Macias Amoretti

La ideologia isldmica como recurso de poder: la da‘wa y la dawla

Yama‘at al-‘Adl wa-l-Ihsdn (Comunidad de la Justicia y la Espiritualidad
[JYE])

El recurso fundamental de poder al servicio de la JyE es la ideologia. En el
marco de la estructura politica de Marruecos, la JyE se sitia como outsi-
der voluntario, dado que rechaza tomar parte en el juego politico de manera
voluntaria y consciente. Dicha postura, que podria definirse como una po-
sicién de resistencia, es en realidad una fuerte oposicién al régimen, al que
considera ilegitimo desde el marco de referencia moral y juridico isldmico
(Yasin, 1974). El ideario politico de la JyE estd inseparablemente vinculado
con el proyecto minhdyi®, que se basa en: a) la educacién (farbiyya) de los
creyentes como forma de conciencia espiritual, social y politica colectiva; b)
la organizacién (tanzim) del movimiento de vanguardia y su desarrollo en un
movimiento de masas; c) la puesta en marcha (zahf) del proyecto de manera
global. Esta identificacién entre la JyE y el islam de los primeros musulmanes
es su recurso fundamental en el contexto de la competicion politica e ideol6-
gica en Marruecos (Macias Amoretti, 2008b: 120-123)". El horizonte de este
proyecto ideoldgico es que el islam garantice el establecimiento de un orden
legitimo y justo representado por el Califato profético. Para ello, el proyecto
debe abarcar de forma progresiva todas las parcelas de la existencia indivi-
dual y colectiva, desarrollaindose simultdneamente en dreas como la econo-
mia, la educacion, el trabajo social, la espiritualidad, etc., y transformando
paulatinamente el sistema, lo cual es calificado por algunos autores como
una transformacion revolucionaria, a pesar de no llamar propiamente a un
proceso revolucionario (Cavatorta, 2007), entre otras cosas por considerar la
implementacién progresiva de un sistema de tipo democratico pero basado en

10. El minhay es la «senda» disefiada por Yasin como proyecto religioso, social, econdmico y
politico global, desarrollado en su obra principal, al-Minhdy al-nabaw? (La senda profética).

.En las obras de Yasin, asi como en la percepcién de los miembros de JyE, se produce
una evidente identificacion entre lo que puede calificarse como islam «auténtico» y la
metodologia minhdyt, asi como entre el desarrollo social y politico de la organizacion y el
contexto profético, del cual el movimiento se considera heredero y actualizador desde el
punto de vista ideoldgico.

1



El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de poder politico 331

la tradicién juridico-politica del islam, denominado por Yasin «shiira-cracia»
0 «gobierno de la shiira» (Macias Amoretti, 2007).

La JyE cuenta con la presencia de gran nimero de profesionales en el
sector educativo, asi como en sindicatos estudiantiles y asociaciones pro-
fesionales, algunas de ellas copadas por su militancia. Los campus univer-
sitarios han sido tradicionalmente uno de sus dmbitos de mayor expansion,
dada la alta capacidad de movilizacién de la ideologia de la JyE y su apues-
ta por la oposicién pacifica pero directa al régimen basada en el ideario
isldmico. Internet se ha convertido en otra de sus bazas principales, dada
las amplias posibilidades que ofrece la «tecnopractica» (Anderson, 2008)
como extension del conflicto politico en la esfera virtual. La JyE cuenta
con varias paginas web" y cuentas en Facebook y Twitter, donde puede
seguirse el dia a dia del movimiento y transformar la ideologia en accién
politica (Macias Amoretti, 2011).

El potencial movilizador de la JyE es posiblemente el mayor de todas
las organizaciones islamistas de Marruecos. En el ideario politico extraido
del minhdy puede deducirse que dicha movilizacién pretende ser la van-
guardia de una relacion lineal en la que la lucha de la JyE se identifica
con la lucha del pueblo marroqui y musulmén. Sin embargo, el elemento
movilizador es en realidad para el movimiento un recurso de fuerza en la
competicion por el poder en Marruecos, del que hace uso en situaciones de
presion, como ha podido constatarse en varias ocasiones.

Harakat al-Tawhid wa-I-1slah (Movimiento de la Unicidad y la Reforma
[MUR])

Oficialmente, el MUR no compite en el terreno politico de manera directa.
Sin embargo, su estrecha vinculacién con el PJID hace de €l un espacio de
reflexion y produccién ideolégica que, centrado en la accidn proselitista is-
lamica (da ‘wa), vincula dicha accion, que lleva a cabo en el ambito social,

12.La shiira es un concepto de origen cordnico que supone la obligatoriedad de la «consulta
mutua» o concertacion entre gobernantes y gobernados en el marco de la umma isldmica.

13.Las web oficiales con las que cuenta JyE son la oficial del movimiento (www.aljamaa.
net), una dedicada a ‘Abd al-Salam Yasin (www.yassine.net), otra dedicada a Nadia Yasin
(www.nadiayassine.net) y otra al sector femenino de JyE (www.mouminate.net).



332 Juan A. Macias Amoretti

educativo y cultural, con la accién politica implementada por el PID. Por
tanto, en cierto sentido, el MUR supone el medio de produccién del discur-
so ideoldgico y de propaganda politica del PJD. El elemento central de la
ideologia del MUR es la da‘wa. Esta es entendida desde una lectura salafi
y nacionalista. Los principios de la da ‘wa del MUR se basan en el estudio
y la difusién del islam como base espiritual, moral y cultural de la nacién
marroqui, asi como a la lucha contra la corrupcién moral y material. La
nacién marroqui es el marco de accidn social y politica y el islam la refe-
rencia moral ante el panorama politico clientelista, corrupto y tecnocratico
representado por los partidos politicos «tradicionales». De la misma forma,
el MUR legitima desde el punto de vista religioso la accién politica del
PJD, centrandose en los aspectos espirituales y sociales.

La accidn social, la beneficencia y la implantacién del discurso reno-
vador del MUR desde el punto de vista religioso se han ido consolidando
como elementos de poder entre sectores amplios de la poblacién marroqui.
La accién social del MUR se canaliza a través de una red de pequefias aso-
ciaciones de barrio lideradas por miembros del movimiento y gestionadas
en el entorno de las mezquitas (Cattedra e Idrissi Janati, 2004).

El amplio potencial de movilizacién de las bases sociales del MUR
es, en todo caso, un recurso en el contexto de la competicién por el poder
y, por tanto, enmarcado en las relaciones circulares de poder (Izquierdo
Brichs, 2007). En ese marco se sitda la amplia presencia del movimiento
en las redes sociales y a través de Internet, donde cuentan con una péagina
web oficial (Macias Amoretti, 2011), ademas de a través de los medios de
comunicacion tradicionales, especialmente la prensa escrita, sobre todo el
diario de tirada nacional al-Taydid.

Hizb al-‘Addla wa-1-Tanmiyya (Partido de la Justicia y el Desarrollo [PJD])

El principal recurso de poder del PJD es la ideologia. Al igual que el resto
de formaciones englobadas en el islam politico, el PJD plantea una accién
politica basada en un discurso moral que se enmarca en la axiologia y la ju-
risprudencia isldmica, aplicandolo a las realidades sociopolitica, histdrica,
cultural y juridica de Marruecos. Su ideologia, por tanto, estd basada en la
aceptacion del sistema politico marroqui, asi como de la legitimidad de la
imdrat al-mu’minin del rey, reforzando desde la referencia islamica los as-
pectos morales y culturales de la nacién marroqui, considerada por el PJD
una nacioén islamica desde el siglo VII; por ello, la ideologia del partido y



El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de poder politico 333

su accidn politica parten de la consideracidon de que no es necesario pugnar
por la implementacién de un Estado isldmico, pues «el Estado islamico (al-
dawla al islamiyya) en Marruecos ya estd establecido» (‘Uthmani, 2009:
46). En ese sentido, sus referencias son también nacionalistas y se enmar-
can en el desarrollo histérico del Movimiento Nacional de Marruecos y su
base ideoldgica fundamental, la salafiyya wataniyya. El proyecto del PJD
es, por tanto, un proyecto nacional que, desde el inicio de su participacién
politica, se vehicula en torno a tres puntos fundamentales: el islam, la acep-
tacion de la monarquia constitucional y la no violencia.

La distribucién de una ideologia basada en la referencia moral isla-
mica en un campo partidista anquilosado y gerontocratico singulariza al
proyecto reformista del PJD en el dmbito politico y social. Por ello, su
accidn social se vincula, especialmente, aunque no de manera exclusiva, a
través del MUR vy de redes personales en centros culturales y mezquitas. Su
mensaje politico se distribuye ampliamente a través de medios de comuni-
cacion tradicionales, principalmente las revistas al-Furgdn y el semanario
al-‘Asr,ademas del diario al-Misbdh, de escasa tirada. En los altimos afios,
dado su espiritu renovador, la movilizacién social del PJD se ha vinculado
a Internet y las redes sociales. Dicha distribucién ha permitido al partido
movilizar a sectores de poblacién mds joven a favor de su proyecto politico
(Macias Amoretti, 2011), lo que le ha permitido situarse en una posicién
ventajosa en relacion con otras élites politicas.

Al-Badil al-Hadari (Alternativa Civilizadora [AC])

La AC ha desarrollado una teoria politica particular, donde un nacionalismo
drabe de origen izquierdista y el islam como referencia moral y cultural tienen
un papel preponderante. La ideologia es, por tanto, uno de sus recursos de po-
der mds importantes. Asimismo, la presencia en la AC de élites intelectuales,
politicas y econémicas ha sido otro de los recursos de poder utilizados por la
AC. La especificidad de la AC radica en su capacidad de sintetizar ideoldgi-
camente elementos del dmbito isldmico y de la izquierda nacionalista drabe
y vincularlos entre si a través de la praxis de oposicién y de una evidente
referencia moral y moralizante. Es en dicha referencia ideoldgica donde el
movimiento sitda su especificidad como badil (alternativa) a un modelo po-
litico y social caduco caracterizado por la opresién y la desigualdad desde
la maryi‘iyya isldmiyya (referencia islimica) como marco de toda su accion
politica y social. La referencia isldmica procede de una relectura de las fuentes



334 Juan A. Macias Amoretti

y del legado juridico e histérico de la civilizacién (haddra) arabe e islamica
como modelo de relaciones politicas por ser un referente civilizatorio endé-
geno y en linea con el pensamiento nacionalista drabe (Halim al-Warayni,
2009: 120). La AC ha mostrado siempre, tanto desde su teoria como desde su
préctica politica, una clara vocacién participativa, manifestada en el respeto
a las instituciones del Estado con la monarquia en primer término, asi como
a la democracia como tnica alternativa politica posible. Por tanto, la reforma
planteada por la AC se circunscribe al ambito de la moralizacién y la dignifi-
cacién del ambito publico e institucional desde la referencia isldmica con un
fuerte acento en la igualdad social y la redistribucién econémica como pilares
de la justicia social (Halim al-Warayn{, 2009: 108).

Hizb al-Nahda wa-1-Fadila (Partido del Resurgimiento y la Virtud [PRV])

La trayectoria politica del PRV desde su fundacién en 2005 muestra que este
partido ha tratado de desarrollar un discurso de cardcter conservador basado en
el islam y la democracia. Sin embargo, dada la escasa influencia social de su
discurso y su practicamente nula presencia en Internet y en las redes sociales,
por una parte, y la gran atencién medidtica por parte de medios oficiales que
reciben sus dirigentes, por otra, cabe plantearse como recurso principal del
poder del PRV el capital politico procedente de la presencia en el partido de
personalidades influyentes de la tecnocracia partidista y/o del apoyo de cierto
sector del majzén con el objetivo de diluir la influencia social e ideoldgica del
discurso politico del PID. Por otra parte, es también destacable la importancia
como recurso de poder del capital econémico procedente de sectores del em-
presariado conservador ligados al proyecto de Muhammad Jalidi.

Accion y estrategia politica: las relaciones de poder

Yama‘at al-‘Adl wa-l-Ihsdn (Comunidad de la Justicia y la Espiritualidad
[JYE])

La JyE mantiene desde sus inicios una estrategia de accién politica pacifica
y no violenta. Su accién politica es proactiva, en cuanto surge de un proceso
de reflexion y de transformacién de su fundador, que decide pasar de la espi-
ritualidad a la accidn social y politica en un contexto marcado por el fracaso



El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de poder politico 335

del modelo politico, social, econémico y cultural propuesto por el Estado
marroqui y sus élites tras la independencia. Dicha proactividad se demues-
tra en el hecho de que los referentes ideoldgicos que marcan la historia del
movimiento, asi como sus posturas politicas no han variado en gran medida
desde sus inicios hasta la actualidad (Zeghal, 2005), cuyos puntos bdsicos
y referencias epistemoldgicas siguen siendo las mismas. El asociacionismo
militante de la JyE ha rechazado asimismo la accién violenta para lograr la
transformacion del sistema y condena el uso de la violencia excepto en ca-
sos considerados de legitima resistencia (Palestina, Argelia); por otra parte,
rechaza su participacién en el sistema politico de Marruecos al considerarlo
ilegitimo y exento de garantias de libertad y pluralidad. La JyE no rechaza
explicitamente cooperar con otros grupos, pero su accion politica ha venido
desarrolldndose de manera aislada.

En cuanto a la naturaleza de las relaciones de poder que la JyE sostiene
con los demads actores del sistema politico, estas son de tipo circular. Si bien
las relaciones de poder son concebidas por la ideologia de la organizacién
como relaciones lineales, pues esta es observada como la vanguardia de
los musulmanes en la lucha por el cambio estructural, un anélisis de dichas
relaciones muestra que en la busqueda de un lugar en el contexto de la lu-
cha por el poder en Marruecos, la JyE se sitiia en una relacién circular con
respecto al resto de actores politicos.

La naturaleza de las estrategias empleadas con respecto al régimen es-
tablecido, por su parte, se sitia fundamentalmente en el ambito del enfren-
tamiento abierto. La historia del movimiento demuestra que las estrategias
de lucha politica, en este sentido, abarcan acciones diversas como las ma-
nifestaciones (generalmente suma de apoyo a manifestaciones legalmente
convocadas por diversos colectivos o independientes), sentadas, comunica-
dos de prensa, ciberdisidencia, agitacion social en general e incluso huel-
gas de hambre. En todo caso, se trata en términos generales de acciones no
violentas pero que pretenden ser conocidas y llamar la atencién sobre las
contradicciones del régimen en materia social y politica.

Harakat al-Tawhid wa-I-1slah (Movimiento de la Unicidad y la Reforma
[MUR])

La naturaleza de la accién social y politica del MUR es pacifica y no vio-
lenta, pues parte del postulado de que el avance de la conciencia isldmica
entre los marroquies es la tnica via posible de cambio politico y social.



336 Juan A. Macias Amoretti

Dicho cambio, no obstante, es concebido como no revolucionario, sino
progresivo y cuantitativo que parte de la aceptacion de la legitimidad del
sistema mondrquico y de la primacia religiosa del amir al-mu’minin.

Su accidn politica es proactiva, pues surge de un proceso ideolégico
reformista que tomd cuerpo a partir de su inclusién en el MPCD, luego
PJD. La accién politica como tal del MUR se canaliza a través de la
préctica partidista del PID. Por tanto, aceptan la legitimidad del sistema
politico marroqui y de la monarquia, si bien ponen el acento en la nece-
sidad de una reforma social y politica basada en los principios morales
del islam.

En cuanto a la naturaleza de su estrategia, el MUR mantiene una postu-
ra de no enfrentamiento abierto al régimen, moviéndose entre la disponibi-
lidad a ser cooptados por el régimen como estrategia de presencia medidti-
ca e influencia social y, por otra parte, la necesidad de mantener un discurso
critico con la corrupcidn, los partidos politicos «tradicionales» y el majzén
en general, pero sin llegar nunca a poner en duda la legitimidad de la mo-
narquia, ni en el plano politico ni en el religioso (Willis, 1999: 58).

Hizb al-‘Addla wa-l-Tanmiyya (Partido de la Justicia y el Desarrollo [PJD])

Desde el comienzo de su actividad politica, el PJD acepté la no violencia
como un principio bdsico de actuacién. Dicha naturaleza es proactiva
desde el momento en el que el PID asume la necesidad de liderar un
proyecto de reforma politica en Marruecos enmarcado en la referencia
isldmica. No promueve un cambio revolucionario o estructural, sino que
se limita a abordar una reforma politica (isldh siyds?) del campo poli-
tico institucional desde dentro del mismo, participando en él como un
actor mds y tomando parte en el juego electoral. Como partido politico
ha intervenido en las sucesivas convocatorias electorales, entre ellas las
parlamentarias de 1997 (MPCD), 2002, 2007 y 2011, con resultados ex-
ponencialmente mejores en cada convocatoria (Wegner, 2011:75-82). La
aceptacion de la técnica electoral como procedimiento basico es entendi-
da por los dirigentes del PJD como un «deber hacia Dios»'4, 1o que supone

14.Entrevista a ‘Abd al-Ilah Benkiran en al-‘Asr (10.11.1997), p. 16.



El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de poder politico 337

la aceptacién del consenso como elemento indisociable de la practica
politica. En este sentido, gran parte de la accién politica parlamentaria
del PJD se ha centrado en promover una reforma electoral que mejorase
sus posibilidades de llegar al poder (PJD, 2002), lo cual se ha simulta-
neado con una serie de negociaciones con Palacio sobre la concurrencia
del partido en un nimero determinado de circunscripciones electorales.
En este sentido, la postura del partido generalmente ha sido oficialista,
acompaifiando el discurso real sobre la bondad de las reformas politicas
y electorales emprendidas, especialmente tras los atentados del 16 de
mayo de 2003 en Casablanca, cuando la viabilidad del proyecto del PID
y su credibilidad como fuerza politica, ademds de su seguridad juridica,
se vieron seriamente comprometidas. No obstante, las divergencias de
opinidén entre el sector mds pro-mondrquico y pragmatico, por una parte,
y el sector mds activo en la reivindicacién de las reformas, este dltimo
liderado por Mustafa Ramid, lider del grupo parlamentario del PJD en
2002, por otra, han sido notables (Wegner, 2011: 93-94). Aun asi, la
estrategia fundamental del partido en aras de la reforma politica ha sido
generalmente una estrategia de lealtad al sistema y al rey, las posturas de
enfrentamiento son meramente circunstanciales e individuales, sin caer
por ello en la «majzenizacidén» total de su accién y su discurso, ni en la
ruptura interna.

La naturaleza de la accién politica del PJD es cooperativa, si bien se
enmarca claramente en unas relaciones circulares de poder. Asi, desde
su entrada en la arena politica, la estrategia de poder del PJD ha sido
singularizarse en el contexto de la competicién con respecto al resto de
actores y convertirse en una élite necesaria, lo que ha logrado mediante
el recurso ideoldgico y un discurso claro y diferenciado. En este marco
puede situarse el apoyo critico del PJD al Gobierno de la USFP en 1998,
sus negociaciones con el Istiglal, el MP y el MNP en 2002 sobre una po-
sible participacién en el Gobierno, el rechazo a toda negociacién con la
USFP, el encarnizado enfrentamiento dialéctico constante con el majzen{
PAM desde la creaciéon de este en 2008, el discurso de proximidad con
respecto a la sociedad y sus problemas cotidianos desde el Parlamento,
la constante llamada a la limpieza moral de la actividad politica, la lucha
contra la corrupcion, el control exhaustivo de los representantes electos
del partido en cargos publicos (Wegner, 2011: 108-109) o la formacién de
un Gobierno de coalicién en 2011 (PI, PPS, MP).



338 Juan A. Macias Amoretti

Al-Badil al-Hadari (Alternativa Civilizadora [AC])

En principio, la naturaleza de la accién politica de la AC es no violenta y
cooperativa. Sin embargo, el llamado asunto Belliray llevé a sus dirigentes
a ser juzgados y condenados por vinculacién con una red terrorista que
operaba en Europa. A pesar de que el secretario general de la AC Mustafa
Mu‘tasim fue amnistiado en 2011, el partido permanece ilegalizado desde
2008. La estrategia politica de la AC se disefia en el marco de una relacién
lineal de poder en la que se convertiria en la vanguardia de un movimiento
de masas. Esta relacién lineal disefiada por la AC se basa en el modelo de
los movimientos de liberacion nacional drabes, de quienes toma determina-
dos elementos politicos e ideoldgicos. Para ello, la AC se ha destacado por
realizar una lucha politica activa y no violenta para reclamar sus derechos
politicos y sociales, fundamentalmente las huelgas de hambre. Sin embar-
go, la presencia de ciertas élites politicas e intelectuales en su seno, asi
como la declarada vocacién participativa desde el juego politico electoral
y la admisién de la legalidad y legitimidad del sistema politico marroqui
sitda a la AC en el marco de una relacién circular de poder en competicion
directa con otros actores.

Hizb al-Nahda wa-I-Fadila (Partido del Resurgimiento y la Virtud [PRV])

La naturaleza de la accién politica del PRV es pacifica, segtin afirma su
propio discurso (Jalidi, 2006) y cooperativa. Al ser un partido surgido de
una escision del PJD a partir de una pugna de poder y un enfrentamiento
personal, cabe definir su accién politica como reactiva. Su principal estra-
tegia politica es la participacion electoral, por lo que el PRV ha tomado
parte desde su fundacion en diferentes citas electorales, concurriendo por
decisién propia en un nimero determinado de circunscripciones, especial-
mente en aquellas en posible disputa con el PJD. Tras su primera partici-
pacién electoral en las parlamentarias de 2007, el PRV obtuvo un resultado
del 0,34% (36.781 votos) que le valié para obtener un diputado en el Par-
lamento, cargo ocupado por el polémico ulema ‘Abd al-Bari al-Zamzam1
(Darif, 1992: 179). Evidentemente, su estrategia politica no obtuvo los re-
sultados esperados, por lo que en las elecciones parlamentarias de 2011
se presentd coaligado con otras fuerzas politicas en la llamada al-Tahalluf
min Ayl al-Dimugqratiyya (Alianza por la Democracia [APD]), conocida
popularmente como G-8. Dicho frente electoral se formé en octubre de



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 339

2011 con la presencia de partidos politicos oficialistas y minoritarios'> con
intereses e ideologias diversas (socialistas, ecologistas, mondrquicos libe-
rales, islamistas) con la intencién de poder cubrir un amplio espacio elec-
toral y obtener buenos resultados en el Parlamento. El PRV decreci6 en
nimero de votos y perdi6 su representacion parlamentaria.

El discurso social y politico: la cuestion del islam y la democracia

Yama‘at al-‘Adl wa-l-Ihsan (Comunidad de la Justicia y la Espiritualidad
[JYE])

La teoria politica de la JyE estd destinada a enmarcar el desarrollo histéri-
co y metodolégico de la transicién definitiva desde lo que denominan «el
estado tirdnico y opresor» (al-hukm al-yabri), identificado con el régimen
marroqui, hasta el Califato isldamico (al-jildfa al-islamiyya), conformado
por la unién progresiva de los diferentes estados isldmicos nacionales. En
el discurso de la JyE se contrapone la realidad democratica como contrava-
lor negativo del ideal positivo de la shiira-cracia. Se identifica democracia
con laicidad, por lo que es entendida como un producto cultural europeo
y moralmente inferior que no es extrapolable a la tradicién politica y cul-
tural isldmica. La alternativa a la democracia seria la shira, siempre con
la sharia como base legislativa. Evidentemente, la estructura y la forma de
implementacién de este sistema politico y social no estdn suficientemen-
te desarrolladas en el discurso de la JyE, manteniéndose como un ideal
movilizador, pero sin una pormenorizacion detallada. A pesar del discurso
sobre la shiira, la propia estructura de la JyE no es democratica y responde
a un sistema de poder claramente piramidal, donde la direccion absoluta es

15.Los partidos coaligados en la APD en 2011 eran: al-Tayammu® al-Watani li-1-Ahrar
(RNI), al-Ittihad al-Dustdri (Unién Constitucional [UC]), al-Haraka al-Sha‘biyya (MP),
Hizb al-Asala wa-1-Mu‘asira (Partido de la Autenticidad y la Modernidad [PAM]), al-Hizb
al-Ishtiraki (Partido Socialista [PS]), Hizb al-Yasar al-Ajdar (Partido de la Izquierda Verde
[PGV]), Hizb al-‘Ummali (Partido Laborista [PT]) y el PRV. Tras las elecciones, el MP
accedi6 a participar en el Gobierno liderado por el PJD, abandonando la APD.



340 Juan A. Macias Amoretti

ejercida por el Guia General de manera incontestable y legitimada por un
vinculo espiritual inquebrantable.

El discurso social de la JyE incide en la necesidad de que la mujer mu-
sulmana coparticipe como igual en el proyecto de cambio y se libere de la
doble opresion a la que es sometida tanto por parte del modelo del feminismo
occidental materialista como por parte de la interpretacion tradicionalista del
islam de los ulemas. El papel de la mujer en el seno de la JyE es relativamente
activo y existe representacion femenina en el Consejo Ejecutivo Nacional, cu-
yos votos son equivalentes a los de los miembros masculinos, y en el resto de
organos y sectores (Darif, 1995), si bien la segregacion entre sexos es habitual
y los hombres copan los 6rganos de direccion, manteniendo en muchos casos
una lectura conservadora.

En el mismo sentido, la «amazigidad» de Marruecos es entendida como
uno mas de los componentes que integran la identidad isldamica comun, con-
formando un conjunto unido bajo los valores del islam (Yasin, 1997: 94-95).
De ahi que la JyE desconfie y desapruebe el movimiento amazigh como mo-
vimiento culturalista o politico por considerar que es contrario a la identidad
nacional islamica.

La relacién entre la JyE y el llamado «islam oficial» es una relacién de
negacioén. La JyE no reconoce la institucién de la imdrat al-mu’minin como
atribucion de la monarquia alauf al considerar que dicha atribucién califal es
ilegitima. Dicha posicién, como todo su discurso en general, se enmarca en
una lucha de poder en la que el recurso ideoldgico, basado en la legitimidad
de una determinada interpretacion del islam en clave politica, desempefia un
papel central. El discurso, por tanto, vuelve a incidir en el elemento ético isla-
mico como recurso de poder.

Harakat al-Tawhid wa-I-Isléh (Movimiento de la Unicidad y la Reforma
[MUR])

La naturaleza del discurso social y politico del MUR se relaciona con su vo-
cacion participativa. Tras sus debates iniciales, el movimiento ha tratado de
exponer claramente el sentido de su propuesta politica, cuyos fundamentos
ideoldgicos estdn basados en la plena compatibilidad y conveniencia de los
principios morales y juridicos de la sharia con los principios democraticos y
el consenso. De este modo, el MUR pretende llegar a implementar un Estado
islamico, desde el punto de vista moral y juridico, aplicando técnicas demo-
craticas, fundamentalmente los procesos electorales (Ya‘qlibi, 1998: 19). En



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 341

el discurso del MUR la llamada a la da ‘wa constituye el centro de una teoria
democriética en la que esta es entendida como un conjunto de técnicas politi-
cas. Los principios democraticos que suscribe el movimiento en su discurso
son la soberania popular (al-siydda li-I-sha ‘D), la divisién de poderes (fasl
al-sulat al-thaldtha) y la garantia de derechos y libertades (damdn al-hugiiq
wa-I-hurriyydt), si bien su desarrollo tedrico presenta ciertas caracteristicas
particulares que los vincula con los principios de la teologia islamica (Ma-
cias Amoretti, 2008b: 87-89). Este discurso democratico bien estructurado, no
obstante, se enmarca en una lucha de poder de una élite secundaria que aspira
a convertirse en €lite primaria, por lo que pretende adaptar su recurso ideold-
gico a las expectativas de la sociedad, por una parte, y superar al de las élites
competidoras, por otra, tratando de convertirse en un actor politico singulari-
zado mediante su vinculacién con el PID. Su discurso, por tanto, se adapta a
las circunstancias de la competicion sin tener una repercusion practica real ni
fuera ni dentro del propio movimiento, que se somete a una jerarquia tradi-
cional. Como movimiento de herencia salafi nacionalista, el MUR reconoce
la legitimidad isldmica de la monarquia y mantiene unas relaciones distantes
con el islam sufi.

Hizb al-‘Adédla wa-1l-Tanmiyya (Partido de la Justicia y el Desarrollo [PJD])

Como se refleja en los documentos oficiales del PJD, la reforma (isldh) y la
renovacion (taydid) son dos elementos fundamentales de su ideologia politi-
ca y de su discurso. Este siempre parte del islam como referencia principal
y afirma rotundamente la personalidad de Marruecos como pais musulman,
proponiéndose luchar politicamente contra «las desviaciones (inhiraf), las
principales de las cuales son la relajacion de la moral y las costumbres y la in-
fluencia negativa de la modernidad occidental mal enfocada» (PJD,2002: 11).
Por tanto, la moralizacién (al-tajlig) se sitia en su discurso como principio
de accion politica para acabar con la corrupcién dentro de la administracion
publica. Este discurso es pragmético y pretende configurar una ideologia mo-
vilizadora que garantice al partido el apoyo de sectores de poblacion diversos,
especialmente en el &mbito de la lucha contra la corrupcién. En la préctica, el
PID se ha destacado claramente sobre otros actores en esta lucha, lo que ha
reforzado su apoyo social y, en definitiva, le ha facilitado el acceso al poder
en 2011.

En sus presupuestos teéricos, el PID afirma la necesidad de incluir a las
mujeres en el proceso de desarrollo del pais, cuyo papel es necesario e impres-



342 Juan A. Macias Amoretti

cindible. Sin embargo, la profundidad con la que se trata este tema es escasa,
tendiendo a reafirmar algunos principios basicos como la sacralidad de la ins-
titucién familiar y la importancia de la mujer como pilar fundamental de la
misma. La participacién de las mujeres en la vida del partido es existente pero
minoritaria, a pesar de la politica de cuotas, prima la segregacién en los actos
publicos y el conservadurismo tradicional respecto a la vestimenta (Macias
Amoretti, 2005). Otro colectivo al que hace referencia el PID es el amazigh.
Tedricamente se reconoce el derecho de libre utilizacion de las diversas mo-
dalidades de la lengua tamazigh, pero siempre destacando la identidad drabe
de Marruecos. Aun asi, el partido ha adoptado la nomenclatura beréber escrita
en alfabeto tifinagh junto a la drabe y francesa como medio para atraer las
simpatias de un creciente y reivindicativo movimiento amazigh. De la misma
forma, se reconoce la pluralidad religiosa de Marruecos al considerar ciuda-
danos de pleno derecho a los judios marroquies (‘Uthmani, 2009: 47), pero el
islam es considerado la referencia religiosa, identitaria y cultural nacional. En
el ambito de las relaciones exteriores, el discurso del PJD destaca la necesidad
del fortalecimiento de los lazos diplométicos, econdmicos y comerciales con
el resto del mundo drabe e isldmico de forma preferente (PJD, 2002: 232); en
la practica, el partido ha reforzado los lazos con las grandes potencias, garan-
tizando la estabilidad y la cooperacién en el mantenimiento de la economia de
mercado y la aplicacion de recetas neoliberales.

En general, el discurso politico del PID es un discurso pragmadtico en-
marcado por la concepcién de la religiéon como un elemento ideolégico de
referencia que incluye la practica politica en aras de la supuesta mejora de las
condiciones de vida de los creyentes, es decir, concebida como ‘amal sdlih
mufid (accién buena y util). Del desarrollo discursivo de estos principios el
PJD extrae que no existe incompatibilidad alguna entre el islam y la demo-
cracia, lo cual pretende, fundamentalmente, justificar su participacién en el
sistema politico marroqui como élite competidora y, por tanto, como actor
fundamental y parte intrinseca del sistema mismo (insider), y a la vez legitima
la validez de este. En este contexto, el PID se ha destacado positivamente por
desarrollar un alto nivel de democracia interna en sus congresos nacionales.

Al-Badil al-Haddri (Alternativa Civilizadora [AC])
El discurso de la AC se centra en la democracia como una necesidad fun-

damental de la sociedad drabe y marroqui y, por tanto, como principio po-
litico y opciodn estratégica (Halim al-Warayni, 2009: 105): la democracia es



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 343

entendida como una herramienta para permitir el pluralismo y la alternan-
cia pacifica en el ejercicio de la autoridad mediante la decisién libre de la
ciudadania (Halim al-Warayni, 2009: 130). El discurso de la AC habla de
principios morales inalienables como la libertad, la igualdad y la justicia,
los cuales deben ser garantizados en el sistema social y politico mediante la
democracia. La referencia isldmica para la AC matiza el ejercicio de la au-
toridad y rechaza la teocracia, estableciendo un gobierno humano (hukma
insaniyya). Teéricamente, para la AC, el Estado isldmico serfa un Estado
democrético de derecho en el que se establezca la shiira como principio
juridico isldmico. A pesar de desarrollar un discurso teérico claramente
democriatico, la AC acepta la legitimidad del sistema politico marroqui y
aboga por la reforma como medio de desarrollar su proyecto politico en el
marco del Estado. A pesar de la singularidad de su discurso, este no ha sido
influyente debido al férreo control y a la represion que las autoridades han
ejercido sobre el movimiento, asi como a la dificil vinculacién entre ele-
mentos ideoldgicos tan dispares. La practica politica de la AC ha tratado de
ser democrdtica en el marco de la legalidad y, si bien la figura de su lider es
inseparable del desarrollo del movimiento, la participacién de los militan-
tes en la direccién del movimiento y el partido ha sido amplia, incluyendo
en ella una amplia representacién de mujeres.

Hizb al-Nahda wa-1-Fadila (Partido del Resurgimiento y la Virtud [PRV])

El discurso politico del PRV es consecuente con la ideologia heterdclita y
pragmatica del partido, acepta en primer lugar la legitimidad del sistema
politico y la validez religiosa de la imdrat al-mu’minin. E1 PRV se define
a s{ mismo como un «partido politico nacional y democrdtico cuya refe-
rencia es el islam» (Jalidi, 2006), enfatizando la necesidad de proteger la
identidad islamica de Marruecos y de buscar en la civilizacion isldmica las
respuestas a las cuestiones criticas de la actualidad en términos culturales,
sociales y politicos, dada la situacion de «decadencia» (inhitdt) que, segin
su discurso, vive el mundo drabe e isldmico y Marruecos en particular.
A ello responde el concepto de «nahda» como una necesidad de resurgi-
miento, y el de «fadila» como virtud, al afirmar que «no hay resurgimiento
sin virtud, es decir, sin valores y sin moral» (Jalidi, 2006). En el campo
politico, el PRV declara que pretende dotar a la vida politica marroqui de
la moralidad necesaria para lograr un desarrollo pleno bajo la referencia
del islam, una préctica politica digna y una mayor vinculacién con la ciu-



344 Juan A. Macias Amoretti

dadanfa mediante el reforzamiento de la labor de los partidos y la clarifi-
cacién y cumplimiento de sus programas, principios y objetivos. Mediante
este discurso, teniendo en cuenta que el PRV surge como un partido que
camina entre la tecnocracia majzeni y el ultraconservadurismo, el partido
ha pretendido situarse como una alternativa al PJD disefiada ad hoc, al que
pretende restar apoyo social, por lo que utiliza los conceptos de «islam»,
«democracia» o «ciudadania» como emblemas ideolégicos de un discurso
carente de conexion con una auténtica practica politica, social o militante
con la que si cuenta el PJD. El PRV apenas tiene militancia ni apoyo social,
y el hecho de que ni siquiera cuente con una web oficial bien desarrollada
da una idea de la intencién del partido de competir «desde arriba» con otros
recursos de poder, dejando al discurso y en general al recurso ideolégico
en un segundo plano. Su aproximacién a partidos «de palacio» como el
Hizb al-Asila wa-1-Mu‘asira (Partido de la Autenticidad y la Modernidad
[PAM]) en las dltimas elecciones legislativas de 2011 incide en este mismo
sentido.

Conclusiones

Tras el presente andlisis pueden destacarse una serie de conclusiones
acerca del islam politico en Marruecos en relacién con su personalidad
social e ideoldgica, su discurso y las principales caracteristicas de su
préctica politica que, en dltima instancia, determinan su naturaleza juri-
dica y organizativa. Entre ellas, sin duda la principal es la diversidad: de
la componente social y militante, por una parte, del discurso, por otra, y
de la estrategia. Junto a la diversidad, cabe destacar el pragmatismo en el
disefio de la estrategia como elemento caracteristico de la accidn politica
y social islamista.

Aunque es cierto que en la mayoria de los casos el componente social
estd dinamizado por las élites primarias o secundarias, que dirigen los mo-
vimientos y partidos, la militancia abarca un amplio espectro que responde
igualmente a intereses y motivaciones muy diversas y que, en gran medida,
estan relacionados con el marco sociohistérico en el que surgen y se van
desarrollando las diferentes organizaciones, asi como con los diferentes
posicionamientos ideolégicos de cada uno de ellos en relacién con el poder
y con el resto de actores politicos.



El islam politico en Marruecos: la ética isldmica como recurso de poder politico 345

La amplia diversidad de opciones ideolégicas dentro del islam politico
marroqui se manifiesta en un discurso islamista amplio que comparte una
serie de elementos fundamentales que relacionan los conceptos de da ‘wa 'y
de dawla desde la referencia moral y juridica de la reforma islamica (isldh).
Sin embargo, el discurso difiere en aquellos elementos de enfoque mas prag-
matico o estratégico, pues hay que tener en cuenta que el elemento ideol6-
gico es el principal recurso de poder de la mayoria de las organizaciones y
es en la utilizacion de dicho recurso donde cada una de ellas trata de conver-
tirse en un actor Unico y en un referente social y politico, ademds de moral,
especifico e insustituible en el marco de la competicién por el poder en Ma-
rruecos. El discurso y la ideologia que lo respalda y que enmarca la practica
politica islamista tiene como vector principal la relacién entre gobernantes y
gobernados, entre los ciudadanos-creyentes y el Estado, en cuya vanguardia
de resistencia, opositora o reformista, se sitian cada uno de los actores del
islam politico, en una tendencia progresivamente reformista.

La préctica politica, por tanto, caracteriza singularmente a los actores po-
liticos islamistas en Marruecos, subordinando de manera clara el discurso al
posicionamiento politico de cada organizacién en el marco de la lucha por el
poder. La reforma que encarna la postura politica isldmica es entendida en un
marco de resistencia o de oposicion tolerada desde fuera del juego politico
oficial, deslegitimando el propio sistema politico como postura de poder, caso
de la outsider JyE; los actores participativos, por su parte, tanto los incluidos
en el juego politico en algin momento (PJD, PAC, PRV) como los que orbitan
alrededor de este (AC, MUR), entienden la reforma politica desde una oposi-
cién mas o menos leal que, ligada a un amplio proceso de cooptacion, legitima
el sistema politico y el papel de la monarquia, incidiendo en el elemento moral
y social como eje de su accion politica. De ahi la presencia de élites primarias
en su seno y su inclusién en un marco de relaciones circulares de poder.

Referencias bibliograficas

Anderson, Jon W. “The Internet: Shaping the Post-Modern Public Sphe-
re of Islam”, en Ohtsuka, Kazuo; Eickelman, Dale F. (eds.). Crossing
Boundaries: Gender, the Public and the Private in Contemporary Mus-
lim Societies. Tokio: Research Institute for Languages and Cultures of
Asia and Africa, 2008, p. 119-134.



346 Juan A. Macias Amoretti

APD.Programmede I’Alliance pour la démocracie. Rabat. Reprografia, 2011.

A‘rab, Ibrahim. Al-Islam al-siydsi wa-I-haddta. Casablanca: Afriqiya al-
garq, 1999.

Arigita, Elena. «Al-°Adl wa-1-Thsan en Espafia: ; Un proyecto nacional para
un movimiento isldmico transnacional?». Revista de Dialectologia y
Tradiciones Populares,n.° 65, 1 (enero-junio de 2010), p. 113-136.

Belal, Youssef. Le cheikh et le calife. Sociologie religieuse de I’islam poli-
tique au Maroc. Rabat, Lyon : ENS/Tarik, 2011.

Ben Mustafa, ‘Akasha. Al-Islamiyyin fi I-Magrib. Casablanca: Tibqal, 2008.

Binsa‘id Al-‘Alaw1, Sa‘id. 16 mdy 2003, al-wdqi‘a wa-l-dars. Rabat: al-
Nayah al-Yadida, 2003.

Bulbashir Al-Hasani, Muhammad. «Al-Dimuqratiyya wa-l-islam». Al-
Furgan,n° 37 (1996), p. 4-8.

Cattedra, Raffaele; Idrissi Janati, M’ hammed. «Espacio de lo religioso, es-
pacio de ciudadania, espacio de movimiento: los territorios de las mez-
quitas en Marruecos», en: Bennani-Chraibi, Mounia; Fillieule, Olivier
(eds.) Resistencia y protesta en las sociedades musulmanas. Barcelo-
na: Bellaterra, 2004, p. 127-175.

Cavatorta, Francesco. «Neither participation nor revolution the strategy of
the Moroccan Jamiat al-Adl wal-Thsan». Mediterranean Politics, vol.
12,n.°3 (2007), p. 381-397.

Darif, Muhammad. Al-Islam al-siyasi fi I-Magrib. Casablanca: Markaz al-
Thagqaft 1-°Arabi, 1992.

— Yama‘at al-‘Adl wa-1-Thsan: qird’fi I-masdrdar. Rabat: Manshtirat al-Magalla
al-Magribiyya li-‘Ilm al-Iytima°‘ al-Siyasi, 1995.

— Al-Haraka al-islamiyya: al-nashd’a wa-I-tatawwur. Rabat: Al-Zaman,
1999a.

— Al-Islamiyyiin al-magariba: hisabat al-siydsiyya ft I-‘amal al-islami, 1969-
1999. Casablanca: Manshiirat al-Mayalla al-Magribiyya li-‘Ilm al-Iytima®
al-Siyast, 1999b.

— Monarchie marocaine et acteurs religieux. Casablanca: Afrique Orient,
2010.

Feliu, L.; Parejo Ferndndez, M. A. «Marruecos: la reinvencién de un siste-
ma autoritario», en: Izquierdo, F. (ed.) Poder y regimenes en el mundo
drabe contempordneo. Barcelona: Bellaterra, 2009.

Gonzalez del Mifio, Paloma. «El movimiento islamista en Marruecos entre
la institucionalizacion y el asociacionismo». Revista CIDOB d’Afers
Internacionals, n.° 93-94 (2011), p. 33-51.



El islam politico en Marruecos: la ética islémica como recurso de poder politico 347

Halim Al-Warayni, Sa‘id Ben Muhammad. Al-Islamiyyin bi-I-Magrib wa-
I-dimugratiyya: istratiyiyya am taktik? . Casablanca: Afriqiya I-Sharq,
2009.

Ibahrine, Mohammed. The Internet and Politics in Morocco. The political
use of the Internet by Islam-oriented political movements. Tesis docto-
ral. Hamburgo: Universidad de Hamburgo, 2005.

Izquierdo Brichs, Ferran. «Poder y transicion politica en el mundo drabe».
Awrdg,n.° 24 (2007), p. 149-192.

— «Islam politico en el siglo XXI». Revista CIDOB d’Afers Internacionals,
n.°93-94 (2011), p. 11-32.

Izquierdo, F.; Kemou, A. «La sociologia del poder en el mundo drabe con-
temporaneo», en: Izquierdo, F. (ed.) Poder y regimenes en el mundo
drabe contempordneo. Barcelona: CIDOB/Bellaterra, 2009.

Jalidi, Muhammad. «Dimuqrati bi-maryi‘iyya islamiyya». Al-Magribiyya
(4 de febrero de 2006).

Linjakumpu, Aini. Political Islam in the Global World. Reading: Ithaca
Press, 2007.

Lépez Garcia, Bernabé. «Las elecciones legislativas marroquies de 2007:
absentismo y continuidad», en: Parejo, M* Angustias (coord.) Entre el
autoritarismo y la democracia. Los procesos electorales en el Magreb.
Barcelona: Bellaterra, 2010.

Macias Amoretti, Juan Antonio. «La mujer en la ideologia del movimiento
islamista de Marruecos». Misceldnea de Estudios Arabes y Hebraicos,
n.° 54 (2005), p. 101-115.

— «Hacia el estado “Sara-cratico” en Marruecos: los conceptos de “iytihad”
y “yihad” en el discurso politico de ‘Abd al-Salam Yasin». Misceldnea
de Estudios Arabes y Hebraicos,n.° 56 (2007), p- 153-173.

— Entre la fe y la razon. Los caminos del pensamiento politico en Marrue-
cos. Alcala la Real: Alcala, 2008a.

— Movimiento islamista y democracia en Marruecos. Altafulla: Fimam,
2008b.

— «La “virtualizacién” del discurso y la accién politica en el Magreb: el
caso del islam politico marroqui y su lucha por el poder ideolégico en
Internet». Revista CIDOB d’Afers Internacionals, n.° 93-94 (2011), p.
53-71.

Marcuse, Herber. Razon y revolucion. Hegel y el surgimiento de la teoria
social. Madrid: Alianza, 1986.

Masbah, Mohammed. «Ala jutta Yasin». Sada Journal (10 de enero de 2013).



348 Juan A. Macias Amoretti

MUR (Harakat al-Tawhid wa-I-Islah). Al-Ru’yya al-siyasiyya. Rabat:
MUR, 2003.

Parejo, M". Angustias (coord.). «Principio y fin de siglo en clave politica:
alternancia, sucesion e islamismo politico en Marruecos», en: Pérez
Beltran, Carmelo (ed.). El mundo drabe e isldmico ante los retos de
futuro. Granada: Universidad de Granada, 2004, p. 99-122.

— Entre el autoritarismo y la democracia. Los procesos electorales en el
Magreb. Barcelona: Bellaterra, 2010.

Pérez Beltran, Carmelo (ed.). Sociedad civil, derechos humanos y demo-
cracia en Marruecos. Granada: Universidad de Granada, 2006.

PJD (Hizb al-‘Adala wa-l-Tanmiyya). Farig al-‘Addla wa-I-Tanmiyya bi
Maylis al-Nuwdb: hasilat al-sanawat al-jams iltizam wa ‘atd’, 1997-
2002. Rabat: PID, 2002.

— Al-Nizdm al-Asdsi li-Hizb al-‘Adala wa-1-Tanmiyya. Rabat: PID, 2006.

Sawdu, Rashid. Al-Haraka fi masar Harakat al-Tawhid wa-l-Islah. Rabat:
Tub Barts, 2002.

Shahin, Emad Eldin. «Secularism and Nationalism: The Political Discour-
se of ‘Abd al-Salam Yassin», en: Ruedy, John (ed.) Islamism and secu-
larism in North Africa. Basingstoke: Macmillan, 1994.

Storm, Lise. «The Dilemma of the Islamists: Human Rights, Democratiza-
tion and the War on Terror». Middle East Policy,2010.

Tozy, Mohamed. Monarquia e islam politico en Marruecos. Barcelona:
Bellaterra, 2000.

‘Uthmani, Sa‘ad al-Din al-. Al-Din wa-I-siyasa. Tamayyiz ld fasl. Casa-
blanca/Beirut: al-Markaz al-Thaqafi I- Arabi, 2009.

Wegner, Eva. Islamist Opposition in Authoritarian Regimes. The Party of
Justice and Development in Morocco. Syracuse: Syracuse University
Press, 2011.

Willis, Michael J. «Between alternance and the Makhzen: At-Tawhid wa
Al-Islah’s entry into Moroccan politics». The Journal of North African
Studies, vol. 4,1n.° 3 (1999), p. 45-80.

Ya‘qiibi, ‘Abd al-Rahman al-. «Al-Dimugqratiyya ka-fikr al-uslab ‘ind al-haraka
al-islamiyya». Al-Raya, n.° 330 (16 de diciembre de 1998), p. 19.

Yasin, ‘Abd al-Salam. ‘Abd al-Salam. Nazardt fi I-figh wa-I-tarij. Tanta:
Dar al-Bashir, 1995a.

— Tanwir al-mu’mindt. Tanta: Dar al-Bashir, 1995b.

— Hiwar ma’ sadiq amdzigi. Casablanca: al-Ufuq, 1997.



El islam politico en Marruecos: la ética islamica como recurso de poder politico 349

— Al-Islam aw al-tifan. Rabat: reprografia, 1974. (en linea) www.yassine.
net/ar/document/1868.shtml.

— Ila man yuhimmu-hu al-amr. Reprografia, 2000.

— Al-Minhay al-nabawi: tarbiyya wa-tanzim wa-zahf, 4* ed. S. 1.: Dar al-
Afaq, 2001.

Yassine, Nadia. Toutes voiles dehors. Casablanca: Le Fennec, 2003.

Zeghal, Malika. Les islamistes marocains. Casablanca: Le Fennec, 2005.






12. Analisis y evolucion de los grupos islamistas en
Mauritania

Raquel Ojeda Garcia

El objetivo de este capitulo' es la delimitacién de los distintos grupos isla-
mistas que actdan en el sistema politico de Mauritania asi como su evolu-
cion a lo largo de la historia mds reciente y de los cambios sufridos en el
régimen politico.

El marco teérico del que partimos es el propuesto para la elaboracién de
esta monografia y se basa en la sociologia del poder?. Esta construccién tedri-
ca nos permite, por un lado, abordar el papel de las bases sociales y, por otro,
el de las ¢élites politicas en la diversificacion de la evolucion de los distintos
grupos islamistas. El desarrollo de la investigacion se estructura en torno a una
serie de unidades de andlisis, propuestas por Izquierdo y Martinez en este vo-
lumen (2013), que permiten homogeneizar y trasladar este esquema de estudio
sobre el papel del islamismo politico a los diferentes regimenes arabes. Estas
unidades pretenden abordar todos los aspectos fundamentales de los grupos
islamistas para arrojar luz sobre la heterogeneidad y riqueza de estos movi-
mientos y no presentar una vision simplista y estereotipada de los mismos. Por
tanto, se analizan las bases sociales de los grupos y la procedencia de las élites
dirigentes; la naturaleza de los actores islamistas (el marco de legalidad y las
formas organizativas); los recursos de poder a su servicio; los tipos de accién

1. Este capitulo se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion financiado por la
Junta de Andalucia: «Politicas territoriales y procesos de colonizacién/descolonizacién en
el Sahara occidental» (P11-SEJ-7234).

2. Sobre la sociologia del poder, véanse Izquierdo Brichs (2008, 2011); Izquierdo Brichs y
Lampridi-Kemou (2012); Lampridi-Kemou (2012).



352 Raquel Ojeda Garcfa

que llevan a cabo; el modo en el que se relacionan los actores islamistas con
los demds actores del sistema politico; las estrategias de los actores islamistas
con respecto al régimen y la naturaleza de la visién de nuestros protagonistas
con respecto a los valores fundamentales de la democracia.

El marco de reflexién dentro del cual vamos a construir nuestra inves-
tigacion parte del cuestionamiento del proceso de transicién. Mauritania
tampoco escapa a la ola de democratizacién iniciada en la década de los
noventa, caracterizada por la apertura del régimen de Ould Taya gracias a
la legalizacion de partidos politicos y a la celebracién de elecciones. Trans-
curridos veinte afios, la constatacién actual nos permite concluir que el
proceso de transicién hacia un régimen democratico en Mauritania ha sido
un fracaso. Esta afirmacién habria que matizarla, gracias al pequefio parén-
tesis que se abrid tras el golpe de Estado de 2005 que permitié un proceso
de apertura y de organizacion de unas elecciones que fueron transparentes
y limpias. De estas elecciones a finales de 2006 y principios de 2007, emer-
gieron unas instituciones representativas que, por primera vez en la historia
de Mauritania, correspondian a la voluntad de la ciudadania mostrada a tra-
vés de las urnas. Esa experiencia democratica dur6 tan solo un afio, ya que,
en 2008, el actual presidente, Ould Abdel Aziz, encabez6 otra intervencién
militar derrocando al presidente elegido en 2007, Ould Cheikh Abdellahi.

La perspectiva aqui adoptada es la de los actores islamistas, pero tam-
bién tendremos en consideracién las distintas medidas y utilizaciones que
le han dado desde el régimen al islamismo. Para ello debemos partir de la
misma denominacién constitucional del pafs tras la independencia en 1960:
Reptiblica Isldmica de Mauritania. Los argumentos que se han dado para
explicar esta toma de posicion con respecto al papel de la religién dentro
del Estado coinciden en marcar la débil unidad nacional del pueblo mau-
ritano. Mauritania llega a la independencia con una poblacién conformada
por un importante nicleo de araboberéberes, de haratin (antiguos esclavos
negros arabizados) y de diferentes comunidades negroafricanas (wolof, pu-
laar —peul y toucouleur—, soninké y bambara), que poco tenian en comun
(ni lengua, ni cultura, ni historia), salvo el verse bajo un mismo territorio
y un mismo Estado como consecuencia de la particién territorial del lega-
do colonial. Tampoco habia un movimiento nacional alrededor del cual se
hubiera conseguido construir un sentimiento nacional contra el ocupante.
En definitiva, la religién aparece para los recién estrenados lideres de la
Mauritania independiente como el Unico baluarte que puede generar cierto
sentimiento de pertenencia a una misma comunidad.



Anélisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 353

La relacion del poder hacia los islamistas ha corrido distintas suertes
en funcién de intereses politicos y también del caricter y del sentimiento
religioso de los propios lideres. El caso de Ould Haidallah, militar y presi-
dente de la Reptblica de 1982 a 1984, fue quiza el mds conocido. Una de las
primeras reformas de su corto periodo en el poder, en 1983, fue instaurar la
sharia (la Ley Isldmica). Sin embargo, Ould Taya, que derrocé con otro golpe
de Estado a Haidallah y se mantuvo en el poder hasta que otra intervencién
militar en 2005 lo destituyd, derogé la sharia nada mds acceder al poder.
Pero, por otra parte, prohibi6 la venta de alcohol y mandé destruir todas las
reservas acumuladas en el pais pocos meses después. Era una muestra de
su voluntad de utilizar el factor religioso como un generador de legitimidad
a sus distintas actuaciones. Mauritania es mayoritariamente suni y sigue el
rito malikita. El islam se extiende por Mauritania a partir del siglo IX y sus
principales propulsoras son dos cofradias la Qadiriyya y la Tiyaniyya (Inter-
national Crisis Group, 2005: 4).

Durante la época colonial, la relacién de los principales actores isla-
mistas con el poder siguié diversos itinerarios, unos de absoluto y claro
colaboracionismo como los casos del sheij Sidiyya Baba de la cofradia
Qadiriyya y del sheij Saad Buh lider de la cofradia Fadiliyya y otros, en los
que no solo se opusieron a la presencia francesa en el territorio mauritano,
sino que incluso emigraron y establecieron una estrecha colaboracion, es-
pecialmente, con Arabia Saudi. En los afios cincuenta, bajo la ocupacién
francesa atn, las autoridades decidieron crear la Escuela Superior Isldmica
de Boutilimit, que curiosamente se convirtié con el paso del tiempo en un
terreno propicio para la implantaciéon de wahhabismo®. Al principio, tam-
poco los franceses consiguieron sus objetivos de control del pensamiento
filoséfico y politico de los alumnos de esa escuela, ya que las primeras
promociones se inclinaron hacia las corrientes nacionalistas drabes fuerte-
mente criticas hacia el colonialismo francés.

La institucionalizacién de la religién por parte del Estado no ha sido
solo un intento del colonialismo francés, también Ould Taya adopt6 varias

3. El wahhabismo es una corriente caracterizada por pertenecer a la rama suni pero al rito hanba-
1f, no al maliki que, como hemos dicho, es el mayoritario en Mauritania. Esta corriente es
mayoritaria en Arabia Saudi, y se le conoce también por salafismo. En principio, los cuatros
ritos —hanafismo, malikismo, hanbalismo y chafeismo— dentro de la rama sunf son legitimos.



354 Raquel Ojeda Garcfa

medidas dirigidas a encauzar su ensefianza y su practica. De esta manera,
cred el Ministerio de la Cultura y la Orientacién Islamica, asi como el Ins-
tituto Superior de Estudios y de Investigaciones Isldmicas (ISERI en sus
siglas en francés) para regular la ensefianza superior en materia del islam,
si bien se nutre de financiacién saudi.

La Ley sobre organizacién de mezquitas aprobada el 1 de julio de
2003, otro intento de regular la actividad religiosa por parte del Estado, no
dejé indiferente a nadie. Esta ley regulaba la financiacién de los lugares de
culto, la designacion y remuneracion de los imames, pero también entraba
a legislar sobre el contenido de los sermones y conferencias para que se
ajustaran al rito malikita. En el contexto de persecucién y encarcelamiento
de lideres islamistas, esta ley no hizo mas que avivar el fuego de la protesta,
incluso entre los mds moderados que la consideraban una fuerte restriccién
de la préctica religiosa.

La persecucidn, infructuosa, por otro lado, como intentaremos demos-
trar, de los movimientos islamistas bajo el régimen de Ould Taya se torné
hacia cierta tolerancia durante el periodo de transicién instaurado bajo el
Consejo Militar para la Justicia y la Democracia (CMJD), dirigido por el
coronel Ely Ould Mohamed Vall. El golpe de Estado del 3 de agosto de
2005 destituy6 a Ould Taya, lo que permiti6 que los candidatos de los parti-
dos no legalizados islamistas se presentaran como candidatos independien-
tes en las elecciones generales de 2006, e incluso llegaron a ganar cinco
escafios de un total de 95 de la Asamblea Nacional (eran conocidos bajo las
siglas de Reformadores Centristas).

Una vez elegido presidente de la Republica, Ould Cheikh Abdallahi le-
galizé al movimiento liderado por Ould Mansour, el partido Tawassoul, as{
como al partido denominado Al-Fadila (la Virtud), cuyo lider, Outhmane Ould
Ebi el Maali, fue nombrado posteriormente presidente del PRDR (Thurston,
2012; Ould Hamed, 2008). Es mas, tras la dimisién de su primer ministro,
Zein Ould Zeidane, y la formacién de un nuevo Gobierno, Abdallahi intro-
dujo en diferentes ministerios a miembros del partido islamista moderado,
de la oposicién (Unién de Fuerzas Populares, UFP) e incluso a personali-
dades vinculadas directa o indirectamente con el régimen de Ould Taya, lo
que provoco la ira de los militares y de la fuerza politica mayoritaria en el
Parlamento (PNDD-ADIL). La inestabilidad de ese Gobierno y la inmediata
remodelacion se agravo por la pérdida de apoyo del PNDD-ADIL que esceni-
ficaba su propia ruptura interna con la presentacién de una mocién de censura.
Finalmente, la mocién no fue admitida a tramite por errores de forma. La



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 355

reaccion de Abdallahi fue cesar a los militares criticados por orquestar los
movimientos del partido mayoritario contra el Gobierno, es decir, a Moha-
med Ould Abdel Aziz, Mohamed Ould Cheikh Mohamed Ahmed (conocido
como Ghazouani) y Féliz Negri. Los dos primeros fueron los generales que
protagonizaron el golpe de Estado del 6 de agosto de 2008. Es sorprendente
recordar que tanto Ould Abdel Aziz como Ghazouani ya habian participado
en el golpe de Estado del 3 de agosto de 2005 contra el régimen dictatorial de
Ould Taya y habian sido criticados por haber auspiciado la candidatura y el
éxito en las elecciones presidenciales de Ould Cheikh Abdallahi. La presencia
de nuevo de los militares de forma directa en la escena politica rompié en mil
pedazos las expectativas generadas sobre la posibilidad de establecer un siste-
ma democrético, a pesar de que no se disolviera el Parlamento.

Tras esta introduccién en la que hemos abordado la perspectiva y la
estructura de nuestro trabajo, asi como una breve presentacion del contexto
politico y religioso del pais, pasaremos a analizar con mds detalle cada una
de las posiciones, la composicion, los recursos y las relaciones que ponen
en marcha estos actores islamistas.

Reclutamiento y procedencia de los grupos islamistas

La prohibicién legal de los partidos islamistas en Mauritania* no ha supuesto
la extincidn de cierto apoyo popular a los movimientos que los promovian.
El islamismo politico en Mauritania es un fenémeno eminentemente
urbano. Especialmente en las grandes ciudades del pais (Nuakchot, Nua-
dibd, Rosso y Zuerat) se puede encontrar el mayor nimero de simpatizan-
tes,. Los factores explicativos de la expansion urbana de los movimientos
islamistas se deben a la fuerte presencia de las tribus como mecanismo
de vertebracion social, especialmente en las zonas rurales y ndmadas, as{

4. La prohibicion se basaba en el articulo 4 de la Ordenanza relativa a los Partidos Politicos
de 25 de julio de 1991, «el islam, que es de hecho la religién de todo el pueblo de Mau-
ritania, no puede ser atributo o prerrogativa exclusiva de ningun partido politico», a pesar
de que el régimen en esas fechas entraba en una «ola» de democratizacion y apertura del
régimen (cita traducida del inglés por el autor).



356 Raquel Ojeda Garcfa

como a la presencia de cofradias que son las que tradicionalmente han mo-
nopolizado la regulacién de las practicas religiosas. Sin embargo, a partir
de los afios setenta se produjo un importante proceso de sedentarizacion de
la poblacién némada, lo que supuso el incremento de la poblacién urbana.
La poblacion némada en 1965 ascendia al 83% del total y en 1985, tras las
duras sequias, se quedé en el 17% (Mohamedou, 1995: 118). La presencia
de un alto nimero de jévenes en las ciudades que siguen emigrando a la
capital administrativa (Nuakchot) y a la capital econémica (Nuadibu), con
las esperanzas truncadas de encontrar empleo y absolutamente desarraiga-
dos, ha sido, tradicionalmente, una de las explicaciones del incremento de
jovenes que acuden a las mezquitas en busca de respuestas a sus frustracio-
nes materiales y espirituales. En los tltimos afios, también se ha constatado
un mayor seguimiento de la practica del Ramadan que tradicionalmente en
Mauritania no era tan frecuente (Thurston, 2012).

La esclavitud fue formalmente abolida en Mauritania desde 1959, aun-
que en 1981 se volvid a legislar sobre esta materia y, en los tltimos meses, se
han introducido diversas medidas judiciales destinadas a favorecer la aplica-
cién de un marco sancionador que hasta el momento habia sido poco menos
que papel mojado. Estos esfuerzos reiterados por prohibir la esclavitud, es-
pecialmente los desplegados durante el régimen de Ould Taya para negar su
existencia, nos demuestran que la esclavitud, o al menos sus efectos sobre las
relaciones estatutarias entre las personas, constituyen todavia una problema-
tica cuyas consecuencias estan lejos de desaparecer en Mauritania (Bensaad,
2006: 12). Los haratin descienden de los esclavos que procedian general-
mente de las comunidades negroafricanas pero de cultura araboisldmica. En
el caso de los haratin, que constituyen mds de una tercera parte de la pobla-
cién, surge un triple conflicto identitario: primero, entre sus comunidades de
origen y la cultura en la que son criados en las casas de sus antiguos amos
(las tribus bidan o moras); segundo, entre su posibilidad de liberacién y la
incapacidad de encontrar un puesto de trabajo y generar un proyecto de vida
aparte de la de sus amos, sobre todo, para las mujeres; y, tercero, también de
cardcter religioso, entre las practicas tradicionales de sus antiguos amos y la
oferta de otro tipo de islam mds igualitario con un tono mds social y politico.
Los grupos islamistas han encontrado en los haratin un nicleo de poblacién
considerable dispuesto a sumarse a sus movimientos. De las filas de los ha-
ratin salen muchos de los jévenes que viven en los barrios marginales de las
grandes ciudades con una escasa proyeccion vital. Este éxodo de los haratin
se produjo fundamentalmente en el periodo de sequias que sufrié Mauritania



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 357

entre 1973 y 1990. Los haratin se hicieron sobre todo seguidores del Tabligh
porque sus predicadores mantienen un discurso igualitarista y antitradicional
(International Crisis Group, 2005: 19).

En 2010 se produjeron dos ataques suicidas en Nuakchot promovidos y
reivindicados por AQMI, pero quienes lo ejecutaron fueron haratin (Jourde,
2011: 13). Como sefiala este autor parece que la jerarquia social se sigue
manteniendo incluso entre los movimientos radicales islamistas.

La politica de arabizacién iniciada por Mokhtar Ould Daddah, el primer
presidente de la Republica Isldmica de Mauritania tras la Independencia, a
finales de los sesenta, asi como por los que le sucedieron (no se ha vuelto a in-
troducir el francés como idioma obligatorio en primaria hasta principios de los
noventa), generd el profundo descontento de las comunidades negroafricanas
francéfonas. La arabizacion de la ensefianza suponia a medio plazo la exclu-
si6én de los francéfonos de los puestos de decision estatales, especialmente
de la administracién publica. Las comunidades negroafricanas ya se sentian
bastante marginadas de la vida politica y econémica con lo que estas politicas
avivaron su sentimiento de exclusion. Sin embargo, la implantacion del drabe
como lengua oficial del sistema educativo ha tenido una grave consecuencia
sobre la calidad del mismo. La implantacién colonial habia generado toda
una €lite franc6fona, porque bajo el francés habian recibido su formacién. La
obligatoriedad del drabe y su rdpida implantacién obligé a sustituir a maestros
y profesores que pudieran ensefiar en drabe. Los candidatos se encontraban en
las escuelas cordnicas con escasa formacion en el resto de materias.

Estos jovenes sin una verdadera cualificacién para encontrar trabajo
que salfan del sistema educativo arabizado también han conformado un
nicleo de donde han salido muchos militantes de los grupos islamistas.
Muchos de ellos han seguido en escuelas religiosas su formacién de secun-
daria y otros han emigrado a paises del Golfo para sus estudios superiores.
Del mismo modo, entre los estudiantes del ciclo superior del ISERI (Insti-
tuto Superior de Estudios e Investigaciones Isldmicas) y del Instituto Saud{
de Estudios Islamicos destinados a ocupar los puestos de caracter religioso
como imam o cadi, podemos encontrar a los militantes de los movimientos
islamistas. Estos jovenes que fuera de la carrera religiosa dificilmente pue-
den encontrar un puesto de trabajo constituyen una élite cuya formacion les
ha alejado de los presupuestos tedricos filoséficos occidentales (Internatio-
nal Crisis Group, 2005: 14).

Estas afirmaciones deberiamos matizarlas con las apreciaciones de
Bayat cuando se pregunta por la vinculacién del islamismo politico o su



358 Raquel Ojeda Garcfa

militancia con la ecologia urbana (Bayat, 2010: 172). Su respuesta es que
el islamismo radical no ha mostrado ni un interés politico ni moral hacia los
pobres que viven en los medios urbanos. De igual modo, para los pobres de
las ciudades quedan demasiado alejados los debates y los planteamientos
ideolégicos de los islamistas que no se preocupan de las cosas cotidianas y
necesarias para una minima supervivencia. Las clases mds desfavorecidas
mantienen su propia religiosidad mds préxima a su lugar de origen y la
adaptan a su vida cotidiana. Estas clases no viven una emergencia reli-
giosa, ni en la religién procuran buscar la solucién a sus problemas, sino
en la vida informal, la autonomia, la flexibilidad y el pragmatismo. Para
Bayat, los militantes islamistas pertenecen a las clases medias que estdn
preocupadas por la moral politica y por las luchas ideolégicas. Sin embar-
go, el propio Bayat reconoce que las clases medias estdn pauperizadas y
excluidas del mercado y de los centros de decision. El islamismo ha sido el
lenguaje que ha dado autoestima y ha movilizado a las clases medias. Estas
han sido marginadas por las clases dominantes de la esfera econdémica, po-
litica y cultural, y se sienten excluidas tanto del proceso de modernizacién
capitalista como de las utopias socialistas, tan solo a través del lenguaje de
la moralidad (la religién) encuentran una sustitucién a la politica (Bayat,
2010: 173).

En contraposicion con la extraccion social de las bases de los movi-
mientos islamistas, sus élites dirigentes, en general, provienen de capas
sociales elevadas y formadas en el extranjero. Los jévenes educados en el
extranjero no han nutrido en exclusiva a las corrientes islamistas, también
han formado parte de los partidos que bebian del nacionalismo drabe, del
nacionalismo negroafricano, de la proteccion contra el esclavismo, o de las
corrientes mas proximas al marxismo.

Este fendmeno es algo que se repite desde los afios setenta y, aunque
formaban parte de las capas sociales mds elevadas, esos movimientos se
crearon en oposicion a la conformacién del partido tnico de Ould Daddah
a comienzos de los afios setenta. Ould Daddah, que fue el primer presidente
tras la independencia, decidié en un principio no apoyarse en los vectores
mads tradicionales de la sociedad, ni en los religiosos ni en los tribales. Sin
embargo, conforme se fue encallando en el poder, Daddah cre6 el parti-
do tnico para asegurarse el control de las recién estrenadas instituciones
politicas del Estado y tuvo que recurrir a las élites tradicionales locales
para afianzar su poder. Los principales excluidos de este retroceso politico
fueron los haratin y los negroafricanos que percibian cémo se iba levan-



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 359

tando un Estado que los apartaba tanto como sujetos directos de la politica
como objetos de las politicas. Los partidos politicos estaban prohibidos,
sin embargo los gruptisculos clandestinos que emergieron a finales de los
sesenta y principios de los setenta se alimentaban de los altos cuadros de
la administracién publica, del ejército y de la poblacion educada y urbana
en general.

El ISERI, como dijimos, ha sido también una de las fuentes que ha
provisto a los movimientos islamistas de sus élites. En las semanas de mar-
zo de 2012 se ha produjo una fuerte movilizacién de los estudiantes de
este Instituto como consecuencia del anuncio, por parte del Gobierno, de
trasladar su sede a una provincia del este del pais, a Aitin. No solo la Unién
Nacional de Estudiantes Mauritanos (UNEM) préximos al Tawassoul, sino
el resto de alumnos, interpretan esta medida como una forma de debilitar
esta clara fuente de reclutamiento de los partidos islamistas, especialmente,
del partido Tawasul (cridem.org.’).

Mecanismos de organizacion y grado de inclusién de los grupos
islamistas en el sistema politico

El grado de institucionalizacion de los grupos islamistas no puede ser sepa-
rado del de los partidos politicos en general. Mauritania como sistema po-
litico se ha caracterizado por ser un régimen autoritario en donde el cambio
politico se producia solo por la intervencién militar del ejército. La llegada
en 1960 de Ould Daddah vino auspiciada por la antigua metrépoli y por
su talante de lider moderado y franc6fono. Pronto, sus diferentes medidas,
como la creacién de un partido tnico y la politica de arabizacion de la ense-
flanza, empezaron a generar descontentos entre los sectores mds tradiciona-
les y religiosos, asi como entre los mds occidentalizados y franc6fonos.
De 1978 a 1984 se dieron tres golpes de Estado, después Ould Taya,
contra todas las previsiones, se instalé en el poder hasta que fue expulsado

5. ISERI: La derniére tranchée de Tawassoul «imprenable»? http://www.cridem.org/C_Info.
php?article=627375. [Fecha de consulta 20.3.12].



360 Raquel Ojeda Garcfa

del mismo modo por otros militares en 2005. Hasta 1991 no se permiti6 la
existencia de ningin partido, y, a partir de ese momento, las legalizacio-
nes fueron absolutamente arbitrarias. Por supuesto, los partidos islamistas
estaban prohibidos puesto que la ordenanza que regulaba a los partidos
recogia la negativa a que ninguna formacion politica pudiera monopolizar
el referente religioso dentro de su ideario politico.

Por tanto, los grupos islamistas en Mauritania han estado prohibidos
como partidos hasta 2007. El presidente Ould Cheikh Abdallahi fue el
primero en permitir la legalizacion de un partido islamista moderado,
el Tawassoul liderado por Ould Mansour y su entrada incluso en el Gobier-
no en 2008. También se aprobd, como mencionamos en la introduccién, la
legalizacién del partido islamista Al-Fadila.

Previamente, en la década de los noventa, como consecuencia de la
apertura del régimen de Ould Taya, la aparicién de partidos politicos y de
una prensa con mayor margen de maniobra permitié la emergencia de gru-
pos clandestinos. Estos grupos islamistas comenzaron a ganar mds adeptos,
lo que provocé una dura reaccién por parte de Ould Taya que, a través
de la represion, intentd acotar la influencia politica de estos movimientos.
En primer lugar, podemos sefialar la aparicién en la escena politica del
Movimiento Islamista Mauritano (Al Harakat al-Islamiyya fi Muritaniyya,
0, abreviado, Hasim), que provenia de una escisién de la Jamaa Islamiya,
la cual ya existia en la clandestinidad desde 1974.

No fue el tnico movimiento que puede ser incluido como grupo is-
lamista, también apareci6 una «filial» de los Hermanos Musulmanes de
Egipto en Mauritania, la Jema“at al-Da"wa wa “1-Tabligh, si bien este movi-
miento tenia en la década de los noventa una audiencia mds limitada que el
Movimiento Islamista Mauritano (International Crisis Group, 2005: 10).

Bajo el liderato de Mohamed Ould Sidi Yahya (un alim radical y muy
popular gracias a sus discursos irénicos), se produjo un intento de federa-
cion de todos estos movimientos en un solo partido, la Umma. La creacién
de este partido en 1991 tampoco cont con la aprobacién por parte de las
autoridades publicas, lo que gener? el traspaso de muchos de sus dirigentes
y militantes hacia el partido Unién de Fuerzas Democraticas. Este partido,
liderado por Ahmed Ould Daddah, era el tnico partido de la oposicién
legalizado que podia hacer frente al poder creciente de Ould Taya en esta
etapa de «liberalizacién politica» del pais. Ould Taya no se limit6 a la
prohibicién del partido, sino que decidid, por un lado, crear el Alto Comité
Isldamico (HCI en sus siglas en francés) en 1992 para reforzar el papel del



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 361

Ministerio de la Cultura y de la Orientacién Isldmica como mecanismo
de control de los ulemas (tedlogos y jurisconsultos). El interlocutor entre
el Estado y Ould Sidi Yahya cuando el partido fue ilegalizado y Yahya se
aproximo a posturas radicales fue Bouddah Ould Bousseyri. Por otro lado,
llevé a cabo politicas de cooptacion asi como de represion. Procur6 atraer a
los militantes y dirigentes de la Umma hacia las filas del PRDS, su partido,
y asi demostrar que los islamistas estaban tan interesados en el poder como
el resto de politicos. En cuanto a la represion, la llevé a cabo a través de
purgas en el ejército y en la administracién piblica como potenciales can-
teras de futuros islamistas.

Tampoco se libraron de la persecuciéon dos movimientos islamistas
practicamente desconocidos, la Organizacion de la Yihad en Mauritania y
la Organizacién de los Musulmanes de Mauritania®.

Las ONG también sufrieron la persecucion y algunas de ellas la acu-
sacion, en octubre de 1994, de pertenecer a organizaciones islamistas clan-
destinas que preparaban actividades subversivas. La ONG Noor financiada
por Tarek bin Laden (hermano de Osama bin Laden) fue una de las mas
castigadas. Finalmente, las ctipulas de Hasim y de la Yihad de Maurita-
nia fueron desmanteladas. Ould Taya los liberé en 1994 (poco tiempo des-
pués), tras negociaciones entre los detenidos y Bouddaj Ould Bousseyri,
para conseguir que renunciaran a sus practicas. Sus confesiones fueron te-
levisadas y eso provocé un sentimiento de repulsa por parte de sus seguido-
res, especialmente hacia El Hassen Ould Moulay Ely, el ide6logo de Hasim
que habia mantenido posturas préximas a los Hermanos Musulmanes y al
tunecino Ghannouchi (International Crisis Group, 2005: 11).

Hasta inicios de los afios 2000, no se detecta una actividad intensa y
organizada de los movimientos islamistas, los cuales habian preferido refu-
giarse en actividades sociales a favor de los mds desprotegidos. El ataque
de Estados Unidos a Irak en 2003 provoca la emergencia de protestas y
manifestaciones a favor del pueblo iraqui y se tornan en un mecanismo de
critica hacia el régimen de Ould Taya. La orientacién de la politica exterior

6. En un documento publicado en 1994 por Amnistia Internacional, denuncia la detencién
ilegal de miembros de estos dos pequefios movimientos islamistas junto con los lideres de
la umma.



362 Raquel Ojeda Garcfa

mauritana, permitiendo la apertura de una embajada de Israel en Nuak-
chot y aproximédndose a Estados Unidos, se convirtié en uno de los blancos
de las reivindicaciones politicas. El régimen reaccioné con una serie de
encarcelamientos de miembros de los partidos préximos al nacionalismo
arabe como el PAGN (Partido de la Vanguardia Nacional) y de los movi-
mientos islamistas bajo la acusacion de vinculos con organizaciones terro-
ristas (Mohamed Jemil Ould Mansour y Mohamed el Hacen Ould Dedew
asi como Mokhtar Ould Mohamed Moussa). Moroff y Basedau (2010: 674)
seflalan que la persecucion y represion hacia los lideres islamistas, asocidn-
dolos al extremismo violento islamista, fue el argumento del régimen de
Ould Taya para acallar a los miembros de la oposicién y lo que impidi6, por
otra parte, la democratizacién del régimen.

La convocatoria de las elecciones presidenciales en 2003 puso de nue-
vo en marcha la maquinaria electoral dentro de un régimen fuertemente au-
toritario y presidencialista. Entre otros candidatos, todos ellos sin ninguna
expectativa de ganar, se presenté Ould Haidallah, antiguo presidente de la
Republica de 1982 a 1984 y ex golpista. Los islamistas optaron, ya que no
podian presentar candidatura como partido (no estaban legalizadas ninguna
de sus formaciones), por apoyar en las votaciones a Haidallah. El transcur-
so de estas elecciones estuvo salpicado de multitud de irregularidades y de
una persecucion hacia este candidato que podia hacerle sombra a Ould Taya,
aparte de los otros dos pesos pesados de la escena politica, Ould Daddah
(lider del antiguo UFD que tras sufrir la escision del partido y la persecucién
del régimen pasé a llamarse Reagrupacioén de Fuerzas Democraticas, RFD) y
Ould Boulkheir (lider del partido El Hor, representante de los haratin, quien
crearia el partido AC, Accién por el Cambio, que tras las distintas prohibicio-
nes se refund6 como Alianza Popular Progresista, APP).

Los islamistas que observan cémo su estrategia de apoyo al candidato
Ould Haidallah ha sido un fracaso, al que ellos habian contribuido al no
haber sabido aglutinar votos en torno a su opcidn, deciden unirse a otros
lideres, en esta ocasion, representantes de las comunidades negroafricanas
y formar un partido, el Partido de la Convergencia Democratica (PCD).
Esta nueva formacién tampoco conseguird la autorizacién por parte del
Gobierno (International Crisis Group, 2005: 20). Tras la celebracion de
las elecciones de 2003 se pueden constatar tres elementos fundamenta-
les en cuanto a los movimientos islamistas: en primer lugar, que el exilio
de Ould Mansour habia supuesto la falta de liderazgo en la captacién del
voto para Haidallah. Durante la segunda mitad de los afios noventa Mansour



Anélisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 363

habia representado la tinica cabeza visible dentro del movimiento islamis-
ta encauzado a través de la UFD. Incluso consiguid ser alcalde de Arafat
en 2001, uno de los distritos de Nuakchot, si bien no tardé mucho en ser
destituido ya que representaba una amenaza para el poder establecido. En
segundo lugar, que a pesar de esa derrota, los movimientos islamistas te-
nian una clara pretensién de entrar en el marco institucional para participar
de la vida politica mauritana, aceptando sus reglas del juego. Por dltimo, a
partir de 2003 se produce una nueva emergencia de lideres islamistas que
habian sido acallados como consecuencia de la fuerte represion de los afios
noventa, nos referimos a Ould Dedew (muy popular, critico con respecto al
Estado y préximo al wahhabismo), Mokhtar Ould Mohamed Moussa (cer-
cano a los postulados de Hasan al Tourabi) y, por supuesto, Ould Mansour
que decidi6 regresar a Mauritania en 2004 (Ould Hamed, 2008). Estos dos
ultimos fueron los promotores de la creacién del PCD.

Las formas organizativas de los movimientos islamistas transitan desde
gruptsculos politicos clandestinos préximos a los wahhabistas y a los Herma-
nos Musulmanes, guerrillas (las mas minoritarias y puntuales en el tiempo),
organizaciones caritativas y de predicadores (notable presencia en el 4mbito
urbano) hasta movimientos islamistas con un mayor caracter politico.

A modo de resumen de este epigrafe podemos sefialar la existencia de
tres corrientes islamistas en Mauritania.

La primera organizacion islamista fundada en 1974 fue la Jamaa Isla-
miya. Su influencia se ejercia fundamentalmente en Nuakchot donde encon-
tr6 mayores seguidores. Ideolégicamente estaba préxima a los Hermanos
Musulmanes y decidié mostrar su apoyo a Haidallah durante su presidencia
de 1982 a 1984, en la cual instaur6 la aplicacién de la sharia. Sobre la
coherencia interna, podemos sefialar como cleavage fundamental en el mo-
vimiento islamista inicial su apoyo o no al presidente de la Republica. Ya
en el mismo surgimiento de la Jamaa Islamiya vemos cémo sus escisiones
se debian al descontento de algunos de sus dirigentes por su aproximacién
al poder (International Crisis Group, 2005: 16).En la década de los ochenta
surgié Hasim o Movimiento Isldmico en Mauritania. La separacién de la
Jamaa se produce como consecuencia de los apoyos mostrados por la ci-
pula del movimiento a Haidallah. Posteriormente, bajo el mandato de Ould
Taya, hubo miembros de Hasim favorables a darle su apoyo, entre ellos
destacaria el secretario general del movimiento, Aboubecrine Ould Ahmed,
quien seria nombrado mds tarde ministro de la Cultura y de la Orientacién
Isldmica. Hasim no era contrario a conformar alianzas politicas con otras



364 Raquel Ojeda Garcfa

fuerzas, como hemos visto que efectivamente ocurrid, especialmente en las
elecciones presidenciales de 2003, para oponerse al poder.

La segunda corriente islamista en Mauritania seria la de los predicado-
res, al-da"wa, que se dividia a su vez en dos tendencias. Por un lado, la Jemaa
al-Da’wa wa “1-Tabligh cuyo maximo representante era el emir Mohamed EIl
Moustapha Ould Ahmedoud. Este movimiento tiene una notable influencia de
la India en donde nacié en los afios veinte y se detecta en Mauritania a partir
de los afios noventa. Esta tendencia que opta por la no violencia y se aleja de
la vida politica es la mds asentada y la mejor estructurada de la corriente
de los predicadores. Por otro lado, podemos sefialar el papel ejercido por
uno de los imames mds populares y «rebeldes», Mohamed Ould Sidi Yahya,
que ocupd un gran protagonismo en la década de los ochenta y también de los
noventa. Su tendencia se confiesa apolitica, si bien €l estuvo en los origenes
de la creacién del partido Umma, y contraria a las jerarquias sociales y reli-
giosas, a las cofradias y a los religiosos del régimen.

Por ultimo, habria que sefialar la corriente wahhabista o salafista que
reclama la vuelta a las fuentes originales del islam para purificarlo y revita-
lizarlo. Las figuras mds destacadas de esta tercera corriente son Taki Ould
Mohamed Abdellahi y Mohamed el Hacen Ould Dedew. En este dltimo caso
si son favorables a la yihad en las zonas de confrontacién entre musulmanes
y no musulmanes y exigen la implantacién de la sharia. Estdn contra el islam
de las cofradias, culto a los santos y a los imames préximos al poder.

Los limites entre estas tres corrientes (hermanos musulmanes, predica-
dores y salafistas/wahhabistas) no son tan netos ni inmutables. En general,
en Mauritania no gozan de gran nimero de seguidores y sus estructuras no
estan muy consolidadas. Muchas de estas corrientes se reagrupan o dividen
en funcién de intereses personales de sus lideres (por conseguir un mayor
campo politico) o por conflictos personales entre ellos, mds que por un
profundo enfrentamiento religioso o filoséfico.

La creacion del partido Umma fue un intento malogrado de unificar las
distintas corrientes bajo una misma forma politica y asi participar en
las estructuras de poder. Esa fue también una de las principales razones
por la que la aplicacion de la normativa sobre partidos, a partir de los afios
noventa, momento de la «apertura politica», fue tan «rigurosa» contra los
movimientos islamistas, porque estos suponian una posible amenaza al po-
der absoluto de Ould Taya. Hasta los afios 2003 y 2004 no vuelve a emerger
ninguna tentativa de refundicién de un partido islamista. Ese intento toma
forma bajo la aparicién del Partido Convergencia Democrética (PCD) en



Anélisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 365

cuyo ideario podemos destacar sus posiciones legalistas y su disponibilidad
a actuar dentro del sistema institucional. El afio 2007 es la fecha en la que
por primera vez se legaliza como partido politico a la Reagrupacién Nacio-
nal para la Reforma y el Desarrollo, Tawassoul, partido islamista moderado
que logra ocupar un importante espacio en la arena politica mauritana.

Recursos de poder utilizados por los actores islamistas en su
implantacion en la escena politica

La lista de potenciales instrumentos y recursos de poder utilizados con cier-
ta frecuencia por los grupos islamistas ha sido cifrada a través de elementos
como la ideologia o el capital, pasando por las actividades de beneficen-
cia, medios de comunicacidn, redes sociales y asociaciones profesionales
y sindicales.

En Mauritania, debemos incluir un elemento vertebrador mas, la tribu.
El caso de la tribu tadjakant de larga implantacién en Mauritania, dedicada
al comercio, es un ejemplo de oposicién a la intervencion francesa en el
territorio mauritano. Una vez recuperada la independencia muchos de los
cuadros de la administracién y del ISERI fueron cubiertos por miembros
de esta tribu. Ademas, en los aflos setenta, como consecuencia de sus estre-
chas y largas relaciones con Arabia Saudi introdujeron las ideas del islam
wahhabista, contrario a la presencia de las cofradias, las ideas ateas y la
influencia occidental en la vida social y politica.

De todos los posibles elementos utilizados para la acumulacién del
poder por parte de las élites dirigentes de los movimientos islamistas, apar-
te de las estructuras tribales, vamos a resaltar el capital, la beneficencia
(caridad), los medios de comunicacion y la ideologia. Si bien esta dltima la
desarrollaremos con mds detenimiento en la tltima unidad de andlisis.

Segun un estudio realizado por Yahya Ould Al-Bara y citado en di-
versos articulos y revistas, en Nuakchot se puede observar la eclosién del
nimero de mezquitas construidas en los dltimos afios. En 1963 en Nuak-
chot solo habfa una mezquita, en los afios ochenta, 25 y en 2002, 617. La
financiacién de 332 de esas mezquitas viene de donantes de los paises del
Golfo (International Crisis Group, 2005: 18).

Las buenas relaciones que tradicionalmente han tenido algunas de las
tribus mauritanas con Arabia Saudi permitian la atraccién de capital para



366 Raquel Ojeda Garcfa

la construccién de mezquitas, aunque no siempre fue ese el destino final.
Otras veces el dinero se dirigié a la financiacién del movimiento o simple-
mente el enriquecimiento personal del lider.

El factor capital no solo esta relacionado con la expansion de las mez-
quitas en Nuakchot sino también con las actividades caritativas y de be-
neficencia. El incremento del nimero de mezquitas implica el incremento
de la practica religiosa y también su epifania, es decir, su manifestacién
publica de la practica religiosa y de un compromiso que en muchos casos
va mds alld de lo religioso y de lo privado. Volviendo al sector caritativo,
los fondos vienen principalmente del Golfo. El Estado ejerce un escaso
o nulo control sobre la utilizaciéon de estos fondos. Esta «desidia estatal»
contrasta con la persecucion ejercida en los afios 1994 y 1995 que luego
se repetird en 2003 y 2004. Precisamente el acoso y la represién de los
movimientos islamistas a principios de los noventa hicieron que muchos
de sus lideres como también los propios movimientos se tornaran hacia
actividades sociales y caritativas alejandose del campo politico totalmente
vetado para ellos.

Los medios de comunicacion han servido, sobre todo la television,
para desarrollar ciertos comportamientos relacionados con la forma de ves-
tir y expandir las predicaciones. El discurso presente en los mensajes es
igualitarista, en contra de las jerarquias sociales y religiosas, contraria a las
tradiciones de las cofradias y de la corrupcién politica muy extendida en
el pais. En un pafs en donde el analfabetismo ascendia al 48,8% segtn los
datos del informe del PNUD de 2005 «Informe Mundial sobre Desarrollo
Humano», el impacto de la prensa escrita no es muy grande. Aun asi, el
partido Umma contaba con dos publicaciones Al-Isldh (la reforma) y Al-
Hag (1a verdad) (Mahamedou, 1995: 148).Y en 2003, se procedio el cierre
del periddico islamista Arraya (International Crisis Group, 2005: 11). Esta
medida debemos enmarcarla en el contexto de persecucion desatada por
Ould Taya contra los islamistas antes y después de las elecciones presiden-
ciales de 2003, en el que se encarcelaron a los grandes lideres islamistas
como Ould Mansour, a candidatos de las presidenciales como Haidallah
ademds de ilegalizar ONG y asociaciones caritativas.

En los dltimos afios, por ejemplo, el PCD inunda la web de publicacio-
nes. Existen cuatro sitios en internet principales mauritanos en drabe, tres
de ellos estdn controlados por el PCD.

Los elementos ideolégicos como recurso de poder se manifestaron de
forma mas evidente en el discurso politico durante la década de los noven-



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 367

ta, en donde los diferentes movimientos islamistas que se reagruparon bajo
el partido Umma lanzaron un discurso ideolégico marcado por su repulsa
de los poderes infieles, y muy critico hacia las injusticias sociales y la co-
rrupcién (Ould Hamed, 2008).

A partir de 2007 el discurso del partido islamista moderado legalizado,
Tawasoul, ha cambiado hacia posturas legalistas y reformistas como vere-
mos mds adelante.

Tipos de acciones de los actores islamistas

La propuesta de Izquierdo y Martinez (Izquierdo, 2011) es analizar la na-
turaleza de las acciones de los actores politicos a través de las siguientes
variables: proactiva/reactiva; pacifica/violenta; aislada/cooperativa.

La tendencia general en Mauritania, especialmente antes de 2007,
era observar un islamismo politico pacifico. Salvo una formacién que
hemos sefialado como guerrilla, y la AQMI, la organizacién de Al Qaeda
en el Magreb isldmico que realiz6 una serie de atentados a finales de
2007, son pocas o nulas las actuaciones violentas o el llamamiento a la
yihad, entendida como guerra santa o lucha contra el infiel. Para autores
como Hochman (2008), la mayor preocupacién debe centrarse no en el
AQMI (Al Qaeda in Islamic Maghreb) como tal, sino en «la infiltracién
de la escuela Malaki moderada del islam por salafistas, que puede con-
tribuir a los objetivos de reclutamiento de AQMI» (cita traducida del
inglés por el autor). Por un lado, debemos sefialar que el movimiento
salafista es fundamentalista, muy conservador y no acepta los valores
nacionales, pero, por otro, rechaza la violencia y solo la justifica una
rama de este movimiento, la Salafiya Yihadiya, que aparece en Afganis-
tdn y que se estd implantando, sin mucho seguimiento, en el Norte de
Africa (International Crisis Group, 2004)

Si relacionamos la variable «violencia» con las otras propuestas, pode-
mos afirmar que las reacciones violentas se han generado precisamente en
los momentos de mayor liberalizacién politica. Estos movimientos radica-
les no tienen propuestas concretas de cambio, salvo las ya consabidas con-
signas como la implantacién de un Estado isldmico en donde sea la sharia
la fuente de todo el derecho; la lucha contra los infieles y su expulsion; y la
reislamizacion de la sociedad.



368 Raquel Ojeda Garcfa

En cuanto al grado de cooperacién o aislamiento, si bien la AQMI es
una formacion transnacional, su modus vivendi se traduce en actuaciones
aisladas y reactivas, que de forma puntual pretenden propagar el terror con
sus atentados.

En la actualidad, si descartamos a las organizaciones no gubernamenta-
les, caritativas y de predicacion, y nos centramos en el movimiento politico
ya legalizado, Tawassoul, podemos afirmar que es un partido que se carac-
teriza desde el afio 2007 por llevar a cabo una politica reactiva, pacifica y
cooperativa. Tawassoul, dados los cambios bruscos de escenario institucio-
nal que ha sufrido, ha pasado de ser un partido clandestino en la oposicién
a ser legalizado y formar parte del Gobierno con Abdallahi. Tras el golpe de
Estado de 2008 de Abdel Aziz y las posteriores elecciones de 2009, ha man-
tenido una estrategia ambigua y de pura reaccion, ya que pas6 de oponerse al
golpe y formar parte de una coalicién de oposicién a mostrar su apoyo, tras
las elecciones de 2009, a Abdel Aziz, para volver a las filas de la oposicion,
en busca de una estrategia de cooperacion con sus antiguos colegas politicos
de oposicidn al régimen de Ould Taya (Jourde, 2011: 12).

En el Gobierno de unidad nacional nombrado justo antes de las elec-
ciones presidenciales de junio de 2009 estuvo presente uno de los lideres
islamistas que incluso habia estado encarcelado en 2005 junto con otros is-
lamistas y liberados por el CMJD (Consejo Militar para la Justicia y la De-
mocracia). Nos referimos a Mokhtar Ould Mohamed que fue ministro de
Asuntos Isldmicos y Ensefianza en el Gobierno de unidad nacional. Hamden
Ould Tah, secretario general de la Liga de Ulemas es otro caso de presencia
de lideres islamistas en las instituciones estatales en estos ultimos afios.

Por dltimo, podemos sefialar un ejemplo mds de cooperacion por parte
de los lideres islamistas con el Estado, incluso ahora bajo la presidencia de
Abdel Aziz. Nos referimos a unos «didlogos» organizados por el Estado
en 2010. En estos encuentros han intervenido representantes religiosos del
Estado, lideres islamistas de reconocido prestigio y los presos acusados
de apoyar o cometer atentados terroristas. Mokhtar el Hacen Ould Dedew
(vinculado al movimiento salafista) es un ejemplo de esa participacién
como lider islamista ya que ha desempefiado un papel fundamental en esos
didlogos. Estos encuentros estin pensados para evitar la expansion de Al
Qaeda y favorecer el didlogo y el arrepentimiento de los islamistas radica-
les (Casa Arabe, 2010; Jourde, 2011: 13). De algunos de estos encuentros
se pretende obtener el apoyo de los radicales hacia fatwas en las que se
condenen el fundamentalismo y la violencia religiosa, para luego ser repar-



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 369

tida entre todos los ulemas. Estas medidas impulsadas desde el poder han
contado con la bendicién y respaldo de Tawassoul.

Estas mismas politicas y estrategias de acercamiento y de colabora-
cion deben ser tenidas en cuenta en el siguiente apartado sobre las rela-
ciones de poder.

Naturaleza de las relaciones de poder que sostienen los actores
islamistas con los demads actores del sistema politico

Si tenemos en cuenta lo que hemos dicho en el epigrafe anterior, el tipo de
relacién que mantiene el partido islamista moderado con los demds actores
politicos es de cardcter circular discontinuo, pasando en menos de cinco
afios de estar en el poder a formar parte de la oposicidn, denunciar al gol-
pista y luego darle su apoyo. Estas estrategias variantes mostrarian el ale-
jamiento del partido y de sus lideres de los grandes principios ideoldgicos,
ademads de un comportamiento estratégico a corto y medio plazo. En 2003,
Mansour apoyaba a Haidallah a pesar del fuerte componente panarabista
de su candidatura y, cuando Haidallah fue arrestado, se acercé a lideres
representativos del movimiento negroafricano.

En cuanto a algunos de los primeros imames o sheijs mds relevantes
dentro del islam politico en Mauritania encontramos figuras como Bouddah
Ould Bousseyri, imam de la gran mezquita de Nuakchot, que ha vivido una
aproximacioén hacia el wahhabismo y, por tanto, un alejamiento de las cofra-
dias, pero siempre cercano al poder y sin cuestionarlo, independientemente
de los distintos jefes de Estado. Otra figura relevante, mds tradicionalista
pero préxima al poder, ha sido Mohamed Salem Ould Addoud. Durante
mucho tiempo fue ministro de Cultura y de Orientacién Isldmica asi como
director del Consejo Superior Isldmico. Luego, durante la época de mayor
represion del islamismo en el afio 1994, tuvo que cerrar su escuela fundada
en un pequefio pueblo entre Nuakchot y Boutilimit. Por dltimo, citaremos a
Mohamed Mahmoud Ould Abdallah Ould Boye, que también fue ministro
de Cultura y de Orientacién Isldmica, y a Hamden Ould Tah, secretario de
la Liga de Ulemas de Mauritania y miembro del Consejo Superior Isldmico
(International Crisis Group, 2005: 9).

En estos tltimos casos en donde los actores islamistas se aproximan o
son resortes fundamentales del poder, las relaciones son circulares pero con



370 Raquel Ojeda Garcfa

dos ejes, uno hacia el poder y otro hacia el resto de actores islamistas, por
tanto, estos ulemas ejercen de correa de transmision entre el Estado y los
movimientos islamistas.

Las estrategias de los actores islamistas con respecto al régimen

Estas estrategias han quedado patentes ya en anteriores epigrafes, pero quiza
seria mds fécil su andlisis si establecemos dos puntos de inflexién. Las es-
trategias de los actores cambian claramente tras el final del régimen de Ould
Taya (2005), asi como con la llegada de Abdel Aziz al poder (2008 y 2009).

La prohibicion de la existencia legal de partidos politicos islamistas
y la clara persecucion del régimen en los afios 1993 y 1994, y después en
2003 y 2004, lleva a los principales movimientos islamistas a la oposicién
y a buscar alianzas con el resto de partidos de la oposicién, incluidos los
nacionalistas drabes y, en menor lugar, con los defensores de los derechos
de las comunidades negroafricanas.

Durante la presidencia de Abdellahi esta estrategia cambia puesto que la
oposicidn es institucional y se inserta en unas reglas del juego cuasidemocra-
ticas. El golpe de Estado de Abdel Aziz en agosto de 2008, y su victoria en
las presidenciales de 2009, es lo que vuelve a enviar al Tawassoul a la oposi-
cidn, si bien las estrategias han cambiado. No seria la inica formacién, pero el
Tawassoul mantiene una postura mas colaboracionista, sin un enfrentamiento
directo y con muestras de lealtad al sistema, mientras que durante el régimen
de Ould Taya su postura fue de enfrentamiento directo, aunque se rechazaba la
violencia y se aceptaba el Estado de derecho y las reglas democraticas.

Posicionamiento de los actores islamistas con respecto a los
valores fundamentales de la democracia

En sus declaraciones ideoldgicas, en los discursos y en los documentos
oficiales podemos detectar, en general, que los actores islamistas defien-
den el sistema democritico, el Estado de derecho, el pluralismo politico
y social, los derechos de la mujer y la lucha contra las desigualdades
sociales y econémicas.



Andlisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 371

Si nos detenemos en los posicionamientos y declaraciones de Ould
Mansour, lider actual de Tawassoul, observamos que se define como un
reformista moderado y no establece ningin tipo de divisién entre parti-
dos isldmicos y no isldmicos porque todos invocan principios del islam
que se recogen en la Constitucién (www.tewassoul.org).

Tras los atentados de 2007 (en uno murieron cuatro turistas franceses
y en otro soldados mauritanos) y de 2008 (ataque a la sala de fiestas VIP
que estaba al lado de la embajada de Israel), Mansour emitié6 comuni-
cados de condena absoluta de todo tipo de violencia y se desvinculé de
cualquier tipo de autoria o incitacién a los mismos, como algunos qui-
sieron atribuirle. En 2007 impulsé la creacién del partido Reagrupaciéon
Nacional para la Reforma y el Desarrollo. El ideario de este partido no
se aleja del de su principal promotor. Sus objetivos son consolidar la
unidad nacional y reconocer el derecho a la multiplicidad étnica y cultu-
ral; reforzar las libertades individuales y colectivas asi como la defensa
de los derechos humanos; proteger la propiedad privada; la adhesion a
la Constitucién y mecanismos democraticos para la circulacién pacifica
del poder.

Para la aproximacién a la comprension del discurso ideoldgico de
los islamistas en Mauritania hacia el sistema democratico y comprobar
el grado de compromiso, es necesario tener en cuenta dos elementos ca-
racteristicos de este pais. En primer lugar, la rivalidad étnica o el senti-
miento de exclusién que tradicionalmente han sufrido las comunidades
negroafricanas frente a las tribus bidan o moras. El tinico punto de en-
cuentro entre estas comunidades era la religion, pero la cultura drabe,
mds tras la politica de arabizacién de la educacidn, control6 los recursos
del poder, y los del campo religioso.

En segundo lugar, la esclavitud. Ya no existe esclavitud pero si sus
secuelas. Villasante de Beauvais (2000: 291) afirma que las formas ex-
tremas de dominacion estdn en proceso de desaparicién, lo que si perma-
nece atdn son las relaciones de clientela entre los grupos de origen servil
y los miembros libres y nobles de la sociedad.

La poblacién de origen negroafricano asi como las clases mas popu-
lares y desfavorecidas no apoyan al partido de Mansour porque es dema-
siado moderado y no denuncia claramente estas situaciones de profunda
desigualdad. Esta es una de las opiniones mds generalizadas en diferen-
tes medios de comunicacion y blogs (blog de Hamed «Thoughts RE»).



372 Raquel Ojeda Garcfa

Conclusiones

De todo el andlisis anterior podemos destacar dos constataciones gene-
rales: en primer lugar, los movimientos islamistas se habian posicionado
contra el régimen de Ould Taya y este los habia perseguido y reprimi-
do con mayor crudeza en los afos 1993 y 1994 y, de nuevo, de 2003 a
2005. En segundo lugar, a partir de 2005, los lideres islamistas cambian
su estrategia y buscan el acercamiento al poder, ya no forman parte de
la oposicidn, sino del Gobierno. La llegada del golpista Abdel Aziz a la
presidencia implica una redefinicién de la posicién de los movimientos
islamistas, es decir, si estos estdn dispuestos a apoyar al régimen o no.
De nuevo, el partido Tawassoul dard prioridad al sentido legalista y re-
formista, y dentro del marco institucional ejercerd la oposicién al nuevo
Gobierno e incluso se postulard para entrar en él.

Las élites que han articulado los movimientos islamistas en Mauri-
tania son unas élites formadas en el extranjero (especialmente en Arabia
Saudi y en los paises del Golfo), que efectivamente desde la década de
los noventa han buscado la conquista del poder para llevar a cabo «su»
cambio. Para ello han estado dispuestas a pactar entre ellas y unificarse
(partido no legalizado en 1993, la Umma), a apoyar a otros candidatos
como Haidallah en las presidenciales de 2003 (cuando tampoco tenian
candidatos propios ni partidos legalizados) y a seguir sumando su apoyo
a Abdellahi en 2008, e incluso a Abdel Aziz, a pesar de las resistencias
del principio ante el golpista.

Los recursos de poder que han utilizado las élites islamistas han sido el
capital, la ideologia, la beneficencia, la religion y la tribu. Desde luego, no
han dominado en ningiin momento el recurso «Estado», puesto que hasta
2008 han sido sistemdticamente alejadas de él y expulsadas de las adminis-
traciones publicas y del ejército.

Las estrategias en las relaciones de las élites islamistas con las otras
élites politicas han sido desde la década de los noventa no violentas, lega-
listas y de acercamiento. Estas politicas, ademads, se han visto acrecentadas
a partir de 2005. Y todo ello a pesar de la persecucién, las calumnias y la
constante negativa para legalizar los partidos politicos incluso durante el
periodo en el que el CMJD estuvo en el poder (2005-2007).

Los movimientos islamistas en Mauritania no han gozado de una amplia
implantacién o seguimiento. Ademads de por el clima de persecucion y la falta
de libertad, la ciudadania, en general, incluida la urbana, tiene otros medios de



Anélisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 373

articulacién de sus intereses (a través de las tribus, pero sobre todo de redes
clientelares que van mas alld de las tribus o sus antiguas cofradias) y otros
mecanismos de expresar su religiosidad. Mauritania es uno de los paises mas
pobres del planeta y su acelerada urbanizacién ha conducido, como en otros
paises, a que las personas que viven en las periferias de las grandes ciudades
tengan su propia cultura de subsistencia basada en el pragmatismo y en lo in-
formal. También han comprobado que el objetivo principal de los lideres isla-
mistas no es la consecucion de un cambio radical de sus condiciones de vida,
sino su propia consecucion del poder y eso los aleja cada vez mas de ellos.

La persecucion del régimen de Ould Taya a los actores islamistas ha
marcado la forma y la capacidad organizativa de estos actores. Durante ese
periodo, como consecuencia de la represion, la forma organizativa mas ex-
tendida a partir de la segunda mitad de los noventa fue la caritativa y la de
la predicacién. Durante el periodo de apertura bajo la presidencia de Abda-
llahi, se legalizaron los partidos politicos, y estos cobraron vida dentro del
marco institucional. La situacién actual, bajo Abdel Aziz, genera descon-
cierto. En un principio mostraron su oposicién al golpe y a los resultados
de las elecciones presidenciales de 2009, pero en la actualidad mantienen la
estrategia de colaboracién (encuentros y didlogos con islamistas radicales
en la cdrcel) y de apoyo al funcionamiento institucional del Estado.

Referencias bibliograficas

Bayat, Asef. Life of politics. How ordinary people change the Middle East.
Stanford, California: Stanford University Press, 2010.

Bensaad, Ali. «Mauritanie, territoire de marges et de liens». Maghreb-Ma-
chrek, n.° 189 (otofio de 2006), p. 7-28.

Casa Arabe. «Un didlogo nacional en Mauritania?». Atalaya Sociopolitica,
n.° 12 (2010), p. 4-6.

Desrues, Thierry. «El islamismo en el mundo arabe. Interpretaciones de
algunas trayectorias politicas». Revista Internacional de Sociologia
(RIS), vol. 67,1n.° 1 (2009), p. 9-28.

Foster, Noel. Mauritania. The Struggle for Democracy. Londres: FirstFo-
rumPress, 2011.

Ghalioun, Burhan. «El islamismo como identidad politica». Afers Interna-
cionals, n.° 36 (2008), p. 59-76.



374 Raquel Ojeda Garcfa

Hochman, Dafna. «Countering Terrorism in a Unstable Democracy.
Mauritania’s Political Crisis». Combating Terrorism Center at West
Point. 2008 (en linea) http.//www.humansecuritygateway.com/docu-
ments/CTC_Sentinel_Volllss9.pdf.

Integrated Regional Information Networks (IRIN). «Mauritania: Fears
of rising religious extremism in tolerant democracy». REFWORLD
y IRIN, 01.02.2008 (en linea) http://www.unhcr.org/refworld/
publisher,IRIN, MRT,47b4614bc 0 .html.

International Crisis Group. «Islamisme en Afrique du Nord (I): les legs de
I"histoire». Briefing Moyen Orient/Afrique du Nord,n.° 12 (2004).

— «LIslamisme en Afrique du Nord IV: contestation islamiste en Mauri-
tanie: menace ou bouc émissaire?». Rapport Moyen Orient/Afrique du
Nord, n.° 41 (2005).

Izquierdo Brichs, F. Poder y felicidad. Una propuesta de sociologia del
poder. Madrid: La Catarata, 2008.

— «Islam politico en el siglo XX1I». Revista Cidob d’Afers Internacionals,
n.° 93-94 (2011).

Izquierdo Brichs, F.; Lampridi-Kemou, A. «Sociology of power in today’s
Arab world», en: Izquierdo Brichs, F. (ed.) Political Regimes in the
Arab World. Londres-Nueva York: Routledge, 2012.

Jourde, Cédric. «Mauritania 2010: between individual willpower and insti-
tutional inertia». Maghreb Review. IPRIS (2011), p. 11-15.

Lampridi-Kemou, A. «Egypt’s National Interest. A “Sociology of Power”
Analysis». Dret Puiblic i CC. Historicojuridiques. Barcelona: Univer-
sitat Autonoma de Barcelona, 2012 (en linea) http://www.sociologia-
delpoder.com/.

Lauziere, Henri. «Post-Islamism and the religious discourse of Abd Al-
Salam Yasin». International Journal of Middle East Studies, n.° 37
(2005), p. 241-261.

Mohamedou, Mohammad-Mahmoud, Societal transition to democracy in
Mauritania. Cairo: Ibn Khaldoun Center for Development Studies, 1995.

Moroff, Anika; Basedau, Matthias. «An effective measure of institutional
engineering? Ethnic party bans in Africa». Democratization, vol. 17,
n.°4 (2010), p. 666-686.

Ojeda, Raquel. «Andlisis de las contribuciones de las misiones de ob-
servacién electoral internacionales en Mauritania». La observacion
electoral internacional: sentido, actores y retos. Valencia: CEPS.
2008.



Anélisis y evolucién de los grupos islamistas en Mauritania 375

Ojeda, Raquel; Bargados, Alberto. «/E pur si muove? Légicas del poder
y proceso de transicién en la Republica Islamica de Mauritania», en:
Izquierdo, Ferran (coord.) Poder y regimenes en el mundo drabe. Bar-
celona: Fundacion Cidob, 2009.

Ould el-Bara, Yahya. «The life os Shaykh Sidi Al-Mukhtar al-Kunti», en:
Jeppie, Shamil; Diagne, Souleymane Bachir. The Meanings of Timbu-
tu. CODESRIA/HSCR, 2008.

Ould Hamed, Moussa. «Menace terroriste en Mauritanie : un cas d’école».
L’Année du Maghreb, IV 2008 (en linea 01.10.2011) [Fecha de con-
sulta 20.3.2012].http://anneemaghreb.revues.org/462; DOI: 10.4000/
anneemaghreb.462.

Ould Mohamed Abderrahmane Moine, Mohamed. «Political Parties in Mau-
ritania: Challenges and Horizons», en: Tétrault, Mary Ann; Okruhlik,
Gwenn; Kapiszewski, Andrzej. Political Change in the Arab Gulf Sta-
tes: stuck in transition. Londres: Lynne Rienner Publishers, Inc., 2011.

Tewassoul. «Déclaration de politique générale». Parti de Rassemblement
National pour la Démocratie et le Développement. Tawassoul (en li-
nea) http://tewassoul.org/in2.html-1284--1---0----0---0--0-0--1.

The American Foreign Policy Council’s World Almanac of Islamism. Mau-
ritania (en linea). http://almanac.afpc.org/Mauritania. 2011.

Thurston, Alex. «Mauritania’s Islamists». The Carnegie Paper, Middle East
(marzo de 2012) (en linea) http://carnegieendowment.org/2012/03/01/
mauritania-s-islamists/9ziy.

Villasante de Beauvais, Mariella (dir.). Groupes serviles au Sahara. Appro-
che comparative a partir du cas des arabophones de Mauritanie. Pa-
ris: CNRS, 2000.

Werenfels, Isabelle. «Between integration and repression. Government res-
ponses to Islamism in the Maghreb». SWP, Research Paper, 2005.






	01-08_PORTADILLA CREDITOS SUMARIO
	09-10_PRESENTACION
	11-48_CAPITULO 01_FERRAN IZQUIERDO
	49-84_CAPITULO 02_MARIEN DURAN
	85-120_CAPITULO 03_AMAIA GOENAGA
	121-150_CAPITULO 04_IGNACIO ALVAREZ
	151-178_CAPITULO 05_ISAIAS BARREÑADA
	179-208_CAPITULO 06_FERNANDO NAVARRO
	209-232_CAPITULO 07_ATHINA LAMPRIDI
	233-268_CAPITULO 08_LAURA FELIU
	269-294_CAPITULO 09_GUADALUPE MARTINEZ
	295-318_CAPITULO 10_RAFAEL BUSTOS
	319-350_CAPITULO 11_JUAN MACIAS
	351-376_CAPITULO 12_RAQUEL OJEDA



