


FUNDACIÓ BERNAT METGE
ESCRIPTORS GRECS

TEXT I TRADUCCIÓ

EURÍPIDES

TRAGÈDIES, IX, 2

BARCELONA



L’edició d’aquesta obra ha comptat amb el suport del Departament  
de Cultura de la Generalitat de Catalunya

Generalitat de Catalunya
Departament
de Cultura

Primera edició: novembre del 2023

© de la notícia preliminar, la revisió del text grec, la traducció i les notes  
Marta Oller Guzmán, 2023

© d’aquesta edició, Editorial Alpha, 2023

El llibre que teniu a les mans és el fruit de la dedicació de tot l’equip  
de La Casa dels Clàssics, una institució sorgida de la històrica col·lecció 

Bernat Metge que reivindica la vigència dels clàssics de tots els temps.  
La correcció d’originals l’ha feta Roger Aluja; de la revisió de proves  

se n’ha encarregat Rudolf Ortega.

Maquetació: Fotoletra, S. A. 
Impressió: QP Print

ISBN 978-84-9859-428-7 (Volum IX, 2) Rústica
ISBN 978-84-9859-256-6 (Obra completa)

dipòsit legal: B. 8.332-2023

Editorial Alpha, S. L.
Perú, 186

08020 Barcelona
www.lacasadelsclassics.cat

Aquest llibre s’ha imprès amb paper ecològic Fabriano Palatina de 100 grams 
i ha estat compaginat amb tipus Stempel Garamond. Se n’ha fet tiratges 

enquadernats en rústica i en tela.

Reservats tots els drets

EURÍPIDES

BARCELONA

FUNDACIÓ BERNAT METGE

2023

TRAGÈDIES

NOTÍCIA PRELIMINAR, TEXT GREC REVISAT, TRADUCCIÓ I NOTES

MARTA OLLER GUZMÁN

Vol. ix, 2
IFIGENIA A ÀULIDA



Aquest volum ha estat sotmès 
a les revisions de consuetud en les 
publicacions de la F.B.M.

Per al Jan i la Clara



ABREVIATURES

CIRB 	 = �Vasili V. Struve, A. I. Dovatur et alii (eds.), Corpus 
inscriptionum regni Bosporani, Moscou – Leningrad 
1965. 

GV 	 = �Werner Peek, Griechische Vers-Inschriften, vol. i: Grab- 
Epigramme, Berlín 1955. 

LIMC 	 = �Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, vol. 
i-viii, Zúric 1981-2009.

Merkelbach-West 	 = �Reinhold Merkelbach & Martin L. West, Fragmenta 
hesiodea, Oxford 1967.

PEG	 = �Alberto Bernabé, Poetae epici Graeci. Testimonia et 
fragmenta, Pars I, Leipzig 1987.

TrGF 	 = �Bruno Snell, Richard Kannicht & S. L. Radt, Tragi-
corum Graecorum fragmenta, 5 vols., Göttingen 1971-
2004. 

Severyns 	 = �Albert Severyns, Recherches sur la «Chrestomathie» de 
Proclos, vol. iv: La «Vita Homeri» et les sommaires du 
Cycle, París 19772.



IPHIGENIA

AVLIDENSIS



NOTÍCIA PRELIMINAR

L’ÚLTIM EURÍPIDES: DATACIÓ I CONTEXT  
DE REPRESENTACIÓ D’«IFIGENIA A ÀULIDA»

La tragèdia Ifigenia a Àulida va ser escrita per Eurípides al final de la seva 
vida, en un moment imprecís entre el 408 aC i la seva mort. Si cal donar 
crèdit al testimoni de les Vides,1 en aquell moment Eurípides residia a Mace-
dònia, a la cort del rei Arquelau, on gaudia d’un respecte considerable com 
a dramaturg.2 La mort li va arribar allà, de forma inesperada i tal vegada 
cruenta, l’any 407/6 aC.3 Poc temps després, probablement el 405 aC, la Ifi-
genia fou representada a Atenes, juntament amb les tragèdies Les bacants i 
Alcmeó a Corint i un drama satíric de títol desconegut. L’encarregat de dur-
la a escena va ser el fill (o el nebot) d’Eurípides, que obtingué una última 
victòria i un reconeixement pòstum per al gran tràgic.4 Moltes de les dificul-

1.  TrGF 5.1 T 1-17 (R. Kannicht ed.); vegeu-ne l’estudi de Francisco 
Javier Campos Daroca, «Vida y Vidas de Eurípides», en F. J. Campos Daro-
ca et alii (eds.), Las personas de Eurípides, Amsterdam 2007, 219-252.

2.  Tanmateix, Scott Scullion («Euripides and Macedon, or the silence of 
the Frogs», CQ 53, 2, 2003, 389-400) defensa que Eurípides va viure a Atenes 
fins al final dels seus dies.

3.  Es deia que Eurípides havia mort en ser atacat per uns gossos del rei 
Arquelau (TrGF 5.1 T 1.II). En opinió de Mary R. Lefkowitz (The lives of the 
Greek poets, Baltimore 20122, 93), aquest episodi cruent seria una transposició 
de la mort del rei Penteu, a qui Eurípides, a Les bacants, fa morir esquarterat 
per les mènades, en ple èxtasi orgiàstic. Segons argumenta Lefkowitz, els biò-
grafs associaven Eurípides amb Penteu a partir del retrat que Aristòfanes en va 
fer a les seves comèdies, on el tràgic apareixia com un descregut, venerador de 
divinitats estranyes i singulars (cf. Aristòfanes, Ran. 889-894).

4.  Schol. Vet. in Aristoph. Ran. 67d (= TrGF 5.1 T DID C 22): «Així 
també ho reporten les Didascàlies, que, a la mort d’Eurípides, el seu fill, que 
tenia el mateix nom, va fer representar a la ciutat Ifigenia a Àulida, Alcmeó 



14	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 15

tats inherents a la lectura, edició i comprensió del text d’aquesta tragèdia 
deriven precisament de les circumstàncies que envoltaren la seva composició 
i posada en escena: hom ha considerat que, a la mort d’Eurípides, l’obra es-
tava inacabada, de manera que la va haver d’enllestir algú altre. Aquesta seria 
només la primera de les múltiples manipulacions que el text de la Ifigenia a 
Àulida va patir al llarg de la seva història.

A pesar d’haver estat escrita lluny d’Atenes, és possible establir un lligam 
entre l’episodi mític que aborda aquesta tragèdia i els esdeveniments històrics 
que se succeïen en aquell moment a la ciutat. En efecte, l’any 405 aC Atenes 
seguia immersa en un llarg i sagnant conflicte armat contra Esparta i no po-
dia preveure que la seva derrota era a tocar. La bel·licositat d’Atenes era tal 
que aquell mateix any, malgrat tenir una situació militar cada vegada més 
adversa, el poble, esperonat per les paraules de Cleofont, va rebutjar la pro-
posta de pau d’Esparta i va votar seguir amb les hostilitats.5 Probablement, a 
Eurípides aquella animositat no l’hauria sorprès gens, ja que havia viscut gran 
part de la seva vida en una ciutat en guerra i coneixia, de ben segur, les fe-
bleses d’una democràcia directa en què l’assemblea popular, seu de les deci-
sions més importants, podia ser (i, de fet, era) conduïda per polítics ambi
ciosos i demagogs cap a accions arriscades i fins i tot cruels, en nom dels 
interessos de la ciutat.6 No en va, la guerra és un tema recurrent en les tra-
gèdies euripidees, sempre presentada a través de l’embolcall del mite. Tanma-

i Bacants». Suda ε 3695 Adler (= TrGF 5.1 T 3.24-25): «Va obtenir cinc vic-
tòries, quatre mentre era en vida, i una després de la seva mort, quan el seu 
nebot Eurípides va portar la peça teatral a escena». Al marge d’aquestes no-
tícies, Charles W. Willink («The prologue of Iphigenia at Aulis», CQ 21, 2, 
1971, 361, n. 4) suggereix el nom de Cefisofont, l’amic i col·laborador d’Eu-
rípides, com el productor de la tragèdia. 

5.  Segons explica Aristòtil (Ath. 34), el rebuig a pactar una pau amb 
Esparta ben aviat es va revelar com un error gravíssim, ja que només un any 
més tard, el 404 aC, la flota atenesa va ser derrotada a Egospòtamos per les 
forces espartanes comandades per Lisandre. Les conseqüències d’aquesta der-
rota van ser desastroses per a Atenes: va haver de renunciar a la major part 
de la seva flota, emblema del poder naval de l’imperi atenès; es van enderro-
car els Murs Llargs, que unien la ciutat d’Atenes amb el port del Pireu i en 
garantien l’avituallament, i es va abolir la democràcia per posar-hi un govern 
oligàrquic filoespartà, l’anomenat Govern dels Trenta tirans (cf. Xenofont, 
Hell. II 2-3).

6.  A l’Atenes democràtica, la massa anònima del poble, l’ὄχλος, podia 
influir decisivament sobre la política de la ciutat. En Eurípides, és aquesta 
multitud innominada, mantes vegades invocada en la Ifigenia a Àulida (vv. 
450, 517, 526, 735, 1030, 1338, 1546), qui crea inestabilitat en l’ordre moral 
de la ciutat, sovint sota el guiatge d’un orador hàbil, com ho és Odisseu 

teix, Eurípides es complau particularment a presentar el punt de vista dels 
més desvalguts o dels vençuts, d’aquells qui veuen la seva vida trastocada per 
un conflicte armat que no han provocat, però que els afecta de manera funes-
ta i radical: els personatges femenins de les seves tragèdies, grecs o bàrbars, 
n’ofereixen l’exemple més clar. Aquest és també el cas d’Ifigenia, una jove 
princesa argiva a qui l’esclat de la guerra de Troia destruirà tota esperança 
d’una vida reeixida com a esposa i mare, en una llar pròspera i sense perill. 

Certament, Ifigenia encarna a la perfecció un personatge femení tipus que 
Eurípides va explorar en diferents tragèdies, com ara la Políxena de l’Hècabe 
o la Macària d’Els fills d’Hèracles, totes elles noies joves, sacrificades per un 
suposat bé comú, força o necessitat superior, que exigia la mort d’una 
parthénos com a penyora i mal menor.7 Ara bé, el personatge d’Ifigenia deu-
ria ser particularment atractiu als ulls d’Eurípides, perquè anys abans de com-
pondre la nostra tragèdia ja li n’havia dedicat una altra, la Ifigenia entre els 
taures.8 Així, el tràgic portà a escena dos moments crucials en el mite de 
l’heroïna: el seu sacrifici a la badia d’Àulida, just abans que els grecs empren-
guessin l’expedició contra Troia, i el seu inesperat retorn de la Tàurida, anys 
després, en companyia d’Orestes. Per bé que composta més tard, Ifigenia a 
Àulida aborda el primer dels dos episodis i se situa, per tant, al principi de 
la guerra de Troia, veritable moment fundacional en la història de Grècia.

En efecte, a l’Antiguitat, la guerra de Troia era tinguda per la primera 
acció conjunta dels grecs enfront d’un enemic comú: la ciutat de Troia i els 
seus aliats.9 Ni tan sols Tucídides en va posar en dubte la veracitat, encara 

(vegeu David Rosenbloom, «The panhellenism of Athenian tragedy», en D. 
Carter (ed.), Why Athens? A reappraisal of tragic politics, Oxford 2011, 353-
381, en particular 374-379). Sobre el paper d’Odisseu en aquesta tragèdia, 
vegeu també les notes ad vv. 524 i 1362 de la traducció.

7.  Vegeu l’estudi comparat de les tres heroïnes tràgiques a Geneviève 
Hoffmann, «Macarie, Polyxène et Iphigénie: les vièrges héroïques dans le 
théâtre d’Euripide», en Silence et fureur: la femme et le mariage en Grèce, 
Avinyó 1996, 249-270. Un únic paral·lel masculí es pot trobar en el Meneceu 
de Les fenícies. Sobre aquests sacrificis, vegeu també Nicole Loraux, Tragic 
ways of killing a woman, Cambridge – Londres 1986, 32-36; Helene P. Foley, 
Ritual irony: Poetry and sacrifice in Euripides, Ithaca – Londres 1985, 65-105.

8.  Sobre la datació d’Ifigenia entre els taures, força discutida, vegeu la 
síntesi que en fa Adrià Piñol Villanueva en la Notícia preliminar a la tragèdia 
(pp. 115-117), publicada en aquesta mateixa col·lecció (FBM 2017).

9.  Així ho afirma Tucídides en l’arqueologia (I 3, 1): «abans de la guerra 
de Troia, Grècia no sembla haver emprès cap acció en comú» (trad. Jaume 
Berenguer, FBM 1953). Sobre la consideració de la guerra de Troia com un fet 
històric per part dels antics, vegeu Andrew Erskine, Troy between Greece 
and Rome, Oxford 2001, 2-4.



16	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 17

que va censurar la manera amb què els poetes antics n’havien exagerat els fets 
amb la idea d’embellir-los i de fer-los més amens a l’auditori. La guerra de 
Troia, que havia propiciat la creació de la primera expedició panhel·lènica, 
evocava, doncs, un temps en què una coalició de pobles grecs havia estat no 
només possible, sinó també exitosa. Hom s’ha preguntat, doncs, legítima-
ment, si Eurípides buscava, amb la Ifigenia a Àulida, reivindicar la necessitat 
d’aquella llunyana unitat grega davant les lluites fratricides que assolaven les 
ciutats del seu temps.10 Ara bé, l’argument de la tragèdia quedaria reduït a no 
res si es llegís com un pamflet descarat a favor d’aquesta idea. Ben al contra-
ri, el poeta tràgic se serveix d’aquest episodi mític, antic i conegut, per plan-
tejar un dilema d’abast més profund, que recorre transversalment la història 
de la Grècia arcaica i clàssica: la invocació d’una unitat panhel·lènica, bastida 
idealment contra un enemic extern, i l’exercici d’una política real, tot sovint 
orientada a defensar els interessos particulars, tan variats com volàtils, de 
cadascuna de les ciutats o de les seves elits dirigents. En el cor d’aquesta 
doble pulsió, que els contemporanis d’Eurípides degueren conèixer bé, cal 
situar el sacrifici d’Ifigenia. 

ESTRUCTURA I CONTINGUT

El pròleg (vv. 1-163) situa l’acció a trenc d’alba, a la badia d’Àulida, on la 
flota aquea espera els vents propicis per tal d’emprendre la navegació rumb a 
Troia. Agamèmnon, el cabdill principal de l’exèrcit aqueu, no pot dormir i fa 
venir un vell servent. Mantenen un breu diàleg (vv. 1-48), que és interromput 
per una llarga digressió d’Agamèmnon (vv. 49-114) on s’exposen els antece-
dents de la situació actual: el naixement d’Hèlena, el jurament de Tindàreu, 
el rapte d’Hèlena per part de Paris i l’inici de l’expedició contra Troia. Aga-
mèmnon revela que, persuadit pel seu germà Menelau, ha escrit una carta a 
la seva esposa, Clitemestra, per demanar-li que enviï a Àulida la seva filla 
Ifigenia, amb el pretext de casar-la amb Aquil·leu. En realitat, però, Agamèm-
non es disposa a sacrificar la noia a Àrtemis, ja que l’endeví Calcant ha fet 
saber que només així obtindran els vents necessaris per fer-se a la mar i 
destruir Troia. Però ara Agamèmnon ha canviat de parer i, en la fosca de  
la nit, ha escrit una segona carta a la seva esposa ordenant-li que retingui la 
filla al palau d’Argos. S’obre un segon diàleg entre el vell servent i Agamèm-

10.  Per al motiu del panhel·lenisme en la Ifigenia a Àulida, se’n pot llegir 
un bon resum a Christopher Collard & James Morwood, Euripides, Iphi-
genia at Aulis, vol. i: Introduction, text and translation, Liverpool 2017, 15-
18; vegeu també les n. 109 i 119 i la nota complementària ad v. 65, en la 
nostra traducció. 

non (vv. 115-163) en el qual el rei explica que Aquil·leu no està al cas de 
l’engany per fer venir Ifigenia, perquè són Odisseu, Menelau, Calcant i el 
mateix Agamèmnon els qui han ordit l’estratagema. El sobirà grec demana al 
vell que vagi corrents a Argos i que entregui a Clitemestra aquesta segona 
carta amb l’esperança de poder evitar encara el sacrifici. 

El pàrode (vv. 164-302) fa entrar a escena un cor de quinze dones joves 
provinents de la veïna Calcis, que arriben deleroses de contemplar la parada 
de l’exèrcit aqueu. A través del seu cant entusiàstic ofereixen un catàleg dels 
herois (vv. 164-230) i un catàleg de les naus (vv. 231-302), que permeten a 
l’espectador copsar les dimensions de la flota allà apostada i els principals 
guerrers que la componen. Els herois, deu en total,11 apareixen en un moment 
de distensió, mentre miren de distreure l’espera amb tota mena d’activitats de 
lleure. En aquest primer catàleg, que recorda més aviat una escena de palestra 
o de gimnàs, ocupa un lloc destacat Aquil·leu, el millor dels aqueus, de qui 
s’esmenta l’origen semidiví i les extraordinàries habilitats en la cursa, d’acord 
amb la tradició homèrica. El catàleg de les naus inclou la llista dels contin-
gents que componen la flota grega i dels principals capitostos aqueus, vinguts 
d’arreu del món grec.12 El cor es complau a descriure amb detall els emblemes 
de cada ciutat, bastint una ècfrasi de discutida qualitat poètica que s’emmira-
lla en el catàleg de les naus homèric.13 

11.  Per ordre d’aparició, s’esmenten els herois següents: Aiant Oileu, 
Aiant Telamoni, Protesilau, Palamedes, Diomedes, Meríones, Odisseu, Nireu, 
Aquil·leu i Eumel Ferecíada. Sobre cadascun d’ells, vegeu les notes comple-
mentàries de la nostra traducció.

12.  Els vaixells, que estan amarrats en semicercle a la badia d’Àulida i 
disposats de dreta a esquerra, per ordre de prelació, són aquests: cinquanta 
naus d’Aquil·leu, provinents de Ftia; cinquanta naus d’Argos, comandades per 
Euríal i Estènel; seixanta naus de l’Àtica, dirigides per Teseu; cinquanta naus 
vingudes de Beòcia, sota el comandament de Leit; naus de la Fòcida, de nom-
bre indeterminat (llacuna textual); naus de la Lòcrida, comandades per Aiant 
Oileu; cent naus provinents de Micenes, comandades per Agamèmnon i Me-
nelau; vingudes de Pilos, un nombre de naus indefinit (llacuna textual), sota 
el comandament de Nèstor; dotze naus dels enians, dirigides per Guneu; naus 
d’Èurit, vingudes de l’Èlida; naus tàfies, sota el comandament de Meges; dot-
ze naus d’Aiant Telamoni, tancant el cercle. En total, en el catàleg s’esmenten 
334 embarcacions, per bé que les dones del cor afirmen que l’estol és «de mil 
naus» (v. 173: χιλιόναυσιν), una xifra aproximada en relació amb la de 1186 
naus del catàleg homèric, que Tucídides (I 10, 4) apuja fins a 1200. 

13.  Eurípides, en efecte, pren com a referència el catàleg de les naus de 
la Ilíada (II 484-785), però també incorpora elements divergents amb el relat 
homèric (vegeu-ne els detalls en les notes de la nostra traducció). Hom ha 
volgut explicar aquests canvis per la utilització d’una altra font èpica alterna-
tiva, tal vegada els Cants cipris d’Estasí, o bé com una llicència poètica no 



18	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 19

El primer episodi (vv. 303-542) s’obre amb un tens diàleg entre el vell 
servent i Menelau, el qual ha interceptat la segona carta i ha descobert les 
veritables intencions del seu germà. Agamèmnon sent els crits i hi acut a 
veure què passa. Comença aleshores un intercanvi de retrets entre germans. 
Menelau acusa Agamèmnon de tenir un pensament canviant i poc fiable: pri-
mer, al servei del seu afany d’honors, i ara, orientat a salvar la seva filla del 
sacrifici, en contra dels interessos de l’Hèl·lada. Agamèmnon, al seu torn, li 
tira per la cara el desig de recuperar una mala esposa, Hèlena, i de venjar la 
injúria rebuda a qualsevol preu. Quan estan a punt de separar-se, entra un 
missatger anunciant l’arribada d’Ifigenia, acompanyada de Clitemestra i 
d’Orestes, un infant encara. Segons explica, tot l’exèrcit està assabentat de la 
notícia i s’afanya, emocionat, a contemplar la comitiva. Tan bon punt el mis-
satger se’n va, Agamèmnon es desespera perquè no sap com enfrontar-se a la 
seva esposa, que no coneix l’engany i ha vingut de sorpresa. Davant les llà-
grimes del germà, Menelau se’n compadeix, canvia de parer i li proposa que 
s’oblidi del sacrifici i retorni la filla al palau d’Argos. Agamèmnon, però, 
entén que han fet cap a un destí indefugible (v. 511: εἰς ἀναγκαίας τύχας) i muda 
de nou de parer: el sacrifici d’Ifigenia s’ha de dur a terme, perquè el gros de 
l’exèrcit, amb Odisseu al capdavant, no renunciarà al pla de destruir Troia.

En el primer estàsim (vv. 543-589) es fa una lloança de l’amor moderat. El 
cor defensa que es pot aconseguir la virtut per mitjà de l’educació. S’explica 
l’episodi del judici de Paris i l’enamorament posterior de Paris i Hèlena, el 
qual ha conduït l’Hèl·lada a la guerra.

El segon episodi (vv. 590-750) comença amb l’arribada de Clitemestra, 
Ifigenia i Orestes a la badia d’Àulida, on reben la benvinguda del cor de 
dones calcidees. Agamèmnon ve a trobar-les i Ifigenia corre a abraçar el seu 
pare, confiada i feliç. Tots dos intercanvien paraules ambigües: l’alegria del 
retrobament es veu enfosquida pels plans de mort, que Agamèmnon amaga. 
Quan marit i muller es queden sols, parlen dels preparatius per a les noces 
entre Ifigenia i Aquil·leu: Clitemestra vol conèixer detalls del seu futur gendre 
i de com es farà la celebració, però Agamèmnon li ordena tornar a Argos. 
Clitemestra, profundament ofesa, es mostra determinada a quedar-se al costat de 
la seva filla per tal d’acomplir els seus deures, com a mare, en el ritual nupcial. 

En el segon estàsim (vv. 751-800), el cor canta l’arribada de l’exèrcit grec 
a Troia i, talment com una profecia de Cassandra, descriu els esdeveniments 
futurs: la destrucció de la ciutat i la captura de les troianes per culpa d’Hè-
lena i dels seus amors il·lícits amb Paris. 

mancada d’una certa intencionalitat política, perquè s’hi exalten herois i po-
bles particularment importants en la diplomàcia atenesa de finals del s. v aC, 
segons argumenta François Jouan, Euripide et les legendes des Chants Cy- 
priens. Des origines de la guerre de Troie à l’«Iliade», París 1966, 293-298.

L’entrada a escena d’Aquil·leu, en el tercer episodi (vv. 801-1035), propicia 
la trobada amb Clitemestra, que és la primera que s’adona de l’engany de què 
han estat víctimes per part d’Agamèmnon: no hi ha cap compromís entre 
Ifigenia i Aquil·leu; tot ha estat una maniobra per a conduir la filla fins allà. 
L’heroi, al seu torn, s’adona de l’abús comès contra el seu nom i es disposa 
a demanar una reparació davant del mateix Agamèmnon. De sobte, el vell 
servent entra a escena i revela les intencions vertaderes del seu senyor: sacri-
ficar Ifigenia. Clitemestra, desesperada, suplica a Aquil·leu que salvi la seva 
filla. L’heroi està disposat a fer-ho, però no vol posar en risc la seva amistat 
amb el cabdill principal de l’exèrcit grec i demana a Clitemestra que intenti, 
abans, persuadir-lo d’abandonar els seus plans. Si no ho aconsegueix, ell es 
compromet a intervenir en persona per ajudar-la. 

El tercer estàsim (vv. 1036-1097) inclou una descripció brillant de les no-
ces de Tetis i Peleu al peu del Pèlion. El cor rememora el banquet dels déus, 
acompanyat de música i danses, i com els centaures hi arribaren, atrets pel vi, 
i vaticinaren el naixement d’Aquil·leu, una «llum grandiosa» (v. 1063: μέγα 
φῶς) per a Tessàlia. Tot seguit, el cor canvia de to per anunciar el matrimoni 
funest que Ifigenia ha de tenir: ella també serà coronada i es faran els prepa-
ratius rituals, però no pas per a dur-la al matrimoni, sinó al sacrifici acordat. 
És en aquest cant en què Ifigenia es transforma, per primer cop, de núvia 
joiosa en vedella sacrificial (v. 1084: μόσχον). El cor es lamenta de viure en un 
món en què ni la virtut ni les lleis tenen ja força.

En el quart episodi (vv. 1098-1275),14 Agamèmnon ve a trobar la seva es-
posa amb el pretext de començar els rituals prenupcials. Clitemestra li comu-
nica que està al corrent de les seves intencions reals i li retreu amargament 
tot el que ella ha hagut de suportar i fer com a esposa obedient i lleial. Tot 
seguit fa sortir Ifigenia, amb Orestes a coll, que entona una súplica davant 
d’Agamèmnon en què evoca alguns moments feliços del passat i les esperan-
ces adés compartides, a fi de despertar la compassió del pare i evitar la mort, 
perquè, afirma, és millor viure una vida innominada que morir gloriosament 
(v. 1252: κακῶς ζῆν κρεῖσσον ἢ καλῶς θανεῖν). Agamèmnon li respon que no 
pot evitar el sacrifici, perquè és l’Hèl·lada qui en reclama la mort per a posar 
fi al rapte de dones gregues per part dels bàrbars.

14.  No hi acord entre els estudiosos quant a l’estructura de la part final 
de la tragèdia, particularment afectada per les interpolacions. La principal 
dissensió es troba en si cal considerar la monòdia d’Ifigenia (v. 1276-1335) 
com a part integrant del quart episodi o bé com un intermedi líric previ al 
cinquè episodi, opció que seguim. Sobre aquesta qüestió, vegeu, més avall, 
l’apartat «La tradició manuscrita i el debat sobre l’autenticitat del text» 
d’aquesta Notícia preliminar.



20	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 21

Davant l’inevitable, Ifigenia entona una monòdia (vv. 1276-1335), a mane-
ra d’estàsim, en què fa dolorosos retrets a Paris i a Hèlena, els quals, amb els 
seus amors il·lícits, han desencadenat una guerra que la durà a la mort. 

En el cinquè episodi (vv. 1336-1474), Aquil·leu es presenta davant de Cli-
temestra i Ifigenia i els explica que ha estat a punt de morir lapidat a mans 
de l’exèrcit quan es disposava a defensar la salvació de la noia. Fins i tot els 
seus homes, els mirmídons, li han girat l’esquena. Malgrat el risc, Aquil·leu es 
reafirma en la seva intenció d’ajudar-les, amb el suport dels pocs homes que 
li queden. Tot d’una, però, Ifigenia interromp el diàleg per anunciar que ha 
decidit acceptar el sacrifici i acudir voluntàriament a l’altar de la deessa, ja 
que en la seva mort tot són avantatges: Aquil·leu no es posarà més en perill 
(i és ben sabut que la vida d’un home val més que la de milers de dones,  
v. 1394), els troians seran castigats i l’Hèl·lada se salvarà. Les paraules de la 
noia desperten l’admiració en Aquil·leu, que s’adona de la seva noblesa de cor 
i es plany d’haver de perdre una esposa excel·lent; per això encara s’ofereix 
de nou a salvar-la, fins i tot en l’últim moment. Clitemestra, al seu torn, rep 
consignes de la seva filla per no plorar ni portar dol per la seva mort, un fet 
que al capdavall es revelarà, per a la mare, gloriós; també és exhortada a no 
guardar cap mena de rancúnia envers el seu marit. 

Ifigenia demana al cor de cantar un himne a Àrtemis i d’iniciar els prepa-
ratius per al sacrifici. En el seu cant (vv. 1475-1509), implora a la deessa que 
concedeixi la victòria als grecs, perquè ella accepta de grat la seva mort. Com 
una «llum per a Grècia» (v. 1502: Ἑλλάδι με φάος), Ifigenia s’acomiada del 
món dels mortals. El cor l’acompanya en el seu comiat i demana, novament, 
la victòria aquea sobre Troia (vv. 1510-1531).

L’èxode de la tragèdia (vv. 1532-1629), a manera d’epíleg, descriu en dife-
rit el relat del sacrifici i de l’extraordinari fet que hi té lloc. Conté dues parts: 
en la primera, un missatger arriba i anuncia a Clitemestra la miraculosa des
aparició de la seva filla Ifigenia en el mateix altar del sacrifici. D’acord amb 
la interpretació de Calcant, Àrtemis s’ha endut la jove i, en el seu lloc, hi ha 
posat una cérvola esplèndida. Ara, doncs, no cal plorar, perquè Ifigenia està 
salvada. En la segona part, Clitemestra dubta d’aquest relat, però Agamèm-
non arriba per a confirmar-lo. El rei exhorta l’esposa a no lamentar-se, per-
què la seva filla es troba, sens dubte, entre els déus. Ara, cal emprendre l’ex-
pedició, perquè Àrtemis els envia vents favorables i la flota pot finalment 
salpar. El cor s’acomiada desitjant èxit a l’expedició.

LA TRADICIÓ MANUSCRITA I EL DEBAT  
SOBRE L’AUTENTICITAT DEL TEXT

Amb més d’una trentena d’edicions crítiques i nombrosos estudis i comen-
taris, l’estudi del text d’Ifigenia a Àulida continua sent problemàtic. Qualsevol 
intent d’aproximar-s’hi críticament representa, en paraules de Sean A. Gurd, 
un exercici de «filologia radical», que recorre més de dos segles de publica-
cions i debats erudits, bona part dels quals encara romanen oberts.15 Tanma-
teix, el repte que planteja el text de la tragèdia no es troba en una tradició 
manuscrita particularment rica, sinó en unes condicions de producció i trans-
missió particulars que han deixat indicis, més o menys clars, d’interpolacions 
i alteracions del text original. 

En efecte, el text ha arribat als nostres dies a través de dos únics manus-
crits medievals: el còdex L (Laurentianus 32, 2, folis 144v-154r), escrit al 
voltant del 1315, i el còdex P (Palatinus Vaticanus gr. 287, folis 133r-147v), 
escrit pels volts de 1320-1325.16 El còdex L té la particularitat d’incloure les 
esmenes i revisions de Demetri Triclini, l’eximi erudit bizantí, deixeble de 
Tomàs Magistre, qui va revisar el text en tres ocasions (Tr1, Tr2, Tr3), proba-
blement a Tessalònica, abans que el còdex fos transportat a Itàlia i incorporat 
a la col·lecció dels Mèdici.17 La relació entre els manuscrits L i P ha estat una 
qüestió llargament debatuda: per a uns, P seria una còpia de L, mentre que, 
per a d’altres, es tractaria de dues còpies bessones derivades d’una mateixa 
font anterior, avui perduda. Per bé que els arguments aportats no permeten 
arribar a una conclusió definitiva, en l’actualitat la gran majoria dels estudio
sos del text opten per acceptar que el manuscrit P fou copiat de L en una 
data molt propera a la seva redacció, probablement després de la primera 
revisió de Demetri Triclini, però abans de les altres dues.18 

A banda d’aquests manuscrits, es conserven dos apògrafs de L (Parisinus 
gr. 2887, de finals del segle xv, i Parisinus gr. 2817, de principis del segle xvi) 

15.  Vegeu Sean Alexander Gurd, Iphigenias at Aulis. Textual multipli-
city, radical philology, Ithaca 2005, que aborda l’estudi comparat de tretze 
d’aquestes edicions.

16.  Seguim les datacions proposades per Valeria Andò en la seva edició 
recent: Euripide, Ifigenia in Aulide, Venècia 2021 (p. 18); Christopher Co-
llard & James Morwood (pp. 50-51), per la seva banda, proposen datar el 
còdex L una mica abans, al voltant del 1310, i P al voltant del 1315.

17.  Un facsímil excel·lent d’aquest manuscrit es troba disponible, en línia, 
al repositori digital de la Biblioteca Medicea Laurenziana: <http://mss.bmlon-
line.it>.

18.  Bones síntesis del debat filològic al voltant de la filiació L : P es 
poden llegir en les recents edicions comentades de C. Collard & J. Morwood 
(pp. 50-55) i de V. Andò (pp. 18-20). 



22	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 23

i tres papirs amb fragments de la tragèdia (Pap. Leiden inv. 510, del segle iii 
aC; Pap. Köln II 67, del segle ii aC, i Pap. Oxy. 3719, del segle iii dC), el 
més antic amb notació musical sobre dos breus episodis lírics. 

Completen les nostres fonts algunes citacions en autors antics i tres testi-
monis que recullen mots o versos aïllats atribuïts a la tragèdia.19 Precisament, 
un d’aquests testimonis és a l’origen de les sospites que en el text original 
s’han produït alteracions: es tracta d’un passatge de Sobre la naturalesa dels 
animals d’Elià, en què s’esmenten dos versos i mig d’una tragèdia d’Eurípides 
titulada Ifigenia (sic), on es reprodueixen les paraules d’un personatge, pro-
bablement Àrtemis, anunciant la substitució d’Ifigenia per una cérvola a l’al-
tar sacrificial.20 Aquests versos, que no es troben documentats en cap de les 
tragèdies conservades sobre el mite d’Ifigenia, ben aviat van plantejar la pos-
sibilitat que es tractés d’un fragment del pròleg o de l’èxode original de la 
Ifigenia a Àulida, atiant el debat al voltant de l’autenticitat del text transmès 
pel manuscrit L. Evidentment el fet que la tragèdia hagués estat representada 
després de la mort d’Eurípides semblava abonar la idea que el text original 
podia haver estat modificat des d’un primer moment. Estudis posteriors so-
bre la llengua, la mètrica, la coherència interna i l’estil han dut a concloure 
que, en efecte, el text de L conté nombrosos passatges difícilment euripideus. 

Per raons d’espai, no podem entrar en una explicació detallada al voltant 
de tots els llocs en què els filòlegs han dubtat o directament atetitzat el text 
preservat, però val la pena fer esment de tres passatges que han estat particu-
larment debatuts:21

1.  El pròleg (vv. 1-162) presenta una estructura insòlita en la producció 
dramàtica euripidea, ja que combina un diàleg inicial en anapestos (vv. 1-48), 
seguit d’una rhesis en trímetres iàmbics (vv. 49-114) i un diàleg final, nova-
ment en anapestos, probablement lírics (vv. 115-162). A aquesta particularitat 
s’afegeixen anomalies mètriques, lingüístiques i estilístiques que, juntament 
amb alguna incongruència interna, han dut els estudiosos a plantejar-se en 
quina mesura es tracta d’una composició original d’Eurípides. Les postures 
van des de considerar espuris la totalitat o una part dels versos, a defensar-ne 

19.  Per a una taula de les citacions d’aquesta tragèdia en altres obres 
vegeu Denys L. Page, Actors’ interpolations in Greek tragedy studied with 
special reference to Euripides’ «Iphigeneia in Aulis», Oxford 1934, 128. 

20.  Es correspon al frag. 1 del nostre text i traducció.
21.  Per a una discussió més aprofundida sobre l’autenticitat dels diferents 

passatges del text, remetem a l’estudi detalladíssim i profusament documentat 
de Valeria Andò (Euripide, Ifigenia in Aulide, Venècia 2021, 29-57). Hem 
intentat recollir i sintetitzar els elements més importants d’aquest debat en 
l’aparat crític i les notes del nostre text, que complementen el que exposem 
en aquesta Notícia preliminar.

l’autenticitat adduint la coherència estructural i temàtica del conjunt, així com 
una voluntat innovadora per part del poeta.22 Sigui com sigui, el text preser-
vat resulta perfectament funcional, conté dades necessàries per a la compren-
sió de la trama subseqüent i contribueix a crear un cert suspens al voltant 
d’un mite que, sense cap mena de dubte, era conegut pel públic assistent a 
l’espectacle. 

2.  El pàrode (vv. 164-302), un dels més llargs preservats, està protagonit-
zat per un cor de dones joves provinents de Calcis. Com ja hem dit més 
amunt, s’hi poden distingir dues parts, formalment i temàtica ben diferencia-
des: un catàleg dels herois (vv. 164-230), integrat per dues llargues estrofes 
amb responsió (vv. 164-184, 185-205), seguides d’un èpode quasi tot en eo-
locoriàmbics (vv. 206-230), i un catàleg de les naus (vv. 231-302), majoritària
ment en iambotrocaics, que inclou dos parells estròfics similars (vv. 231-241, 
242-252), seguits d’un llarg èpode o bé d’una tercera díada estròfica (vv. 277-
302). Aquesta segona part presenta dos llocs amb text corrupte i problemes 
mètrics que han suscitat una intensa discussió filològica i han dut la majoria 
dels estudiosos a considerar-la espúria. La primera part, en canvi, és conside-
rada molt majoritàriament obra d’Eurípides, tal vegada no acabada del tot, o 
bé d’un imitador brillant.23 Tampoc no falten, però, els qui defensen l’auten-
ticitat del conjunt.24

3.  L’èxode resulta encara més problemàtic. La part final del text conservat 
(vv. 1578-1629) és considerada espúria gairebé de manera unànime, fruit 
d’una reelaboració tardana, d’època bizantina. La discussió se centra, doncs, 
en els versos anteriors, per als quals s’han fet propostes diverses que donen 
peu a tres possibles finals: el comiat d’Ifigenia a la llum del sol (v. 1509), 
dramàticament molt efectiu; el cant del cor invocant Àrtemis per a una expe-
dició exitosa (v. 1532), o bé la primera part del relat del missatger sobre el 
sacrifici (v. 1577).25 En qualsevol d’aquests tres casos, quedaria exclosa la sal-
vació d’Ifigenia en favor d’una versió del mite, ja antiga, que reivindicava el 
sacrifici humà com a ofrena propiciatòria abans d’iniciar la guerra. No hi ha, 

22.  Sobre aquesta qüestió i els diferents posicionaments que ha suscitat, 
vegeu la nota complementària ad vv. 1-163, al final de la nostra traducció.

23.  En aquesta línia interpretativa es mantenen, p. ex., D. L. Page (Ac-
tors’ interpolations cit., 142), J. Diggle (1994), D. Kovacs («Toward a re-
construction…» cit., 83) i, més recentment, C. Collard & J. Morwood 
(Euripides, Iphigenia cit., 295).

24.  Vegeu, entre d’altres, F. Jouan (Euripide et les llegendes cit., 293-
294), J. Irigoin («Le prologue et la parodos…» cit., 252), H. C. Günther 
(1988) i W. Stockert (1992).

25.  Per aquesta qüestió, vegeu les n. 128 i ad vv. 1509 i 1531, en la nos-
tra traducció.



24	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 25

però, arguments definitius per a descartar que Eurípides hagués optat per un 
final salvífic, amb la substitució de la jove per la cérvola —en aquest sentit, 
convé recordar el fragment d’Elià, esmentat abans, amb la probable aparició 
d’Àrtemis com a dea ex machina—. No es pot rebutjar, per tant, la idea que 
el final preservat, per bé que no és l’original, conservi l’esperit de l’èxode 
escrit o projectat pel tràgic.

La importància d’aquests tres llocs, prou rellevants en l’estructura de qual-
sevol tragèdia, rau, aquí, en el fet que defineixen aspectes clau en l’aproxima-
ció al mite d’Ifigenia. Així, els dubtes d’Agamèmnon en el pròleg creen ex-
pectatives al voltant del futur de la jove (¿realment podrà ser salvada?) i, per 
uns moments, desafien les versions mítiques prèvies sobre el sacrifici i l’inici 
de la guerra de Troia. El pàrode, al seu torn, mobilitza la memòria dels poe
mes homèrics per mitjà de la descripció, quasi pictòrica, d’una flota flamant, 
aquí a les portes d’una expedició panhel·lènica. Per últim, l’èxode inclou una 
refecció tardana del destí final d’Ifigenia, mitjançant la qual la trama s’em-
motlla als camins ja coneguts del mite: el sacrifici per substitució procura a 
Ifigenia una vida en el més enllà i dona via lliure a l’inici de la guerra, però 
també sembra la llavor d’una venjança futura per part de Clitemestra. Tots 
aquests són elements importants a l’hora de valorar l’originalitat de la Ifige-
nia a Àulida en el tractament d’un mite antic. 

EL MITE D’IFIGENIA, DE L’ÈPICA A LA TRAGÈDIA

El primer esment del sacrifici d’Ifigenia es troba en els Cants cipris, que la 
tradició atribueix a Estasí de Xipre, un poema èpic d’època arcaica que com-
prenia els fets immediatament anteriors a la Ilíada i que coneixem a través dels 
resums que en va fer Procle de Constantinoble a la Crestomatia (segle v dC), 
recollits en la Biblioteca de Foci (segle ix dC). Si cal atorgar credibilitat a 
aquestes fonts, en els Cants cipris el mite apareixia ja en la seva versió més 
coneguda: mentre les naus aquees es troben a Àulida, Agamèmnon caça una 
cérvola i es vanta de ser més bon caçador que la mateixa Àrtemis. Aquesta 
bravata provoca la còlera de la deessa, que els envia tempestes per impedir 
que puguin fer-se a la mar. En aquest destret, l’endeví Calcant els revela el 
motiu de la còlera divina i els comunica que cal sacrificar en honor d’Àrtemis 
la filla d’Agamèmnon, Ifigenia. Fan venir la noia, amb el pretext de casar-la 
amb Aquil·leu, i es disposen a immolar-la, però, en el moment precís del cop 
fatal, la deessa la substitueix per una cérvola i se l’endú a la Tàurida per a 
fer-la immortal.26

26.  Procle, Chrest. 80 Severyns (= PEG Bernabé p. 41).

Hesíode reprèn el mite en un fragment del Catàleg de les dones en què 
s’explica que una tal Ifimede, variant del nom d’Ifigenia,27 és immolada pels 
aqueus just abans de salpar cap a Troia; en realitat, però, sacrifiquen una 
imatge (εἴδωλον), perquè Àrtemis agafa la noia i se l’endú a un lloc indeter-
minat on, ungint-la amb ambrosia, la fa immortal sota l’advocació d’Àrtemis 
Enòdia, és a dir, la Protectora dels camins.28 El fragment hesiòdic identifica 
el col·lectiu dels aqueus com a responsables del sacrifici, introdueix la il·lusió 
de la imatge en lloc del sacrifici per substitució, i dona detalls interessants 
sobre la immortalització de la jove, però no fa cap esment del pretext de les 
núpcies amb Aquil·leu, un motiu fonamental en la nostra tragèdia. 

De fet, tenim pocs detalls d’aquest episodi sacrificial en la literatura arcai-
ca, començant pel silenci d’Homer, que coneix l’estada de la flota a Àulida,29 
però que ni tan sols esmenta Ifigenia entre les filles d’Agamèmnon.30 Podem 
suposar la importància de l’obra d’Estesícor d’Hímera en el pas del mite 
d’Ifigenia de l’èpica a la tragèdia gràcies a alguns fragments papiracis en què 
queda clar, per una banda, que la transformació d’Ifigenia en Hècate, indirec-
tament esmentada en Hesíode, també formava part de la seva Orestea;31 de 
l’altra, que Estesícor va posar èmfasi en el sacrifici com a causa principal  
de l’assassinat d’Agamèmnon per part de Clitemenestra,32 i que va desenvo-

27.  Sobre la diversitat de noms d’Ifigenia, vegeu Jan N. Bremmer, «Sa-
crificing a child in Ancient Greece: the case of Iphigeneia», en E. Noort & 
E. Tigehelaar (eds.), The Sacrifice of Isaac: the Aqedah (Genesis 22) and its 
interpretations, Leiden – Boston – Colònia 2002, 24-25.

28.  Hesíode, F 23a Merkelbach-West, vv. 17-24. A partir d’aquesta epi-
clesi, s’entén per què Pausànias (I 43, 1 = Hesíode, F 23b Merkelbach-West) 
afirma que, en el Catàleg de les dones, Ifigenia esdevenia Hècate, protectora 
de les cruïlles.

29.  En la Ilíada (II 303-304), l’Àulida és esmentada com el punt de tro-
bada de les naus aquees i el lloc des d’on emprenen el camí cap a Troia (cf., 
també, Hesíode, O. 646-653), però no hi ha cap referència al sacrifici. No 
sembla convincent l’argument de Paul Clement («New evidence for the ori-
gin of the Iphigeneia legend», AC III, 2, 1934, 393-394) segons el qual el 
sacrifici és indirectament referit en els retrets d’Agamèmnon a l’endeví Cal-
cant (Il. I 106-108).

30.  En la Ilíada (IX 144-145 = 286-287), les filles d’Agamèmnon són 
tres: Crisòtemis, Laòdice i Ifianassa. El mateix Agamèmnon està disposat a 
donar-ne una per esposa a Aquil·leu, la que prefereixi, juntament amb un bon 
dot, a canvi que torni al combat. Aquesta oferta de matrimoni, per bé que no 
arriba a concretar-se, prova que la unió dels casals pelida i atrida per via 
matrimonial era una idea present en els poemes homèrics.

31.  Cf. Estesícor, frag. 38 Page.
32.  Probablement Píndar (P. XI 22-23) va seguir Estesícor en aquesta qües-

tió (vegeu Rachel Aélion, Euripide héritier d’Eschyle, vol. i, París 1983, 95).



26	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 27

lupar millor el motiu de l’engany de les núpcies amb Aquil·leu, d’on proba-
blement Eurípides s’inspiraria per a la seva tragèdia.33 

El sacrifici d’Ifigenia va ser un tema atractiu per als tràgics, ja que no 
només Eurípides, sinó també Èsquil i Sòfocles, van dedicar-li un drama. 
D’aquests, només s’ha conservat sencera la tragèdia euripidea, però comptem 
amb passatges o fragments que permeten esbossar quina aproximació al mite 
va fer cadascun d’ells:34 

En primer lloc, de la Ifigenia d’Èsquil no se’n conserva pràcticament cap 
dada, però el sacrifici és molt present en l’Agamèmnon, on esdevé el motiu 
adduït per Clitemestra per justificar l’assassinat del seu marit (vv. 1433-1434; 
1501-1504). El primer cor d’aquesta tragèdia (vv. 104-255) fa un relat de 
l’episodi extens però al·lusiu, en què es reprodueixen la ira d’Àrtemis35 i el 
càstig, en forma de vents adversos o de tempesta (vv. 147, 192, 198-199, 1418), 
que reté les naus a Àulida (vv. 188-191, 196-198). També en aquesta tragèdia 
Agamèmnon accedeix a la petició de Calcant de sacrificar la filla, optant per 
romandre fidel a la flota, malgrat els dubtes que li genera la seva condició de 
pare. El cor s’esplaia en el relat escruixidor del sacrifici, amb Ifigenia sostin-
guda en l’aire i emmordassada perquè no profereixi cap maledicció mentre el 
seu propi pare la fereix fatalment (vv. 228-236). 

Coneixem una mica millor la Ifigenia de Sòfocles.36 En un dels pocs frag-
ments conservats, Odisseu s’adreça a Clitemestra per felicitar-la com a futura 
sogra d’Aquil·leu.37 Sembla, doncs, que l’engany de les noces ja era emprat en 
aquesta tragèdia per a conduir Ifigenia fins a Àulida; Odisseu probablement 
hi tenia un paper important, per les seves habilitats dialèctiques i de persua-
sió. S’ha suggerit, però, que la trama es desenvolupava a Argos, fet que su-

33.  Cf. Estesícor, frag. 40 Page. 
34.  Per als antecedents d’I. A., continuen sent útils els estudis de F. Jouan 

(Euripide et les llegendes cit., 260-274) i R. Aélion (Euripide héritier cit., 95-
102).

35.  El motiu que enfurisma Àrtemis sembla aquí una ofensa comesa pels 
Atrides, per bé que no s’especifica quina; tal vegada es tractaria de l’incom-
pliment, per part d’Atreu, de l’ordre de sacrificar l’anyell d’or, un greuge que 
el Pseudo-Apol·lodor (Ep. III 21) recorda juntament amb la mort de la cér-
vola. En la Ifigenia entre els taures (vv. 20-24), però, Eurípides innova en 
introduir el motiu del vot incaut: Agamèmnon va prometre oferir a la deessa 
el més bell que l’any engendrés, que no fou altra cosa que Ifigenia; atrapat, 
doncs, en les seves pròpies paraules, el sacrifici era de compliment obligat. 

36.  Els fragments conservats d’aquesta tragèdia es troben compilats a 
TrGF 4, F 305-312.

37.  TrGF 4, F 305: σὺ δ᾽ὦ μεγίστων τυγχάνουσα πενθερῶν, «Tu, que obtens 
uns parents il·lustríssims»; sobre aquest passatge, vegeu Pantelis Michelakis, 
Euripides: Iphigenia at Aulis, Londres 2006, 24.

posaria una diferència significativa en relació amb la versió euripidea, situada 
a la badia beòcia, enmig d’un campament militar. 

Finalment, en les tragèdies del cicle troià d’Eurípides el sacrifici d’Ifigenia 
és molt present: hi és recordat com un dels episodis de màxima crueltat de la 
guerra, en la mesura que la mort violenta d’una jove innocent està cridada a 
generar incomprensió i rebuig. En l’Andròmaca (vv. 624-625), Peleu acusa 
Menelau d’haver obligat Agamèmnon a sacrificar la filla a fi de recuperar ell 
la seva esposa; en Les troianes (vv. 370-373), Cassandra evoca el sacrifici per 
a il·lustrar els crims comesos pel bàndol aqueu; en l’Electra (vv. 1020-1023), 
Clitemestra l’addueix en defensa pròpia, per justificar l’assassinat d’Agamèm-
non, tot fent referència a l’engany de les noces amb Aquil·leu; en la Ifigenia 
entre els taures (vv. 6-30; 358-371), la mateixa Ifigenia evoca el seu destí fatal 
i recorda les súpliques amb què vanament demanava al pare que la salvés de 
la mort, així com l’estratagema de les falses núpcies, ideat per Odisseu per tal 
d’allunyar-la de la seva mare i de la ciutat d’Argos.

En la Ifigenia a Àulida, la filla d’Agamèmnon també és conduïda a l’al-
tar sacrificial enganyada, però la responsabilitat del pla recau clarament en 
Menelau, que busca així trobar una sortida a la incapacitat de navegar 
(ἄπλοια) causada per l’absència de vents (v. 10) o per vents desfavorables 
(vv. 352, 1323-1324), i al conseqüent desesper d’Agamèmnon. Eurípides in-
nova en introduir la carta com a part de l’estratagema per fer venir Ifigenia 
i, al voltant d’aquest objecte i el missatge que conté, desenvolupa, més que 
cap altre autor, el dilema d’Agamèmnon fins a convertir-lo en motiu d’en-
frontament amb Menelau, al llarg de la primera part de la tragèdia.38 Ben 
aviat, el focus es desplaça envers Clitemestra, que arriba d’improvís al cam-
pament per acompanyar la filla, portant l’infant Orestes en el seu seguici. 
Aquesta irrupció de la reina a la badia també ha estat considerada una  
innovació euripidea,39 igual com el relat del primer infanticidi comès per 
Agamèmnon, amb el qual es fa èmfasi en els orígens de la rancúnia de Cli- 
temestra envers el seu marit, com a mare colpida dues vegades per l’assas-
sinat d’un fill innocent.40 El paper d’Aquil·leu i Ifigenia concentra l’interès 
en la part central i final de la tragèdia, però el desenvolupament de cadascun 
dels dos personatges és del tot oposat: com veurem tot seguit, l’ἀρετή de 
l’un és intercanviada per l’αἰδώς de l’altra, en un esplèndid capgirament  

38.  John Gibert, Change of mind in Greek Tragedy, Göttingen 1995, 
210-220.

39.  Vegeu Michelakis, Euripides cit., 26-27.
40.  John Gibert, «Clytemnestra’s first marriage: Euripides’ Iphigenia in 

Aulis», en V. Pedrick & S. M. Oberhelman (eds.), The soul of Tragedy: Essays 
on Athenian drama, Chicago – Londres 2005, 227-248.



28	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 29

de rols pel qual Ifigenia acaba revestida del caràcter heroic de què Aquil·leu 
resulta mancat.41

Obra de maduresa, aquesta tragèdia brinda a Eurípides una oportunitat 
d’or per a oferir una síntesi global de tot el mite de la guerra de Troia: hi 
exposa magistralment «the celebrated past, the disappointing present, and the 
uncertain future».42 És també una reflexió edificant sobre la condició humana 
i la inconstància dels seus propòsits quan la moral individual entra en con-
flicte amb la raó política i l’interès comú. Precisament, des de l’Antiguitat, el 
temperament inconsistent i canviant dels seus personatges ha estat un dels 
aspectes més criticats en l’estudi i la valoració d’aquesta tragèdia.

LA MUTABILITAT COM A CONDICIÓ HUMANA

Aristòtil va ser el primer a jutjar amb duresa, en la seva Poètica (1454a), 
el caràcter canviant amb què Eurípides dota el personatge d’Ifigenia en la 
Ifigenia a Àulida: en un interval de pocs versos, aquesta figura passa d’im-
plorar la seva salvació davant d’Agamèmnon (vv. 1211-1252) a acceptar he-
roicament el sacrifici (vv. 1368-1401). Aquesta mutabilitat, en opinió d’Aris-
tòtil, fa d’Ifigenia un personatge anòmal. Ara bé, la crítica moderna ha posat 
de relleu que, en realitat, tots els personatges d’aquesta tragèdia canvien con-
tínuament les seves decisions al llarg de l’obra, des d’Agamèmnon o Menelau, 
fins a Aquil·leu, Clitemestra o la mateixa Àrtemis, qui decideix, a última hora, 
substituir Ifigenia per una cérvola.43 També l’espai en què es desenvolupa 
l’acció, la badia d’Àulida, suggereix una geografia inestable i mutant, ja que 
l’estret de l’Eurip era conegut proverbialment pels canvis sovintejats en els 
corrents marins.44 En altres paraules, la Ifigenia a Àulida posa el canvi al 
centre de la condició humana: la vida es presenta com quelcom imprevisible, 

41.  Vegeu George B. Walsh, «Public and private in three plays of Euri-
pides», CPh 74, 4, 1979, 303-305, i, més endavant, els apartats «Aquil·leu, un 
heroi en construcció» i «Ifigenia ha de morir» d’aquesta Notícia.

42.  Andreas Markantonatos, «Leadership in action: Wise policy and 
firm resolve in Euripides’ Iphigenia at Aulis», en A. Markantonatos & B. 
Zimmermann (eds), Crisis on Stage: Tragedy and comedy in late fifth-century 
Athens, Berlín – Boston 2012, 193.

43.  Vegeu els estudis de Bernard M. W. Knox, «Second thoughts in 
Greek Tragedy, GRBS 7, 1966, 213-232; Foley, Ritual irony cit., 65-105; 
Gibert, Change of mind cit., 202-254; Ann N. Michelini, «The expansion 
of myth in late Euripides: Iphigeneia at Aulis», ICS 24/25 [Euripides and 
Tragic Theatre in the Late Fifth Century], 1999-2000, 41-57, particularment 44.

44.  Vegeu la n. 4 de la nostra traducció. 

a mercè de forces vagament definides que estan per damunt de l’individu i 
n’afaiçonen l’esdevenir a plaer, com els déus d’oracles ominosos (vv. 89-93), 
la passió amorosa (vv. 467-468, 808), les raons d’estat (vv. 272, 371-72), la 
massa anònima (vv. 427, 450), o l’exèrcit armat (vv. 514, 1264-1266). La for-
tuna (τύχη), mantes vegades evocada,45 s’alça com l’únic element rector de la 
vida humana, en què hom deposita, de manera ingènua i vana, l’esperança 
(ἐλπίς, vv. 609, 742, 987, 1014), aquí una autèntica divinitat (v. 392), més 
poderosa que l’exèrcit i els seus cabdills. 

Aquesta constatació es fa evident des del pròleg de la tragèdia, en què 
Agamèmnon, turmentat pels remordiments de les seves accions, descriu la 
fràgil i esmunyedissa satisfacció que es desprèn dels honors públics, els quals, 
al principi, proporcionen la dolçor del reconeixement, però, tot seguit, com-
porten també una gran sofrença, sigui per culpa dels déus, sigui per culpa de 
les opinions difícils d’acontentar dels humans (vv. 24-27). Els canvis de for-
tuna, que Agamèmnon lamenta amb amargor, cal assumir-los com una cons-
tant en la naturalesa humana, ja que, com afirma el vell servent, és propi dels 
mortals «alegrar-se i afligir-se» per igual (vv. 30-31). No hi ha, doncs, una 
felicitat que duri per sempre, com tampoc no hi ha cap mortal lliure de pena 
(v. 161). En aquest context, l’ésser humà, empès pels vaivens de la vida, es 
veu obligat a adaptar-se i a mudar, sempre que calgui, el pensament, a fi de 
trobar la millor manera d’acomodar-se a cada embat de la fortuna, vingui en 
forma de sort o de dissort, perquè «és propi d’un home no pas dolent fer per 
tal de valdre’s sempre de les millors solucions» (vv. 502-503). 

Els personatges d’aquesta tragèdia són, doncs, figures hesitants i volàtils, 
que estan atrapades entre la consciència del crim nefand que estan a punt de 
cometre i la por d’alçar la veu per a impedir-lo davant d’una turba d’homes 
violenta, atiada per generals i sacerdots àvids de poder i d’honors. Tanmateix, 
rere la seva por, hi ha també el desig, un desig pregon d’obtenir la glòria, 
mitjançant un retorn victoriós o una mort il·lustre que els brindi renom. Mal-
grat el seu esforç, més o menys compromès, per canviar el rumb de les coses, 
tots ells són finalment arrossegats per allò que en diríem la força dels esde-
veniments. Aleshores, en acceptar la ineluctabilitat del sacrifici, només queda 
un petit marge de maniobra: l’actitud d’un mateix davant l’inevitable. És al 

45.  El mot τύχη i els seus derivats es documenten al llarg de tot el text: 
vv. 351, 375, 390, 441, 511, 595, 719, 858, 893, 958, 984, 1008, 1136, 1205, 
1280, 1337, 1342, 1373, 1403, 1405, 1446, 1523, 1557-1558. Compartim la idea 
de Felix M. Wassermann («Agamemnon in the Iphigeneia at Aulis: a man in 
an age of crisis», TAPhA, 80, 1949, 182-83) que la recurrència d’aquest con-
cepte, a vegades combinat amb ἀνάγκη (v. 511), contribueix a crear una «sen-
sació d’abandó» enmig d’un món desproveït d’ordre i de valors, on ja no 
tenen força ni la justícia ni el respecte envers els déus (vv. 1095-1097).



30	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 31

voltant d’aquest petit marge que Eurípides basteix uns personatges que es 
mouen en un ampli ventall de positures —des de la mesquinesa, la por o la 
rancúnia fins a la lleialtat, la gosadia o l’heroisme—, mitjançant els quals ex-
plora la complexitat de l’experiència humana davant la guerra. Vegem com ho 
fa amb els principals: Agamèmnon, Clitemestra, Aquil·leu i Ifigenia.

AGAMÈMNON: LIDERATGE, CONFLICTE I SERVITUD

L’acció del drama comença al bell mig d’un campament militar, un món 
d’homes regit per les normes i els valors propis d’una estructura jeràrquica, 
al capdamunt de la qual es troben els reis del passat mític, aquí revestits de 
general i comandants. Com en la Ilíada, Agamèmnon és el cabdill principal 
de la host aquea (v. 84), una responsabilitat que sembla haver cobejat amb 
delit, però que se li gira en contra a partir del moment en què la flota no es 
pot fer a la mar i es planteja l’exigència de sacrificar Ifigenia com a condició 
necessària per a sortir de l’atzucac. Agamèmnon ho accepta, de grat o per 
força, tal vegada mogut pels hàbils raonaments del seu germà Menelau (vv. 97- 
98), però, més tard, en la fosca de la nit, s’hi repensa i intenta aturar el sacri-
fici, d’amagat de la resta de comandants.46 Eurípides no deixa clar quin Aga-
mèmnon hem de creure de veritat, el que hi consent o el que se’n penedeix, 
i sembra, així, la llavor del dubte sobre si podrà sostenir la defensa de la seva 
filla o es doblegarà, de nou, davant d’una retòrica florida o una amenaça més 
gran. ¿Pot ser que, al capdavall, ja li estigui bé renunciar a la filla si amb això 
pot veure el seu desig de prendre Troia satisfet? Els interrogants al voltant 
de les motivacions reals d’Agamèmnon no es resolen i, de fet, encara es veuen 
alimentats per mitjà de les confrontacions successives amb el vell esclau, amb 
Menelau i, finalment, amb Clitemestra. Cadascun d’aquests acaraments fa 
trontollar els fonaments de la seva autoritat, tant en el comandament de 
l’exèrcit com en la gestió de la seva pròpia família.

Les primeres paraules que pronuncia Agamèmnon ja fan evident fins a 
quin punt pot ser difícil, per a un alt dirigent polític i militar, mantenir 
l’equilibri entre els interessos públics i els particulars: als primers es deu Aga-
mèmnon com a rei i general; als segons, com a espòs i pare. Prengui la deci-
sió que prengui, sacrificar-la o no sacrificar-la, una de les dues lleialtats en 
resultarà traïda.47 Aquest és el destret (vv. 40-41) en què Agamèmnon està 

46.  Vegeu, però, l’estudi de Katerina Synodinou, «Agamemnon’s change 
of mind in Euripides’ Iphigeneia at Aulis», Logeion. A Journal of Ancient 
Theatre 3, 2013, 51-65, que defensa que el cabdill aqueu no renuncia mai a 
sacrificar la filla, només ho fa veure. 

47.  Vegeu Michelakis, Euripides cit., 33.

atrapat, però no és una situació extraordinària, que no hagin conegut altres 
dirigents abans que ell: Agamèmnon mateix explica com Tindàreu es va tro-
bar en un destret similar (v. 55) quan acudiren al seu palau el bo i millor dels 
joves aqueus per demanar la mà de la seva filla, Hèlena, i ell no sabia a qui 
donar-la ni com evitar els enfrontaments. Aleshores, Tindàreu va recórrer a 
l’astúcia (v. 67), promovent el jurament dels pretendents, igual com també 
farà Agamèmnon amb l’enginy de la carta i les falses núpcies amb Aquil·leu; 
ara bé, a diferència d’aquell il·lustre rei del passat, Agamèmnon resultarà ven-
çut en totes les seves iniciatives (v. 745), una derrota completa que s’ha volgut 
interpretar com una crítica, per part d’Eurípides, als lideratges del seu temps, 
afeblits i incapaços de posar fi a una guerra fratricida i cruel.48

En aquest sentit, el conflicte entre Agamèmnon i Menelau funciona com 
una metàfora eloqüent: a pesar que comparteixen responsabilitats públiques  
i lligams familiars (φιλία), tenen voluntats oposades (v. 335 contra v. 378) i 
objectius diferents. Només un argument superior, sincer o enganyós, pot aca-
bar llimant les aspreses entre germans: la necessitat de tirar endavant una 
expedició d’abast panhel·lènic per a la qual s’han mobilitzat centenars d’ho-
mes, ansiosos d’acomplir una gesta a la qual no renunciaran pas fàcilment. 
Agamèmnon és conscient que, com a cabdill de l’exèrcit reunit, és esclau de 
la multitud i dels qui, com Odisseu, la manipulen;49 acceptant, doncs, el sa-
crifici, resol la situació i conserva, de moment, l’honor i la vida, però desoeix 
els advertiments sobre les conseqüències que se’n puguin derivar quan torni 
a casa i hagi d’afrontar, el dia de demà, l’odi de Clitemestra i dels fills. 

En altres paraules, la decisió de sacrificar Ifigenia consolida la posició 
d’Agamèmnon al capdavant de la host grega, però, a ulls de Clitemestra, posa 
al descobert la feblesa dels seus propòsits i la seva manca de fiabilitat com a 
pare i espòs; només ella mantindrà, fins al final, la convicció que la mort 
d’Ifigenia és un crim avorrible i insensat (v. 1139),50 ordit sobre una xarxa de 
mentides i d’enganys que envileixen la persona d’Agamèmnon fins a fer-la 
indigna dels seus avantpassats (v. 1457). 

CLITEMESTRA: DE L’AMOR DEGUT A LA RANCÚNIA

Mitjançant el retrat de mare amorosa i esposa obedient, en aquesta tragè-
dia Eurípides busca rehabilitar el personatge de Clitemestra, en un esforç clar 

48.  Vegeu Markantonatos, «Leadership in action…» cit., 188, 191-192.
49.  Vegeu Stockert, Euripides, Iphigenie cit., 25-26; Herbert Siegel, 

«Agamemnon in Euripides’ Iphigenia at Aulis», Hermes, 109, 3 1981, 263-264.
50.  Vegeu Dana L. Burgess, «Lies and convictions at Aulis», Hermes 

132, 1, 2004, 54-55.



32	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 33

per contraposar-la no només al personatge, terriblement connotat, de l’Aga-
mèmnon d’Èsquil, sinó al de la mateixa Electra d’Eurípides.51 La Ifigenia a 
Àulida aporta arguments per a justificar i, fins a un cert punt, fer compren-
sible la rancúnia que sent Clitemestra envers el seu marit, el qual la decep del 
tot. Així, a banda de descriure els enganys d’Agamèmnon en relació amb les 
núpcies i el sacrifici d’Ifigenia, Eurípides inclou el relat, probablement inven-
tat, de la manera com el sobirà argiu va aconseguir casar-se amb ella, després 
de matar el primer marit, Tàntal, i d’assassinar de forma brutal el fill nascut 
d’aquella relació. El matrimoni es forja, doncs, sobre un rerefons de violència 
extrema davant la qual la dona opta no pas per la venjança, sinó per la re-
conciliació, esdevenint una esposa irreprotxable tant dins com fora de casa 
(vv. 1157-1163). Aquesta és la imatge de Clitemestra que preval des de la seva 
arribada triomfal al campament, dalt d’un carro,52 fins al moment en què 
descobreix que els plans d’Agamèmnon per sacrificar Ifigenia són en ferm  
(v. 1140); només aleshores les seves paraules van agafant un to cada vegada 
més amenaçador fins al punt que pronostica una rebuda gens feliç per al 
sobirà argiu (v. 1182) si tira endavant el sacrifici. Clitemestra, doncs, no ac-
tuarà amb engany ni traïdoria quan, anys més tard, assassini Agamèmnon: ja 
l’havia advertit, temps enrere, que no estava disposada a tolerar, per segon 
cop, la mort injusta i violenta d’un dels seus fills. 

Resulta interessant subratllar que Agamèmnon no sembla inquietar-se ni 
prendre’s seriosament les amenaces de la seva esposa, però sí que ho fa Ifigenia, 
que demana explícitament a la seva mare que no guardi rancor al sobirà argiu 
(v. 1454), com si només ella conegués el veritable caràcter de Clitemestra i 
entengués la marca de dolor que el sacrifici ha de deixar en el seu cor. A 
diferència de la seva mare, Ifigenia està disposada a perdonar el seu pare, per 
qui sent un amor tal vegada excessiu —és φιλοπάτωρ (v. 638)— i de qui assu-
meix plenament els arguments que justifiquen la seva pròpia mort. 

AQUIL·LEU, UN HEROI EN CONSTRUCCIÓ

Aquil·leu té, en la trama de la tragèdia, una rellevància cabdal, ja que en ell 
recau l’única esperança de revertir la decisió d’Agamèmnon i d’impedir el 

51.  En aquest sentit, compartim el parer de Jonah Radding, «Clytem-
nestra at Aulis: Euripides and the reconsideration of tradition», GRBS 55, 
2015, 832-862.

52.  Probablement, s’estableix aquí un paral·lelisme irònic amb l’arribada 
d’Agamèmnon a Micenes, acompanyat de Cassandra, en l’Agamèmnon d’Ès-
quil, però també amb l’arribada de Clitemnestra a casa d’Electra a la tragèdia 
Electra d’Eurípides; vegeu Michelakis, Euripides cit., 29.

sacrifici d’Ifigenia. Probablement, cal considerar la participació involuntària 
d’Aquil·leu en l’estratagema d’Agamèmnon com una innovació d’Eurípides, el 
qual presenta un heroi jove i inexpert, encara pendent de demostrar la seva 
vàlua com a guerrer i cabdill dels mirmídons. Igual com Ifigenia, Aquil·leu té 
un origen noble, però ha rebut una educació acurada a mans del centaure 
Quiró (vv. 208-209, 709), de la qual es mostra particularment orgullós. Ell 
mateix explica que, gràcies als aprenentatges rebuts, el seu tarannà, superb i 
impulsiu (v. 919: ὑψηλόφρων… θυμός), ha estat conduït cap al camí de la 
temprança (σωφροσύνη) i el respecte (αἰδώς), virtuts que l’allunyen clarament 
de l’heroi de la Ilíada, irascible i temut per tots. 

Tanmateix, l’heroi homèric es retroba en les paraules dels altres, els quals 
atribueixen a Aquil·leu un caràcter rude i una capacitat d’acció de què, final-
ment, resultarà desproveït. Així, el vell servent adverteix Agamèmnon de la 
reacció perillosa que pot tenir Aquil·leu en conèixer el fals prometatge (vv. 124- 
127), i Clitemestra confia en la força del seu origen diví (vv. 901, 903) i en el 
suport dels mirmídons (v. 1352) per salvar la seva filla, però tots resulten 
decebuts en les seves expectatives: malgrat que en la seva primera intervenció 
sembla ferm i desafiant (v. 801-804), Aquil·leu ben aviat es mostra prudent, 
cautelós i excessivament preocupat per no enemistar-se amb Agamèmnon ni 
malbaratar la seva reputació davant de l’exèrcit (v. 1015-1021); fins i tot quan 
rep l’amenaça de morir lapidat, fuig del campament i corre a buscar Clite-
mestra per tal de confessar-li la seva impotència davant l’aplec dels soldats, 
encegats pel desig d’anar a lluitar (vv. 1345-1353).53 La feblesa d’Aquil·leu fa 
ressonar amb ironia les anteriors paraules del cor, quan el descrivien fent 
curses atlètiques per la platja (v. 210-230) i evocaven la profecia dels centau-
res segons la qual estava cridat a convertir-se en «una poderosa llum per a 
Tessàlia» (v. 1063), un destí grandiós per a un heroi que, ara, es revela poc 
digne de dur aquest nom. 

Eurípides completa aquesta imatge trencadora d’Aquil·leu en l’àmbit pú-
blic i militar afegint-hi un interès marcat pel matrimoni, que es manifesta des 
de la seva primera intervenció (v. 805). Jove com és, l’heroi galleja de tenir 
moltes noies a la caça del seu llit (vv. 959-960) i sembla pres per un enamo-
rament sobtat (v. 1410-1411) tan bon punt veu Ifigenia i la sent parlar amb 
tanta enteresa i resolució, malgrat que el sacrifici és imminent. En realitat, el 
caràcter enamoradís d’Aquil·leu era conegut des d’antic. En els poemes ho-
mèrics i, sobretot, en el cicle èpic, se li atribuïen múltiples parelles femenines: 
Briseida, Deidamia, Pentesilea, Políxena i Hèlena es comptaven entre els seus 

53.  Per a la figura d’Aquil·les en I. A. seguim de prop la interpretació de 
Katherine Callen King, Achilles. Paradigms of the war hero from Homer to 
the Middle Ages, Berkeley 1987, 94-104, i de Pantelis Michelakis, Achilles 
in Greek Tragedy, Cambridge 2002, 84-143. 



34	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 35

afers amorosos, la majoria amb un final funest.54 Eurípides inclou, doncs, una 
dimensió de l’heroi més sensible i emocionalment fràgil, i l’accentua amb 
ingenuïtat i manca d’experiència: Aquil·leu, en efecte, segueix entestat a salvar 
Ifigenia i convertir-la en la seva esposa, quan ja s’ha demostrat que no té la 
força per a fer valdre la seva voluntat davant de l’exèrcit aqueu. Amb tot, per 
si de cas en l’últim moment la jove s’ho repensa i vol escapar de la mort, 
l’heroi es compromet a amagar, prop de l’altar sacrificial, les seves armes  
(vv. 1426-1427), les mateixes que, en Homer, són un símbol del seu valor 
guerrer i que, aquí, esdevenen la prova fefaent de la seva incapacitat d’acció 
i del fracàs complet dels seus plans. 

Per sort d’Aquil·leu, Ifigenia no canvia de parer i, en un gest de coratge 
extraordinari, lliura el seu cos a Grècia, a canvi d’una expedició victoriosa con-
tra els troians. Amb aquest sacrifici voluntari, Aquil·leu es fa petit i emmudeix, 
a la vegada que, paradoxalment, Ifigenia es revesteix d’una glòria pròpia dels 
grans herois. Per dir-ho altrament, Eurípides capgira els valors de la tradició 
homèrica atribuint a Ifigenia l’heroisme de què despulla el jove Aquil·leu.55 

IFIGENIA HA DE MORIR

Ifigenia, certament, ha de morir. El mite de la guerra de Troia, dins del qual 
s’insereix el personatge, exigeix que el sacrifici s’acompleixi perquè la flota 
aquea salpi, destrueixi la ciutat de Príam i proporcioni renom als herois aqueus. 
Per tant, encara que l’acció dramàtica de la Ifigenia a Àulida creï un cert sus-
pens al voltant del destí de la jove heroïna, el pes del relat mític s’acaba impo-
sant i Ifigenia mor.56 Ara bé, en cap altra tragèdia conservada s’explora tan 
extensament l’evolució d’aquest personatge, des de la ingenuïtat de la seva pri-
mera intervenció fins al comiat final, en el que alguns han considerat un ve
ritable camí d’aprenentatge i iniciació, que transcorre paral·lel al d’Aquil·leu.57 

54.  Per a l’anàlisi d’aquests episodis, consulteu King, Achilles. Paradigms 
cit., 171-217; Marco Fantuzzi, Achilles in love: Intertextual Studies, Oxford 
2012, per als casos de Deidamia i Briseida; Ioannis L. Lambrou, «Achilles 
and Helen and Homer’s telling silence», Mnemosyne 73, 5, 2020, 705-728, 
sobre Hèlena, i Marta Oller Guzmán, «Racing for love: Achilles and Iphi-
genia in the Black Sea», en D. Braund, V. F. Stolba & U. Peter (eds.), Envi-
ronment and habitation around the Ancient Black Sea, Berlín – Boston 2021, 
225-235, per a Ifigenia.

55.  Vegeu Michelakis, Euripides cit., 40-41.
56.  Vegeu Christina E. Sorum, «Myth, choice, and meaning in Euripi-

des’ Iphigenia at Aulis», AJPh 113, 4, 1992, 542.
57.  Com argumenta l’estudi de Justina Gregory, Cheiron’s Way: 

Youthful Education in Homer and Tragedy, Oxford 2019, 217-242.

En la Ifigenia a Àulida, Ifigenia i Aquil·leu són dos joves anhelosos de 
trobar el seu lloc en el món adult, d’acord amb les expectatives que hi ha 
projectat el seu entorn. En el cas d’Ifigenia, com escau a una noia de la seva 
edat i condició, en l’horitzó s’albira el moment crucial del casament, per mit-
jà del qual la noia verge esdevindrà una dona (γυνή) de ple dret. L’evocació 
de les converses entre pare i filla sobre una futura vida conjugal (vv. 1220-
1232) permet intuir que aquest és un tema important no només per a Ifigenia, 
sinó també per a Agamèmnon, que veu compromesa la vellesa i la reputació 
del seu casal en la tria d’un marit escaient. També Clitemestra hi està impli-
cada personalment, com demostra l’interès que té per conèixer l’origen i 
l’educació del jove Aquil·leu (v. 696). El conjunt d’aquests passatges suggereix 
que, d’un bon pare, s’esperava que vetllés per aconseguir un matrimoni con-
venient per a les filles; Agamèmnon, però, trenca amb aquest deure i fa servir 
un fals prometatge com a estratagema per a dur Ifigenia al sacrifici. ¿Quina 
reacció caldria esperar d’una filla, educada en la moderació i en l’obediència, 
davant d’un pare que l’ha enganyada tan vilment i amb un propòsit tan funest? 

Al principi, Ifigenia recorre a la súplica, el recurs, en la tragèdia, dels que 
es troben sense empara ni capacitat d’acció. En un discurs commovedor i 
emotiu (vv. 1211-1252), Ifigenia defensa la vida com un valor suprem, al qual 
no voldria renunciar ningú amb seny. La mateixa idea es troba en veu 
d’Aquil·leu, que, jove com ella, percep la mort com un «terrible mal» (v. 1415). 
Tanmateix, com és ben sabut, Ifigenia experimenta, en molt pocs versos, una 
μεταβολή substancial (vv. 1368-1376), per la qual passa a acceptar voluntària-
ment el seu sacrifici tot revestint la mort d’una grandor heroica que desco-
neixia (o no reconeixia) fins aquell moment. 

Aquest canvi, que ha estat interpretat i explicat de maneres molt diverses,58 
sembla ratificar el sacrifici humà com una forma eficaç de resoldre conflictes, 
tot i que genera sentiments ambigus, sovint completament contraposats. Així, 
en aquesta tragèdia, la consideració del sacrifici oscil·la entre l’horror i 
l’admiració,59 una dicotomia que només l’argument de la salvació de la pàtria 
arriba a resoldre satisfactòriament, fins al punt que la mort voluntària d’Ifi-
genia esdevé un model paradigmàtic de la conducta esperable, en cas que un 
perill amenaci la comunitat.60 És important destacar que la voluntarietat del 

58.  Vegeu, més endavant, la n. 118 de la nostra traducció.
59.  És molt significatiu que el terme amb què més sovint es qualifica 

l’acte de dur Ifigenia enganyada al sacrifici sigui l’adjectiu δεινός i els seus 
derivats (vv. 98, 133, 887, 942, 1256), que recobreixen perfectament aquest 
doble significat de ‘terrible’ i, a la vegada, ‘extraordinari’.

60.  Vegeu les consideracions de Pierre Bonnechère, Le sacrifice humain 
dans la pensée grecque, Atenes – Lieja 1994, 227-277, disponible en línia: 
https://books.openedition.org/pulg/1041 [consulta: 25 d’agost del 2023].



36	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 37

gest d’Ifigenia sembla una innovació d’Eurípides en aquesta tragèdia; és així 
com es posen de relleu l’idealisme i el compromís de la jove amb la victòria 
dels grecs, en un contrast ben evident amb el pragmatisme cínic dels homes 
que l’envolten i que ostenten el veritable poder. Més encara, amb la decisió 
d’acceptar el seu destí, Ifigenia es revesteix d’un coratge exemplar,61 que li 
atorga una glòria (vv. 1383-1384, 1531) a l’estil de la que obtenen els herois 
en el combat. 

En contrapartida, Ifigenia ha de renunciar a l’ideal de virtut femenina, 
centrada en el matrimoni i la maternitat. En el text de la Ifigenia a Àulida, 
el personatge d’Ifigenia accepta de grat aquesta renúncia i avança cap a l’altar 
sacrificial coronada i feliç, igual com una núvia que, envoltada de cants, es 
disposa a prendre marit. Aquesta última imatge d’ella, que Eurípides ha anat 
preparant amb una superposició constant dels rituals sacrificials i nupcials,62 
deixa en l’espectador una sospita al voltant del seu equilibri mental: si abans 
Ifigenia s’havia manifestat com una clara defensora de la vida, a la qual només 
un boig voldria renunciar, ¿és potser des de la bogeria que assumeix el destí 
de mort que li ha estat atorgat? 

En un últim gest de pietat divina, Àrtemis substitueix la jove per una 
cérvola i converteix un acte de violència col·lectiva extrema en un sacrifici 
animal.63 D’aquesta manera, es restableix l’ordre cívic i se satisfà, a la vegada, 

61.  No és pas l’únic cas en què la mort o el sacrifici d’una noia verge són 
reivindicats com a paradigmes mítics de comportament heroic. Ja hem esmen-
tat els casos de Macària i Políxena, també tractats per Eurípides, però se n’hi 
podrien afegir altres: les filles d’Erecteu, a qui el pare va gosar sacrificar πρὸ 
γαίας, «en defensa de la seva terra» (Eurípides, Ion 276-280), o les filles de 
Leont, esmentades en el Discurs fúnebre de Demòstenes com a model 
d’ἀνδρεία, de «coratge viril» (LX 29) en lliurar-se, per voluntat pròpia, al 
sacrifici ὑπὲρ τῆς χώρας, «pel seu país». Paradoxalment, tal com argumenta 
Violaine Sebillotte Cuchet («La sexualité et le genre : une histoire pro-
blématique pour les hellénistes. Détour par la “virginité” des filles sacrifiées 
pour la patrie», Mètis 2, 2004, 137-161), aquests relats de comportaments 
femenins exemplars s’adreçaven a auditoris bàsicament masculins (els teatres 
o els espais destinats als epitafis públics), de manera que cal suposar que es 
buscava suscitar un desig d’emulació entre els homes, que eren els qui de 
debò havien de salvar la ciutat en el combat. En aquest context, afegeix l’es-
tudiosa, la virginitat de les noies sacrificades serviria, en el mite, per a posar 
de relleu la fidelitat envers el pare i, per extensió, el casal i el clan, una trans-
lació, a l’imaginari tràgic, de la fidelitat que s’esperava dels soldats envers la 
ciutat.

62.  Sobre les similituds entre tots dos rituals, vegeu la nota complemen-
tària ad vv. 435-439.

63.  Es tracta d’un tipus de sacrifici per substitució que, malgrat ser molt 
familiar gràcies al mite d’Ifigenia, no és, en realitat, gaire comú en el mite 

l’exigència de sang ritual que ha de permetre iniciar el combat.64 Quant al 
destí d’Ifigenia, el silenci d’Àrtemis deixa la porta oberta a les suposicions: el 
missatger i Agamèmnon afirmen, amb total convicció, que la noia s’ha envo-
lat cap als déus (v. 1608, 1622), però Clitemestra dubta d’aquestes paraules, 
amb raó, i hi veu un pla no només per a consolar-la, sinó també per a apai-
vagar el rancor cap al seu marit. És evident que, en aquests versos, hi ha una 
voluntat manifesta d’enllaçar el final de la tragèdia amb els episodis posteriors 
del mite del casal atrida (la venjança de Clitemestra sobre Agamèmnon, el 
matricidi per part d’Orestes i el retorn d’Ifigenia de la Tàurida com a sacer-
dotessa), uns episodis en què Ifigenia esdevindrà una excusa o un instrument 
dels seus familiars, més que no pas la jove heroïna que, amb la seva immola-
ció, va permetre l’expedició aquea que inaugurà la història del poble grec com 
a comunitat.

PERVIVÈNCIA I RECEPCIÓ

Autor poc premiat en vida, Eurípides va assolir una alta consideració, des-
prés de mort, com a font d’autoritat cultural i model per a l’aprenentatge dels 
recursos retòrics, per bé que també va ser objecte de crítica per part d’alguns 
estudiosos, que veien en les seves tragèdies defectes d’estil i una desviació de 
la norma que no els complaïa gens.65 En el cas de la Ifigenia a Àulida, Aris-
tòtil va ser el primer crític de la tragèdia, i el més influent: la seva considera-
ció del personatge d’Ifigenia com a inconsistent ha tingut un pes notori en la 
recepció posterior de l’obra, però no ha arribat a eclipsar l’empremta del mite 
forjat pel tràgic. 

Sembla segur que aquesta peça va viure un auge renovat entre els segles iv 
i iii aC: una inscripció de l’any 341 aC (IG II2, 2320) documenta la victòria, 
a les Grans Dionísies, del conegut actor Neoptòlem amb una Ifigenia d’Eu-
rípides, versemblantment la nostra; així mateix, els papirs hel·lenístics conser-
vats fan palès l’interès per la peça, en particular per les parts líriques i la seva 

antic; vegeu Robert Parker, «Substitution in Greek sacrifice», en P. Bon-
nechere & R. Gagné (dirs.), Sacrifices humains: Perspectives croisées et re-
présentations. Nouvelle édition, Lieja 2013, disponible en línia: http://books.
openedition.org/pulg/8163 [consulta: 25 d’agost del 2023].

64.  Àrtemis Ἀγροτέρα, és a dir, Caçadora, rebia sacrificis de cabres abans 
de començar una batalla, ja que en el ritual s’establia una equivalència entre 
la guerra i la caça; vegeu Walter Burkert, Greek religion, Cambridge 1998 
[19851], 151-152.

65.  Donald J. Mastronarde, The art of Euripides: Dramatic technique 
and social context, Cambridge 2010, 6-9.



38	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 39

musicalitat, com demostra la notació musical conservada en un d’ells (Pap. 
Leiden inv. 510), un fet realment excepcional. Per últim, també se’n troben 
influències en la Comèdia Mitjana i en la Comèdia Nova, d’Eubul a Menan-
dre i Macó, que exploten no només els efectes lingüístics i les expressions 
d’Eurípides, sinó també patrons argumentals i tècniques dramàtiques i de 
caracterització.66

L’impacte d’aquesta tragèdia a Roma es reflecteix, sobretot, en la versió 
llatina que en va fer Enni, en la qual, d’acord amb els fragments conservats, 
el cor de dones eubees era substituït per un cor de soldats, posant major 
èmfasi en la confrontació entre els personatges i l’exèrcit aplegat. Ovidi es fa 
ressò del sacrifici d’Ifigenia en les Metamorfosis (XII 24-39; XIII 181-95) i 
Lucreci (I 80-101) el denuncia com un exemple dels mals que pot provocar 
una concepció errònia de la religió. 

En l’àmbit figuratiu, les múltiples representacions artístiques del sacrifici 
d’Ifigenia —ja siguin ceràmiques, musives o murals— fan evident la projecció 
del mite al llarg de tota l’antiguitat grecoromana.67 Són particularment inte-
ressants, per a l’estudi de la nostra tragèdia, els anomenats bols homèrics o 
megaresos, una col·lecció de vasos en terra cuita, datats de la primera meitat 
del segle ii aC, que presenten diferents escenes de la tragèdia amb els noms 
dels personatges inscrits.68 

Ja en temps moderns, aquesta tragèdia d’Eurípides ha estat revisada en un 
ampli ventall de registres literaris i artístics.69 No podem fer-ne un recull 
exhaustiu, però en destacarem alguns dels més importants, des de l’edició 
prínceps, publicada l’any 1503 per la impremta veneciana d’Aldus Manutius. 
L’any 1506 Erasme de Rotterdam en va fer una traducció al llatí, que serviria 
de base per a la primera traducció anglesa de la tragèdia, a mitjan segle xvi, 
per Lady Jane Lumley, la primera dona que va adaptar un text dramàtic a 
Anglaterra. La versió italiana de Ludovico Dolce, publicada el 1551, també té 

66.  Vegeu Michelakis, Euripides cit., 121-122.
67.  Es pot llegir una aproximació sintètica al mite d’Ifigenia en les arts 

figuratives antigues a Margherita Bonanno Aravantinos, «Ifigenia nell’arte 
greca e romana», en L. Secci (ed.), Il mito de Ifigenia da Euripide al Nove-
cento, Roma 2008, 75-109.

68.  Per a la descripció detallada, vegeu LIMC V.1, s. u. Iphigeneia, núm. 
6-10, 711-713, i el comentari de Louis Séchan, Études sur la tragédie grec-
que dans ses rapports avec la céramique, París 1926, 369-372.

69.  Per a la pervivència d’I. A. en la literatura dramàtica vegeu Susanne 
Aretz, Die Opferung der Iphigeneia in Aulis: die Rezeption des Mythos in 
antiken und modernen Dramen, Stuttgart 1999, així com la introducció de C. 
Barone, Euripide, Racine, Goethe, Ritsos. Ifigenia. Variazione sul mito, Ve-
nècia 2014, 7-44.

origen en la traducció llatina d’Erasme; a França, la primera traducció vingué 
de la mà de Thomas Sébillet, l’any 1549. L’any 1640, Gaumin va escriure, en 
francès, una Iphigénie, i uns anys més tard, el 1645, Jean Rotrou en va fer 
una adaptació escènica, punt de partida per a la Iphigénie de Racine, que fou 
representada per primer cop el 18 d’agost de 1674, als jardins del palau de 
Versalles, com a part de la celebració d’un triomf militar de Lluís XIV, el Rei 
Sol. L’èxit va ser rotund i, en les dècades posteriors, dramaturgs, llibretistes 
i compositors en van fer diferents traduccions i variacions: en castellà, Gaspar 
de Jovellanos en publicà una traducció el 1769; en francès, François Louis 
Gand-Leblanc du Roullet en va fer una adaptació per a un llibret que fou 
musicat per Christoph Willibald Glück i es presentà el 1774, als jardins de 
Versalles, sota els auspicis de la reina Maria Antonieta, esposa de Lluís XVI, 
en el centenari de la primera representació de la tragèdia de Racine. Poc 
després, el 1788, Friedrich Schiller va publicar la traducció Iphigenie in Aulis, 
reelaborant la tragèdia euripidea per posar èmfasi en la mort heroica de la 
protagonista. 

En el segle xx, l’escriptora veneçolana Teresa de la Parra escriu, l’any 
1924, Ifigenia: diario de una señorita que escribió porque se fastidiaba, en què 
l’heroïna es muda en la figura de María Eugenia Alonso, una noia jove i intel·
ligent que simbolitza el feminisme naixent enfront del món masclista que 
l’envolta i que intenta limitar els seus anhels de llibertat amb un matrimoni 
que no desitja. El mite també serveix per a la crítica política i social en l’obra 
Ifigenia non deve morire, drama escrit el 1963 per Vico Faggi, pseudònim 
d’Alessandro Orengo, que fou reelaborat i publicat de nou, dos anys després, 
amb el títol Un certo giorno di un certo anno in Aulide. Clourem aquest 
repàs sintètic i selectiu de la pervivència de la Ifigenia a Àulida euripidea en 
els nostres dies amb l’esment de l’adaptació cinematogràfica que Michael Ca-
coyannis va fer de la tragèdia en la pel·lícula Iphigenia, l’any 1976. Es tracta 
de l’última entrega d’una trilogia sobre el mite dels Atrides i la guerra de 
Troia que comptava ja amb Electra, de l’any 1961, i Troianes, del 1971. Ca-
coyannis imbueix l’episodi d’un realisme amarg i d’una visió pessimista del 
joc del poder, tal vegada sota el record, encara viu, de la Dictadura dels 
Coronels (1967-1974) i de la invasió turca de Xipre, illa natal del director, 
l’any 1974. Una vegada més, el sacrifici es planteja com un acte cruel, ordit 
per polítics ambiciosos i manipuladors, les raons dels quals resulten totalment 
alienes a la jove Ifigenia i als seus valors. L’actriu Irene Papas hi fa una in-
terpretació magistral del personatge de Clitemestra, en l’esguard final de la 
qual s’endevina el desig de venjar el ròssec de tants mals amb què, com diu 
Salvador Espriu, Agamèmnon li «havia omplert el palau».70

70.  Salvador Espriu, Les roques i el mar, el blau, Barcelona 19843, 154.



40	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 41

NOTA SOBRE EL TEXT I LA TRADUCCIÓ

Per al nostre text, hem partit de l’edició de James Diggle per a la col·lecció 
«Oxford Classical Texts», però hem optat per no reproduir el sistema de 
signes inusual, creat especialment per a aquesta tragèdia, mitjançant el qual 
l’editor identifica el major o menor grau d’autenticitat del text preservat. En 
lloc seu, hem reintroduït els parèntesis quadrats per identificar els passatges 
espuris, seguint de prop la proposta prudent de Valeria Andò en la seva re-
cent edició. Com ella, som del parer que, «in mancanza di prove certe e di 
argomenti probanti, è molto meglio mantenere il testo tràdito, che documen-
ta comunque il modo in cui la tragedia è stata tramandata, letta, interpretata» 
(p. 27). Val a dir que les edicions recents, traduïdes i extensament anotades, 
de Valeria Andò (2021) i de Christopher Collard i James Morwood (2017) 
han estat de gran utilitat per al nostre treball. 

En català, disposem de tres traduccions d’aquesta tragèdia: la de Carles 
Riba, que fou inclosa en el tercer volum de les Tragèdies completes d’Eurípi-
des, publicat pòstumament l’any 1982 per l’editorial Curial a Barcelona, a 
cura de Carles Miralles; la d’Antònia Soler i Nicolau, dins de la col·lecció de 
«Textos de Teatro Grecolatino», publicada l’any 2008 per l’associació Proso-
pon; i la de Maria Rosa Llabrés Ripoll, del 2013, publicada dins de la col·
lecció «Aetas» de l’editorial Adesiara, a Martorell, amb text grec acarat, notes 
i notícia preliminar de l’autora. La nostra traducció, en prosa, busca oferir 
una aproximació al text d’Eurípides des d’un català genuí i dramàticament 
efectiu, motiu pel qual hem afegit algunes acotacions que han d’ajudar a en-
tendre el joc dialèctic entre els actors. Seguint el criteri editorial, hem renun-
ciat a traduir en vers les parts líriques, per bé que, en la mesura del possible, 
hem diferenciat el registre per a fer-lo més elevat.

BIBLIOGRAFIA

Edicions, edicions comentades, traduccions del text

Editio princeps: [Marcus Musurus], Euripidis tragoediae septendecim ex quib. 
quaedam habent commentaria, Venècia 1503.

Editio Hervagiana: Euripidis tragoediae octodecim, Basilea 1537-1551.
Editio Brubachiana: Euripidis tragoediae octodecim, Frankfurt del Main 1555. 
Editio Stibliniana: Euripides poeta Tragicorum princeps in Latinum sermonem 

conversus adiecto e regione textu Graeco cum Annotationibus et Praefa-
tionibus in omnes eius Tragoedias, auctore Gasparo Stiblino, Basilea 1562. 

Canter, Willem, Euripidis tragoediae XIX, Anvers 1571.
Editio Commeliniana: Euripidis tragoediae XIX, Heidelberg 1597. 

Barnes, Joshua, Euripidis quae extant omnia, Cambridge 1694.
Musgrave, Samuel, Εὐριπίδου τὰ σῳζόμενα = Euripidis quae extant omnia, 

Oxford 1778.
Markland, Jeremiah, Euripidis dramata. Iphigenia in Aulide et Iphigenia in 

Tauris, Londres 17832 [17711]; Leipzig 1822.
Höpfner, I. G. C., Euripidis Iphigenia in Aulide, Halle 1795.
Gaisford, Thomas, Euripidis Supplices Mulieres, Iphigenia in Aulide et in 

Tauris, Oxford 1811.
Matthiae, August Heinrich, Euripidis Tragoediae et Fragmenta, vol. ii, 

Leipzig 1814; 18232.
Bothe, Friedrich Heinrich, Poetae scenici Graecorum, vol. i, Leipzig 1825.
Dindorf, Ludwig August, Euripidis Fabulae, vol. ii, Leipzig 1825.
Hermann, Gottfried, Euripidis Iphigenia in Aulide, Leipzig 1831.
Dindorf, Wilhelm, Euripidis Tragoediae superstites et deperditarum frag-

menta, Oxford 1832.
Hartung, Johann Adam, Euripidis Iphigenia in Aulide, Erlangen 1837.
Firnhaber, Carl Georg, Euripides Iphigenia in Aulis, mit deutschem Com-

mentar, Leipzig 1841.
Fix, Théobald, Euripidis Fabulae, París 1843.
Vater, Friedrich, Euripidis Iphigenia in Aulide ex recensione minoris Euripi-

dis et cum animadversionibus Friderici Vateri Io. Sever. F., Moscou 1845.
Nauck, August, Euripidis Tragoediae superstites et deperditarum fragmenta, 

vol. ii, Leipzig [1854] 18763.
Kirchhoff, Adolf, Euripidis tragoediae, vol. ii, Berlín 1855.
Monk, James Henry, Euripidis Fabulae quatuor, scilicet Hippolytus coronifer, 

Alcestis, Iphigenia in Aulide, Iphigenia in Tauris, Cambridge 1857.
Klotz, Reinhold, Euripidis Tragoediae, recensuit et commentariis instruxit 

R.K., vol. iii, Gotha – Erfurt 1860.
Vitelli, Girolamo, L’Ifigenia in Aulide di Euripide, Florència 1878.
Weil, Henri, Sept tragédies d’Euripide, París 1879.
Paley, Frederick Apthorp, Euripides with an English commentary, vol. iii, 

Londres 1880.
England, E. B., The Iphigeneia at Aulis of Euripides ed. with introduction 

and critical and explanatory notes, Londres 1891; reimpr. Nova York 
1979.

Headlam, C. E. S., The Iphigeneia at Aulis of Euripides with introduction 
and notes, Cambridge 1896.

Wecklein, Nicolaus, Euripidis Fabulae, vol. ii, pars 6, Leipzig 1899.
Murray, Gilbert, Euripidis Fabulae, vol. iii, Oxford 1909; 19132.
García Gual, Carlos, Eurípides. Tragedias, vol. iii, Madrid, 1979.
Pallí, Juli, Eurípides. Tragedias I: Medea, Bacantes, Ifigenia en Áulide, Bar-

celona 19834.



42	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 43

Jouan, François, Euripide. Iphigénie à Aulis, París 1983; 19902.
Günther, Hans Christian, Euripides. Iphigenia Aulidensis, Leipzig 1988.
Stockert, Walter, Euripides. Iphigenie in Aulis, vol. i: Einleitung und Text; 

vol. ii: Detailkommentar, Viena 1992.
Diggle, James, Euripidis Fabulae, vol. iii, Oxford 1994.
Turato, Fabio, Euripide. Ifigenia in Aulide, Venècia 2001.
Calderón, Esteban, Eurípides. Tragedias, V. Heracles. Ifigenia en Áulide, 

Madrid 2002.
Kovacs, David, Euripides. Bacchae, Iphigenia at Aulis. Rhesus, Cambridge 

(Mass.) – Londres 2002.
Macía Aparicio, Luis M., Eurípides, Ifigenia en Áulide. Electra. Orestes, 

Madrid, 2002.
Musso, Olimpio, Tragedie di Euripide, vol. iv, Torí 2009.
Collard, Christopher & James Morwood, Euripides. Iphigenia at Aulis; 

vol. i: Introduction, text and translation; vol. ii: Commentary and inde-
xes, Liverpool 2017.

Andò, Valeria, Euripide, Ifigenia in Aulide, Venècia 2021.

Publicacions citades en aquesta «Notícia preliminar»

Aélion, Rachel, Euripide héritier d’Eschyle, 2 vols., París, Société d’édition 
«Les Belles Lettres», 1983.

Aretz, Susanne, Die Opferung der Iphigeneia in Aulis: die Rezeption des 
Mythos in antiken und modernen Dramen, Stuttgart, Teubner, 1999.

Bain, David, «The prologues of Euripides’ Iphigeneia in Aulis», The Classi-
cal Quarterly 27, 1, 1977, 10-26.

Barone, Caterina, Euripide, Racine, Goethe, Ritsos. Ifigenia. Variazione sul 
mito, Venècia, Marsilio, 2014.

Bonanno Aravantinos, Margherita, «Ifigenia nell’arte greca e romana», en 
Lia Secci (ed.), Il mito de Ifigenia da Euripide al Novecento, Roma, Ar-
temide, 2008, 75-109.

Bonnechère, Pierre, Le sacrifice humain dans la pensée grecque, Atenes – 
Lieja, Centre International d’Étude de la Religion Grecque Antique, 
1994. Disponible en línia: <https://books.openedition.org/pulg/1041> 
[data de consulta: 20 de juliol del 2023].

Bremmer, Jan N., «Sacrificing a child in Ancient Greece: the case of Iphige-
neia», en Edward Noort & Eibert J. C. Tigehelaar (eds.), The Sacrifice of 
Isaac: the Aqedah (Genesis 22) and its interpretations, Leiden, Brill, 2002, 
21-43.

Burgess, Dana L., «Lies and convictions at Aulis», Hermes, 132, 1, 2004, 
37-55.

Burkert, Walter, Greek Religion, Cambridge 19851; 1998.
Campos Daroca, Francisco Javier; Francisco Javier García González; 

Juan Luis López Cruces & Lucía P. Romero Mariscal (eds.), Las per-
sonas de Eurípides, Amsterdam, Hakkert, 2007.

Clement, Paul, «New evidence for the origin of the Iphigeneia legend», 
L’Antiquité Classique III, 2, 1934, 393-409.

Erskine, Andrew, Troy between Greece and Rome: Local tradition and im-
perial power, Oxford, Oxford University Press, 2001.

Fantuzzi, Marco, Achilles in love: Intertextual studies, Oxford, 2012.
Foley, Helene P., Ritual irony: Poetry and sacrifice in Euripides, Ithaca – 

Londres, Cornell University Press, 1985.
Gibert, John, Change of mind in Greek tragedy, Göttingen, Vandenhoeck 

& Ruprecht, 1995.
—,	 «Clytemnestra’s first marriage: Euripides’ Iphigenia in Aulis», en Victoria 

Pedrick & Steven M. Oberhelman (eds.), The soul of Tragedy: Essays on 
Athenian drama, Chicago – Londres, University of Chicago Press, 2005, 
227-248.

Gregory, Justina, Cheiron’s Way: Youthful education in Homer and tra-
gedy, Oxford, Oxford University Press, 2019.

Gurd, Sean Alexander, Iphigenias at Aulis. Textual multiplicity, radical phi-
lology, Ithaca, Cornell University Press, 2005.

Hoffmann, Geneviève, «Macarie, Polyxène et Iphigénie: les vièrges héroïques 
dans le théâtre d’Euripide», en Odile Cavalier (ed.), Silence et fureur: la 
femme et le mariage en Grèce: Les antiquités grecques du Musée Calvet, 
Avinyó, Fondation du Muséum Calvet, 1996, 249-270.

Irigoin, Jean, «Le prologue et la parodos d’Iphigénie à Aulis», Revue des 
Études Grecques 101, 482-484, 1988, 240-252.

Jouan, François, Euripide et les legendes des Chants Cypriens: Des origines 
de la guerre de Troie à l’«Iliade», París, Les Belles Lettres, 1966.

King, Katherine Callen, Achilles. Paradigms of the war hero from Homer to 
the Middle Ages, Berkeley, University of California Press, 1987.

Knox, Bernard M. W., «Second thoughts in Greek tragedy», Greek Roman 
and Byzantine Studies 7, 1966, 213-232.

Kovacs, David, «Toward a reconstruction of Iphigenia Aulidensis», The 
Journal of Hellenic Studies 123, 2003, 77-103.

Lambrou, Ioannis L., «Achilles and Helen and Homer’s telling silence», 
Mnemosyne 73, 5, 2020, 705-728.

Lefkowitz, Mary R., The lives of the Greek poets, Baltimore, Hopkins 
Press, 2012 [19811].

Loraux, Nicole, Tragic ways of killing a woman, Cambridge (Mass.) – Lon-
dres, Hardvard University Press, 1986; 1a ed. en francès, París 1985.



44	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 	 NOTÍCIA PRELIMINAR	 45

Markantonatos, Andreas, «Leadership in action: Wise policy and firm re-
solve in Euripides’ Iphigenia at Aulis», en Andreas Markantonatos & 
Bernhard Zimmermann (eds), Crisis on Stage: Tragedy and comedy in 
late fifth-century Athens, Berlín – Boston, De Gruyter, Trends in Clas-
sics, supplementary volumes 13, 2012, 205-234.

Mastronarde, Donald J., The art of Euripides. Dramatic technique and so-
cial context, Cambridge, Cambridge University Press, 2010.

Michelakis, Pantelis, Achilles in greek tragedy, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2002.

—,	 Euripides: Iphigenia at Aulis, Londres, Gerald Duckworth & Co., 2006.
Michelini, Ann N., «The expansion of myth in late Euripides: Iphigeneia at 

Aulis», ICS 24/25 [Euripides and tragic theatre in the late fifth century], 
1999-2000, 41-57.

Mizen, Grace A., «The Iphigeneia at Aulis: the prologue anapaests», Illinois 
Classical Studies 5, 1980, 15-43.

Oller Guzmán, Marta, «Racing for love: Achilles and Iphigenia in the 
Black Sea», en David Braund, Vladimir F. Stolba & Ulrike Peter (eds.), 
Environment and habitation around the ancient Black Sea, Berlín, De 
Gruyter, 2021, 225-235.

Page, Denys L., Actors’ interpolations in Greek tragedy studied with special re-
ference to Euripides’ «Iphigeneia in Aulis», Oxford, Clarendon Press, 1934.

Parker, Robert, «Substitution in Greek sacrifice», en Pierre Bonnechère & 
Renaud Gagné (dir.), Sacrifices humains: Perspectives croisées et représen-
tations. Nouvelle édition, Lieja, Presses universitaires de Liège, 2013, 145-
152; disponible en línia: https://books.openedition.org/pulg/8163 [con-
sulta: 20 de juliol del 2023].

Radding, Jonah, «Clytemnestra at Aulis: Euripides and the reconsideration 
of tradition», Greek, Roman, and Byzantine Studies 55, 2015, 832-862.

Rosenbloom, David, «The panhellenism of Athenian tragedy», en David M. 
Carter (ed.), Why Athens? A reappraisal of tragic politics, Oxford, Ox-
ford University Press, 2011, 353-381.

Scullion, Scott, «Euripides and Macedon, or the silence of the Frogs», The 
Classical Quarterly 53, 2, 2003, 389-400.

Sebillotte Cuchet, Violaine, «La sexualité et le genre: une histoire pro-
blématique pour les hellénistes. Détour par la “virginité” des filles sacri-
fiées pour la patrie», Mètis 2, 2004, 137-161.

Séchan, Louis, Études sur la tragédie grecque dans ses rapports avec la céra-
mique, París, H. Champion, 1926.

Siegel, Herbert, «Agamemnon in Euripides’ Iphigenia at Aulis», Hermes 
109, 3, 1981, 257-265.

Sorum, Christina Elliott, «Myth, choice, and meaning in Euripides’ Iphige-
nia at Aulis», The American Journal of Philology 113, 4, 1992, 527-542.

Synodinou, Katerina, «Agamemnon’s change of mind in Euripides’ Iphige-
neia at Aulis», Logeion. A Journal of Ancient Theatre 3, 2013, 51-65.

Walsh, George B., «Public and private in three plays of Euripides», Classical 
Philology 74, 4, 1979, 294-309.

Wassermann, Felix M., «Agamemnon in the Iphigeneia at Aulis: A man in an 
age of crisis», Transactions of the American Philological Association 80, 
1949, 174-186.

Willink, Charles W., «The prologue of Iphigenia at Aulis», The Classical 
Quarterly 21, 2, 1971, 342-364.



SIGLA

CODICES

L	 Laurentianus 32.2, c. 1315
Lcorr	 scribae ipsius correctio
<L>	 codicis L lectio e P colligitur
Tr1, Tr2, Tr3	 Demetrii Triclinii correctio, prima man.1, recentiores man.2/3

P 	 Palatinus gr. 287, c. 1320-1325
P2	 codicis P correctio
apogr. P	 Parisinus gr. 2887 (saec. xv) et 2817 (saec. xvi)

PAPYRI

Π1 	� P. Köln II 67: uu. 301-309, 390-392, 569-583, 745-749, 796-
806, 819-820, saec. ii aC

Π2 	 P. Leiden inu. 510: uu. 1500?-1508, 784-793, saec. iii aC 
Π3 	 P. Oxy. 3719: uu. 913-918, saec. iii pC

Seguint una pràctica habitual entre els filòlegs alexandrins, farem servir el 
signe de la diplē (>) per a indicar un passatge que refereix un comentari en 
apèndix, al final del volum, en l’apartat de Notes complementàries.



ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ

ΤΑ  ΤΟΥ  ΔΡΑΜΑΤΟΣ  ΠΡΟΣΩΠΑ

αγαμεμνων

πρεσβυτης

χορος 
μενελαος

<αγγελος>
κλυταιμηστρα

ιφιγενεια

αχιλλευς

[θεραπων]
<ετερος> αγγελος

IFIGENIA A ÀULIDA

PERSONATGES DE L’OBRA

Agamèmnon

Ancià

Cor de dones de Calcis

Menelau

Missatger

Clitemestra

Ifigenia

Aquil·leu

Segon missatger

argumentum nullum sed spatium uacuum relictum inter inscr. et pers. ind. 
L || <ἄγγελος> Markland || θεράπων del. Markland || <ἕτερος> Markland



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 4949	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1-163 alii aliter dub. aut del. (uide introd.), 1-48 del. Blomfield, 49-114 
del. W. Dindorf, 115-163 del. Bremi || 1 δόμων τῶνδε Tr1 : τῶνδε δόμων 
L || 3 σπεῦδε Porson : πεύσει L : πεύσῃ Tr1 : σπεύσεις; Dobree 

 
 
 
 

AΓΑΜΕΜΝΩΝ
	 Ὦ πρέσβυ, δόμων τῶνδε πάροιθεν 
	 στεῖχε.

ΠΡΕΣΒΥΤΗΣ
		  στείχω. τί δὲ καινουργεῖς, 
	 Ἀγάμεμνον ἄναξ;
ΑΓΑ. 			  σπεῦδε. 

Encara és fosc i les estrelles lluen en el cel serè.  
Al campament de l’exèrcit aqueu tothom reposa llevat 

del seu cabdill, Agamèmnon, que no pot dormir 
afeixugat per un neguit que el mortifica. Insomne, fa 

venir un vell servidor per a fer-lo confident. 

Agamèmnon. — Ep, ancià, vine al davant d’aquestes 
tendes!1

Ancià. — Vinc! ¿Quina de nova en portes de cap, 
sobirà Agamèmnon?

Agamèmnon. — Afanya’t!2

*  Per a les edicions i comentaris de la tragèdia, molt nombrosos, 
se segueix el format de cita simplificat. Remetem a la bibliografia de 
la Notícia preliminar per a la cita completa. 

1.  L’acció transcorre de matinada al campament aqueu, situat a la 
badia d’Àulida. Al bell mig de l’escena, hi deuria haver una estructura 
semblant a una tenda militar, la d’Agamèmnon. Un dels pàrodes late-
rals simulava conduir al lloc on es trobava la resta de l’exèrcit; l’altre, 
a l’interior de Grècia, cap a l’Argòlida. La nocturnitat tardana de l’es-
cena recorda l’inici de l’Agamèmnon d’Èsquil, en què un guardià es 
lamenta de les llargues hores passades de nit al lloc de guaita, des d’on 
ha après fins i tot a reconèixer el pas de les estacions en els astres del 
cel (Èsquil, Ag. 1-7). Sobre la dificultat de recrear escenes de nit en el 
teatre àtic clàssic, amb representacions diürnes i a cel obert, vegeu 
Jasper F. Donelan, «Some remarks concerning night scenes on the 
classical Greek stage», Mnemosyne 67, 2014, 535-53.

2.  Seguint J. Diggle, hem adoptat la correcció σπεῦδε de R. Por-
son, amb què es crea el paral·lelisme στεῖχε — στείχω : σπεῦδε — σπεύδω, 
per bé que la forma transmesa pels manuscrits πεύσῃ, «ho sabràs», 
deguda a una correcció de Demetri Triclini, també escau en el context.

>

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5050	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

4 τοι γῆρας Barnes  : τὸ γῆρας <L?>P et Tr3  : γῆρας Tr1  || 5 del. 
Günther; καὶ ἐπ᾽… ὀξὺ L : κἀπ᾽ Conington : καὶ ἔτ᾽… τοὐξὺ Wecklein : 
κἄτ᾽ Collard-Morwood || 7-8 Seni trib. L : Agamemnoni continuauit Bremi 
cl. Theon. Smyr. De util. math. XVI (p. 146 Hiller) τί ποτ᾽ ἄρα ὁ ἀστὴρ 
ὄδε πορθμεύει σείριος; || 8 μεσσήρης Tr3 : μεσήρης L || 9 οὔκοῦν L (nisi 
οὔκουν L, οὔκοῦν Tr1) || 14 τήνδε Blomfield : τῆδε (i. e. τῇδε) L || 15 καὶ 
ἀκίνητοι L : κἀκίνητοι Conington || 17 δ᾽ L : σε Stob. IV 16, 4 (~ Plut. 
Mor. 471c, Alex. Aphr. in Aristot. top. 116a, 13 [p. 223 Wallies]) 

ΠΡ.			   σπεύδω. 
	 μάλα τοι γῆρας τοὐμὸν ἄυπνον 
	 καὶ ἐπ᾽ ὀφθαλμοῖς ὀξὺ πάρεστιν. � 5
ΑΓΑ.	 τίς ποτ᾽ ἄρ᾽ ἀστὴρ ὅδε πορθμεύει;
ΠΡ.	 Σείριος ἐγγὺς τῆς ἑπταπόρου 
	 Πλειάδος ᾄσσων ἔτι μεσσήρης.
ΑΓΑ.	 οὔκουν φθόγγος γ᾽ οὔτ᾽ ὀρνίθων 
	 οὔτε θαλάσσης· σιγαὶ δ᾽ ἀνέμων � 10
	 τόνδε κατ᾽ Εὔριπον ἔχουσιν.
ΠΡ.	 τί δὲ σὺ σκηνῆς ἐκτὸς ἀίσσεις, 
	 Ἀγάμεμνον ἄναξ; 
	 ἔτι δ᾽ ἡσυχία τήνδε κατ᾽ Αὖλιν 
	 καὶ ἀκίνητοι φυλακαὶ τειχέων.� 15
	 στείχωμεν ἔσω. 
ΑΓΑ.			   ζηλῶ σέ, γέρον, 
	 ζηλῶ δ᾽ ἀνδρῶν ὃς ἀκίνδυνον 

Ancià. — Ja m’afanyo! (S’hi acosta lent, però desvet- 
llat.) La vellesa no em deixa dormir gens i en els meus 
ulls es mostra amatent.

Agamèmnon (assenyalant el cel). — ¿Quin és aquest 
estel que per aquí avança?

Ancià. — És Sírius, que, bo i estant encara al bell mig 
del cel, es precipita a la vora de la Plèiade de set camins.

Agamèmnon (mirant al voltant pensarós). — Doncs 
no, no hi ha cap remor, ni d’ocells ni de mar;3 el silenci 
dels vents s’empara, aquí, de l’Eurip.4

Ancià. — Però tu, sobirà Agamèmnon, ¿per què et 
precipites5 fora de la tenda? Encara hi ha calma aquí, a 
l’Àulida, i els guardians dels murs no es belluguen. Au, 
anem a dins!

Agamèmnon. — T’envejo, ancià, i dels homes envejo 
aquell qui ha dut una vida lluny del perill, desconegut, 

3.  De costum, la piuladissa dels ocells assenyala l’inici d’un nou 
dia (cf. Sòfocles, El. 17-18), de manera que Agamèmnon reitera la 
idea que encara és fosc, tal vegada per tal de posar en relleu que el 
moment és propici per a ordir plans i dur a terme accions d’amagat de 
la resta de l’exèrcit. Un paral·lel interessant es troba en la Ilíada (II 
1-4), on s’explica com Zeus, del tot desvetllat, rumia un pla per ajudar 
Aquil·leu mentre la resta dels homes i dels déus dormen plàcidament.

4.  L’Eurip constitueix la part més angosta de l’estret que uneix 
l’illa d’Eubea amb la Grècia continental. Segons afirma Estrabó (I 3, 
12), els corrents forts i impredictibles de la mar canviaven de sentit 
fins a set vegades al dia, provocant perillosos remolins (cf. Eurípides, 
I. T. 6-9); per aquest motiu ben aviat va esdevenir una metàfora de la 
inestabilitat humana (cf. Èsquines III 90; Plató, Phaed. 90c; Ciceró, 
Nat. III 24). Tenint en compte la naturalesa mudable de l’Eurip, la 
mar encalmada dels primers versos d’I. A. resulta un fenomen encara 
més sorprenent i inquietant. James Morwood («A note on the Euripus 
in Euripides’ Iphigenia at Aulis», CQ 51, 2, 2001, 607-608) suggereix 
que la localització de la trama, en un entorn tan imprevisible i can- 
viant, és un correlat, tant geogràfic com semàntic, de la mutabilitat que 
caracteritza els personatges d’aquesta tragèdia (vegeu l’apartat «La mu-
tabilitat com a condició humana» de la Notícia preliminar). 

5.  El verb ἀίσσεις és el mateix que definia més amunt (v. 8) el 
moviment ràpid de l’estel en el firmament, subratllant les similituds 
entre l’estat anímic d’Agamèmnon i el cel titil·lant.

>
5

>

>
>

10
>

15

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5151	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

18 ἐξεπέρασ᾽ ἀγνὼς L : ἕξει πέρας ἀγνὼς Alex., ἐξεπέρασας ἀγνώ-
στος Stob. (~ Plut.) || 19 ἧσσον L : ἧττον Alex. (~ Stob.); ζηλῶ L : ἐπαινῶ 
Stob. (~ Alex.) || 21 ἐστὶν Heath : ἐστὶ L || 22 καὶ φιλότιμον Markland : 
καὶ τὸ φιλότιμον L : καὶ τὸ πρότιμον Nauck; u. del. Bothe || 28 ἀριστέως 
Chrysippus SVF II 180.5 von Arnim, Stob. IV 41, 6 (ordine uu. 28-34a 
turbato) : ἀριστέος L  || 29 πᾶσιν σ᾽ Plut. Mor. 33e, 103b : πᾶσι σ᾽ L  : 
πᾶσιν Plut. 33e pars codd., Stob.; ἐφύτευσ᾽ L : ἔφυσεν Plut. 33e, 103b 
pars codd. : ἔφυς Stob. || 34 βουλόμεν᾽ ἔσται L : βουλομένων ἔσται Plut. 
Mor. 103b : νενόμισται Stob. || 34-42 del. England || 39 πέδῳ πεύκην Tr1 : 
πεύκην πέδω L || 40-41 κἀκ Naber : καὶ L 

	 βίον ἐξεπέρασ᾽ ἀγνὼς ἀκλεής· 
	 τοὺς δ᾽ ἐν τιμαῖς ἧσσον ζηλῶ.
ΠΡ. 	 καὶ μὴν τὸ καλόν γ᾽ ἐνταῦθα βίου.� 20
ΑΓΑ.	 τοῦτο δέ γ᾽ ἐστὶν τὸ καλὸν σφαλερόν, 
	 καὶ [τὸ] φιλότιμον 
	 γλυκὺ μέν, λυπεῖ δὲ προσιστάμενον. 
	 τοτὲ μὲν τὰ θεῶν οὐκ ὀρθωθέντ᾽ 
	 ἀνέτρεψε βίον, τοτὲ δ᾽ ἀνθρώπων � 25
	 γνῶμαι πολλαὶ 
	 καὶ δυσάρεστοι διέκναισαν.
ΠΡ.	 οὐκ ἄγαμαι ταῦτ᾽ ἀνδρὸς ἀριστέως. 
	 οὐκ ἐπὶ πᾶσίν σ᾽ ἐφύτευσ᾽ ἀγαθοῖς, 
	 Ἀγάμεμνον, Ἀτρεύς. δεῖ δέ σε χαίρειν � 30
	 καὶ λυπεῖσθαι· θνητὸς γὰρ ἔφυς. 
	 κἂν μὴ σὺ θέλῃς, τὰ θεῶν οὕτω 
	 βουλόμεν᾽ ἔσται. σὺ δὲ λαμπτῆρος � 33-34
	 φάος ἀμπετάσας δέλτον τε γράφεις� 35
	 τήνδ᾽ ἣν πρὸ χερῶν ἔτι βαστάζεις,
	 καὶ ταὐτὰ πάλιν γράμματα συγχεῖς 
	 καὶ σφραγίζεις λύεις τ᾽ ὀπίσω 
	 ῥίπτεις τε πέδῳ πεύκην, θαλερὸν 
	 κατὰ δάκρυ χέων, κἀκ τῶν ἀπόρων � 40-41

mancat de glòria; els qui tenen honors,6 en canvi, els 
envejo menys.

Ancià. — Justament, la bellesa de la vida es troba en 
això.

Agamèmnon. — Però aquesta bellesa és esmunyedis- 
sa, i si bé és dolç desitjar els honors més alts, quan hom 
s’hi acosta, causa aflicció. Adés, els designis retorts dels 
déus trabuquen una vida; adés, són les opinions de les 
persones, variades i difícils d’acontentar, les que la des-
trossen.7 

Ancià. — No ho admiro pas, això, d’un home tan 
distingit, Agamèmnon. A tu, Atreu8 no et va criar entre 
boneses de tota mena. Cal, doncs, que t’alegris i t’afli-
geixis alhora, perquè ets mortal. I encara que no ho vul-
guis, la voluntat dels déus així s’acomplirà. 

Tu, però, has encès el llum d’una llàntia i vas escrivint 
damunt d’aquesta tauleta que encara sostens a les mans, 
i les mateixes paraules les esborres de nou; segelles la 
carta per deslligar-la tot seguit, i la llences a terra ves- 
sant llàgrimes abundants. En la teva indecisió, no et fal-

6.  El mot τιμή es pot referir a l’honor en sentit genèric, però tam-
bé defineix un càrrec públic, com es pot veure clarament en el com-
post τιμοῦχος (τιμή, ἔχω), terme que, segons Estrabó (IV 1, 5), designa-
va a Massàlia els magistrats de la ciutat.

7.  Agamèmnon es lamenta del contrast entre el desig d’obtenir 
poder i l’exercici real del poder, que exposa el líder a tota mena d’aflic-
cions (cf. Eurípides, Ion 621-622), les unes causades pels déus, les al-
tres, pels homes. Val a dir, però, que no és unànime la interpretació 
del sintagma τὰ θεῶν οὐκ ὀρθωθέντ᾽, que pot referir-se tant a un entre-
banc enviat pels déus com a una acció mancada o realitzada incorrec-
tament envers els déus. En la nostra traducció preferim la primera 
opció, entesa com una referència a l’oracle (v. 89-93) que ha dut Aga-
mèmnon a sacrificar la seva filla. D’altra banda, en els versos 26-27 es 
troba una primera referència a les pressions que el poble exerceix so-
bre el governant, sempre sotmès al judici sever i divers de la gent 
anònima. Aquest serà un motiu recurrent i important en l’argument 
d’aquesta tragèdia.

8.  Atreu, fill de Pèlops i Hipodamia i rei de Micenes, és el pare 
d’Agamèmnon i Menelau.

20

>

25

30
>

35
>

40



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5252	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

42 οὐ μαίνεσθαι Tr3  : θυμαίνεσθαι <L>P  || 43 τί πονεῖς; τί νέον 
Blomfield : τί πονεῖς; τί πονεῖς; τί νέον; <L>P : <τί νέον> τί πονεῖς; τί 
πονεῖς; τί νέον Tr2 : τί πονεῖς; τί πονεῖς; τί νέον; τί νέον Tr3; περὶ L : 
παρὰ Porson || 45 <δ᾽> add. P2  || 46 ποτὲ Barnes : τότε L  || 47 πέμπει 
Porson  : πέμπεν L  || 49-114 del. W. Dindorf  || 53 φόνος L  : φθόνος 
Markland || 57 ἄριστα L : ἄθραυστα Hemsterhuys ex Hesychio A 1608 
(uide frag. 2)  || 62 συναμυνεῖν Heath  : συναμύνειν L  || 64-65 del. 
Klinkenberg, England || 64 κἀπιστρατεύσειν Markland : κἀπιστρατεύειν 
L || 65-69 suspectos habuit Hermann 

	 οὐδενὸς ἐνδεῖς μὴ οὐ μαίνεσθαι. � 41-42
	 τί πονεῖς; τί νέον περὶ σοί, βασιλεῦ; 
	 φέρε κοίνωσον μῦθον ἐς ἡμᾶς. 
	 πρὸς <δ᾽> ἄνδρ᾽ ἀγαθὸν πιστόν τε φράσεις· � 45
	 σῇ γάρ μ᾽ ἀλόχῳ ποτὲ Τυνδάρεως 
	 πέμπει φερνὴν 
	 συννυμφοκόμον τε δίκαιον.
ΑΓΑ.	 ἐγένοντο Λήδᾳ Θεστιάδι τρεῖς παρθένοι, 
	 Φοίβη Κλυταιμήστρα τ᾽, ἐμὴ ξυνάορος, � 50
	 Ἑλένη τε· ταύτης οἱ τὰ πρῶτ᾽ ὠλβισμένοι 
	 μνηστῆρες ἦλθον Ἑλλάδος νεανίαι. 
	 δειναὶ δ᾽ ἀπειλαὶ καὶ κατ᾽ ἀλλήλων φόνος
	 ξυνίσταθ᾽, ὅστις μὴ λάβοι τὴν παρθένον. 
	 τὸ πρᾶγμα δ᾽ ἀπόρως εἶχε Τυνδάρεῳ πατρί, � 55
	 δοῦναί τε μὴ δοῦναί τε, τῆς τύχης ὅπως 
	 ἅψαιτ᾽ ἄριστα. καί νιν εἰσῆλθεν τάδε· 
	 ὅρκους συνάψαι δεξιάς τε συμβαλεῖν 
	 μνηστῆρας ἀλλήλοισι καὶ δι᾽ ἐμπύρων 
	 σπονδὰς καθεῖναι κἀπαράσασθαι τάδε·� 60
	 ὅτου γυνὴ γένοιτο Τυνδαρὶς κόρη, 
	 τούτῳ συναμυνεῖν, εἴ τις ἐκ δόμων λαβὼν 
	 οἴχοιτο τόν τ᾽ ἔχοντ᾽ ἀπωθοίη λέχους, 
	 κἀπιστρατεύσειν καὶ κατασκάψειν πόλιν 
	 Ἕλλην᾽ ὁμοίως βάρβαρόν θ᾽ ὅπλων μέτα. � 65

ta res per parar boig.9 ¿Per què et neguiteges? ¿Quina 
novetat t’aclapara, senyor? Vinga, fes-me saber el teu 
propòsit. El revelaràs a un home honest i digne de con- 
fiança, perquè a mi Tindàreu em va enviar antany amb 
la teva esposa, com a dot i ajudant honest de la núvia.10

Agamèmnon. — De Leda Testíada van néixer tres filles: 
Febe, Clitemestra —la meva esposa— i Hèlena. A aques-
ta, els joves més pròspers de Grècia vingueren a preten-
dre-la, però entre ells sorgiren amenaces terribles, fins  
i tot de matar-se els uns als altres,11 de part de qui no 
aconseguís la jove. Tindàreu, el seu pare, es trobava en 
l’atzucac de donar-la o no donar-la en matrimoni, sense 
saber com aconseguiria trobar la millor solució. I vet 
aquí que li vingué la idea de pactar un jurament i fer que 
els pretendents, encaixant les mans els uns amb els altres 
i amb libacions sobre víctimes cremades, es juramentes-
sin en els termes següents: junts prestarien auxili a aquell 
amb qui es casés la jove Tindàrida, en cas que algú, rap-
tant-la del seu casal, se l’endugués i foragités del llit 
nupcial el qui la tenia; així mateix, emprendrien una 
campanya militar per destruir-ne del tot la ciutat, fos gre- 
ga o bàrbara, mitjançant les armes. 

  9.  En aquesta primera escena, Agamèmnon es mostra profunda-
ment trasbalsat per la situació: el vell servent el veu en un estat de 
desassossec tan gran que li sembla que voreja la bogeria. El possible 
desequilibri del cabdill aqueu és un motiu recurrent al llarg de tota la 
tragèdia, sobretot en veu del servent (vv. 41, 877, 893) i de Clitemestra 
(vv. 876, 1139), però també del mateix Agamèmnon (vv. 136, 389), que 
dubta del seu propi estat mental. 

10.  El vell servent manifesta la seva lleialtat a Agamèmnon, però 
exposa el lligam previ que té amb Clitemestra com a part del seu dot 
que era; aquest fet justificarà, més endavant, la traïció al seu senyor a 
favor d’ella. 

11.  Conservem la lectura φόνος de L, en hendíadis amb ἀπειλαί, 
atès que, com explica Stockert (1992: 184-183), l’homicidi era una re-
acció habitual en resposta a una injúria. També entre els pretendents 
de Penèlope sorgeixen conflictes violents en disputar-se el favor de la 
reina i els béns que consumeixen.

45
>
>
>

50

55
>

>
60

65



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5353	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

68 δίδωσ᾽ Markland : δίδωσιν L || 69 ὅποι Lenting : ὅτου L : ὅπου 
Heath; u. del. Klinkenberg || 70 ὅς σφε Monk : ὥς γε L || 71-77 Clem. Alex. 
Paed. III 2, 13, 1 || 72 κρίνας L : κρίνων Clem.; ὁ Tr1 et Clem. : om. L; 
ἀνθρώπων L  : Ἀργείων Clem.  || 73 στολῆ (i. e. στολῇ) L  : στολὴν 
Clem. || 74 τε L et Clem. : δὲ Markland || 77 δρόμῳ Markland : μόρω L : 
πόθῳ Toup : ἔρῳ Willink : χόλῳ Stockert dub. || 79 ἠδικημένοις Tr1/2 : 
ἀδικουμένοις LP || 80 τοὐντεῦθεν οὖν L : τοὐλεύθερον δʼ uel τοῦ λεύ-
θερον δʼ uel ἐλεύθερον Ἕλληνες codd. Arist. Rhet. III 11, 1411b30; δορί 
L : ποσί(ν) Arist. || 83 ἅρμασίν τ᾽ Reiske : θ᾽ ἅρμασιν L || 84 κἆτα L : 
δῆτα Nauck : κάρτα Heath : πᾶσι Reiske : πάντα Renehan || 85 σύγγονόν 
L : συγγόνου Diggle || 89 κεχρημένοις Heath : κεχρημένος L 

	 ἐπεὶ δ᾽ ἐπιστώθησαν (εὖ δέ πως γέρων 
	 ὑπῆλθεν αὐτοὺς Τυνδάρεως πυκνῇ φρενί),
	 δίδωσ᾽ ἑλέσθαι θυγατρὶ μνηστήρων ἕνα, 
	 ὅποι πνοαὶ φέροιεν Ἀφροδίτης φίλαι. 
	 ἣ δ᾽ εἵλεθ᾽, ὅς σφε μήποτ᾽ ὤφελεν λαβεῖν, � 70
	 Μενέλαον. ἐλθὼν δ᾽ ἐκ Φρυγῶν ὁ τὰς θεὰς 
	 κρίνας ὅδ᾽, ὡς ὁ μῦθος ἀνθρώπων ἔχει, 
	 Λακεδαίμον᾽, ἀνθηρὸς μὲν εἱμάτων στολῇ 
	 χρυσῷ τε λαμπρός, βαρβάρῳ χλιδήματι, 
	 ἐρῶν ἐρῶσαν ᾤχετ᾽ ἐξαναρπάσας � 75
	 Ἑλένην πρὸς Ἴδης βούσταθμ᾽, ἔκδημον λαβὼν 
	 Μενέλαον. ὁ δὲ καθ᾽ Ἑλλάδ᾽ οἰστρήσας δρόμῳ 
	 ὅρκους παλαιοὺς Τυνδάρεω μαρτύρεται, 
	 ὡς χρὴ βοηθεῖν τοῖσιν ἠδικημένοις.
	 τοὐντεῦθεν οὖν Ἕλληνες ᾄξαντες δορί, � 80
	 τεύχη λαβόντες στενόπορ᾽ Αὐλίδος βάθρα 
	 ἥκουσι τῆσδε, ναυσὶν ἀσπίσιν θ᾽ ὁμοῦ 
	 ἵπποις τε πολλοῖς ἅρμασίν τ᾽ ἠσκημένοι. 
	 κἀμὲ στρατηγεῖν †κἆτα† Μενέλεω χάριν 
	 εἵλοντο, σύγγονόν γε· τἀξίωμα δὲ � 85
	 ἄλλος τις ὤφελ᾽ ἀντ᾽ ἐμοῦ λαβεῖν τόδε. 
	 ἠθροισμένου δὲ καὶ ξυνεστῶτος στρατοῦ 
	 ἥμεσθ᾽ ἀπλοίᾳ χρώμενοι κατ᾽ Αὐλίδα. 
	 Κάλχας δ᾽ ὁ μάντις ἀπορίᾳ κεχρημένοις 

Tan bon punt hi estigueren compromesos —perquè 
d’alguna manera el vell Tindàreu, amb la seva ment as-
tuciosa, ho va ben aconseguir—, va concedir a la filla 
que elegís un dels pretendents, vers on la conduís l’ale- 
nada plaent d’Afrodita. Ella va elegir qui tant de bo no 
l’hagués presa mai, Menelau. Segons sosté la dita entre 
la gent, però, de Frígia va arribar a Lacedemònia el jut- 
ge de les deesses aquell, ben cofoi en el seu adorn de 
vestits i amb or resplendent, ple de luxe bàrbar.12 L’ena- 
morat va raptar l’enamorada Hèlena per endur-se-la cap 
a les pastures de l’Ida, agafant per sorpresa Menelau, 
que es trobava lluny de casa.13 Llavors Menelau, com 
empès per un agulló, a la carrera per tota Grècia apel- 
lava al testimoni dels antics juraments de Tindàreu, se-
gons els quals calia prestar auxili als qui haguessin estat 
injuriats. A partir d’aleshores els grecs es van precipitar 
al combat: van prendre les armes i van venir cap aquest 
pas estret d’Àulida equipats amb naus, escuts, molts ca- 
valls i carros. A mi em van escollir per dirigir l’expedi- 
ció en consideració a Menelau, perquè soc germà seu. 
Tant de bo que algú altre hagués pres aquest honor en 
comptes de mi!

Però una vegada aplegat i reunit l’exèrcit, romanem a 
l’Àulida, forçats davant la impossibilitat de fer-nos a la 
mar. L’endeví Calcant,14 en l’atzucac en què ens trobà- 

12.  Es refereix a Paris o Alexandre, el fill de Príam, rei de Troia. 
Conegut des de la Ilíada (III 39) pel seu aspecte atractiu i el seu feble 
per les dones, se’l relaciona directament amb l’inici de la guerra de 
Troia, ja que va actuar com a àrbitre (v. 72 κρίνας) en el judici de be-
llesa suscitat per la poma de la discòrdia en què es van enfrontar Hera, 
Atena i Afrodita. 

13.  La mateixa explicació es troba en altres tragèdies d’Eurípides 
(p. ex. Tr. 944; Andr. 593).

14.  Calcant és l’endeví de l’exèrcit dels aqueus a la Ilíada. Alta-
ment respectat en les seves funcions, no només interpreta els senyals 
divins, sinó que coneix el present, el passat i el futur (cf. Homer, Il. I 
69-72, amb el comentari de Michel Casevitz, «Mantis: Le vrai sens», 
REG 105, 500-501, 1992, 1-18). Aquest coneixement el du a enfron-
tar-se amb Agamèmnon, que li retreu que es complagui en revelar-li 

70
>

>

75

80

>
85

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5454	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

92 κατασκαφὰς P2 : κατασφαγὰς L || 93 del. Conington, Nauck || 94 
κλυὼν West : κλύων L || 98 πτυχαῖς P2 : πτύχαις L || 100 πέμπειν L : 
στέλλειν Markland || 102 οὕνεκ᾽ Barnes : τούνεκ᾽ L || 105 del. Willink; 
ἀντὶ παρθένου L : ἄν τι Neitzel : ἀμφὶ παρθένου Markland : ἀμφὶ παρ-
θένῳ Hennig : τόνδε παρθένῳ γάμον Günther || 105-110 del. Pietruczuk || 
105-114 del. Murray  || 106-114 del. Klinkenberg  || 107-108 Μενέλεώς 
<ἐγώ> θ᾽. ἃ δ᾽ οὐ / καλῶς [ἔγνων] τότ᾽ αὖθις Vitelli  || 109-114 del. 
England || 109 εὐφρόνης L : εὐφρόνην Tr2?; <σκιὰν> P2 (σκ- in ras.) : 
<σκότον> Wecklein : <κνέφας> Barrett || 110-114 del. Hartung 

	 ἀνεῖλεν Ἰφιγένειαν ἣν ἔσπειρ᾽ ἐγὼ � 90
	 Ἀρτέμιδι θῦσαι τῇ τόδ᾽ οἰκούσῃ πέδον, 
	 καὶ πλοῦν τ᾽ ἔσεσθαι καὶ κατασκαφὰς Φρυγῶν 
	 θύσασι, μὴ θύσασι δ᾽ οὐκ εἶναι τάδε. 
	 κλυὼν δ᾽ ἐγὼ ταῦτ᾽, ὀρθίῳ κηρύγματι 
	 Ταλθύβιον εἶπον πάντ᾽ ἀφιέναι στρατόν, � 95
	 ὡς οὔποτ᾽ ἂν τλὰς θυγατέρα κτανεῖν ἐμήν. 
	 οὗ δή μ᾽ ἀδελφὸς πάντα προσφέρων λόγον 
	 ἔπεισε τλῆναι δεινά. κἀν δέλτου πτυχαῖς 
	 γράψας ἔπεμψα πρὸς δάμαρτα τὴν ἐμὴν 
	 πέμπειν Ἀχιλλεῖ θυγατέρ᾽ ὡς γαμουμένην, � 100
	 τό τ᾽ ἀξίωμα τἀνδρὸς ἐκγαυρούμενος, 
	 συμπλεῖν τ᾽ Ἀχαιοῖς οὕνεκ᾽ οὐ θέλοι λέγων, 
	 εἰ μὴ παρ᾽ ἡμῶν εἶσιν ἐς Φθίαν λέχος· 
	 πειθὼ γὰρ εἶχον τήνδε πρὸς δάμαρτ᾽ ἐμήν, 
	 ψευδῆ συνάψας †ἀντὶ παρθένου† γάμον. � 105
	 μόνοι δ᾽ Ἀχαιῶν ἴσμεν ὡς ἔχει τάδε 
	 Κάλχας Ὀδυσσεὺς Μενέλεώς θ᾽. ἃ δ᾽ οὐ καλῶς 
	 ἔγνων τότ᾽, αὖθις μεταγράφω καλῶς πάλιν 
	 ἐς τήνδε δέλτον, ἣν κατ᾽ εὐφρόνης σκιὰν 
	 λύοντα καὶ συνδοῦντά μ᾽ εἰσεῖδες, γέρον. � 110
	 ἀλλ᾽ εἷα χώρει τάσδ᾽ ἐπιστολὰς λαβὼν 
	 πρὸς Ἄργος. ἃ δὲ κέκευθε δέλτος ἐν πτυχαῖς, 
	 λόγῳ φράσω σοι πάντα τἀγγεγραμμένα· 
	 πιστὸς γὰρ ἀλόχῳ τοῖς τ᾽ ἐμοῖς δόμοισιν εἶ.

vem, va revelar que calia sacrificar Ifigenia,15 la que jo 
havia engendrat, en honor a l’Àrtemis que habita aques- 
ta plana; i que, si acomplíem el sacrifici, podríem em-
prendre la navegació i destruiríem els frigis, mentre que, 
si no ho fèiem, cap d’aquestes coses no tindria lloc.

Quan jo vaig sentir aquestes paraules, vaig dir a Tal- 
tibi16 que, amb una proclama ben alta, desfés l’exèrcit 
sencer, perquè no gosaria mai matar la meva pròpia filla. 
Però, aleshores, el meu germà, amb tota mena de raona-
ments, em va convèncer de dur a terme unes accions 
terribles: vaig escriure una carta i la vaig enviar a la 
meva esposa perquè fes venir la filla amb la idea de ca- 
sar-la amb Aquil·leu, de qui vaig lloar la reputació i vaig 
dir que no volia navegar amb els aqueus si, del nostre 
casal, una esposa no feia cap a Ftia. Així, en efecte, des- 
prés d’acordar un fals matrimoni per a la noia, aconse-
guia convèncer la meva dona. Dels aqueus, només co-
neixem com va l’afer Calcant, Odisseu i Menelau.

Però el que aleshores no vaig pensar prou bé, ho he 
escrit de nou com s’escau en aquesta carta, la que tu 
m’has vist, ancià, lligant i deslligant en l’ombra de la nit. 
Au, doncs, agafa-la i ves cap a Argos! Tanmateix, el que 
conté la carta dins dels seus plecs, el que hi ha escrit, 
t’ho diré tot de paraula, perquè ets un servent fidel a la 

sempre mals auguris (vv. 106-108). En I. A., es percep la mateixa ani-
madversió de l’Atrida envers l’endeví, en qui no confia (v. 518); Me-
nelau, al seu torn, acusa tot el gènere dels endevins d’ambició excessi-
va pels honors (v. 520), mentre que Aquil·leu posa en dubte la 
fiabilitat de les seves prediccions (vv. 956-958). 

15.  Primer esment d’Ifigenia, definida per la filiació paterna amb 
el verb σπείρω, en contraposició amb el verb τίκτω, que s’empra quan 
es parla de Clitemestra com a mare dels fills d’Agamèmnon (v. 1312). 

16.  Taltibi és un dels heralds d’Agamèmnon a la Ilíada (I 320). Ell 
i Euríbates són els encarregats d’anar a buscar Briseida a la tenda 
d’Aquil·leu. En altres tragèdies d’Eurípides també té un paper destacat: 
en Hècuba és enviat a relatar el sacrifici de Políxena (Hec. 484-582),  
i en Les troianes comunica la mort d’Astíanax (Tr. 709-798).

90
>
>

95

>

100
>

>
105

110
>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5555	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

115-163 del. Bremi || 115-116 post 117-118 transp. Reiske || 115 ταῖς 
L : τὰς Monk || 116 δέλτους Monk : δέλτοις L || 120 τὰν del. Monk || 121 
suspectus Günther; ἀκλύσταν L : ἄκλυστον Blaydes || 122-123 εἰς ἄλλας 
γὰρ δὴ παιδὸς / δαίσομεν ὥρας ὑμεναίους Herwerden || 124 ἀχιλεὺς 
Tr2/3  : ἀχιλλεὺς L; λέκτρων ἀπλακὼν Scaliger et Burney  : 
λέκτρ***πλακὼν L  : λέκτρ᾽ ἀμπλακὼν Lcorr uel Tr1  || 125 φυσῶν 
Musgrave : φυσσῶν L; ἐπαρεῖ Reiske : ἐπαίρει L || 128 οὐκ ἔργον L : 
ἀντ᾽ ἔργου Foerster ex Lib. Ep. 1322 κατὰ τὴν τραγῳδίαν ὄνομ᾽ ἀντ᾽ 
ἔργου (Unger ὄνομα ἓν τέρπου codd.) παρεχομένου; ἀχιλεὺς Tr2/3  : 
ἀχιλλεὺς L  || 130-132 pro spuriis habet Günther  || 130 ἐπεφήμισα 
Markland : ἐπέφησα L || 131 νυμφείους L : νυμφείοις Diggle || 132 ἐκδώ-
σειν Markland : ἐνδώσειν L; λέκτροις L : λέκτρον Monk || 133 γ᾽ ἐτόλ-
μας Markland : γε τολμᾶς L || 134 ὃς τῷ Canter : οὕτω L 

	 πέμπω σοι πρὸς ταῖς πρόσθεν � 115
	 δέλτους, ὦ Λήδας ἔρνος…
ΠΡ.	 λέγε καὶ σήμαιν᾽, ἵνα καὶ γλώσσῃ 
	 σύντονα τοῖς σοῖς γράμμασιν αὐδῶ.
ΑΓΑ.	 μὴ στέλλειν τὰν σὰν ἶνιν πρὸς 
	 τὰν κολπώδη πτέρυγ᾽ Εὐβοίας � 120
	 Αὖλιν ἀκλύσταν. 
	 εἰς ἄλλας ὥρας γὰρ δὴ 
	 παιδὸς δαίσομεν ὑμεναίους.
ΠΡ.	 καὶ πῶς Ἀχιλεὺς λέκτρων ἀπλακὼν 
	 οὐ μέγα φυσῶν θυμὸν ἐπαρεῖ � 125
	 σοὶ σῇ τ᾽ ἀλόχῳ; τόδε καὶ δεινόν· 
	 σήμαιν᾽ ὅ τι φῄς.
ΑΓΑ.	 ὄνομ᾽, οὐκ ἔργον, παρέχων Ἀχιλεὺς 
	 οὐκ οἶδε γάμους, οὐδ᾽ ὅ τι πράσσομεν, 
	 οὐδ᾽ ὅτι κείνῳ παῖδ᾽ ἐπεφήμισα � 130
	 νυμφείους εἰς ἀγκώνων 
	 εὐνὰς ἐκδώσειν λέκτροις.
ΠΡ.	 δεινά γ᾽ ἐτόλμας, Ἀγάμεμνον ἄναξ, 
	 ὃς τῷ τῆς θεᾶς σὴν παῖδ᾽ ἄλοχον 
	 φατίσας ἦγες σφάγιον Δαναοῖς.� 135

meva esposa i al meu casal: «T’envio aquesta carta, filla 
de Leda…»

Ancià. — Parla i explica’t, perquè també amb la meva 
llengua ho exposi d’acord amb el teu escrit. 

Agamèmnon. — «… per ordenar-te que, contràriament 
a les indicacions prèvies, no enviïs la teva filla a l’ala 
sinuosa d’Eubea, a l’Àulida a recer de l’oneig. Ja celebra
rem les noces de la nostra filla en un altre moment.»

Ancià. — ¿I com voleu que, en veure’s privat del llit 
nupcial, Aquil·leu no atiï el seu ànim violent contra tu i 
la teva esposa? És perillós i tot, això. Explica’m què hi 
dius.

Agamèmnon. — Aquil·leu ens proporciona un nom, 
no hi té cap funció; no sap res de les noces ni del que 
fem, ni que vaig prometre lliurar-li la filla en matrimoni, 
a l’estreta del seu jaç nupcial.

Ancià. — Són terribles les accions que has gosat fer, 
sobirà Agamèmnon, tu que, en prometre al nascut de la 
deessa la teva filla com a esposa, l’has portada com una 
ofrena per als dànaus.

115

>
120

>
125

>

130

135



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5656	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

141 νυν Markland : νῦν L; μήτʼ del. England || 145 τίς Markland : τι L; 
λάθῃ Lcorr : λάβη L || 148 ναῦς Tr3 : ναούς L || 149 ἔσται <τάδε> Tr3; 

ἐξόρμοις Bothe : ἐξόρμα Lcorr uel Tr1 : ἐξώρμα L || 150 ἤν νιν πομπαῖς 
ἀντήσῃς L  : ἢν ἀντήσῃς πομπαῖσιν Günther  || 151 ἐξόρμα, σεῖε 
Blomfield : ἐξορμάσεις L || 156 (τ)ῆ(δε) Lcorr : τήνδε L || 160-161 θνατῶν 
Orio Anth. VIII 8 (~ Clem. Alex. Strom. III 3, 23, 1) || 162 ἐς (εἰς L) τέλος 
om. Clem. (~ Orio) 

ΑΓΑ.	 οἴμοι, γνώμας ἐξέσταν, 
	 αἰαῖ, πίπτω δ᾽ εἰς ἄταν. 
	 ἀλλ᾽ ἴθ᾽ ἐρέσσων σὸν πόδα, γήρᾳ 
	 μηδὲν ὑπείκων. � 140
ΠΡ.	 σπεύδω, βασιλεῦ.
ΑΓΑ.	 μή νυν μήτ᾽ ἀλσώδεις ἵζου 
	 κρήνας μήθ᾽ ὕπνῳ θελχθῇς.
ΠΡ.	 εὔφημα θρόει.
ΑΓΑ.	 πάντῃ δὲ πόρον σχιστὸν ἀμείβων 
	 λεῦσσε, φυλάσσων μή τίς σε λάθῃ � 145
	 τροχαλοῖσιν ὄχοις παραμειψαμένη 
	 παῖδα κομίζουσ᾽ ἐνθάδ᾽ ἀπήνη 
	 Δαναῶν πρὸς ναῦς.
ΠΡ.	 ἔσται. 
ΑΓΑ.			   κλῄθρων δ᾽ ἐξόρμοις 
	 ἤν νιν πομπαῖς ἀντήσῃς, � 150
	 πάλιν ἐξόρμα, σεῖε χαλινούς, 
	 ἐπὶ Κυκλώπων ἱεὶς θυμέλας.
ΠΡ.	 πιστὸς δὲ φράσας τάδε πῶς ἔσομαι, 
	 λέγε, παιδὶ σέθεν τῇ σῇ τ᾽ ἀλόχῳ;
ΑΓΑ. 	σφραγῖδα φύλασσ᾽ ἣν ἐπὶ δέλτῳ � 155
	 τῇδε κομίζεις. ἴθι· λευκαίνει 
	 τόδε φῶς ἤδη λάμπουσ᾽ ἠὼς 
	 πῦρ τε τεθρίππων τῶν Ἀελίου. 
	 σύλλαβε μόχθων. θνητῶν δ᾽ ὄλβιος � 160-161
	 ἐς τέλος οὐδεὶς οὐδ᾽ εὐδαίμων· 
	 οὔπω γὰρ ἔφυ τις ἄλυπος.

Agamèmnon. — Ai de mi! Vaig perdre la raó!17 Ai, ai! 
Caic en la follia! Vinga, ancià, posa els peus en movi- 
ment, que la vellesa no et faci retrocedir gens!

Ancià. — M’afanyo, senyor!
Agamèmnon. — I no t’asseguis al costat de les fonts 

emboscades ni t’encantis amb el son!
Ancià. — No diguis res més!
Agamèmnon. — I quan travessis un encreuament de 

camins, mira a totes bandes i vigila que no se t’escapi el 
pas d’un carro amb les rodes rabents que porta la meva 
filla cap aquí, cap a l’estol dels dànaus.

Ancià. — Així serà!
Agamèmnon. — I si de cas te la trobes de cara, amb 

el seu seguici fora del tancat, fes que se’n torni enrere, 
mou les brides i envia-la als fogars dels Ciclops.

Ancià. — ¿I com seré digne de crèdit, digues, quan 
expliqui aquestes coses a la teva filla i a l’esposa teva? 

Agamèmnon. — Protegeix el segell que portes da-
munt d’aquesta carta! Ves! Aquí la llum ja clareja amb 
la lluïssor de l’alba i el foc de la quadriga d’Hèlios.18 
Fes-te càrrec dels meus patiments! Dels mortals no n’hi 
ha cap de feliç i benaurat fins al final, perquè no ha 
nascut mai ningú lliure de pena.

17.  Sobre la inestabilitat mental d’Agamèmnon, vegeu la n. 9.
18.  Hèlios és la personificació del sol. Els grecs creien que cada 

dia recorria el cel, d’est a oest, amb un carro de foc tirat per quatre 
cavalls.

140

145

>
150

155

160
>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5757	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

164 παρακτίαν ed. Brubachiana : παρ᾽ ἀκτίαν Tr2/3 : παρ᾽ ἀκτὰν L || 
167 στενοπόρθμων Weil  : στενόπορθμον L  : στενοπόρθμου 
Wilamowitz  || 171 ἐσιδοίμαν Elmsley : ἴδοιμ᾽ ἄν L  || 172 Ἀχαιῶν L  : 
Ἀτρειδᾶν Camper : ἀγαυῶν Nauck; τε : δὲ Monk || 173 οὓς Scaliger : ὡς 
L  || 174 χιλιόναυσιν P2 : χιλιόναυσι L  || 175 <θ᾽> add. Fritzsche || 177 
ἐνέπουσ᾽ Tr3 : ἐννέπουσ᾽ <L>P || 184 ἔσχεν P2 : ἔσχε L 

ΧΟΡΟΣ
	 ἔμολον ἀμφὶ παρακτίαν� στρ. α

		  ψάμαθον Αὐλίδος ἐναλίας, � 165
	 Εὐρίπου διὰ χευμάτων 
	 κέλσασα στενοπόρθμων, 
	 Χαλκίδα πόλιν ἐμὰν προλιποῦσ᾽, 
	 ἀγχιάλων ὑδάτων τροφὸν 
	 τᾶς κλεινᾶς Ἀρεθούσας, � 170
	 Ἀχαιῶν στρατιὰν ὡς ἐσιδοίμαν 
	 Ἀχαιῶν τε πλάτας ναυσιπόρους ἡ- 
		  μιθέων, οὓς ἐπὶ Τροίαν 
		  ἐλάταις χιλιόναυσιν 
	 τὸν ξανθὸν Μενέλαόν <θ᾽> � 175
		  ἁμέτεροι πόσεις 
	 ἐνέπουσ᾽ Ἀγαμέμνονά τ᾽ εὐπατρίδαν στέλλειν
	 ἐπὶ τὰν Ἑλέναν, ἀπ᾽ Εὐ-
		  ρώτα δονακοτρόφου 
	 Πάρις ὁ βουκόλος ἃν ἔλαβε � 180
	 δῶρον τᾶς Ἀφροδίτας, 
	 ὅτ᾽ ἐπὶ κρηναίαισι δρόσοις 
	 Ἥρᾳ Παλλάδι τ᾽ ἔριν ἔριν 
		  μορφᾶς ἁ Κύπρις ἔσχεν.

El vell servent i Agamèmnon surten d’escena i  
entra el cor format per un grup de dones joves.

Cor. — He arribat al voral sorrenc de l’Àulida mari-
na, després de recalar-hi a través dels corrents del pas 
estret de l’Eurip. He deixat enrere Calcis,19 la meva ciu- 
tat, la que nodreix les aigües de la famosa Aretusa, vora 
el mar,20 per tal de veure l’exèrcit dels aqueus i les pales 
que propulsen les naus d’aquests aqueus mig divins. Afir-
men els nostres marits que, amb els rems de mil naus,21 
el ros Menelau i el noble Agamèmnon els condueixen cap 
a Troia, a la recerca d’Hèlena, la que va endur-se de 
l’Eurotas, nodridor de canyes,22 el bover Paris com un 
regal d’Afrodita, llavors que, a l’aigua de les fonts, Ci-
pris va tenir amb Hera i Pal·las una disputa, una dispu-
ta sobre llur formosor.23 

19.  Calcis era una de les ciutats més importants de l’illa d’Eubea 
juntament amb Erètria. Es trobava a la costa, davant per davant de la 
badia d’Àulida, a l’altra banda de l’estret de l’Eurip. 

20.  La font d’Aretusa es trobava al sud de Calcis, vora el mar. 
Estrabó (X 1, 13) l’esmenta com un element distintiu del territori cal-
cidenc, per bé que n’hi havia d’altres amb el mateix nom en diferents 
punts de la geografia grega: una a Siracusa —tal vegada la més cone-
guda de totes—, una altra a Esmirna i una tercera a Ítaca.

21.  El nombre de mil naus és un arrodoniment aproximatiu: en el 
catàleg homèric, les naus són 1.186, una xifra que Tucídides (I 10, 4) 
apuja fins a 1.200.

22.  L’Eurotas és el riu d’Esparta, capital de la Lacònia, on regnava 
Menelau, espòs d’Hèlena. Eurípides (Hel. 179-190) n’evoca les aigües, 
d’un blau fosc, i les ribes verdejants, poblades de canyes, que les dones 
espartanes feien servir per netejar i estendre la roba neta (vegeu el 
comentari a André Bernand, La carte du tragique: La géographie 
dans la tragédie grecque, París 1985, 265-267). 

23.  En aquests versos (178-184) es troba un segon esment del ju-
dici de Paris i del rapte d’Hèlena, però sorprenentment despullat de 
tot aspecte negatiu (vegeu Donald J. Mastronarde, The art of Euri-
pides: Dramatic technique and social context, Cambridge 2010, 128). 
S’inclouen en el relat nous detalls sobre Paris, que és descrit aquí com 
un bover, i sobre com Afrodita li va lliurar Hèlena com a «regal» (cf. 
Eurípides, Hel. 363-364, on es repeteix el motiu en boca de la mateixa 

>

Estr. 1

170
>

175

180



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5858	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

186 ὀρομένα Canter  : ὀρωμέναν L  || 188 νεοθαλεῖ L  : νεοθαλῆ 
Blaydes  || 190 θέλουσ᾽ Tr2/3  : ἐθέλουσ᾽ <L>P  || 191 τ᾽ ὄχλον Heath  : 
ὄχλον τ᾽ <L>P : ὄχλον Tr2/3 || 193 τε γόνον Tr2/3 : τε*γονον (fort. τ᾽ ἔκγο-
νον) L : ἔκγονον P; τὸν Monk : τοῖς L || 194 σαλαμῖνος P2 : σαλαμινίοις 
L || 202 βροτοῖσιν Tr3 : βροτοῖσι L || 206 τε L : δὲ Monk || 207 Ἀχιλλέα 
Hermann : Ἀχιλῆα L : Ἀχιλῆ Hermann 1877 : Ἀχιλέα Günther || 209 ἐξε-
πόνησεν L a. c. : ἐξεπόνασεν Tr1P || 210 ἴδον Hermann : εἶδον L; αἰγια-
λοῖς Bothe 1803, Hermann : αἰγιαλοῖσι L 

	 πολύθυτον δὲ δι᾽ ἄλσος Ἀρ-� ἀντ. α

		  τέμιδος ἤλυθον ὀρομένα, � 186
	 φοινίσσουσα παρῇδ᾽ ἐμὰν 
	 αἰσχύνᾳ νεοθαλεῖ, 
	 ἀσπίδος ἔρυμα καὶ κλισίας 
	 ὁπλοφόρους Δαναῶν θέλουσ᾽ � 190
	 ἵππων τ᾽ ὄχλον ἰδέσθαι. 
	 κατεῖδον δὲ δύ᾽ Αἴαντε συνέδρω, 
	 τὸν Οἰλέως Τελαμῶνός τε γόνον, τὸν 
		  Σαλαμῖνος στέφανον, Πρω- 
		  τεσίλαόν τ᾽ ἐπὶ θάκοις � 195
	 πεσσῶν ἡδομένους μορ- 
		  φαῖσι πολυπλόκοις 
	 Παλαμήδεά θ᾽, ὃν τέκε παῖς ὁ Ποσειδᾶνος,
	 Διομήδεά θ᾽ ἡδοναῖς
		  δίσκου κεχαρημένον, � 200
	 παρὰ δὲ Μηριόνην, Ἄρεος 
	 ὄζον, θαῦμα βροτοῖσιν, 
	 τὸν ἀπὸ νησαίων τ᾽ ὀρέων 
	 Λαέρτα τόκον, ἅμα δὲ Νι- 
		  ρέα, κάλλιστον Ἀχαιῶν.� 205

	 τὸν ἰσάνεμόν τε ποδοῖν� ἐπῳδ.

	 λαιψηροδρόμον Ἀχιλλέα, 
	 τὸν ἁ Θέτις τέκε καὶ 
	 Χείρων ἐξεπόνησεν, 
	 ἴδον αἰγιαλοῖς παρά τε κροκάλαις � 210

A través del bosc sagrat d’Àrtemis, ple de sacrificis, he 
vingut a tota pressa fent enrojolar ma galta amb un pu-
dor de rebrot tendre, perquè volia contemplar la defensa 
de l’escut, les tendes dels dànaus, curulles d’armes, i la 
multitud de llurs cavalls. I he divisat els dos Aiants, as- 
seguts l’un amb l’altre, el fill d’Oileu i el de Telamó, 
corona de Salamina;24 i Protesilau i Palamedes, que va 
engendrar el fill de Posidó, els quals es complaïen en 
llurs setis amb moviments rebuscats del joc de dames; i 
Diomedes, xalant feliç amb els plaers del disc, i al seu 
costat Meríones, descendent d’Ares, un prodigi per als 
mortals, i el fill de Laertes25 vingut de les muntanyes de 
l’illa; juntament amb aquests hi havia Nireu, el més bell 
dels aqueus.

Al de peus ràpids com el vent i en la cursa veloç, a 
Aquil·leu, el que va parir Tetis i Quiró va educar, per la 
platja de còdols l’he vist córrer, tot armat, i en la conte- 

Hèlena), a canvi de ser elegida la més bonica per davant d’Hera i de 
Pal·las Atena. Sobre aquest episodi, vegeu també més amunt, la n. 12. 

24.  Dins de l’exèrcit aqueu hi ha dos personatges que es coneixen 
amb el nom d’Aiant: un és Aiant fill d’Oileu, que prové de la Lòcrida 
i participa a l’expedició amb quaranta naus  (Homer, Il. II 527-35); 
l’altre és Aiant fill de Telamó, conegut també com a Aiant el Gran, que 
prové de Salamina, aporta dotze naus al combat i és considerat el mi-
llor guerrer del bàndol grec  després d’Aquil·leu (Homer, Il. II 557-
558). Cap dels dos tornarà viu de Troia.

25.  Es refereix a Odisseu, fill de Laertes, rei de l’illa d’Ítaca.

Antístr. 1

>

190

>
195

>
200

>

205

Ep.

>
210



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 5959	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

215 ἑλίσσων L : ἐρίζων Pikkolos || 216 ἐβοᾶτ᾽ Bothe 1803, Dindorf : 
βοᾶτ᾽ L || 218 οὗ Hermann : ὧ L; ἰδόμαν Bothe 1823, Dindorf : εἰδ- L || 
219 χρυσοδαιδάλτοις Tyrwhitt : χρυσοδαιδάλτους L || 223 σειροφό-
ρους Dindorf : σειραφόρους L || 224 καμπαῖσι Tr1 : καμπαῖς L || 225-226 
πυρσότριχας Monk : πυρρότριχας L  || 227-228 ποικιλοδέρμονας P : 
ποικιλλοδέρμονας L || 229 ὅπλοισι Heath : ὅπλοις L || 233 γυναικεῖον 
Boeckh : γυναικείαν L || 234 μείλινον L corrupt. : μείλιχον Musgrave, 
Markland : μειλίχῳ ἁδονᾷ Reiske : λίχνον ἁδονάν Wilamowitz : μᾶλλον 
ἁδονᾶν Hermann  || 237 Φθιώτας L  : Φθιωτίδας Wilamowitz; Μυρ-
μιδὼν Hermann : Μυρμιδόνων L 

	 δρόμον ἔχοντα σὺν ὅπλοις· 
	 ἅμιλλαν δ᾽ ἐπόνει ποδοῖν 
	 πρὸς ἅρμα τέτρωρον 
	 ἑλίσσων περὶ νίκας· � 215
	 ὁ δὲ διφρηλάτας ἐβοᾶτ᾽ 
	 Εὔμηλος Φερητιάδας, 
	 οὗ καλλίστους ἰδόμαν 
	 χρυσοδαιδάλτοις στομίοις 
	 πώλους κέντρῳ θεινομένους, � 220
	 τοὺς μὲν μέσους ζυγίους 
	 λευκοστίκτῳ τριχὶ βαλιούς, 
	 τοὺς δ᾽ ἔξω σειροφόρους 
	 ἀντήρεις καμπαῖσι δρόμων 
	 πυρσότριχας, μονόχαλα δ᾽ ὑπὸ σφυρὰ � 225-226
	 ποικιλοδέρμονας· οἷς παρεπάλλετο � 227-228
	 Πηλεΐδας σὺν ὅπλοισι παρ᾽ ἄντυγα 
	  καὶ σύριγγας ἁρματείους.� 230

	 ναῶν δ᾽ εἰς ἀριθμὸν ἤλυθον� στρ. β

	 καὶ θέαν ἀθέσφατον, 
	 τὰν γυναικεῖον ὄψιν ὀμμάτων 
	 ὡς πλήσαιμι †μείλινον† ἁδονάν. 
	 καὶ κέρας μὲν ἦν � 235
	 δεξιὸν πλάτας ἔχων 
	 Φθιώτας ὁ Μυρμιδὼν Ἄρης 

sa s’esforçava amb els peus per tal de vèncer, fent la vol- 
ta, contra un carro tirat per quatre cavalls. I cridava 
l’auriga Eumel Ferecíada, de qui he vist els cavalls més 
bells esperonats per l’agulló, amb els frens guarnits tots 
d’or: els del mig del jou tenien el pèl clapejat de blanc; 
els de la banda de fora, lligats amb brides i oposats en els 
revolts de la cursa, eren de color alatzà, però per sota del 
garró d’una sola peülla tenien el pèl virolat. Al seu costat 
corria amb les armes el Pelida, ben a prop del pescant i 
dels botons del carro.

He arribat aleshores al recompte de les naus i a un 
espectacle que no puc dir, talment podria emplenar-me’n 
la visió femenívola dels meus ulls, com un dolç plaer.26 
Ocupant l’ala dreta de l’estol, hi havia l’Ares mirmídon 

26.  Aquí comença la descripció dels contingents navals aportats 
per cada ciutat, els cabdills que els guien i els emblemes que els iden-
tifiquen. 

>
215

>

220

225

230

Estr. 2

235



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6060	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

239 χρυσέαις Tr2/3 : χρυσέαισι L; ἄκρα Pierson : ἄκραν L || 241 πρύ-
μναις Tr2/3 : πρύμναισι L || 247 Ἀτθίδας Dobree : Ἀτθίδος L || 249 θεὰν 
L : θοὰν Weil || 250-251 πτερωτοῖσιν P : πτερωτοῖσι L || 251 ἅρμασιν 
(Tr2/3) θετόν L : ἅρμασιν θοάν Firnhaber : ἅρμασιν θεάν Weil : ἅρμασιν 
θεόν Stockert  : ἁρμάτων ἔχων Jouan  || 252 γε Musgrave : τε L  || 253 
<τῶν> Βοιωτῶν Tr3; πόντιον Weil, England : ποντίας L || 255 ἐστολι-
σμένας Scaliger : εὐστολισμένας L || 260 ἆρχε Tr3 : ἄρχει <L>P : ἄρχε 
Diggle || 261 post 261 duorum uu. spat. relictum cum nota λείπει L 

	 πεντήκοντα ναυσὶ θουρίαις·
	 χρυσέαις δ᾽ εἰκόσιν κατ᾽ ἄκρα Νη- 
		  ρῇδες ἕστασαν θεαί, � 240
	 πρύμναις σῆμ᾽ Ἀχιλλείου στρατοῦ.

	 Ἀργείων δὲ ταῖσδ᾽ ἰσήρετμοι� ἀντ. β

	 νᾶες ἕστασαν πέλας, 
	 ὧν ὁ Μηκιστέως στρατηλάτας 
	 παῖς ἦν, Ταλαὸς ὃν τρέφει πατήρ, � 245
	 Καπανέως τε παῖς 
	 Σθένελος. Ἀτθίδας δ᾽ ἄγων 
	 ἑξήκοντα ναῦς ὁ Θησέως 
	 παῖς ἑξῆς ἐναυλόχει, θεὰν 
	 Παλλάδ᾽ ἐν μωνύχοις ἔχων πτερω- � 250
		  τοῖσιν ἅρμασιν θετόν, 
	 εὔσημόν γε φάσμα ναυβάταις.

	 Βοιωτῶν δ᾽ ὅπλισμα πόντιον� στρ. γ

	 πεντήκοντα νῆας εἰδόμαν 
	 σημείοισιν ἐστολισμένας· � 255
	 τοῖς δὲ Κάδμος ἦν 
	 χρύσεον δράκοντ᾽ ἔχων 
	 ἀμφὶ ναῶν κόρυμβα· 
	 Λήϊτος δ᾽ ὁ γηγενὴς 
	 ἆρχε ναΐου στρατοῦ.� 260
	 Φωκίδος δ᾽ ἀπὸ χθονὸς
	 < × – ⏑ – × – ⏑ –

de Ftia amb cinquanta naus impetuoses.27 En imatges 
daurades, a la part alta, es dreçaven les divines Nereides, 
símbol per a les popes de l’exèrcit d’Aquil·leu.

A prop d’aquestes i amb un nombre igual de rems, es-
taven situades les naus dels argius, que acabdillaven el  
fill de Mecisteu, a qui Tàlau va criar com a pare, i Es-
tènel, el fill de Capaneu.28 Conduint seixanta naus vin-
gudes de l’Àtica, el fill de Teseu estava ancorat tot seguit  
i duia d’emblema la deessa Pal·las dalt d’un carro amb 
cavalls alats d’un sol unglot, visió de bon auguri per als 
mariners.29

He vist l’exèrcit naval dels beocis, cinquanta naus or- 
nades amb emblemes; tenien Cadme de mascaró, amb un 
drac d’or a cada costat de la nau. Leit, el nascut de la 
terra, n’acabdillava l’estol. De la terra de la Fòcida […]30 

27.  Es refereix al contingent d’Aquil·leu, que ocupa la primera po-
sició a l’ala dreta de l’exèrcit amb el mateix nombre de naus, cinquan-
ta, que a la Ilíada (II 685). Collard & Morwood (2017: 307) recorden 
que aquesta era una posició d’honor, reservada als millors combatents 
(cf. Èsquil, Pers. 399; Eurípides, Suppl. 657; Heròdot IX 28, 2). El 
catàleg de les naus homèric comença amb la flota beòcia (Il. II 499).

28.  Es refereix al contingent de la ciutat d’Argos, que només aquí 
es diferencia de la ciutat de Micenes, tal vegada pel pes del catàleg 
homèric, en què tenen entrades separades (vegeu la n. ad v. 112). Al 
capdavant d’aquest estol es troben Euríal, fill de Mecisteu i net de 
Tàlau, i Estènel, fill de Capaneu. En Homer (Il. II 559-568) els argius 
són acabdillats per Diomedes i Estènel, seguits d’Euríal, en tercer lloc, 
i disposen de vuitanta naus en lloc de les cinquanta aquí enumerades.

29.  Es tracta de l’estol àtic, que disposa de seixanta naus en lloc 
de les cinquanta que es documenten en la Ilíada (II 546-556). El co-
mandament recau aquí sobre un dels fills de Teseu, Acamant o Demo-
font, que apareixen esmentats en els fragments de l’èpica cíclica, con-
cretament en la Presa de Troia (PEG frag. 6 Bernabé) i en la Petita 
Ilíada (PEG frag. 20 Bernabé = Pausànias X 25, 8). L’emblema de la 
nau evoca el poder i el triomf apoteòsic d’Atenes.

30.  En aquest punt el text està perdut, però és possible que seguís 
la Ilíada (II 517-526), on es comptabilitzen quaranta naus provinents 
de la Fòcida, sota el guiatge d’Esquedi i Epístrof; aquestes naus eren 
situades també a l’esquerra de les naus beòcies.

>
240

Antístr. 2

245

250

Estr. 3

255
>

260



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6161	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

262 Λοκρὰς Markland : Λοκροῖς L; ταῖσδ᾽ Markland, Vitelli : τοῖσδ᾽ 
L || 263 <ἦν> Hermann; <ἦν> ναῦς Nauck : ναῦς <ἦλθʼ> Matthiae || 265 
ἐκ del. Nauck; κυκλωπίας P2  : κυκλωπείας L  || 266 παῖς Ἀτρέως L  : 
Ἀτρέως παῖς Hermann || 268 ἀδελφὸς Markland: ἄδραστος L || 274 post 
h. u. lac. indic. Weil  || 275 πρύμνας L  : πρύμναις Diggle  : πρύμνᾶν 
Murray || 277-287 et 288-302 responsionem statuit Hermann || 277 δὲ del. 
Jouan || 277-278 δωδεκάστολοι / νᾶες Hermann : δώδεκα στόλοι / ναῶν 
L || 279 ἆρχε L : ἄρχε Diggle || 282 Εὔρυτος δ᾽ ἄνασσε τῶνδε L : Εὐρύ-
του δʼ ἄνασσε τῶνδʼ / <ἔκγονος . . .> Hermann cl. Hom. Il. II 620-621 

			   >

	 Λοκρὰς δὲ ταῖσδ᾽ ἴσας ἄγων 
	 ναῦς <ἦν> Οἰλέως τόκος κλυτὰν 
	 Θρονιάδ᾽ ἐκλιπὼν πόλιν.

	 ἐκ Μυκήνας δὲ τᾶς Κυκλωπίας� ἀντ. γ

	 παῖς Ἀτρέως ἔπεμπε ναυβάτας � 266
	 ναῶν ἑκατὸν ἠθροϊσμένους· 
	 σὺν δ᾽ ἀδελφὸς ἦν 
	 ταγός, ὡς φίλος φίλῳ, 
	 τᾶς φυγούσας μέλαθρα � 270
	 βαρβάρων χάριν γάμων 
	 πρᾶξιν Ἑλλὰς ὡς λάβοι. 
	 ἐκ Πύλου δὲ Νέστορος 
	 Γερηνίου κατειδόμαν 
	 <

			   × – ⏑ – × – ⏑ – >

	 πρύμνας σῆμα ταυρόπουν ὁρᾶν, � 275
	 τὸν πάροικον Ἀλφεόν.

	 Αἰνιάνων δὲ δωδεκάστολοι 
	 νᾶες ἦσαν, ὧν ἄναξ 
	 Γουνεὺς ἆρχε· τῶνδε δ᾽ αὖ πέλας 
	 Ἤλιδος δυνάστορες, � 280
	 οὓς Ἐπειοὺς ὠνόμαζε πᾶς λεώς· 
	 Εὔρυτος δ᾽ ἄνασσε τῶνδε· 

Al capdavant de les naus locres, d’igual nombre que 
aquelles, hi havia el fill d’Oileu, qui havia deixat enrere 
la ciutat de Trònion.31

De la ciclòpia Micenes el fill d’Atreu va enviar mari- 
ners aplegats en un centenar de naus.32 Amb ell coman-
dava el seu germà, com un amic que fa costat a un amic, 
a fi que l’Hèl·lada obtingués compensació per la que ha- 
via fugit del palau per culpa d’unes noces bàrbares. Vin-
gut de Pilos, de Nèstor gereni he contemplat […] a la 
popa, unes potes de brau com a emblema que es vegi, el 
veí Alfeu.33

Els enians disposaven d’un estol de dotze naus, que 
comandava el sobirà Guneu, i encara a prop d’aquestes 
hi havia els senyors de l’Èlida, els quals tot l’exèrcit ano- 

31.  Es tracta del contingent locri, comandat per Aiant, fill d’Oileu 
(v. 193 i la nota ad loc.), i format per un nombre de naus indeterminat, 
tal vegada quaranta, com a la Ilíada (II 527-535). La ciutat de Trònion, 
també esmentada en Homer, era una de les més importants de la Lò-
crida i disposava d’un bon port situat enfront de l’extrem nordocci-
dental d’Eubea.

32.  Es refereix a Agamèmnon, que a la Ilíada (II 569-580) també 
enviava un contingent de cent naus a l’expedició. A continuació es fa 
referència al seu germà, Menelau, per bé que es tracta d’una correcció 
de J. Markland sobre ἄδραστος de L, que hem acceptat seguint J. Dig-
gle. La referència a la φιλία, que uneix aquests dos personatges en la 
recerca d’Hèlena, sembla apuntar efectivament a un relació molt estre-
ta, familiar.

33.  Nèstor, rei de Pilos, és conegut per ser un dels provectes cab-
dills de l’exèrcit aqueu. En Homer, aporta a la flota noranta naus (Il. 
II 591-602). El text presenta una llacuna seguida d’una referència a 
l’Alfeu, un dels rius més importants del Peloponnès, que fluïa prop 
d’Olímpia. 

Antístr. 3

266

270

275

>

280



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6262	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

284 ἦγεν ὧν L : ἡγεμὼν Musgrave, Tyrwhitt; ἄνασσε del. Hermann || 
286 Ἐχίνας Brodaeus : ἐχίδνας L : Ἐχινάδας Voss || 290 ξύναγε L : 
ξυνᾶγε Hermann || 293 εὐστροφωτάταισι ναυσίν L : εὐστροφωτάτας / 
ναῦς Burges; ὡς L : ὣς Murray || 299 οἷον Hermann : ἄιον L || 301 συ-
γκλήτου L : del. Stockert : συλλόγου W. Dindorf || 302 μνήμην L : μνά-
μαν Π1 

	 λευκήρετμον δ᾽ Ἄρη 
	 Τάφιον †ἦγεν ὧν Μέγης ἄνασσε†, 
	 Φυλέως λόχευμα, � 285
	 τὰς Ἐχίνας λιπὼν 
	 νήσους ναυβάταις ἀπροσφόρους.

	 Αἴας δ᾽ ὁ Σαλαμῖνος ἔντροφος 
	 †δεξιὸν κέρας 
	 πρὸς τὸ λαιὸν ξύναγε � 290
	 τῶν ἆσσον ὥρμει πλάταισιν†
	 ἐσχάταισι συμπλέκων 
	 δώδεκ᾽ εὐστροφωτάταισι ναυσίν. ὡς 
	 ἄιον καὶ ναυβάταν 
	 εἰδόμαν λεών· � 295
	 ᾧ τις εἰ προσαρμόσει 
	 βαρβάρους βάριδας, 
	 νόστον οὐκ ἀποίσεται, 
	 ἐνθάδ᾽ οἷον εἰδόμαν 
	 νάϊον πόρευμα, � 300
	 τὰ δὲ κατ᾽ οἴκους κλύουσα συγκλήτου 
	 μνήμην σῴζομαι στρατεύματος.

ΠΡ.	 Μενέλαε, τολμᾷς δείν᾽, ἅ σ᾽ οὐ τολμᾶν χρεών.

ΜΕΝΕΛΑΟΣ
	 ἄπελθε· λίαν δεσπόταισι πιστὸς εἶ.
ΠΡ. 	 καλόν γέ μοι τοὔνειδος ἐξωνείδισας.� 305
ΜΕ.	 κλαίοις ἄν, εἰ πράσσοις ἃ μὴ πράσσειν σε δεῖ.

mena epeus. Èurit els governa.34 Seguia la força tàfia de 
rems blancs, que governa Meges, fill de Fileu, el qual va 
deixar les illes Equines, de difícil accés per als mariners.

I Aiant, criat a Salamina, acostava l’ala dreta a la de 
l’esquerra, prop de la qual estava ancorat, i s’hi unia a 
l’extrem amb dotze naus molt fàcils de maniobrar.

Així ho he sentit dir i així he vist l’exèrcit de les naus. 
Si algú hi confrontés vaixells bàrbars, no trobaria retorn: 
tal és el contingent naval que hi he contemplat! I d’allò 
que, de l’exèrcit aplegat, a casa havia sentit, ara en guar-
do un record propi.

L’ancià entra de nou a escena. L’acompanya un altre home, 
Menelau, amb qui forceja per la carta.35

Ancià. — Menelau, has gosat fer coses terribles. No 
t’hi hauries d’haver atrevit!

Menelau. — Ves-te’n! Massa fidel als teus amos, ets!
Ancià. — M’és bell, aquest insult que m’adreces!
Menelau. — Ploraràs, si fas el que no has de fer!

34.  Segons la Ilíada (II 615-624), Elis, capital de l’Èlida, regió del 
nord-oest del Peloponnès, participa a l’expedició al costat de Buprasi, 
enclavament mal conegut, aportant en total quaranta naus sota el co-
mandament de quatre cabdills. Èurit hi apareix esmentat com a pare 
de Talpi, un d’aquest cabdills.

35.  Comença el primer episodi amb una escena d’alta tensió, en 
esticomítia, entre Menelau i el vell servidor d’Agamèmnon. La baralla, 
que preludia l’agon entre els dos Atrides (vv. 317-414), es troba repre-
sentada sobre un dels anomenats bols homèrics o megaresos de la pri-
mera meitat del segle ii aC (LIMC V.1 711, n. 6); vegeu la figura 1.2 
al final d’aquest volum).

>
285

>
290

295

300

305



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6363	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

308 γε φερειν σε Π1, coni. Kirchhoff : γε φέρειν σε δεῖ <L>P  : σε 
φέρειν δεῖ Tr2/3 || 309 αλλοις Π1, coni. Markland : ἄλλως L || 310 μεθείμην 
L : μεθείην Dindorf || 311 ἆρα Tr2/3 : ἄρα L || 317 ποτʼ Anecdota Bekker I 
369, 8, Phryn. Praep. Soph. frag. 123 de Borries, Phot. A 829 Theodoridis : 
δήποτʼ L a. c. : δῆτʼ Tr1; πύλαισι (uel -ιν ut P) <L> : πύλαις Tr2/3 : θύ-
ραισι Anecdota Bekker, Phryn., Phot.; θόρυβος ἐστὶ L a. c. || 318 Menelao 
trib. Hermann : Seni L 

ΠΡ.	 οὐ χρῆν σε λῦσαι δέλτον, ἣν ἐγὼ ’φερον.
ΜΕ.	 οὐδέ γε φέρειν σὲ πᾶσιν Ἕλλησιν κακά.
ΠΡ.	 ἄλλοις ἁμιλλῶ ταῦτ᾽· ἄφες δὲ τήνδ᾽ ἐμοί.
ΜΕ.	 οὐκ ἂν μεθείμην. � 310
ΠΡ.			   οὐδ᾽ ἔγωγ᾽ ἀφήσομαι.
ΜΕ.	 σκήπτρῳ τάχ᾽ ἆρα σὸν καθαιμάξω κάρα.
ΠΡ.	 ἀλλ᾽ εὐκλεές τοι δεσποτῶν θνῄσκειν ὕπερ.
ΜΕ.	 μέθες· μακροὺς δὲ δοῦλος ὢν λέγεις λόγους.
ΠΡ.	 ὦ δέσποτ᾽, ἀδικούμεσθα· σὰς δ᾽ ἐπιστολὰς 
	 ἐξαρπάσας ὅδ᾽ ἐκ χερῶν ἐμῶν βίᾳ, � 315
	 Ἀγάμεμνον, οὐδὲν τῇ δίκῃ χρῆσθαι θέλει.
ΑΓΑ.	 ἔα· 
	 τίς ποτ᾽ ἐν πύλαισι θόρυβος καὶ λόγων ἀκοσμία;
ΜΕ.	 οὑμὸς οὐχ ὁ τοῦδε μῦθος κυριώτερος λέγειν.
ΑΓΑ.	 σὺ δὲ τί τῷδ᾽ ἐς ἔριν ἀφῖξαι, Μενέλεως, βίᾳ τ᾽ ἄγεις;

Ancià. — No hauries d’haver deslligat la carta que jo 
duia!

Menelau. — I tu no hauries de portar desgràcies a 
tots els grecs!

Ancià. — Això, discuteix-ho amb altres; a mi, però, 
deixa’m anar aquesta carta!

Menelau. — No la deixaré!
Ancià. — Ni jo te l’entregaré!
Menelau. — Doncs amb aquest ceptre aviat t’ompliré 

la cara de sang!
Ancià. — És ben gloriós morir pels amos!
Menelau. — Deixa-la anar! Esclau com ets, massa 

que parles!36

Ancià. — Amo! Ens ultratgen! La teva carta, Aga- 
mèmnon, aquest me l’ha presa de les mans per força, i 
no té cap intenció de valdre’s de la justícia!37 

Agamèmnon surt de la tenda, alertat pels crits  
del seu ancià servent.

Agamèmnon. — Ei! ¿Què és aquest terrabastall i 
aquest guirigall de crits a les meves portes? 

Menelau. — La meva paraula, no pas la d’aquest, està 
més qualificada per a explicar-t’ho.

Agamèmnon. — Doncs tu, Menelau, ¿què t’ha dut a 
barallar-te amb aquest home i per què l’arrossegues per 
la força?

36.  En aquests versos es defineixen algunes característiques de 
l’esclau ideal: per damunt de tot és fidel al seu amo, fins al punt d’es-
tar disposat a morir per ell; és obedient i no parla en excés. 

37.  Eurípides oposa la violència (βία) a la justícia (δίκη), per bé 
que, com hem dit a la nota complementària al vers 311, en el cas dels 
esclaus també l’exercici de la justícia podia implicar abús físic. En 
aquest sentit, el verb ἀδικοῦμεθα es podria referir al maltractament físic 
que pateix el vell servent («ens maltracten»), però en la nostra traduc-
ció hem preferit subratllar la injustícia que es desprèn de l’actuació de 
Menelau.

310

>

315

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6464	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

320 εἰς Tr3 : ἐς L || 326 ἠργάσω Wackernagel : εἰργάσω L || 333 εὖ 
κεκόμψευσαι Ruhnken : ἐκκεκόμψευσαι L; πονηρά Monk : πονηρόν 
L : πονηρῶν Bothe 

ΜΕ.	 βλέψον εἰς ἡμᾶς, ἵν᾽ ἀρχὰς τῶν λόγων ταύτας λάβω.� 320
ΑΓΑ.	 μῶν τρέσας οὐκ ἀνακαλύψω βλέφαρον, Ἀτρέως γεγώς;
ΜΕ.	 τήνδ᾽ ὁρᾷς δέλτον, κακίστων γραμμάτων ὑπηρέτιν;
ΑΓΑ.	 εἰσορῶ· καὶ πρῶτα ταύτην σῶν ἀπάλλαξον χερῶν.
ΜΕ.	 οὔ, πρὶν ἂν δείξω γε Δαναοῖς πᾶσι τἀγγεγραμμένα.
ΑΓΑ. 	ἦ γὰρ οἶσθ᾽ ἃ μή σε καιρὸς εἰδέναι, σήμαντρ᾽ ἀνείς;� 325
ΜΕ.	 ὥστε σ᾽ ἀλγῦναί γ᾽, ἀνοίξας ἃ σὺ κάκ᾽ ἠργάσω λάθρᾳ.
ΑΓΑ.	 ποῦ δὲ κἄλαβές νιν; ὦ θεοί, σῆς ἀναισχύντου φρενός.
ΜΕ.	 προσδοκῶν σὴν παῖδ᾽ ἀπ᾽ Ἄργους εἰ στράτευμ᾽ ἀφίξεται.
ΑΓΑ.	 τί δέ σε τἀμὰ δεῖ φυλάσσειν; οὐκ ἀναισχύντου τόδε;
ΜΕ.	 ὅτι τὸ βούλεσθαί μ᾽ ἔκνιζε· σὸς δὲ δοῦλος οὐκ ἔφυν.� 330
ΑΓΑ.	 οὐχὶ δεινά; τὸν ἐμὸν οἰκεῖν οἶκον οὐκ ἐάσομαι;
ΜΕ.	 πλάγια γὰρ φρονεῖς, τὰ μὲν νῦν, τὰ δὲ πάλαι, τὰ δ᾽ αὐτίκα.
ΑΓΑ.	 εὖ κεκόμψευσαι πονηρά· γλῶσσ᾽ ἐπίφθονον σοφή.

Menelau (desafiant). — Mira’m, perquè pugui co-
mençar aquestes explicacions!

Agamèmnon. — ¿Que potser creus que jo, que soc 
nascut d’Atreu, tremolaré38 i no obriré la parpella?

Menelau (mostrant-li la tauleta). — ¿Veus aquesta 
carta, al servei dels mots més abjectes?39

Agamèmnon. — La veig. Primer de tot, allunya-la de 
les teves mans!

Menelau. — No abans que mostri a tots els dànaus 
allò que hi està escrit!

Agamèmnon. — ¿És veritat doncs que, després d’ha-
ver-ne deslligat els segells, saps el que no és pertinent 
que sàpigues?

Menelau. — Per causar-te aflicció, ben cert, perquè 
he posat al descobert les males accions que tu has fet 
d’amagat.

Agamèmnon. — ¿On l’has agafada? Déus, que n’és de 
desvergonyit, el teu ànim!

Menelau. — Mentre esperava si la teva filla, que ve-
nia d’Argos, a l’exèrcit havia arribat.

Agamèmnon. — ¿I per què els has de vigilar tu, els meus 
assumptes? ¿Que no és propi d’un desvergonyit, això?

Menelau. — Perquè la meva voluntat m’hi empenyia. 
D’esclau teu, no en soc nat! 

Agamèmnon. — ¿No és terrible? ¿No he de poder ni 
administrar casa meva?!

Menelau. — Perquè els teus pensaments van fent gi-
ragonses: ara, uns; abans, uns altres; i després, encara 
uns altres!

Agamèmnon. — Amb gràcia presentes accions ben 
lamentables: una llengua hàbil és odiosa!

38.  Andò (2021: 289) assenyala el joc de paraules, impossible de 
reproduir en la nostra traducció, entre el participi τρέσας (de τρέω, 
‘tremolar’) i el nom del pare, Atreu (Ἀτρέως), que Plató (Crat. 395b) 
relaciona amb ἄτρεστος, ‘que no tremola’.

39.  Sobre la carta com un instrument enganyós en la tragèdia, ve-
geu nota ad v. 35.

320

>

325

>

330

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6565	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

334 δέ γ᾽ Tr3  : δ᾽ L  || 335-441 del. Kovacs  || 335 ἐξελέγξαι Tr3P2  : 
ἐλέγξαι L; ὀργῆς ὕπο Tr1: ὀργῆ****(*) L || 336 ἀποτρέπου Tr3: ἀπο-
στρέφου <L>P; οὔτʼ αὖ Blomfield : οὔτοι L : οὔτε Hermann; κατατενῶ 
λίαν Boeckh : καταινῶ λίαν σʼ L : σʼ ἐκτενῶ Blomfield : κατακναίω 
λίαν Tyrwhitt || 338 del. Hennig || 339 ἦσθα πάσης L a. c., coni. Markland : 
ἦς, ἁπάσης Tr1 || 345 ἔσω L : ἔξω Portus || 349 ηὗρον (εὗρον Reiske) 
Elmsley : εὕρω L || 350 ἦλθες Aldina : ἦλθεν L; χʼ ὡ Tr2 : καὶ ὁ L || 354 
<δʼ> Tr3; τʼ, εἰ Musgrave : τε, L || 355 τὸ Πριάμου Elmsley : τὸ πριάμου 
τὲ L : πριάμου τὲ Tr3; ἐμπλήσεις Musgrave : ἐμπλήσας L || 356 τίνα <δὲ> 
Tr3; πόρον <δʼ> Matthiae; πόθεν L. Dindorf  : ποθὲν L; τίνʼ ἀπόρων 
εὕρω πόρον Weil : τίνα ποθʼ εὕρωμεν πόρον Kovacs || 357 ὥστε μὴ 
στερέντες ἀρχῆς ἀπολέσαι καλὸν κλέος; Kovacs 

ΜΕ.	 νοῦς δέ γ᾽ οὐ βέβαιος ἄδικον κτῆμα κοὐ σαφὲς φίλοις. 
	 βούλομαι δέ σ᾽ ἐξελέγξαι, καὶ σὺ μήτ᾽ ὀργῆς ὕπο � 335
	 ἀποτρέπου τἀληθὲς οὔτ᾽ αὖ κατατενῶ λίαν ἐγώ. 
	 οἶσθ᾽, ὅτ᾽ ἐσπούδαζες ἄρχειν Δαναΐδαις πρὸς Ἴλιον, 
	 τῷ δοκεῖν μὲν οὐχὶ χρῄζων, τῷ δὲ βούλεσθαι θέλων, 
	 ὡς ταπεινὸς ἦσθα, πάσης δεξιᾶς προσθιγγάνων 
	 καὶ θύρας ἔχων ἀκλῄστους τῷ θέλοντι δημοτῶν � 340
	 καὶ διδοὺς πρόσρησιν ἑξῆς πᾶσι, κεἰ μή τις θέλοι,
	 τοῖς τρόποις ζητῶν πρίασθαι τὸ φιλότιμον ἐκ μέσου,
	 κᾆτ᾽, ἐπεὶ κατέσχες ἀρχάς, μεταβαλὼν ἄλλους τρόπους 
	 τοῖς φίλοισιν οὐκέτ᾽ ἦσθα τοῖς πρὶν ὡς πρόσθεν φίλος, 
	 δυσπρόσιτος ἔσω τε κλῄθρων σπάνιος; ἄνδρα δ᾽ οὐ χρεὼν � 345
	 τὸν ἀγαθὸν πράσσοντα μεγάλα τοὺς τρόπους μεθιστάναι, 
	 ἀλλὰ καὶ βέβαιον εἶναι τότε μάλιστα τοῖς φίλοις, 
	 ἡνίκ᾽ ὠφελεῖν μάλιστα δυνατός ἐστιν εὐτυχῶν.
	 ταῦτα μέν σε πρῶτ᾽ ἐπῆλθον, ἵνα σε πρῶθ᾽ ηὗρον κακόν. 
	 ὡς δ᾽ ἐς Αὖλιν ἦλθες αὖθις χὠ Πανελλήνων στρατός, � 350
	 οὐδὲν ἦσθ᾽, ἀλλ᾽ ἐξεπλήσσου τῇ τύχῃ τῇ τῶν θεῶν, 
	 οὐρίας πομπῆς σπανίζων· Δαναΐδαι δ᾽ ἀφιέναι 
	 ναῦς διήγγελλον, μάτην δὲ μὴ πονεῖν ἐν Αὐλίδι. 
	 ὡς <δ᾽> ἄνολβον εἶχες ὄμμα σύγχυσίν τ᾽, εἰ μὴ νεῶν 
	 χιλίων ἄρχων τὸ Πριάμου πεδίον ἐμπλήσεις δορός.� 355
	 κἀμὲ παρεκάλεις· Τί δράσω; τίνα <δὲ> πόρον εὕρω πόθεν; 
	 ὥστε μὴ στερέντα σ᾽ ἀρχῆς ἀπολέσαι καλὸν κλέος. 

Menelau. — I el pensament, quan no és ferm, és un 
guany injust i no pas segur per als amics. Tanmateix, 
vull posar-te a prova. I tu no refusis la veritat, amb un 
rampell d’ira, i jo tampoc no tibaré massa. Quan malda-
ves per encapçalar els danaides40 cap a Ílion, en aparença 
sense tenir-ne necessitat, però, en el teu desig intern, 
ben disposat a fer-ho, ¿saps com eres d’humil? I anaves 
estrenyent totes les mans i, amb la porta oberta per a 
qualsevol del poble que volgués, donaves la benvinguda 
a tothom, un rere l’altre, fins i tot si algú no volia, per-
què amb aquestes maneres buscaves comprar el teu de-
sig d’honors41 des de la moderació. I tot seguit, quan ja 
havies obtingut el comandament, vas passar a unes altres 
maneres i ja no eres, com temps enrere, amic dels amics 
d’abans, i et vas fer inaccessible i rar de veure, tancat a 
dins amb pany i forrellat. Però un home bo, quan acom-
pleix fites importants, cal que no canviï les seves mane-
res, sinó que segueixi sent fidel als seus amics sobretot 
quan, en la seva prosperitat, pot ser-los més útil. 

Amb aquestes paraules t’he atacat primer en allò en 
què primer t’he trobat mesquí. Però, després, quan vas 
venir a Àulida, tu i l’exèrcit de tots els grecs, no eres res, 
sinó que, mancat del seguici favorable dels vents, estaves 
espantat pel favor dels déus. Els danaides feien córrer la 
consigna de desfer l’estol de naus i no esforçar-se en va 
a l’Àulida. Com d’infeliç i confús tenies l’esguard, si, tot 
i estar al capdavant de mil naus, no havies d’omplir la 
plana de Príam amb la teva llança! I em demanaves què 
havies de fer, quina sortida podies trobar davant d’aques-
ta situació, de manera que, en ser desposseït del liderat-
ge, no es destruís la teva bona fama. I tot seguit, quan 

40.  Es refereix als descendents de Dànaos, és a dir als grecs.
41.  L’ambició (φιλοτιμία) és descrita pel mateix Eurípides (Ph. 531-

548) com una deessa sense justícia (ἄδικος), que destrueix famílies i 
ciutats per mitjà de la seva acció pertorbadora del bon seny i la raó. 
Sobre la φιλοτιμία d’Agamèmnon, vegeu també la n. ad v. 22.

>
335

>

340

345

350
>

355



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6666	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

363-364 del. W. Dindorf || 364 ἔσῃ L : ἐσόμενος Weil, γένῃ Kovacs; 
interr. nota dist. Diggle || 365 u. post 362 trai. Monk; αὑτός Markland : 
αὐτός L || 366 post αὐτό dist. Bothe || 367 ἔχοντες L : ἑκόντες Canter || 
368-369 del. Hartung  || 370 Eub. frag. 67, 10 K.-A. = Athen. XIII 369 
Ἑλλάδος ἔγωγε τῆς ταλαιπώρου στένω || 370-375 del. L. Dindorf || 372 
ἐξανήσει L  : ἐξαφήσει Markland  || 373-375 del. Page  || 373 ἀνδρείας 
Pantazidis : ἂν χρείους <L>P  : ἂν χρεους Tr3  || 375 πόλεος L a. c.? : 
πόλεως L p. c. ut. uid.; ἀρκῶν Weil : ἄρχων L || 376-377 Stob. IV 27, 3 || 
376 λόγους L et Stob. : ψόγους Musgrave || 378-380 Stob. III 31, 2 || 378 
εὖ L et Stob. : αὖ P2, Markland; ἄνω Stob., coni. Markland : ἃν ὦ L : ἀνῶ 
Lγρ(άφεται)  || 379 ἀγαγών L et Stob.  : ἀνάγων Naber; σωφρονεστέρως 
Stob., coni. Markland : σωφρονέστερος L : σωφρονέστερον Stephanus || 
380 χρηστὸς Stob. cod. M, coni. Grotius : χρηστὸς χρηστὸν Stob. codd. 
LS : αἰσχρὸς οὐκ L : χρηστοῦ γʼ ἀνδρὸς αἰδεῖσθαι φίλους Willink 

	 κᾆτ᾽, ἐπεὶ Κάλχας ἐν ἱεροῖς εἶπε σὴν θῦσαι κόρην 
	 Ἀρτέμιδι, καὶ πλοῦν ἔσεσθαι Δαναΐδαις, ἡσθεὶς φρένας 
	 ἄσμενος θύσειν ὑπέστης παῖδα· καὶ πέμπεις ἑκών, � 360
	 οὐ βίᾳ —μὴ τοῦτο λέξῃς— σῇ δάμαρτι παῖδα σὴν 
	 δεῦρ᾽ ἀποστέλλειν, Ἀχιλλεῖ πρόφασιν ὡς γαμουμένην. 
	 κᾆθ᾽ ὑποστρέψας λέληψαι μεταβαλὼν ἄλλας γραφάς, 
	 ὡς φονεὺς οὐκέτι θυγατρὸς σῆς ἔσῃ. μάλιστά γε. 
	 οὗτος αὑτός ἐστιν αἰθὴρ ὃς τάδ᾽ ἤκουσεν σέθεν. � 365
	 μυρίοι δέ τοι πεπόνθασ᾽ αὐτό· πρὸς τὰ πράγματα 
	 ἐκπονοῦσ᾽ ἔχοντες, εἶτα δ᾽ ἐξεχώρησαν κακῶς, 
	 τὰ μὲν ὑπὸ γνώμης πολιτῶν ἀσυνέτου, τὰ δ᾽ ἐνδίκως 
	 ἀδύνατοι γεγῶτες αὐτοὶ διαφυλάξασθαι πόλιν. 
	 Ἑλλάδος μάλιστ᾽ ἔγωγε τῆς ταλαιπώρου στένω, � 370
	 ἥ, θέλουσα δρᾶν τι κεδνόν, βαρβάρους τοὺς οὐδένας 
	 καταγελῶντας ἐξανήσει διὰ σὲ καὶ τὴν σὴν κόρην. 
	 μηδέν᾽ ἀνδρείας ἕκατι προστάτην θείμην χθονός 
	 μηδ᾽ ὅπλων ἄρχοντα· νοῦν χρὴ τὸν στρατηλάτην ἔχειν 
	 πόλεος· ὡς ἀρκῶν ἀνὴρ πᾶς, ξύνεσιν ἢν ἔχων τύχῃ.� 375
ΧΟ.	 δεινὸν κασιγνήτοισι γίγνεσθαι λόγους 
	 μάχας θ᾽, ὅταν ποτ᾽ ἐμπέσωσιν εἰς ἔριν.
ΑΓΑ.	 βούλομαί σ᾽ εἰπεῖν κακῶς εὖ βραχέα, μὴ λίαν ἄνω 
	 βλέφαρα πρὸς τἀναιδὲς ἀγαγών, ἀλλὰ σωφρονεστέρως, 
	 ὡς ἀδελφὸν ὄντ᾽· ἀνὴρ γὰρ χρηστὸς αἰδεῖσθαι φιλεῖ. � 380

Calcant, en els seus auguris, va dir de sacrificar la teva 
filla a Àrtemis perquè els danaides poguessin navegar, 
te’n vas alegrar en el teu cor i, content, vas accedir al 
futur sacrifici de la teva criatura. També de grat, no pas 
per força —això no ho diguis!— vas enviar a la teva es-
posa l’ordre de fer venir la teva filla aquí, amb l’excusa 
de casar-la amb Aquil·leu. 

I llavors et fas enrere i t’enxampo havent escrit unes 
altres paraules, perquè ja no estàs disposat a ser l’assassí 
de la teva filla.42 (Agamèmnon ho nega amb el cap.) Oh, 
i tant que sí! Aquest és el mateix cel que et va sentir dir 
aquestes coses. N’hi ha molts, ben cert, que ho han ex-
perimentat, això: malden per estar al davant dels as-
sumptes del govern i, tot seguit, se’n van de mala mane-
ra, els uns per l’estupidesa dels seus conciutadans, els 
altres justament perquè han estat incapaços de defensar 
la ciutat.

Jo, per la meva part, em compadeixo sobretot de la 
dissortada Grècia, que, desitjosa d’acomplir una gesta 
noble, deixarà escapar uns bàrbars de no res que en fan 
mofa, per culpa teva i de la teva filla. Jo no posaria cap 
home al capdavant d’un país ni d’un exèrcit pel seu corat
ge: és seny, el que ha de tenir el comandant de l’exèrcit 
d’una ciutat, perquè qualsevol home va bé, si resulta que 
té coneixement.

Corifeu — És terrible que entre germans hi hagi ra-
ons i baralles, cada vegada que cauen en una disputa.

Agamèmnon. — Vull tornar-te la crítica de manera 
adequada i concisa, sense aixecar massa els ulls davant 
del teu desvergonyiment, sinó amb moderació, perquè 
ets el meu germà: un home honest té en estima ser res-

42.  El terme φονεύς es correspon amb l’acció φονεύειν que descriu-
rà el sacrifici d’Ifigenia en diferents llocs del text (vv. 875, 939, 947, 
1317). El seu significat, particularment negatiu, ve a subratllar la crue
sa del degollament de la noia que es disposen a perpetrar.

360

365

370

>

375

>

380



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6767	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

382 χρηστὰ λέκτρʼ ἐρᾷς Reiske : λέκτʼ (λέκτρʼ P2) ἐρᾷς χρηστὰ L || 
384 δῶ σῶν Dawes : δώσω L  || 385 οὐ Murray : ἢ L  || 388 μετετέθην 
εὐβουλίᾳ L : μετεθέμην εὐβουλίαν Monk || 389 μαίνῃ super μᾶλλον L || 
394 στράτευʼ· ἕτοιμοι δʼ εἰσὶ Monk : στράτευε· οἶμαι δʼ εἴσῃ L || 394a 
om. L, cum 395 Teoph. Antioch. ad Autolyc. II 37, p. 96, 2-3 Grant, Stob. 
III 28, 2; συνιέναι L  : διειδέναι Wecklein  || 395 κατηναγκασμένους 
Theoph., Stob. : συνηναγκασμένους L || 396 κοὐ Lenting, Hermann : καὶ 
L || 397 παρὰ (iam Reiske) δίκην Porson : πέρα δίκης L || 399 ἐγεινάμην 
Tr3 : ἐγείναμεν <L>P || 400 ῥᾴδια L : καίρια Stadtmüller || 401 βούλῃ 
Murray : βούλει L; εὖ L : σύ Markland || 404-412 susp. Page, Diggle 

	 εἰπέ μοι, τί δεινὰ φυσᾷς αἱματηρὸν ὄμμ᾽ ἔχων; 
	 τίς ἀδικεῖ σε; τοῦ κέχρησαι; χρηστὰ λέκτρ᾽ ἐρᾷς λαβεῖν; 
	 οὐκ ἔχοιμ᾽ ἄν σοι παρασχεῖν· ὧν γὰρ ἐκτήσω, κακῶς 
	 ἦρχες. εἶτ᾽ ἐγὼ δίκην δῶ σῶν κακῶν, ὁ μὴ σφαλείς; 
	 οὐ δάκνει σε τὸ φιλότιμον τοὐμόν, ἀλλ᾽ ἐν ἀγκάλαις � 385
	 εὐπρεπῆ γυναῖκα χρῄζεις, τὸ λελογισμένον παρεὶς 
	 καὶ τὸ καλόν, ἔχειν. πονηροῦ φωτὸς ἡδοναὶ κακαί. 
	 εἰ δ᾽ ἐγώ, γνοὺς πρόσθεν οὐκ εὖ, μετετέθην εὐβουλίᾳ, 
	 μαίνομαι; σὺ μᾶλλον, ὅστις ἀπολέσας κακὸν λέχος 
	 ἀναλαβεῖν θέλεις, θεοῦ σοι τὴν τύχην διδόντος εὖ. � 390
	 ὤμοσαν τὸν Τυνδάρειον ὅρκον οἱ κακόφρονες 
	 φιλόγαμοι μνηστῆρες —ἡ δέ γ᾽ Ἐλπίς, οἶμαι μέν, θεός, 
	 κἀξέπραξεν αὐτὸ μᾶλλον ἢ σὺ καὶ τὸ σὸν σθένος— 
	 οὓς λαβὼν στράτευ᾽· ἕτοιμοι δ᾽ εἰσὶ μωρίᾳ φρενῶν. 
	 οὐ γὰρ ἀσύνετον τὸ θεῖον, ἀλλ᾽ ἔχει συνιέναι � 394a
	 τοὺς κακῶς παγέντας ὅρκους καὶ κατηναγκασμένους. � 395
	 τἀμὰ δ᾽ οὐκ ἀποκτενῶ ᾽γὼ τέκνα· κοὐ τὸ σὸν μὲν εὖ 
	 παρὰ δίκην ἔσται κακίστης εὔνιδος τιμωρίᾳ, 
	 ἐμὲ δὲ συντήξουσι νύκτες ἡμέραι τε δακρύοις, 
	 ἄνομα δρῶντα κοὐ δίκαια παῖδας οὓς ἐγεινάμην. 
	 ταῦτά σοι βραχέα λέλεκται καὶ σαφῆ καὶ ῥᾴδια· � 400
	 εἰ δὲ μὴ βούλῃ φρονεῖν εὖ, τἄμ᾽ ἐγὼ θήσω καλῶς.
ΧΟ.	 οἵδ᾽ αὖ διάφοροι τῶν πάρος λελεγμένων 
	 μύθων, καλῶς δ᾽ ἔχουσι, φείδεσθαι τέκνων.

pectuós. Digue’m: ¿per què rebufes tan espantosament, 
amb els ulls plens de sang? ¿Qui et fa un tort? ¿Què et 
falta? ¿Et deleges per prendre un matrimoni honorable? 
No podria pas proporcionar-te’l: vas malmenar el que 
havies aconseguit. I ara jo, que no em vaig equivocar, 
¿cal que pagui una pena pels teus mals? 

No et rosega el meu desig de notorietat, sinó que an-
heles tenir una dona bonica entre els braços, perquè has 
deixat escapar el bon judici i l’honorabilitat. Els plaers 
vulgars són propis d’un home infame. Ara bé, si jo, que 
abans no vaig raonar correctament, he canviat d’opinió 
gràcies a un bon consell, ¿que soc boig, potser? Ho ets 
més tu, que després de perdre una mala esposa desitges 
recuperar-la, si un déu te’n concedeix la sort.

Els pretendents de ment insensata, frisant per unes 
noces, van pronunciar el jurament de Tindàreu —per bé 
que, a parer meu, l’Esperança, que és una divinitat, ho 
va aconseguir més que no pas tu i la teva força—, doncs 
agafa’ls a ells i ves a fer l’expedició! Amb la ment enfo-
llida com la tenen hi estan ben disposats. La divinitat no 
és pas estúpida, sinó que és capaç de percebre els jura- 
ments mal fixats i fets per força. Però la meva fillada, jo 
no la penso matar! Serà contra tota justícia que a tu les 
coses et vagin bé prenent venjança43 d’una esposa molt 
infame, mentre que a mi les nits i els dies se’m consu- 
meixen entre llàgrimes per cometre accions sense llei ni 
justícia contra els fills que vaig engendrar! Ja està dit! 
Concís, clar i fàcil! Si tu no vols tenir seny, els meus 
afers ja els resoldré jo de la millor manera.

Corifeu — Aquestes paraules s’allunyen de les que es 
pronunciaren fa poc, però són adequades, perquè mos-
tren pietat envers els fills.

43.  El significat etimològic de τιμωρία té a veure amb la idea de 
«preservar, guardar l’honor» (τιμή, ὁράω), que és el que Menelau pre-
tén fer recuperant la seva esposa i castigant Paris.

385

>
390

>

395

>

400



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6868	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

404 οὐχὶ κεκτήμην L : οὐκ ἐκεκτήμην Heath : οὐχὶ κέκτημαι Monk || 
405 θέλεις L : θέλοις West || 407 συσσωφρονεῖν γάρ, οὐχὶ συννοσεῖν 
ἔφυ Plut. Mor. 64c : συνσωφρονεῖν L; βούλομʼ, ἀλλʼ οὐ L : βούλομαι 
κοὐ Nauck : βουλόμεσθʼ, οὐ Fix || 411 θεὸν L : θεῶν Porson || 412 αὔχει 
Tyrwhitt : αὐχεῖς L || 413-441 del. Kirchhoff, Wecklein, England || 414-441 
del. L et W. Dindorf || 416 ὠνόμαζες Markland : ὠνόμαξας L || 417 σῆς 
Κλυταιμήστρας δέμας L : σὴ Κλυταιμήστρα δάμαρ Elmsley || 418 ὥς 
σφε Vater, Page : ὥστε L : ὥς τι Hermann || 422-423 del. Page || 422 αὐταί 
τε πῶλοί L : αὐτοῖσι πώλοις Porson; πῶλοί τʼ Markland : πῶλοί γʼ L 

ΜΕ.	 αἰαῖ, φίλους ἄρ᾽ οὐχὶ κεκτήμην τάλας.
ΑΓΑ. 	εἰ τοὺς φίλους γε μὴ θέλεις ἀπολλύναι.� 405
ΜΕ.	 δείξεις δὲ ποῦ μοι πατρὸς ἐκ ταὐτοῦ γεγώς;
ΑΓΑ.	 συσσωφρονεῖν σοι βούλομ᾽, ἀλλ᾽ οὐ συννοσεῖν.
ΜΕ.	 ἐς κοινὸν ἀλγεῖν τοῖς φίλοισι χρὴ φίλους.
ΑΓΑ.	 εὖ δρῶν παρακάλει μ᾽, ἀλλὰ μὴ λυπῶν ἐμέ.
ΜΕ.	 οὐκ ἄρα δοκεῖ σοι τάδε πονεῖν σὺν Ἑλλάδι;� 410
ΑΓΑ.	 Ἑλλὰς δὲ σὺν σοὶ κατὰ θεὸν νοσεῖ τινα.
ΜΕ.	 σκήπτρῳ νυν αὔχει, σὸν κασίγνητον προδούς. 
	 ἐγὼ δ᾽ ἐπ᾽ ἄλλας εἶμι μηχανάς τινας 
	 φίλους τ᾽ ἐπ᾽ ἄλλους.

ΑΓΓΕΛΟΣ Α
			   ὦ Πανελλήνων ἄναξ, 
	 Ἀγάμεμνον, ἥκω παῖδά σοι τὴν σὴν ἄγων, � 415
	 ἣν Ἰφιγένειαν ὠνόμαζες ἐν δόμοις. 
	 μήτηρ δ᾽ ὁμαρτεῖ, σῆς Κλυταιμήστρας δέμας, 
	 καὶ παῖς Ὀρέστης, ὥς σφε τερφθείης ἰδών, 
	 χρόνον παλαιὸν δωμάτων ἔκδημος ὤν. 
	 ἀλλ᾽ ὡς μακρὰν ἔτεινον, εὔρυτον παρὰ � 420
	 κρήνην ἀναψύχουσι θηλύπουν βάσιν
	 αὐταί τε πῶλοί τ᾽· ἐς δὲ λειμώνων χλόην 
	 καθεῖμεν αὐτάς, ὡς βορᾶς γευσαίατο. 

Menelau. — Ai, ai, desgraciat de mi! D’amics ja no 
me’n queden!44

Agamèmnon. — Si almenys no busquessis destruir- 
los…

Menelau. — ¿Quan mostraràs que ets nascut del ma-
teix pare que jo?

Agamèmnon. — Jo vull acompanyar-te en el seny, no 
pas en la insània.

Menelau. — Els amics cal que comparteixin les penes 
amb els amics.

Agamèmnon. — Fes-me cridar si em vols fer bé, però 
no pas si em vols causar aflicció.

Menelau. — ¿Que potser no creus oportú endurar 
aquestes sofrences amb Grècia?

Agamèmnon. — És amb tu que Grècia està emmalal-
tint, a mercè d’alguna divinitat.

Menelau. — Presumeix del teu ceptre, doncs, després 
d’haver traït el teu germà! Jo me’n vaig cap a altres 
plans i altres amics.

Menelau fa el gest d’anar-se’n, però de sobte  
entra un missatger que porta notícies.

Missatger. — Sobirà de tots els grecs, Agamèmnon, 
vinc a dur-te la teva filla, la que al palau anomenaves 
Ifigenia. La seva mare l’acompanya, la teva Clitemestra 
en persona, i el teu fill Orestes, perquè t’alegris en veu-
re’ls, tu que has estat fora de casa des de temps antic. 
Tanmateix, com que s’han entretingut molt venint, al 
costat d’una font d’aigua generosa refresquen el peu de 
caminar femenívol, tant elles com les egües. A l’herba 

44.  En els versos següents, sembla que Menelau acusi Agamèm-
non de no respectar els deures de la φιλία familiar, en renunciar a sa-
crificar la filla. Un clam molt semblant pronunciarà Clitemestra més 
endavant (v. 912), en la seva petició d’ajut a Aquil·leu, amb qui, si més no 
de nom, la uneix un parentiu. Sobre la φιλία, vegeu també la n. ad  
v. 334.

405

410

415

420



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 6969	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

tendra de les prades les hem baixades, perquè tastessin 
les pastures. Jo, però, he vingut a l’avançada perquè et 
preparis: l’exèrcit està assabentat —el rumor s’ha difós 
de pressa— que la teva filla ha arribat, i tota una multi-
tud es dirigeix corrents cap a l’espectacle, a fi de veure-
la.45 Els afortunats són famosos arreu i són admirats pel 
conjunt dels mortals. I diuen: «¿Hi ha un casori o què 
passa? ¿O tal vegada el sobirà Agamèmnon ha fet venir 
la filla perquè l’enyorava?» I podries sentir-los dir això: 
«Presenten la noia a Àrtemis que senyoreja l’Àulida. 
¿Qui se l’endurà per a ell, doncs?» Au, vinga, comença 
a preparar els cistells per a aquests festejos! Poseu-vos 
la corona al cap, i tu, sobirà Menelau, tingues a punt 
l’himeneu,46 i que per les tendes ressoni la flauta amb el 
retrò dels peus, perquè ha arribat el dia que serà feliç 
per a la donzella!

Agamèmnon. — T’ho agraeixo, però ves cap a dins de 
les tendes. Les altres coses, amb el conveni de la sort, 
sortiran bé. (Es torna a quedar sol amb Menelau.) Ai de 
mi! ¿Què he de dir-li, desgraciat? ¿Per on començaré? 
Hem caigut sota el jou del fat,47 i quin jou! Una divini- 
tat m’ha ensarronat de tal manera que ha estat molt més 
llesta que els meus ardits. Ser de baix llinatge, que útil 

45.  L’arribada d’un seguici reial conduint dues dones —una d’elles 
ben jove— i un nen es difon amb tota celeritat entre la soldadesca, que 
mostra la mateixa curiositat joiosa que es percebia entre les dones de 
Calcis en el pàrode: homes i dones tenen ganes de veure amb els pro-
pis ulls aquella parada magnificent. 

46.  L’himeneu és un cant nupcial que s’entonava per acompanyar 
el trasllat de la núvia a la casa del nuvi (cf. Homer, Ilíada XVIII 493); 
sobre la funció del cant en el ritual nupcial (vegeu Anne-Marie Véri­
lhac & Claude Vial, Le mariage grec du vie siècle avant J.-C. à l’épo-
que d’Auguste, París 1998, 321-322). 

47.  L’ἀνάγκη és la necessitat que ve dels déus, el destí que no es 
pot eludir, ni tan sols amb l’enginy que Agamèmnon creu tenir. La 
imatge és similar a la d’Èsquil (Ag. 218), per qui l’Atrida es veu sotmès 
a l’arnès del jou del fat (ἀνάγκας λέπαδνον). Tanmateix, en I. A. aques-
ta ἀνάγκη no ve imposada per cap divinitat, ans per la força de l’exèr-
cit manipulat per Odisseu (vegeu, més avall, els vv. 511-527). 

425

430

>
435

>

440

445

430 (πράσσετ)ε super πράσσεται L || 435 τοισίδʼ L. Dindorf (τοῖσιδʼ 
iam Canter) : τοῖσι δʼ <L>P : τοῖσιν Tr2/3 || 438 λωτὸς Tr2 : λοτὸς L || 442 
ἄρξωμαι Burges : ἄρξομαι L; πόθεν Grotius : σέθεν L || 443 ἐς οἷʼ P2 : ἐς 
οἷα γʼ L 

	 ἐγὼ δὲ πρόδρομος σῆς παρασκευῆς χάριν 
	 ἥκω· πέπυσται γὰρ στρατός —ταχεῖα γὰρ � 425
	 διῇξε φήμη— παῖδα σὴν ἀφιγμένην. 
	 πᾶς δ᾽ ἐς θέαν ὅμιλος ἔρχεται δρόμῳ, 
	 σὴν παῖδ᾽ ὅπως ἴδωσιν· οἱ δ᾽ εὐδαίμονες 
	 ἐν πᾶσι κλεινοὶ καὶ περίβλεπτοι βροτοῖς. 
	 λέγουσι δ᾽· Ὑμέναιός τις ἢ τί πράσσεται; � 430
	 ἢ πόθον ἔχων θυγατρὸς Ἀγαμέμνων ἄναξ 
	 ἐκόμισε παῖδα; τῶν δ᾽ ἂν ἤκουσας τάδε· 
	 Ἀρτέμιδι προτελίζουσι τὴν νεάνιδα, 
	 Αὐλίδος ἀνάσσῃ. τίς νιν ἄξεταί ποτε; 
	 ἀλλ᾽ εἶα, τἀπὶ τοισίδ᾽ ἐξάρχου κανᾶ, � 435
	 στεφανοῦσθε κρᾶτα, καὶ σύ, Μενέλεως ἄναξ, 
	 ὑμέναιον εὐτρέπιζε καὶ κατὰ στέγας 
	 λωτὸς βοάσθω καὶ ποδῶν ἔστω κτύπος· 
	 φῶς γὰρ τόδ᾽ ἥκει μακάριον τῇ παρθένῳ.
ΑΓΑ.	 ἐπῄνεσ᾽, ἀλλὰ στεῖχε δωμάτων ἔσω· � 440
	 τὰ δ᾽ ἄλλ᾽ ἰούσης τῆς τύχης ἔσται καλῶς. 
	 οἴμοι, τί φῶ δύστηνος; ἄρξωμαι πόθεν; 
	 ἐς οἷ᾽ ἀνάγκης ζεύγματ᾽ ἐμπεπτώκαμεν. 
	 ὑπῆλθε δαίμων, ὥστε τῶν σοφισμάτων 
	 πολλῷ γενέσθαι τῶν ἐμῶν σοφώτερος. � 445
	 ἡ δυσγένεια δ᾽ ὡς ἔχει τι χρήσιμον. 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7070	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

448 ἅπαντά Musgrave : ἄνολβά L || 449 ἄνολβα Musgrave : ἅπαντα 
L : ἁπαντᾷ Bodraeus : ἀπαντᾷ Calderón Dorda; ταῦτα L : πάντα Diggle; 
δὲ Plut. Nic. V 7 : γε L : τε Matthiae || 450 ὄγκον Plut. : δῆμον L; τ᾽ L : δ᾽ 
Plut.  || 455 συμβαλῶ P2 : συμβάλω L  || 456 πάρα P2 : πάρος L  || 458 
νυμφεύσουσα Markland : νυμφεύουσα L || 462-467 οἶμαι… αἰαῖ, τὸν 
del. England || 462 ἱκετεύσειν Markland, L. Dindorf : ἱκετεῦσαι L || 466 
συνετὰ συνετῶς Tr3  : ξυνετὰ ξυνετῶς <L>P; συνετῶς  : συνετοῖς 
Pierson || 468 ὃς Heath : ὅς μʼ L || 469-537 del. Kovacs || 469 κατῴκτιρ᾽ 
Murray : κατώκτειρ᾽ L : item 478, 985, 1246, 1336 

	 καὶ γὰρ δακρῦσαι ῥᾳδίως αὐτοῖς ἔχει
	 ἅπαντά τ᾽ εἰπεῖν· τῷ δὲ γενναίῳ φύσιν 
	 ἄνολβα ταῦτα· προστάτην δὲ τοῦ βίου 
	 τὸν ὄγκον ἔχομεν τῷ τ᾽ ὄχλῳ δουλεύομεν. � 450
	 ἐγὼ γὰρ ἐκβαλεῖν μὲν αἰδοῦμαι δάκρυ, 
	 τὸ μὴ δακρῦσαι δ᾽ αὖθις αἰδοῦμαι τάλας, 
	 ἐς τὰς μεγίστας συμφορὰς ἀφιγμένος. 
	 εἶἑν· τί φήσω πρὸς δάμαρτα τὴν ἐμήν; 
	 πῶς δέξομαί νιν; ποῖον ὄμμα συμβαλῶ; � 455
	 καὶ γάρ μ᾽ ἀπώλεσ᾽ ἐπὶ κακοῖς ἅ μοι πάρα 
	 ἐλθοῦσ᾽ ἄκλητος. εἰκότως δ᾽ ἅμ᾽ ἕσπετο 
	 θυγατρὶ νυμφεύσουσα καὶ τὰ φίλτατα 
	 δώσουσ᾽, ἵν᾽ ἡμᾶς ὄντας εὑρήσει κακούς. 
	 τὴν δ᾽ αὖ τάλαιναν παρθένον —τί παρθένον; � 460
	 Ἅιδης νιν, ὡς ἔοικε, νυμφεύσει τάχα— 
	 ὡς ᾤκτισ᾽· οἶμαι γάρ νιν ἱκετεύσειν τάδε· 
	 Ὦ πάτερ, ἀποκτενεῖς με; τοιούτους γάμους 
	 γήμειας αὐτὸς χὥστις ἐστί σοι φίλος. 
	 παρὼν δ᾽ Ὀρέστης ἐγγὺς ἀναβοήσεται � 465
	 οὐ συνετὰ συνετῶς· ἔτι γάρ ἐστι νήπιος. 
	 αἰαῖ, τὸν Ἑλένης ὥς μ᾽ ἀπώλεσεν γάμον 
	 γήμας ὁ Πριάμου Πάρις, ὃς εἴργασται τάδε.
ΧΟ.	 κἀγὼ κατῴκτιρ᾽, ὡς γυναῖκα δεῖ ξένην 
	 ὑπὲρ τυράννων συμφορᾶς καταστένειν.� 470
ΜΕ.	 ἀδελφέ, δός μοι δεξιᾶς τῆς σῆς θιγεῖν.
ΑΓΑ.	 δίδωμι· σὸν γὰρ τὸ κράτος, ἄθλιος δ᾽ ἐγώ.

que és! Per a ells, plorar és fàcil i parlar tal com raja. En 
canvi, per als de naturalesa noble, això és motiu d’infor- 
tuni. Al capdamunt de les nostres vides tenim la dignitat 
i estem al servei de les masses. Jo, en efecte, m’avergo-
nyeixo de deixar anar una sola llàgrima, i al mateix 
temps, miserable, m’avergonyeixo de no plorar ara que 
he arribat a les desgràcies més grans.

Au, vinga! ¿Què he de dir a la meva esposa? ¿Com la 
rebré? ¿De quina manera faré front a la seva mirada? 
Perquè, damunt dels mals que tinc, la meva dona, que 
ha arribat sense haver-la cridat, m’ha perdut del tot. 
Com és natural, ha vingut a acompanyar la filla a les 
núpcies i a lliurar-la com la cosa més estimada, per aca- 
bar trobant que soc un home vil. I la pobra filla verge, 
al seu torn —¿què dic, verge? Hades, segons sembla, ben 
aviat la prendrà per esposa—, com l’he plorada! Penso 
que em suplicarà amb aquestes paraules: «Pare, ¿em ma-
taràs? Tant de bo que tinguis unes núpcies com aques- 
tes, tu i el que t’és amic!» I Orestes, a la vora present, 
petit com és encara, cridant mots incomprensibles es 
farà entendre. Ai, ai! Com m’ha destruït el casament 
d’Hèlena amb Paris, el fill de Príam, que és qui ha fet 
tot això!

Corifeu — També jo me’n compadeixo, com cal que 
una forastera lamenti les desgràcies dels reis.

Menelau. — Germà, deixa’m que t’agafi la mà dreta.
Agamèmnon. — Aquí la tens! El poder és teu; jo, en 

canvi, soc un miserable.

450
>

455

460
>

>

465

470



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7171	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

480 εἰμὶ Kirchhoff  : εἶμι L  || 487 ἥκιστ᾽ ἐχρῆν L  : ἥκιστα χρῆν 
Wecklein || 489 ἦ Cobet : ἦν L; πράγματʼ Lenting : πράγματα δʼ L || 491 
τῆς  : σῆς Dawe  || 492 ἐννοουμένῳ L  : ἐννοούμενον Markland  || 495 
στρατεία Scaliger : στρατειὰ L; διαλυθεῖσʼ Tr3 : διαλυσεῖσʼ L 

ΜΕ.	 Πέλοπα κατόμνυμ᾽, ὃς πατὴρ τοὐμοῦ πατρὸς 
	 τοῦ σοῦ τ᾽ ἐκλήθη, τὸν τεκόντα τ᾽ Ἀτρέα, 
	 ἦ μὴν ἐρεῖν σοι τἀπὸ καρδίας σαφῶς � 475
	 καὶ μὴ ‘πίτηδες μηδέν, ἀλλ᾽ ὅσον φρονῶ. 
	 ἐγώ σ᾽ ἀπ᾽ ὄσσων ἐκβαλόντ᾽ ἰδὼν δάκρυ 
	 ᾤκτιρα καὐτὸς ἀνταφῆκά σοι πάλιν 
	 καὶ τῶν παλαιῶν ἐξαφίσταμαι λόγων, 
	 οὐκ ἐς σὲ δεινός, εἰμὶ δ᾽ οὗπερ εἶ σὺ νῦν.� 480
	 καί σοι παραινῶ μήτ᾽ ἀποκτείνειν τέκνον 
	 μήτ᾽ ἀνθελέσθαι τοὐμόν· οὐ γὰρ ἔνδικον 
	 σὲ μὲν στενάζειν, τἀμὰ δ᾽ ἡδέως ἔχειν, 
	 θνῄσκειν τε τοὺς σούς, τοὺς δ᾽ ἐμοὺς ὁρᾶν φάος. 
	 τί βούλομαι γάρ; οὐ γάμους ἐξαιρέτους � 485
	 ἄλλους λάβοιμ᾽ ἄν, εἰ γάμων ἱμείρομαι; 
	 ἀλλ᾽ ἀπολέσας ἀδελφόν, ὅν μ᾽ ἥκιστ’ ἐχρῆν, 
	 Ἑλένην ἕλωμαι, τὸ κακὸν ἀντὶ τἀγαθοῦ; 
	 ἄφρων νέος τ᾽ ἦ, πρὶν τὰ πράγματ᾽ ἐγγύθεν 
	 σκοπῶν ἐσεῖδον οἷον ἦν κτείνειν τέκνα. � 490
	 ἄλλως τέ μ᾽ ἔλεος τῆς ταλαιπώρου κόρης 
	 ἐσῆλθε, συγγένειαν ἐννοουμένῳ, 
	 ἣ τῶν ἐμῶν ἕκατι θύεσθαι γάμων 
	 μέλλει. τί δ᾽ Ἑλένης παρθένῳ τῇ σῇ μέτα; 
	 ἴτω στρατεία διαλυθεῖσ᾽ ἐξ Αὐλίδος, � 495

Menelau. — Juro per Pèlops, que fou anomenat pare 
del meu pare i del teu,48 i per Atreu, que ens engendrà, 
que et diré amb claredat el que em surti del cor i que 
no empraré cap engany, ans exposaré tot el que penso. 
Jo, quan t’he vist vessant llàgrimes dels ulls, t’he com-
padit i he plorat per tu, al meu torn. Renuncio a les 
paraules d’abans, perquè no et soc cruel. Em poso en el 
teu lloc i t’aconsello que no matis la teva filla ni ante-
posis els meus assumptes: no és just que tu pateixis 
mentre els meus afers van amb placidesa, ni que els teus 
familiars morin mentre els meus continuen veient la 
llum del sol.49 

¿Què vull, doncs? Si desitjo unes noces, ¿no podria 
triar una altra esposa i contraure-hi matrimoni? ¿Que 
potser he de fer perdre el meu germà —a qui menys 
hauria de fer perdre— i endur-me Hèlena, un mal en 
comptes d’un bé? Era insensat i inexpert, abans d’exa- 
minar l’assumpte de prop i veure quina mena d’acte és 
matar un fill. 

D’altra banda, quan he pensat en el nostre lligam fa-
miliar, he sentit compassió envers la dissortada noia, que 
es disposa a ser sacrificada per culpa del meu matrimoni. 
¿Què n’ha de fer la teva filla, d’Hèlena? Que l’exèrcit es 

48.  Pèlops, fill de Tàntal, es va casar amb Hipodamia, amb qui va 
tenir diversos fills, entre ells Atreu i Tiestes.

49.  Segons Justina Gregory («Iphigenia at Aulis», en Andreas 
Markantonatos (ed.), Brill’s Companion to Euripides, vol. i, Leiden – 
Boston 2020, 401-402), aquest canvi sobtat en l’actitud de Menelau no 
és sincer, sinó que forma part d’un nou estratagema o «maquinació» 
(cf. v. 413: ἄλλας μηχανάς) a fi de convèncer Agamèmnon que el sacri-
fici s’ha de dur a terme, perquè només així podrà recuperar Hèlena. 
En aquest sentit, Menelau actuaria de forma coherent amb el paper 
que desenvolupa en altres tragèdies euripidees, en què resulta un per-
sonatge altament cruel i covard; l’Andròmaca i l’Orestes en són uns 
bons exemples. En canvi, altres estudiosos, com Katerina Synodinou 
(«Agamemnon’s change of mind in Euripides’ Iphgeneia at Aulis», Lo-
geion 3, 2013, 58-60), consideren que Menelau es mostra humà i com-
prensiu per posar encara més de relleu l’ambició desfermada i la feble-
sa d’Agamèmnon. 

475

480

485

490

495



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7272	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

499 ʼμοὶ Hermann : μοι L || 500-503 del. W. Dindorf || 500 interr. nota 
dist. Reiske, Weil  || 501 πεφυκότα L : εἰκότα Hartung || 502 (τροπ)αὶ 
super τρόποι L || 503 (τοι)οί(δε) super τοιαίδε L; τὸ super χρῆσθαι L || 
505 προγόνους <δʼ> Hermann || 506 Μενέλαʼ Musgrave : Μενέλαος L : 
Μενέλεως Scaliger || 508-510 del. Boeckh; post 503 trai. Stadtmüller, post 
499 malit Günther; Agamemnoni cont. Hermann : Menelao trib. L || 508 δʼ 
Hermann : γʼ L; διά τʼ Porson : διὰ (α i. r.) L : γε δι᾽ Tr1? P : τις διʼ Tr3 || 
510 ἀλλήλοιν Markland : ἀλλήλων L || 513 σε Tr1 : om. L || 515 <γʼ> Tr2/3; 
ἀποστείλῃς Markland  : ἀποστελεῖς L; ἢν ἀποστέλλῃς νιν εἰς Ἄργος 
πάλιν Bothe sec. Wecklein 

	 σὺ δ᾽ ὄμμα παῦσαι δακρύοις τέγγων τὸ σόν, 
	 ἀδελφέ, κἀμὲ παρακαλῶν ἐς δάκρυα. 
	 εἰ δέ τι κόρης σῆς θεσφάτων μέτεστι σοί, 
	 μὴ ᾽μοὶ μετέστω· σοὶ νέμω τοὐμὸν μέρος. 
	 ἀλλ᾽ ἐς μεταβολὰς ἦλθον ἀπὸ δεινῶν λόγων; � 500
	 εἰκὸς πέπονθα· τὸν ὁμόθεν πεφυκότα 
	 στέργων μετέπεσον. ἀνδρὸς οὐ κακοῦ τρόποι 
	 τοιοίδε, χρῆσθαι τοῖσι βελτίστοις ἀεί.
ΧΟ.	 γενναῖ᾽ ἔλεξας Ταντάλῳ τε τῷ Διὸς 
	 πρέποντα· προγόνους οὐ καταισχύνεις σέθεν.� 505
ΑΓΑ.	 αἰνῶ σε, Μενέλα᾽, ὅτι παρὰ γνώμην ἐμὴν 
	 ὑπέθηκας ὀρθῶς τοὺς λόγους σοῦ τ᾽ ἀξίως. 
	 ταραχὴ δ᾽ ἀδελφῶν διά τ᾽ ἔρωτα γίγνεται 
	 πλεονεξίαν τε δωμάτων· ἀπέπτυσα 
	 τοιάνδε συγγένειαν ἀλλήλοιν πικράν. � 510
	 ἀλλ᾽ ἥκομεν γὰρ εἰς ἀναγκαίας τύχας, 
	 θυγατρὸς αἱματηρὸν ἐκπρᾶξαι φόνον.
ΜΕ.	 πῶς; τίς δ᾽ ἀναγκάσει σε τήν γε σὴν κτανεῖν;
ΑΓΑ.	 ἅπας Ἀχαιῶν σύλλογος στρατεύματος.
ΜΕ.	 οὔκ, ἤν νιν εἰς Ἄργος <γ᾽> ἀποστείλῃς πάλιν.� 515
ΑΓΑ.	 λάθοιμι τοῦτ᾽ ἄν, ἀλλ᾽ ἐκεῖν᾽ οὐ λήσομεν.

dispersi i se’n vagi d’Àulida! I tu, germà, para de mullar 
el teu rostre amb llàgrimes, que també em convides a 
plorar a mi. Si algun dels oracles sobre la teva filla t’in-
cumbeix, que a mi no m’hi trobi al mig. Te’n dono la 
meva part! 

Però, ¿he arribat a canviar d’idea, jo que partia d’unes 
paraules terribles? He experimentat una cosa ben natu-
ral: he canviat de parer, perquè estimo el que és nascut 
del mateix ventre. És propi d’un home no pas dolent fer 
per tal de valdre’s sempre de les millors solucions.

Corifeu — Has pronunciat mots nobles i dignes de 
Tàntal, el fill de Zeus. No ets motiu de vergonya per als 
teus avantpassats.50

Agamèmnon. — Et dono les gràcies, Menelau, per-
què, al marge de la meva opinió, has substituït els teus 
arguments d’abans amb dretura i amb la dignitat que et 
pertoca. Les desavinences entre germans s’originen per 
qüestions d’amor i pel desig d’aconseguir avantatge al 
propi casal. Detesto aquesta mena de relacions entre pa-
rents, amargues per a l’un i per a l’altre. Amb tot, fem 
cap al destí indefugible, que dicta acomplir l’assassinat 
sagnant de la meva filla.51

Menelau. — ¿Com? ¿Qui t’obligarà a matar la teva 
filla?

Agamèmnon. — L’aplec sencer de l’exèrcit aqueu.
Menelau. — No pas, si l’envies de nou cap a Argos.
Agamèmnon. — Això podria ocultar-ho, però allò al-

tre no ho ocultarem.

50.  Noteu com el cor reacciona positivament davant d’aquestes 
paraules rehabilitant la figura de Menelau, que abans havia estat titllat 
de desvergonyit per Agamèmnon en dues ocasions (vv. 327, 329).

51.  Agamèmnon torna a canviar d’opinió i accepta el sacrifici 
d’Ifigenia fonamentant la seva claudicació en la por davant la reacció 
de l’exèrcit quan conegui la resposta de l’oracle de part de Calcant. En 
efecte, els endevins i, més endavant, el mateix Odisseu venen definits 
com uns autèntics conspiradors i manipuladors de masses, que posen 
al servei de la seva ambició particular. Sobre la fatalitat del sacrifici, 
vegeu també més amunt la n. 47. 

500

505

510

515



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7373	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

520-521 del. Hartung  || 521 γ᾽ ἄχρηστον L  : γʼ ἀρεστόν Nauck, γε 
χρηστὸν Canter; χοὗ δεῖ γʼ ἄχρηστον, οὗ δὲ χρήσιμον πικρόν Murray || 
522 οὕμʼ Markland : ὅ μʼ Tr1 : ὅτι μʼ Tr2/3 : **(*)μ᾽ (fort. ὃ ἐμ᾽) L || 523 
ὑπολάβοιμʼ ἂν Markland : ὑπολάβοιμεν L : πῶς ὑπολάβοιμʼ ἂν ὃν σὺ 
μὴ φράζεις λόγον Murray  : ὃν μὴ σὺ φράζεις πῶς <τις> ὑπολάβῃ 
λόγον Günther || 524 οἶδεν P2 : εἶδε L : εἶδεν Tr2/3 || 526 τοῦ τʼ Reiske: 
τοῦ γʼ L  || 528-542 del. W. Dindorf  || 528 οὔκουν δοκεῖς Musgrave  : 
οὐκοῦν δόκει L 

ΜΕ.	 τὸ ποῖον; οὔτοι χρὴ λίαν ταρβεῖν ὄχλον.
ΑΓΑ.	 Κάλχας ἐρεῖ μαντεύματ᾽ Ἀργείων στρατῷ.
ΜΕ.	 οὔκ, ἢν θάνῃ γε πρόσθε· τοῦτο δ᾽ εὐμαρές.
ΑΓΑ. 	τὸ μαντικὸν πᾶν σπέρμα φιλότιμον κακόν.� 520
ΜΕ.	 †κοὐδέν γ᾽ ἄχρηστον, οὐδὲ χρήσιμον παρόν.†
ΑΓΑ.	 ἐκεῖνο δ᾽ οὐ δέδοικας οὕμ᾽ ἐσέρχεται;
ΜΕ.	 ὃν μὴ σὺ φράζεις πῶς ὑπολάβοιμ᾽ ἂν λόγον;
ΑΓΑ.	 τὸ Σισύφειον σπέρμα πάντ᾽ οἶδεν τάδε.
ΜΕ.	 οὐκ ἔστ᾽ Ὀδυσσεὺς ὅ τι σὲ κἀμὲ πημανεῖ.� 525
ΑΓΑ.	 ποικίλος ἀεὶ πέφυκε τοῦ τ᾽ ὄχλου μέτα.
ΜΕ.	 φιλοτιμίᾳ μὲν ἐνέχεται, δεινῷ κακῷ.
ΑΓΑ.	 οὔκουν δοκεῖς νιν στάντ᾽ ἐν Ἀργείοις μέσοις 
	 λέξειν ἃ Κάλχας θέσφατ᾽ ἐξηγήσατο, 

Menelau. — ¿El què? Tampoc no s’ha de témer la 
turba en excés.

Agamèmnon. — Calcant revelarà la resposta de l’ora-
cle a l’exèrcit dels argius.

Menelau. — No, si mor abans. Això és fàcil!
Agamèmnon. — La raça dels endevins en ple es deleix 

per obtenir honors i és malvada.
Menelau. — I quan està present, ni fa ni deixa fer.
Agamèmnon. — ¿No tens por del que em ve al cap?
Menelau. — ¿Com puc endevinar el mot que no 

dius?
Agamèmnon. — L’estirp de Sísif ho sap prou bé, tot 

això.52

Menelau. — No hi ha res amb què Odisseu ens pu-
gui perjudicar, a tu i a mi!

Agamèmnon. — És astut per naturalesa i sempre fa 
costat a la soldadesca.

Menelau. — I l’ambició el domina, un mal ben peri-
llós.

Agamèmnon. — ¿No et sembla, doncs, que ell, dret 
enmig dels argius, dirà els oracles que Calcant va inter- 

52.  Es refereix a Odisseu, però a través del nom de Sísif, que va 
ser el primer amant d’Anticlea, la mare d’Odisseu, abans que aquesta 
es casés amb Laertes, segons una versió antiga probablement inclosa 
en els Cants cipris. Aquesta filiació, que es documenta en altres peces 
dramàtiques (cf. Sòfocles, Ai. 190; Ph. 417, 625, 1311; Eurípides, 
Med. 405; Cycl. 104), atorga a Odisseu un llinatge roí, ja que Sísif, 
fundador mític de Corint, tenia fama de lladre i criminal i fou con-
demnat al suplici etern d’haver de pujar una gran pedra dalt d’una 
muntanya que, en arribar al cim, sempre rodava de nou muntanya 
avall. En I. A. la figura d’Odisseu no apareix mai a escena, però la seva 
naturalesa astuta i la seva capacitat de manipular la turba de l’exèrcit 
(v. 526) a favor dels propis interessos plana al llarg de tota la tragèdia 
(v. 1362-1364) i és entesa per alguns estudiosos com el veritable i únic 
motiu pel qual el sacrifici i l’expedició acaben duent-se a terme (vegeu 
Herbert Siegel, «Self-delusion and the “volte-face” of Iphigenia in 
Euripides’ Iphigenia at Aulis», Hermes 108, 3, 1980, 300-321, en par-
ticular 301-302, n. 6; «Agamemnon in Euripides’ Iphigenia at Aulis», 
Hermes 109, 3, 1981, 257-265, i Dana L. Burgess, «Lies and convic
tions at Aulis», Hermes, 132, 1, 2004, 37-55, en particular 44-45). 

>

520

525



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7474	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

530 κᾆτʼ ἐψευδόμην Murray : κἆτα ψεύδόμαι L : κᾆτʼ ἐψεύσομαι 
Porson || 531 οὐ Reiske, Musgrave : ὃς L || 534 τείχεσιν Tr2/3 : τείχεσι L; 
κυκλωπίοις P2 : κυκλωπείοις L || 535 ἀναρπάσουσι Markland, Matthiae : 
συναρπάσουσι L || 537 ἠπόρημαι L : ἠμπόλημαι Kirchhoff : ἠπάτημαι 
Hartung || 538 φύλαξον L : φύλαξαι Headlam || 542 δὲ Günther : τε L || 
543 εἰσὶν super μάκαρες L  || 545 λέκτρων L : θέλκτρων Nauck || 547 
μαινομένων Reiske : μαινόμενʼ L : μανιάδων Wecklein || 548 Ἔρως ὁ 
χρυσοκόμας Tr3 || 550 πότμῳ L : τύχᾳ Athen. XIII 562e || 552 ἀπενέπω 
Tr2/3 : ἀπεννέπων <L>P || 553 ὦ del. Tr2/3 

	 κἄμ᾽ ὡς ὑπέστην θῦμα, κᾆτ᾽ ἐψευδόμην � 530
	 Ἀρτέμιδι θύσειν; οὐ ξυναρπάσας στρατόν, 
	 σὲ κἄμ᾽ ἀποκτείναντας Ἀργείους κόρην 
	 σφάξαι κελεύσει; κἂν πρὸς Ἄργος ἐκφύγω, 
	 ἐλθόντες αὐτοῖς τείχεσιν Κυκλωπίοις 
	 ἀναρπάσουσι καὶ κατασκάψουσι γῆν. � 535
	 τοιαῦτα τἀμὰ πήματ᾽· ὦ τάλας ἐγώ, 
	 ὡς ἠπόρημαι πρὸς θεῶν τὰ νῦν τάδε. 
	 ἕν μοι φύλαξον, Μενέλεως, ἀνὰ στρατὸν 
	 ἐλθών, ὅπως ἂν μὴ Κλυταιμήστρα τάδε 
	 μάθῃ, πρὶν Ἅιδῃ παῖδ᾽ ἐμὴν προσθῶ λαβών, � 540
	 ὡς ἐπ᾽ ἐλαχίστοις δακρύοις πράσσω κακῶς. 
	 ὑμεῖς δὲ σιγήν, ὦ ξέναι, φυλάσσετε.

ΧΟ.	 μάκαρες οἳ μετρίας θεοῦ� στρ.

	 μετά τε σωφροσύνας μετέ- 
		  σχον λέκτρων Ἀφροδίτας, � 545
	 γαλανείᾳ χρησάμενοι 
	 μαινομένων οἴστρων, ὅθι δὴ 
	 δίδυμ᾽ ὁ χρυσοκόμας Ἔρως
	 τόξ᾽ ἐντείνεται χαρίτων, 
	 τὸ μὲν ἐπ᾽ εὐαίωνι πότμῳ, � 550
	 τὸ δ᾽ ἐπὶ συγχύσει βιοτᾶς. 
	 ἀπενέπω νιν ἁμετέρων, 
	 ὦ Κύπρι καλλίστα, θαλάμων. 
	 εἴη δέ μοι μετρία 

pretar, i que jo vaig prometre de sacrificar la víctima a 
Àrtemis, per mostrar-me, acte seguit, com un mentider? 
I, una vegada hagi convençut l’exèrcit, ¿no et sembla 
que ordenarà als argius que ens matin, a tu i a mi, i que 
sacrifiquin la noia? Fins i tot si fujo cap a Argos, vin- 
dran i, en els mateixos murs ciclopis, em prendran i des-
truiran la meva terra. Així de terribles són les meves 
desgràcies! Pobre de mi! En quin atzucac em trobo ara 
per culpa dels déus! Una sola cosa vigila per mi, Mene-
lau, quan tornis a ser amb l’exèrcit, que Clitemestra no 
se n’assabenti abans que jo hagi agafat la filla i l’hagi 
lliurada a l’Hades, a fi que suporti el meu infortuni amb 
no tantes llàgrimes. (Adreçant-se al cor.) I vosaltres, fo-
rasteres, guardeu silenci!

Agamèmnon i Menelau se’n van. El cor comença el seu cant.

Cor. — Feliços els qui, amb l’ajut d’una divinitat me- 
surada i amb conteniment, han participat del llit d’Afro- 
dita i han experimentat la serenor dels trastocats fiblons, 
quan Eros de daurada cabellera tesa els arcs bessons dels 
seus favors: l’un per a un destí de benaurança, l’altre per 
a la ruïna vital. A aquest, bellíssima Cipris,53 el vull fora 
dels nostres llits nupcials! Que tingui jo un gaudi mesu- 

53.  Epítet d’Afrodita que recorda la particular vinculació de la 
deessa amb l’illa de Xipre, el segon lloc on va fer cap tan bon punt 
nasqué de l’escuma de la mar barrejada amb els genitals d’Úranos (cf. 
Hesíode, Th. 193). 

530

535

540

Estr.

>
546

>
550



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7575	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

557 δʼ Reiske : τʼ L || 559 διάφοροι Höpfner : διάτροποι L; τρόποι 
Scaliger : τρόποις L || 559-560 τὸ δʼ ὀρθῶς Musgrave : ὁ δʼ ὀρθὸς L || 
561 θʼ Lcorr ex τʼ L : δ᾽ Blaydes; θ᾽ αἱ παιδευόμεναι L : τʼ εὖ παιδευόμε-
ναι Nauck : θʼ αἱ παιδευομένων Monk : τʼ ἐν παιδευομένοις Günther || 
564-565 inter cruces Diggle || 566 δόξα Barnes : δόξαν L || 567 ἀγήρατον 
L : ἀγήραον Ritschl; βιοτᾷ Markland : βιοτάν L || 569-570 γυναιξὶ μὲν 
κατὰ Κύ-/πριν κρυπτάν L  : γυναιξι μεν[ | ] κρυπταν Π1  || 570 ἐν 
ἀνδράσι δʼ Tr3 : ἐν δʼ ἀνδράσιν <L>P : εν α. [ uel εν δ. [ Π1 || 570-572 αυ 
κοσμος οδεν. [ | ] πληθει μειζω π. [ Π1  || 571-572 κόσμος… -θής inter 
cruces Diggle || 571 ἐνὼν ὁ Markland : ἔνδον L : οδεν. [ Π1; μυριοπλη-/
θεῖ Günther; κόσμος ὅ γʼ ἔνδον μυριοπληθεί Ferrari : κόσμος ὁ δ ἐνʼ 
[δόμῳ περι]πληθεῖ Musso || 573 inter cruces Diggle; ἔμολες L : ἔμαθον 
uel ἔκλυον Kovacs : ἔμαθες Wilamowitz, Willink; ᾗτε L : ᾇτε Willink; 
inter παρι.ς. et βουκολος deest Π1 

		  μὲν χάρις, πόθοι δ᾽ ὅσιοι, � 555
	 καὶ μετέχοιμι τᾶς Ἀφροδί- 
		  τας, πολλὰν δ᾽ ἀποθείμαν.

	 διάφοροι δὲ φύσεις βροτῶν,� ἀντ.

	 διάφοροι δὲ τρόποι· τὸ δ᾽ ὀρ- 
		  θῶς ἐσθλὸν σαφὲς αἰεί· � 560
	 τροφαί θ᾽ αἱ παιδευόμεναι 
	 μέγα φέρουσ᾽ ἐς τὰν ἀρετάν· 
	 τό τε γὰρ αἰδεῖσθαι σοφία, 
	 τάν τ᾽ ἐξαλλάσσουσαν ἔχει 
	 χάριν ὑπὸ γνώμας ἐσορᾶν � 565
	 τὸ δέον, ἔνθα δόξα φέρει 
	 κλέος ἀγήρατον βιοτᾷ. 
	 μέγα τι θηρεύειν ἀρετάν, 
	 γυναιξὶ μὲν κατὰ Κύ- 
		  πριν κρυπτάν, ἐν ἀνδράσι δ᾽ αὖ � 570
	 κόσμος ἐνὼν ὁ μυριοπλη- 
		  θὴς μείζω πόλιν αὔξει.

	 ἔμολες, ὦ Πάρις, ᾗτε σύ γε� ἐπῳδ.

	 βουκόλος ἀργενναῖς ἐτράφης
	 Ἰδαίαις παρὰ μόσχοις, � 575

rat i desitjos permesos, i que participi dels plaers d’Afro-
dita, però n’apaivagui l’excés!

Són diverses les natures dels mortals i diverses també 
les conductes, però la recta noblesa sempre es fa evident 
i els costums, quan són educats, contribueixen en gran 
mesura a la virtut. Mostrar un pudor respectuós és, 
doncs, una forma de saviesa i té la gràcia extraordinària 
de permetre discernir el deure a través de la raó; alesho-
res la fama aporta a la vida una glòria que no ha d’en- 
vellir mai. És una gran cosa perseguir la virtut: per a les 
dones, conforme a una Cipris velada, i, entre els homes, 
hi ha un ordre que, en la seva multiplicitat de formes, fa 
la ciutat més gran.

Vas venir, Paris, des d’on vas ser criat com un pastor 
al costat de les blanquíssimes vedelles de l’Ida,54 mentre 

54.  L’Ida és una cadena muntanyosa situada al sud-est de la Tròa
da, fent frontera amb la regió de la Mísia. Sent encara un nadó, Príam 
hi va exposar Paris amb la intenció d’eludir un somni funest d’Hècu-
ba, però una ossa va alletar el nadó, que finalment fou salvat de la 
mort (Pseudo-Apol·lodor III 12, 5). Per aquest motiu, Paris rebia el 
sobrenom d’Ideu (cf. vv. 1284-1286). A les muntanyes de l’Ida, prop 
de la localitat d’Antandros, també va tenir lloc el judici de Paris a què 
fa al·lusió l’epode.

555

Antístr.

>
561

565

>
570

Ep.

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7676	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

577 ο. υ. [λυμπου] Π1, coni. Heath : ὀλύμπου L; καλάμοις : καλλεμο[ις 
Π1 || 578 μιμήματ.[….(.)]υ. ων Π1 (-τ. [(α) ἀναπ]υ. ων Günther); πνε<ί>ων 
W. Dindorf || 579 δὲ τρέφοντο L : δ᾽ ἐτρέφοντο Blomfield; [Π1] || 580 
inter cruces Günther, Diggle (ὅτι… ἔμενε); ὅθι Bothe : ὅτι L : ὅτε Aldina; 
ἔμενεν Bothe, Monk : ἔμενε L : ἔμηνε Hermann; ὅθι (uel οὗ) κρίσις σʼ 
ἔμενεν θεᾶν aut ὅθι (uel οὗ) σε κρίσις ἔμενεν θεᾶν Diggle || 581 σʼ ἐς 
Ἑλλάδα L. Dindorf : σ[εις ελ]λ. αδ. [α Π1 : σʼ ἐλλ- L || 582-583 πάροιθεν 
θρόνων Hermann : πάροιθε (-θεν P potius quam P2) δόμων L : π. αρο 
[ |……]ω. ν.  Π1 || 583 ὃς στὰς Jouan (δὲ στὰς iam Kirchhoff) : ὃς τᾶς L :  
ε.[ potius quam o[ Π1 sec. Günther : οὗ τᾶς Musgrave : ἔστας, Ἑλένας 
<δʼ> Wilamowitz || 584 βλεφάροις L. Dindorf : βλεφάροισιν L || 585 τʼ 
ἔδωκας Blomfield : δέδωκας L : δέδορκας W. Headlam; τ᾽ Blomfield : 
δ᾽ L || 586 ἐπτοάθης L : ἐπτοήθης Wilamowitz || 587 ἔρις L : ἔριν Page || 
588 ἄγει L : ἄγεις Page || 589 inter cruces Diggle; ἐς del. Bothe : πρὸς 
Hermann; ἐς πέργαμα Τροίας Blomfield  : ἐς Τροίας πέργαμα L  ||  
590-597 Χο. Ἀνδρῶν Ἀργείων Murray, del. L. Dindorf, England || 592 
ἴδετ᾽ Tr2/3 : εἴδετ᾽ L; ἐμήν del. Bothe 

	 βάρβαρα συρίζων, Φρυγίων 
	 αὐλῶν Οὐλύμπου καλάμοις 
	 μιμήματα †πνέων†. 
	 εὔθηλοι δὲ τρέφοντο βόες, 
	 ὅθι σε κρίσις ἔμενεν θεᾶν, � 580
	 ἅ σ᾽ ἐς Ἑλλάδα πέμπει· 
	 ἐλεφαντοδέτων πάροι- 
		  θεν θρόνων ὃς στὰς Ἑλένας 
	 ἐν ἀντωποῖς βλεφάροις 
	 ἔρωτά τ᾽ ἔδωκας ἔρωτι τ᾽ � 585
	 αὐτὸς ἐπτοάθης. 
	 ὅθεν ἔρις ἔριν 
	 Ἑλλάδα σὺν δορὶ ναυσί τ᾽ ἄγει 
	 ἐς πέργαμα Τροίας.

	 ἰὼ ἰώ· μεγάλαι μεγάλων � 590
	 εὐδαιμονίαι· τὴν τοῦ βασιλέως 
	 ἴδετ᾽ Ἰφιγένειαν, ἄνασσαν ἐμήν, 

amb la siringa tocaves melodies estrangeres i imitaves, 
bufant damunt les canyes, les flautes frígies d’Olimp. 
Amb el braguer ple de llet pasturaven les teves vaques, 
allà on t’esperava el judici de les deesses que t’envià a 
l’Hèl·lada. I tu, dempeus davant dels setials ornats d’ivo-
ri, en els ulls fits d’Hèlena vas infondre amor i per amor, 
al teu torn, et vas commoure.55 Des d’aquell moment, la 
discòrdia mena l’Hèl·lada a la discòrdia, amb llances i 
naus, contra la ciutadella de Troia. 

De sobte, el cor esclata en crits de joia en veure  
entrar el carro i el seguici que du Ifigenia.

Ió, ió! Que gran que és la benaurança de la gent im- 
portant! Guaiteu la filla del rei, Ifigenia, sobirana meva, 

55.  La idea de l’enamorament mutu d’Hèlena i Paris ja és expres-
sada al principi de la tragèdia mitjançant el políptote ἐρῶν ἐρῶσαν  
(v. 75).

576

580

585

>
591



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7777	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

593 Τυνδάρεω W. Dindorf  : Τυνδαρέου L; τε Aldina : γε L  || 594 
ἐβλαστήκασ᾽ L : βεβλαστήκασʼ Monk || 597 θνητῶν Markland : θνατῶν 
L  || 598-606 del. L. et W. Dindorf  || 599 τὴν Tr2/3  : τήνδε <L>P; ὄχων 
Canter : ὄχλων L || 601 γνώμῃ L : ῥώμῃ Hermann || 602 νεωστί μοι μολὸν 
L : τὸ νεωστὶ μολὸν Hermann : με νεωστὶ μολὸν West || 603 κλεινὸν 
τέκνον Ἀγαμέμνονος L : <κλεινοῦ> κλεινὸν τέκνον ἄνακτος West || 
604 μηδὲ L : καὶ μὴ Hermann : μηδ᾽ αὖ Gaisford || 606 ξείναις Tr1 : ξεί-
ναισι L  || 609 ἐσθλοῖσιν Tr1  : ἐσθλοῖσι L  || 613-618 post 626 trai. 
Stadtmüller  || 614 ἀσθενές θ᾽ ἅμα L  : ἀσφαλῶς πέδῳ uel χαμαί 
Hermann || 615 νεάνιδές νιν Pierson : νεανίδαισιν L : νεανίδεσσιν Tr2/3 

	 τὴν Τυνδάρεω τε Κλυταιμήστραν,
	 ὡς ἐκ μεγάλων ἐβλαστήκασ᾽ 
	 ἐπί τ᾽ εὐμήκεις ἥκουσι τύχας. � 595
	 θεοί γ᾽ οἱ κρείσσους οἵ τ᾽ ὀλβοφόροι 
	 τοῖς οὐκ εὐδαίμοσι θνητῶν.

	 [στῶμεν, Χαλκίδος ἔκγονα θρέμματα, 
	 τὴν βασίλειαν δεξώμεθ᾽ ὄχων 
	 ἄπο μὴ σφαλερῶς ἐπὶ γαῖαν, � 600
	 ἀγανῶς δὲ χεροῖν, μαλακῇ γνώμῃ, 
	 μὴ ταρβήσῃ νεωστί μοι μολὸν 
	 κλεινὸν τέκνον Ἀγαμέμνονος, 
	 μηδὲ θόρυβον μηδ᾽ ἔκπληξιν 
	 ταῖς Ἀργείαις � 605
	 ξεῖναι ξείναις παρέχωμεν.]

ΚΛΥΤΑΙΜΗΣΤΡΑ
	 ὄρνιθα μὲν τόνδ᾽ αἴσιον ποιούμεθα, 
	 τὸ σόν τε χρηστὸν καὶ λόγων εὐφημίαν· 
	 ἐλπίδα δ᾽ ἔχω τιν᾽ ὡς ἐπ᾽ ἐσθλοῖσιν γάμοις 
	 πάρειμι νυμφαγωγός. ἀλλ᾽ ὀχημάτων � 610
	 ἔξω πορεύεθ᾽ ἃς φέρω φερνὰς κόρῃ 
	 καὶ πέμπετ᾽ ἐς μέλαθρον εὐλαβούμενοι. 
	 σὺ δ᾽, ὦ τέκνον μοι, λεῖπε πωλικοὺς ὄχους, 
	 ἁβρὸν τιθεῖσα κῶλον ἀσθενές θ᾽ ἅμα. 
	 ὑμεῖς δέ νεάνιδές νιν ἀγκάλαις ἔπι � 615

i la filla de Tindàreu, Clitemestra! Nades són d’uns pa- 
res il·lustres i arriben per a un destí de grandor! Els més 
forts i els afortunats són verament com déus per als mor-
tals a qui la sort no ha afavorit!

[Quedem-nos quietes, criatures filles de Calcis, i aco-
llim la reina perquè baixi del carruatge a terra, sense 
caure i gentilment, amb la fermesa delicada de les nos-
tres mans; procurem que no se’ns espanti l’insigne plançó 
d’Agamèmnon, que tot just ara ha arribat, i no oferim 
cridòria ni esglai a les forasteres argives, nosaltres que de 
forasteres també en som.]

Clitemestra davalla del carro i plena d’autoritat  
comença a donar ordres al cor de dones.

Clitemestra (adreçant-se al cor). — Me les prenc com 
un senyal favorable, la teva bondat i les teves paraules 
de bon auguri! Nodreixo una certa esperança que vinc a 
acompanyar la núvia a un casament ben pròsper. (Als 
servents.) Però traieu dels carruatges els obsequis que 
duc per a la noia i porteu-los amb cura cap a la tenda.56 

Tu, filla meva, deixa el carro tirat per poltres i reposa 
el peu, a la vegada delicat i entumit. Vosaltres, noies, 

56.  Es refereix als regals que formen part del dot (vegeu més amunt, 
la n. 10 i les notes complementàries ad vv. 46-48). 

595

600

605

>
610

615



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7878	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

617 κἀμοὶ Bothe 1823, Hermann  : καί μοι L  || 619 αἱ δ᾽ L  : οἱ δʼ 
Dobree, Höpfner || 623 καθεύδεις P2 : θακεύεις L; ὄχῳ L : ὁδῷ Musso || 
624 εὐτυχῶς L : εὐτυχές Musso || 626 κόρης Νηρῇδος Murray : τὸ νη-
ρηῖδος L : θεᾶς Νηρῇδος Gaisford : τὸ <τῆς> Νηρῇδος Portus; ἰσοθέου 
γένους Diggle : ἰσόθεον γένος L || 627 κάθησο L : καθίστω Markland || 
629 δός L : θές Camper || 630 πατέρα πρόσειπε L : πρόσειπε πατέρα 
Fix : προσείπωμεν φίλον Weil || 633-634 post 630 trai. Porson || 633-637 
del. Bremi || 632 στέρνα L : στέρνοισι Heimsoeth; προσβαλῶ (uel προ-
σβάλω) Porson : περιβαλῶ L || 635-637 del. Porson || 636 προσβαλεῖν L : 
περιβαλεῖν Porson || 637 <δὴ> Tr3 

	 δέξασθε καὶ πορεύσατ᾽ ἐξ ὀχημάτων. 
	 κἀμοὶ χερός τις ἐνδότω στηρίγματα, 
	 θάκους ἀπήνης ὡς ἂν ἐκλίπω καλῶς. 
	 αἱ δ᾽ ἐς τὸ πρόσθεν στῆτε πωλικῶν ζυγῶν· 
	 φοβερὸν γὰρ ἀπαράμυθον ὄμμα πωλικόν. � 620
	 καὶ παῖδα τόνδε, τὸν Ἀγαμέμνονος γόνον, 
	 λάζυσθ᾽, Ὀρέστην· ἔτι γάρ ἐστι νήπιος. 
	 τέκνον, καθεύδεις, πωλικῷ δαμεὶς ὄχῳ; 
	 ἔγειρ᾽ ἀδελφῆς ἐφ᾽ ὑμέναιον εὐτυχῶς· 
	 ἀνδρὸς γὰρ ἀγαθοῦ κῆδος αὐτὸς ἐσθλὸς ὢν � 625
	 λήψῃ, κόρης Νηρῇδος ἰσοθέου γένους. 
	 ἑξῆς κάθησο δεῦρό μου ποδός, τέκνον· 
	 πρὸς μητέρ᾽, Ἰφιγένεια, μακαρίαν δέ με 
	 ξέναισι ταῖσδε πλησία σταθεῖσα δός, 
	 καὶ δεῦρο δὴ πατέρα πρόσειπε σὸν φίλον.� 630
	 ὦ σέβας ἐμοὶ μέγιστον, Ἀγαμέμνων ἄναξ, � 633
	 ἥκομεν, ἐφετμαῖς οὐκ ἀπιστοῦσαι σέθεν.� 634

ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ
	 ὦ μῆτερ, ὑποδραμοῦσά σ᾽ —ὀργισθῇς δὲ μή—� 631
	 πρὸς στέρνα πατρὸς στέρνα τἀμὰ προσβαλῶ.� 632
	 [ἐγὼ δὲ βούλομαι τὰ σὰ στέρν᾽, ὦ πάτερ, � 635
	 ὑποδραμοῦσα προσβαλεῖν διὰ χρόνου· 
	 ποθῶ γὰρ ὄμμα <δὴ> σόν· ὀργισθῇς δὲ μή.]

preneu-la entre els braços i feu-la sortir del carruatge!  
I que algú em doni una mà on estintolar-me, perquè pu- 
gui abandonar el seient del carro dignament. Vosaltres 
quedeu-vos dretes al davant dels jous dels poltres, per- 
què l’ull indòcil del cavall jove és poruc. I aquest nen, 
el fill d’Agamèmnon, Orestes, agafeu-lo, que encara és 
petit. Fill, ¿que dorms? ¿T’ha vençut el sotragueig del 
carro tirat pels poltres? Desperta’t feliç per al casament 
de la teva germana, perquè tu, noble com ets, aconsegui-
ràs emparentar-te amb un home distingit, llinatge diví 
de la filla de Nereu.57 

Seu aquí als meus peus, filla meva, prop de la mare, 
Ifigenia, i quieta a la meva vora mostra’m feliç a aques-
tes forasteres. (Veu arribar Agamèmnon.) I aquí ve! 
Adreça’t al teu pare estimat! (Ella mateixa parlant a 
Agamèmnon.) La meva grandíssima majestat, sobirà 
Agamèmnon! Hem vingut, sense desobeir les teves or-
dres.58

Ifigenia (avançant-se alegre i jovial). — Mare, t’he 
passat al davant! No t’enfadis! He d’estrènyer el meu pit 
contra el del pare! [Vull avançar-me per estrènyer el teu 
pit, pare, després de tant de temps: enyoro el teu es-
guard. (Mirant la mare de nou.) No t’enfadis!]

57.  Clitemestra es refereix a Aquil·leu sense esmentar-ne el nom 
directament, sinó fent al·lusió a la seva ascedència divina com a fill de 
Tetis. Cal pensar que Agamèmnon ja l’havia informada per carta de la 
noblesa de l’estirp d’Aquil·leu (v. 101), encara que sense entrar en de-
talls; altrament no s’entendria l’interrogatori a què Clitemestra sotme-
trà el seu marit en els versos que segueixen (vv. 695-716). 

58.  Clitemestra verbalitza la seva actitud submisa i obedient da-
vant la voluntat d’Agamèmnon, una imatge que es trencarà tan aviat 
com es revelin els plans per a sacrificar Ifigenia.

>

620

625

630

635



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 7979	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

638 Κλ. Porson : Ἀγ. L  || 639 τῷδʼ Bothe : τῶνδʼ L  || 640-641 del. 
Kovacs || 644 εὔκηλον : ἕκηλον Blomfield || 645 στρατηλάτῃ P2 : στρα-
τηλάτει L || 646 μὴ Barnes: καὶ μὴ L || 647 εἰμὶ P2 : εἶμι L || 649 γέγηθά 
σʼ ὡς γέγηθʼ Musgrave : γέγηθʼ ἕως γέγηθα σʼ L || 652 et 665 del. W. 
Dindorf, Jackson || 662-665 post 652 trai. Jackson, deletis 652 et 665 W. 
Dindorf, Jackson || 662 ᾠκίσθαι Porson : ᾠκῆσθαι L 

ΚΛ.	 ἀλλ᾽, ὦ τέκνον, χρή· φιλοπάτωρ δ᾽ ἀεί ποτ᾽ εἶ 
	 μάλιστα παίδων τῷδ᾽ ὅσους ἐγὼ ’τεκον.
ΙΦΙ. 	 ὦ πάτερ, ἐσεῖδόν σ᾽ ἀσμένη πολλῷ χρόνῳ.� 640
ΑΓΑ.	 καὶ γὰρ πατὴρ σέ· τόδ᾽ ἴσον ὑπὲρ ἀμφοῖν λέγεις.
ΙΦΙ.	 χαῖρ᾽· εὖ δέ μ᾽ ἀγαγὼν πρὸς σ᾽ ἐποίησας, πάτερ.
ΑΓΑ.	 οὐκ οἶδ᾽ ὅπως φῶ τοῦτο καὶ μὴ φῶ, τέκνον.
ΙΦΙ.	 ἔα· 
	 ὡς οὐ βλέπεις εὔκηλον ἄσμενός μ᾽ ἰδών.
ΑΓΑ. 	πόλλ᾽ ἀνδρὶ βασιλεῖ καὶ στρατηλάτῃ μέλει.� 645
ΙΦΙ.	 παρ᾽ ἐμοὶ γενοῦ νῦν, μὴ ’πὶ φροντίδας τρέπου.
ΑΓΑ.	 ἀλλ᾽ εἰμὶ παρὰ σοὶ νῦν ἅπας κοὐκ ἄλλοθι.
ΙΦΙ.	 μέθες νυν ὀφρὺν ὄμμα τ᾽ ἔκτεινον φίλον.
ΑΓΑ.	 ἰδού, γέγηθά σ᾽ ὡς γέγηθ᾽ ὁρῶν, τέκνον.
ΙΦΙ. 	 κἄπειτα λείβεις δάκρυ᾽ ἀπ᾽ ὀμμάτων σέθεν;� 650
ΑΓΑ.	 μακρὰ γὰρ ἡμῖν ἡ ’πιοῦσ᾽ ἀπουσία.
ΙΦΙ.	 [οὐκ οἶδ᾽ ὅ τι φῄς, οὐκ οἶδα, φίλτατ᾽ ἐμοὶ πάτερ.]
	 ποῦ τοὺς Φρύγας λέγουσιν ᾠκίσθαι, πάτερ;� 662

Clitemestra. — Però, filla, és el que cal! De tots els 
fills que jo he parit, des de sempre tu has estat la que 
més estima el pare.

Ifigenia. — Oh, pare, m’alegro de veure’t, després de 
tant de temps!

Agamèmnon. — També el teu pare de veure’t a tu! 
Això que dius val igual per als dos.

Ifigenia. — Et saludo, pare! Has fet bé de portar-me 
davant teu.

Agamèmnon. — Això, no sé com puc dir-ho sense 
dir-ho, filla.

Ifigenia. — Au, vinga! Amb quin esguard intranquil 
em mires, a pesar que estàs content de veure’m! 

Agamèmnon. — Són moltes les coses que preocupen 
un rei i cap de l’exèrcit.

Ifigenia. — Estigues amb mi, ara, no et distreguis 
amb les teves preocupacions!

Agamèmnon. — Però, ja hi estic del tot amb tu, ara i 
aquí!

Ifigenia. — Deixa d’arrufar la cella, doncs, i fes-me 
una mirada afectuosa!

Agamèmnon. — Mira! Estic content, que content que 
estic de veure’t, filla!

De sobte Agamèmnon es posa a plorar, commogut.

Ifigenia. — I ara, ¿deixes anar llàgrimes dels ulls?
Agamèmnon. — Perquè l’absència que s’acosta serà 

llarga per a nosaltres!59

Ifigenia. — [No sé què vols dir, no ho sé, pare meu, 
estimadíssim!] ¿On diuen que viuen els frigis, pare?

59.  En els versos que segueixen Eurípides juga amb la ironia trà-
gica que es desprèn del contrast entre la innocent ignorància d’Ifigenia 
i l’engany conscient d’Agamèmnon. En efecte, el cabdill aqueu anirà 
insinuant a Ifigenia la mort que l’espera, però les seves paraules, mai 
del tot clares, no posaran la jove en alerta; ben al contrari, Ifigenia 
continua feliç i confiada en la paraula del seu pare, una situació que 
desperta al públic i al lector una gran compassió envers la noia.

>
640

645

650

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8080	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

664 ἀπαίρεις L : ἀπαρεῖς Wecklein || 665 ἥξεις Jackson : ἥκεις L : 
<ἐφ>ήκεις Parmentier || 653 εἰς οἶκτόν μʼ Tr2 : μʼ εἰς οἶκτόν <L>P || 654 
νυν Markland : νῦν L || 657 θέλειν L : τελεῖν Markland : μένειν England, 
Diggle || 659 πρόσθʼ ἁμὲ Porson : -θʼ ἅ με L : -θεν ἅ με Tr2 || 661 γέ μʼ 
Aldina : γʼ ἔμʼ L  || 666 σοί τ᾽ ἄγειν σύμπλουν ἐμέ : σε κἀμέ σοι σύ-
μπλουν ἄγειν Hermann : σοι κἄμʼ ἄγειν σύμπλουν ὁμοῦ Diggle || 667 
ἔτʼ ἔστι Porson  : αἰτεῖς τί; L; ἵνα μνήσῃ Barnes  : ἵνʼ<οὐ> μνήσῃ 
Musgrave  : ἵνʼεὖ μνήσει Vitelli  : ἵνʼ ἀμμνήσῃ Murray  : ἵνα ἐπιλήσει 
Günther : ἵνʼ ἀμνηστῇς Diggle || 670 ἐς Tr2/3 : εἰς <L>P; οἰκίζεις : οἰκιεῖς 
Wecklein 

ΑΓΑ. 	οὗ μήποτ᾽ οἰκεῖν ὤφελ᾽ ὁ Πριάμου Πάρις.� 663
ΙΦΙ. 	 μακρὰν ἀπαίρεις, ὦ πάτερ, λιπὼν ἐμέ.� 664
ΑΓΑ. 	[ἐς ταὐτόν, ὦ θύγατερ, ἥξεις σῷ πατρί.]� 665
	 συνετὰ λέγουσα μᾶλλον εἰς οἶκτόν μ᾽ ἄγεις.� 653
ΙΦΙ.	 ἀσύνετά νυν ἐροῦμεν, εἰ σέ γ᾽ εὐφρανῶ.
ΑΓΑ. 	παπαῖ· τὸ σιγᾶν οὐ σθένω, σὲ δ᾽ ᾔνεσα.� 655
ΙΦΙ.	 μέν᾽, ὦ πάτερ, κατ᾽ οἶκον ἐπὶ τέκνοις σέθεν.
ΑΓΑ.	 θέλω γε, τὸ †θέλειν† δ᾽ οὐκ ἔχων ἀλγύνομαι.
ΙΦΙ.	 ὄλοιντο λόγχαι καὶ τὰ Μενέλεω κακά.
ΑΓΑ.	 ἄλλους ὀλεῖ πρόσθ᾽ ἁμὲ διολέσαντ᾽ ἔχει.
ΙΦΙ. 	 ὡς πολὺν ἀπῆσθα χρόνον ἐν Αὐλίδος μυχοῖς.� 660
ΑΓΑ. 	καὶ νῦν γέ μ᾽ ἴσχει δή τι μὴ στέλλειν στρατόν.� 661
ΙΦΙ.	 φεῦ· 
	 εἴθ᾽ ἦν καλόν †μοι σοί τ᾽ ἄγειν σύμπλουν ἐμέ†.� 666
ΑΓΑ.	 ἔτ᾽ ἔστι καὶ σοὶ πλοῦς, ἵνα μνήσῃ πατρός.
ΙΦΙ.	 σὺν μητρὶ πλεύσασ᾽ ἢ μόνη πορεύσομαι;
ΑΓΑ.	 μόνη, μονωθεῖσ᾽ ἀπὸ πατρὸς καὶ μητέρος.
ΙΦΙ. 	 οὔ πού μ᾽ ἐς ἄλλα δώματ᾽ οἰκίζεις, πάτερ;� 670

Agamèmnon. — Allà on tant de bo que no hagués 
viscut mai Paris, fill de Príam!

Ifigenia. — Salpes per anar lluny, pare, i em deixes 
enrere.

Agamèmnon. — [Aniràs, filla, al mateix lloc que el teu 
pare.] Si parles amb enteniment em portes a lamentar-me 
més.

Ifigenia. — Doncs diré bestieses, si almenys així 
t’animo!

Agamèmnon. — Ai, no soc capaç de callar, però t’ho 
agraeixo.

Ifigenia. — Queda’t a casa, pare, amb els teus fills!
Agamèmnon. — Prou que ho vull, però m’afligeix no 

poder ni tan sols voler-ho.
Ifigenia. — Mala fi tinguin les espases i les desgràcies 

de Menelau!
Agamèmnon. — Abans en perdrà d’altres allò que a 

mi ja m’ha perdut del tot!
Ifigenia. — Fa tant de temps que ets lluny, a la badia 

d’Àulida!
Agamèmnon. — I, tanmateix, fins i tot ara hi ha algu-

na cosa que m’impedeix de fer marxar la host.
Ifigenia. — Ai, tant de bo fos adequat per a tu i per 

a mi que te m’enduguessis, mar enllà, com a companya 
de viatge!

Agamèmnon. — Tu també tens encara pendent un viat
ge per mar, a un lloc on te’n recordaràs, del teu pare.

Ifigenia. — ¿Hi aniré navegant amb la mare o tota 
sola?

Agamèmnon. — Sola, allunyada de pare i mare.
Ifigenia. — ¿No m’enviaràs pas a viure en una altra 

casa, pare?60

60.  Ifigenia suggereix un matrimoni, perquè el ritu nupcial ate-
nenc exigia que la núvia fos transportada, sovint dalt d’un carro, de 
porta a porta, de casa del pare a casa del nou marit. Aquesta imatge 
es troba molt ben documentada sobre vasos ceràmics; vegeu François 
Lissarrague, «Femmes au figuré», en P. Schmitt Pantel (ed.), Histoire 

665

655

660

666

670



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8181	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

671 ἐατέʼ Stadtmüller : ἔα γε L : ἔα γέ μʼ Jouan; τοιάδʼ Markland : τοι 
τάδʼ L || 675 ἑστήξεις Elmsley : ἑστήξῃ L || 677 σὲ Matthiae : σε L; ἢ ʼμὲ 
P2 : ἢ με L || 678-679 puncta posuit England post ἐντός et post πικρόν || 
679 τέ μοι Matthiae : τʼ ἐμοί L || 682 ἡμῖν L : ὑμῖν Musgrave || 688 μακά-
ριαι L : μακάριον Murray 

ΑΓΑ.	 ἐατέ᾽· οὐ χρὴ τοιάδ᾽ εἰδέναι κόρας.
ΙΦΙ.	 σπεῦδ᾽ ἐκ Φρυγῶν μοι, θέμενος εὖ τἀκεῖ, πάτερ.
ΑΓΑ.	 θῦσαί με θυσίαν πρῶτα δεῖ τιν᾽ ἐνθάδε.
ΙΦΙ.	 ἀλλὰ ξὺν ἱεροῖς χρὴ τό γ᾽ εὐσεβὲς σκοπεῖν.
ΑΓΑ. 	εἴσῃ σύ· χερνίβων γὰρ ἑστήξεις πέλας.� 675
ΙΦΙ.	 στήσομεν ἄρ᾽ ἀμφὶ βωμόν, ὦ πάτερ, χορούς;
ΑΓΑ.	 ζηλῶ σὲ μᾶλλον ἢ ’μὲ τοῦ μηδὲν φρονεῖν. 
	 χώρει δὲ μελάθρων ἐντός — ὀφθῆναι κόραις 
	 πικρόν — φίλημα δοῦσα δεξιάν τέ μοι, 
	 μέλλουσα δαρὸν πατρὸς ἀποικήσειν χρόνον. � 680
	 ὦ στέρνα καὶ παρῇδες, ὦ ξανθαὶ κόμαι, 
	 ὡς ἄχθος ἡμῖν ἐγένεθ᾽ ἡ Φρυγῶν πόλις 
	 Ἑλένη τε. παύω τοὺς λόγους· ταχεῖα γὰρ 
	 νοτὶς διώκει μ᾽ ὀμμάτων ψαύσαντά σου. 
	 ἴθ᾽ ἐς μέλαθρα. σὲ δὲ παραιτοῦμαι τάδε, � 685
	 Λήδας γένεθλον, εἰ κατῳκτίσθην ἄγαν, 
	 μέλλων Ἀχιλλεῖ θυγατέρ᾽ ἐκδώσειν ἐμήν. 
	 ἀποστολαὶ γὰρ μακάριαι μέν, ἀλλ᾽ ὅμως 
	 δάκνουσι τοὺς τεκόντας, ὅταν ἄλλοις δόμοις 
	 παῖδας παραδιδῷ πολλὰ μοχθήσας πατήρ.� 690

Agamèmnon. — Deixem-ho! No convé que les noies 
sàpiguen aquesta mena de coses.

Ifigenia. — Afanya’t a tornar de Frígia per mi, pare, 
quan hagis resolt com cal els afers d’allà.

Agamèmnon. — És necessari que, abans, jo dugui a 
terme un sacrifici, aquí.

Ifigenia. — Prou que cal observar la pietat, amb l’ajut 
dels ritus.

Agamèmnon. — Ho esbrinaràs tu mateixa, perquè es-
taràs dreta prop de l’aigua lustral. 

Ifigenia. — ¿Que potser farem unes rotllanes al vol-
tant de l’altar, pare?

Agamèmnon. — Envejo la teva persona, més que no 
pas la meva, perquè no hi entens res.61 Ves cap a dins les 
tendes (per a les noies ser vistes en públic és causa 
d’amargor), però abans fes-me un petó i dona’m la mà 
dreta, que estàs a punt d’anar-te’n de casa el pare per 
qui sap quant de temps! (Commogut, en veure-la tan de 
prop.) Oh, pit i galtes! Oh, rossos cabells! En quin mo-
tiu de dolor s’han convertit per a nosaltres la ciutat dels 
frigis i Hèlena! (Fent el cor fort.) Prou d’aquestes parau-
les, perquè només tocar-te de seguit se m’humitegen els 
ulls! Ves a les tendes! 

I a tu, rebrot de Leda, et demano disculpes si m’he 
excedit en l’expressió dels meus laments, perquè em dis-
poso a lliurar la meva filla a Aquil·leu. Aquests comiats 
són certament feliços, però a la vegada fan rosec als pa- 
res, quan, després de molt de patiment, han de lliurar les 
filles a unes altres llars. 

des femmes en Occident, vol. i: L’Antiquité, París 1991, 203-301, en 
particular 208-219.

61.  L’expressió μηδὲν φρονεῖν és ambigua: tant pot significar «no 
entendre res» com «no tenir cap preocupació». En la nostra versió, 
hem optat per la primera opció, atès que, a parer nostre, el passatge 
posa èmfasi en la ignorància d’Ifigenia no només en relació amb els 
veritables plans del seu pare, sinó també amb el funcionament del món 
dels adults, un món al qual ja no tindrà accés perquè la seva mort 
prematura la mantindrà per sempre més en l’estatus de κόρη o παρθένος.

675

>
>

680

685

>
691



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8282	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

691 δέ με : δʼ ἐμὲ Matthiae || 692 μή L : fortasse δεῖ uel χρή Kovacs || 
694 συνισχνανεῖ Musgrave : συνανίσχει L : συνισχάνει P2: συνισχανεῖ 
Heath : κατισχανεῖ Jouanna; u. del. Page || 696 δ᾽ ποίου L : δʼ ὁποίου 
Porson || 698 ἔζευξε τίς Lenting : ἔζευξέ τις L || 700 τοῦ L : τὰ Elmsley || 
704 ἦ Barnes  : ἢ L  || 705 Πηλίου Canter  : Πηλείου L  || 706 ᾠκίσθαι 
Porson : οἰκεῖσθαι L 

ΚΛ.	 οὐχ ὧδ᾽ ἀσύνετός εἰμι, πείσεσθαι δέ με 
	 καὐτὴν δόκει τάδ᾽, ὥστε μή σε νουθετεῖν, 
	 ὅταν σὺν ὑμεναίοισιν ἐξάγω κόρην· 
	 ἀλλ᾽ ὁ νόμος αὐτὰ τῷ χρόνῳ συνισχανεῖ. 
	 τοὔνομα μὲν οὖν παῖδ᾽ οἶδ᾽ ὅτῳ κατῄνεσας, � 695
	 γένους δ᾽ ποίου χὠπόθεν μαθεῖν θέλω.
ΑΓΑ.	 Αἴγινα θυγάτηρ ἐγένετ᾽ Ἀσωποῦ πατρός.
ΚΛ.	 ταύτην δὲ θνητῶν ἢ θεῶν ἔζευξε τίς;
ΑΓΑ.	 Ζεύς· Αἰακὸν δ᾽ ἔφυσεν, Οἰνώνης πρόμον.
ΚΛ. 	 τοῦ δ᾽ Αἰακοῦ παῖς τίς κατέσχε δώματα;� 700
ΑΓΑ.	 Πηλεύς· ὁ Πηλεὺς δ᾽ ἔσχε Νηρέως κόρην.
ΚΛ.	 θεοῦ διδόντος, ἢ βίᾳ θεῶν λαβών;
ΑΓΑ.	 Ζεὺς ἠγγύησε καὶ δίδωσ᾽ ὁ κύριος.
ΚΛ.	 γαμεῖ δὲ ποῦ νιν; ἦ κατ᾽ οἶδμα πόντιον;
ΑΓΑ. 	Χείρων ἵν᾽ οἰκεῖ σεμνὰ Πηλίου βάθρα.� 705
ΚΛ.	 οὗ φασι Κενταύρειον ᾠκίσθαι γένος;
ΑΓΑ.	 ἐνταῦθ᾽ ἔδαισαν Πηλέως γάμους θεοί.
ΚΛ.	 Θέτις δ᾽ ἔθρεψεν ἢ πατὴρ Ἀχιλλέα;

Clitemestra. — No soc tan incomprensiva! Pensa 
que jo mateixa ho patiré, quan faci sortir la nostra filla 
al so dels cants nupcials,62 no te’n blasmo, jo. De totes 
formes, el costum, amb l’ajuda del temps, ho esmorteirà. 
Conec el nom d’aquell a qui has promès la nostra filla, 
però de quin llinatge és i d’on prové, ho vull saber.

Agamèmnon. — Egina fou filla d’Asop.
Clitemestra. — ¿I qui dels mortals o dels déus s’hi 

va casar?
Agamèmnon. — Zeus. I va engendrar Èac, prohom 

d’Enone.63

Clitemestra. — ¿Quin fill va heretar el casal d’Èac?
Agamèmnon. — Peleu. I Peleu va obtenir una filla de 

Nereu.64

Clitemestra. — ¿Perquè un déu la hi donava o bé la 
va agafar dels déus per la força?

Agamèmnon. — Zeus la va comprometre i el pare la 
va entregar.

Clitemestra. — ¿I on s’hi va casar? ¿Tal vegada per 
les ones de la mar?65

Agamèmnon. — Allà on Quiró habita, al repeu il- 
lustre del Pèlion.

Clitemestra. — ¿On diuen que té el seu estatge el 
llinatge dels centaures?

Agamèmnon. — Just allà els déus van celebrar el ban-
quet de noces de Peleu.66

Clitemestra. — ¿Va ser Tetis o el pare qui va criar 
Aquil·leu?

62.  Sobre l’himeneu, vegeu més amunt la n. 46.
63.  Antic nom de l’illa d’Egina (vegeu la n. ad v. 697).
64.  Es refereix a les noces de Peleu amb Tetis, que seran tractades 

extensament en el tercer estàsim d’I. A. (vv. 1036-1079).
65.  La mar era el regne de Nereu, de manera que sembla raonable 

que Clitemestra pensi en una celebració al mig de l’oceà —fet i fet, la 
casa del pare de la núvia.

66.  Per a les noces de Peleu i Tetis, vegeu més avall les notes en 
el tercer estàsim d’I. A. (vv. 1036-1079).

695

>
>

700
>

>

705
>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8383	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

709 μάθοι Musgrave  : μάθη L  || 710 σοφώτερος L  : σοφωτέροις 
Musgrave  || 714 ἀπάξει L  : ἀπάξεις Dobree  || 715 κείνῳ L  : κείνην 
Hermann  || 716 εὐτυχοίτην Portus  : εὐτυχείτην L  || 717 εὐτυχής L  : 
ἐντελὴς Musgrave || 720 ἐσύστερον Tr2/3 : εἰσύστερον L || 721 ἁμὲ χρὴ 
Porson : ἅ μʼ ἐχρῆν L 

ΑΓΑ.	 Χείρων, ἵν᾽ ἤθη μὴ μάθοι κακῶν βροτῶν.
ΚΛ. 	 φεῦ· � 710
	 σοφός γ᾽ ὁ θρέψας χὠ διδοὺς σοφώτερος.
ΑΓΑ.	 τοιόσδε παιδὸς σῆς ἀνὴρ ἔσται πόσις.
ΚΛ.	 οὐ μεμπτός· οἰκεῖ δ᾽ ἄστυ ποῖον Ἑλλάδος;
ΑΓΑ.	 Ἀπιδανὸν ἀμφὶ ποταμὸν ἐν Φθίας ὅροις.
ΚΛ.	 ἐκεῖσ᾽ ἀπάξει σὴν ἐμήν τε παρθένον;
ΑΓΑ. 	κείνῳ μελήσει ταῦτα τῷ κεκτημένῳ.� 715
ΚΛ.	 ἀλλ᾽ εὐτυχοίτην. τίνι δ᾽ ἐν ἡμέρᾳ γαμεῖ;
ΑΓΑ.	 ὅταν σελήνης εὐτυχὴς ἔλθῃ κύκλος.
ΚΛ.	 προτέλεια δ᾽ ἤδη παιδὸς ἔσφαξας θεᾷ;
ΑΓΑ.	 μέλλω· ᾽πὶ ταύτῃ καὶ καθέσταμεν τύχῃ.
ΚΛ. 	 κἄπειτα δαίσεις τοὺς γάμους ἐς ὕστερον;� 720
ΑΓΑ.	 θύσας γε θύμαθ᾽ ἁμὲ χρὴ θῦσαι θεοῖς.

Agamèmnon. — Quiró, per tal que no aprengués de 
mortals de mala estofa.67

Clitemestra. — Oh! Savi el qui el va educar i encara 
més savi el qui li’l va entregar.

Agamèmnon. — Un home així serà el marit de la teva 
filla.

Clitemestra. — Del tot irreprotxable! ¿A quina ciutat 
viu, de Grècia?

Agamèmnon. — Pel volts del riu Apídan, en els con-
fins de Ftia.

Clitemestra. — ¿I cap allà s’ha d’endur la filla, que 
és teva i meva?

Agamèmnon. — Això haurà de decidir-ho el qui l’ha-
gi obtinguda.68

Clitemestra. — Tant de bo que plegats siguin feliços! 
¿Quin dia es casarà?

Agamèmnon. — Quan el cicle de la lluna vingui pro-
pici.

Clitemestra. — ¿Ja has presentat a la deessa les ofre-
nes propiciatòries de la nena?69

Agamèmnon. — Em disposo a fer-ho. En aquestes 
tasques precisament em trobo.

Clitemestra. — I llavors, ¿celebraràs el banquet de 
noces, tot seguit?

Agamèmnon. — Una vegada hagi acomplert els sacri-
ficis que he de fer als déus.

67.  Sobre Quiró com a mestre d’Aquil·leu, vegeu la n. ad v. 209.
68.  Agamèmnon, que coneix quin serà el veritable destí d’Ifigenia, 

no vol mentir quant al marit que la prendrà, que no serà pas Aquil·leu, 
sinó Hades, com ell mateix ha reconegut abans (vegeu els vv. 460-461 
i la nota complemenària ad loc.). 

69.  Es tracta novament de les ofrenes propiciatòries que es feien 
abans del matrimoni (vegeu la n. ad v. 433). En aquest cas, Clitemestra 
no especifica de quina deessa es tracta, però probablement es refereix 
a Àrtemis o a Hera, ambdues particularment presents en els rituals 
femenins del matrimoni (vegeu Vérilhac & Vial, Le mariage grec cit. 
[n. 46], 286-293).

710

>

715

>

720



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8484	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

724 καλῶς ἀναγκαίως τε L : κακῶς, ἀναγκαίως δέ Heath : φαύλως, 
ἀναξίως τε Musgrave : κακῶς ἀναξίως τε Matthiae, Stockert : ἀλλʼ οὖν 
ἀναγκαῖόν γε Günther : κάλως ἀνʼ ἀγκύρας τε Palmer; συνενέγκοι L. 
Dindorf : συνένεγκαι L : συνενέγκαι Markland || 726 εἴθισμαι L : εἴθισμʼ 
ἐκ Tr2 : εἰθίσμεσθά σοι Hermann || 728 τι Aldina; ἁμὲ Markland : ἅ με L : 
ὧν με Reiske : οὐμὲ Wecklein || 731 παρθένους L : παρθένων Herwerden 

ΚΛ.	 ἡμεῖς δὲ θοίνην ποῦ γυναιξὶ θήσομεν;
ΑΓΑ.	 ἐνθάδε παρ᾽ εὐπρύμνοισιν Ἀργείων πλάταις.
ΚΛ.	 καλῶς ἀναγκαίως τε· συνενέγκοι δ᾽ ὅμως.
ΑΓΑ. 	οἶσθ᾽ οὖν ὃ δρᾶσον, ὦ γύναι; πιθοῦ δέ μοι.� 725
ΚΛ.	 τί χρῆμα; πείθεσθαι γὰρ εἴθισμαι σέθεν.
ΑΓΑ.	 ἡμεῖς μὲν ἐνθάδ᾽, οὗπέρ ἐσθ᾽ ὁ νυμφίος…
ΚΛ.	 μητρὸς τί χωρὶς δράσεθ᾽ ἁμὲ δρᾶν χρεών;
ΑΓΑ.	 ἐκδώσομεν σὴν παῖδα Δαναΐδων μέτα.
ΚΛ. 	 ἡμᾶς δὲ ποῦ χρὴ τηνικαῦτα τυγχάνειν;� 730
ΑΓΑ.	 χώρει πρὸς Ἄργος παρθένους τε τημέλει.
ΚΛ.	 λιποῦσα παῖδα; τίς δ᾽ ἀνασχήσει φλόγα;
ΑΓΑ.	 ἐγὼ παρέξω φῶς ὃ νυμφίοις πρέπει.

Clitemestra. — I nosaltres, ¿on farem el banquet per 
a les dones?70

Agamèmnon. — Aquí mateix, al costat de les naus de 
bella popa dels argius.

Clitemestra. — D’acord, és el que cal. Tant de bo 
que serveixi igualment.

Agamèmnon. — ¿Saps, doncs, el que has de fer, dona? 
Fes-me cas.

Clitemestra. — ¿Què hi ha? Acostumo a fer-te cas.71

Agamèmnon. — Serem nosaltres els qui aquí, on és el 
nuvi…

Clitemestra. — ¿Què teniu intenció de fer sense la 
mare, de les coses que jo he de fer?

Agamèmnon. — … entregarem la teva filla, juntament 
amb els danaides.

Clitemestra. — Però, i jo, ¿on representa que he de 
ser en aquell moment? 

Agamèmnon. — Torna a Argos i tingues cura de les 
nenes!72

Clitemestra. — ¿Abandonant la meva filla? ¿I qui 
alçarà la torxa?73

Agamèmnon. — Jo duré la llum que escau als nuvis.

70.  Clitemestra es refereix al banquet nupcial, en què es disposa-
ven taules separades per a homes i per a dones (vegeu Vérilhac & 
Vial, Le mariage grec cit. [n. 46], 302).

71.  Vegeu el v. 634 (i la n. ad loc.), en què Clitemestra afirma 
obeir les ordres d’Agamèmnon.

72.  Es refereix a les altres dues filles d’Agamèmnon i Clitemestra, 
Electra i Crisòtemis, conegudes des d’antic i ben presents en les tra-
gèdies del cicle argiu.

73.  Segons el costum, la mare havia d’acompanyar amb una torxa 
encesa la processó que duia la núvia des de la casa del pare fins a la 
seva nova llar (Eurípides, Ph. 344-346; Med. 1026-1027). Tanmateix, 
Andò (2021: 366) assenyala encertadament que en els epigrames fúne-
bres sovint se n’encarreguen ambdós progenitors. D’altra banda, en els 
vasos ceràmics àtics de temàtica nupcial és habitual la imatge d’una 
dona alçant una torxa, però enlloc no es diu explícitament que es trac-
ti de la mare (vegeu Lissarrague, «Femmes au figuré» cit. [n. 60], 
211-219). 

725

730



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8585	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

734 οὐδὲ φαῦλʼ ἡγητέα Tucker : σὺ δὲ φαῦλʼ ἡγῇ τάδε L : <κεἰ> σὺ 
φαῦλʼ ἡγεῖ τάδε Weil || 735 ἐξομιλεῖσθαι L : ἐξομιλῆσαι England || 736 
μʼ Markland : γʼ L || 737 οἴκῳ L : οἴκοις Diggle || 739 οὔ super μὰ L; θεάν 
L : θεόν Wecklein; post h. u. lac. indic. Günther || 740 δʼ ἐγώ L : δʼ ἐμοί 
Musso || 741 del. Monk; νυμφίοισι L : νυμφίοις καὶ παρθένοις Dindorf : 
νυμφίοις ἢ παρθένοις Nauck : νυμφίοισι πορσυνῶ Jackson || 745-749 
Π1 || 746-748 del. Monk || 747 τῇ θεῷ Rauchenstein : τῆς θεοῦ L : [Π1] || 
748 ἐξευπορήσων coni. England : ἐξ***ορήσων L : ἐξε**ορήσων P (ιστ 
i. r.) : ἐξιστορήσων Tr3 P2 || 749-750 del. Hartung 

ΚΛ.	 οὐχ ὁ νόμος οὗτος οὐδὲ φαῦλ᾽ ἡγητέα.
ΑΓΑ. 	οὐ καλὸν ἐν ὄχλῳ σ᾽ ἐξομιλεῖσθαι στρατοῦ.� 735
ΚΛ.	 καλὸν τεκοῦσαν τἀμά μ᾽ ἐκδοῦναι τέκνα.
ΑΓΑ.	 καὶ τάς γ᾽ ἐν οἴκῳ μὴ μόνας εἶναι κόρας.
ΚΛ.	 ὀχυροῖσι παρθενῶσι φρουροῦνται καλῶς.
ΑΓΑ.	 πιθοῦ.
ΚΛ.			   μὰ τὴν ἄνασσαν Ἀργείαν θεάν. 
	 ἐλθὼν δὲ τἄξω πρᾶσσε, τἀν δόμοις δ᾽ ἐγώ, � 740
	 [ἃ χρὴ παρεῖναι νυμφίοισι παρθένοις.]
ΑΓΑ.	 οἴμοι· μάτην ᾖξ᾽, ἐλπίδος δ᾽ ἀπεσφάλην, 
	 ἐξ ὀμμάτων δάμαρτ᾽ ἀποστεῖλαι θέλων. 
	 σοφίζομαι δὲ κἀπὶ τοῖσι φιλτάτοις 
	 τέχνας πορίζω, πανταχῇ νικώμενος. � 745
	 ὅμως δὲ σὺν Κάλχαντι τῷ θυηπόλῳ 
	 κοινῇ τὸ τῇ θεῷ φίλον, ἐμοὶ δ᾽ οὐκ εὐτυχές, 
	 ἐξευπορήσων εἶμι, μόχθον Ἑλλάδος. 

Clitemestra. — Aquest no és el costum i no s’ha de 
considerar pas una nimietat.

Agamèmnon. — No és pertinent que et barregis amb 
la turba de l’exèrcit!

Clitemestra. — Però és pertinent que jo, que l’he pa-
rida, entregui la meva filla.

Agamèmnon. — També que no romanguin soles les 
nenes que són a casa!

Clitemestra. — En estances segures es troben, prote-
gides com cal!

Agamèmnon. — Obeeix-me!
Clitemestra. — Per la sobirana deessa argiva,74 no! 

Ves i encarrega’t de les coses de fora, que de les de casa, 
[del que ha s’ha de proporcionar a una noia a punt de 
casar,] ja me n’ocupo jo!75

Clitemestra surt d’escena molt enfadada.

Agamèmnon. — Ai de mi! En va m’he precipitat i he 
malmenat tota esperança en voler enviar l’esposa lluny 
de la meva vista. Em tinc per un home hàbil a l’hora 
d’inventar plans contra els que em són més estimats, en-
cara que en tot resulto vençut.76 De qualsevol manera, 
amb l’ajut de Calcant, l’encarregat dels sacrificis, me’n 
vaig a procurar a la deessa allò que li és grat, encara que 

74.  Es refereix a Hera, deessa principal d’Argos (Homer, Il. IV 
51-53), d’on li ve l’epítet homèric Ἀργείη (Il. IV 8; V 908; cf. Hesíode, 
Th. 12). Hera tenia funcions associades a la protecció del matrimoni 
que podrien explicar per què Clitemestra la invoca en aquest moment. 

75.  Clitemestra reivindica la seva independència en la gestió dels 
afers interns de l’οἶκος, perquè són les tasques que li corresponen com 
a senyora de la casa d’acord amb la segregació sexual tradicional a 
l’Atenes clàssica (vegeu les nn. 60 i ad vv. 568-572).

76.  Agamèmnon té raó: en aquesta tragèdia la persuasió no està en 
favor d’ell i cada vegada que intenta convèncer algú del seu propòsit 
en surt perdedor. Sobre la πειθώ en I. A., vegeu Pantelis Michelakis, 
Euripides: Iphigenia at Aulis, Londres 2006, 53-54.

735

740

745



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8686	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

750 τρέφειν : γαμεῖν Hermann || 754 ναυσὶν P : ναυσὶ L || 757 Κασσ- 
Aldina  : κασ- L  || 759 χλωροκόμῳ L  : χλωροκόμου Fritzsche  || 765 
εὐπρῴροιο πλάτας Wecklein : εὐπρῴροισι (<L>P  : εὐπρῴροις Tr2/3) 
πλάταις L  || 767 σιμουντίοις P : σιμουντείοις L  || 771 δοριπόνοις L : 
δοριπόνων Kirchhoff 

	 χρὴ δ᾽ ἐν δόμοισιν ἄνδρα τὸν σοφὸν τρέφειν 
	 γυναῖκα χρηστὴν κἀγαθήν, ἢ μὴ τρέφειν.� 750

ΧΟ.	 ἥξει δὴ Σιμόεντα καὶ� στρ.

	 δίνας ἀργυροειδεῖς 
	 ἄγυρις Ἑλλάνων στρατιᾶς 
	 ἀνά τε ναυσὶν καὶ σὺν ὅπλοις 
	 Ἴλιον ἐς τὸ Τροίας � 755
	 Φοιβήιον δάπεδον, 
	 τὰν Κασσάνδραν ἵν᾽ ἀκού-
		  ω ῥίπτειν ξανθοὺς πλοκάμους 
	 χλωροκόμῳ στεφάνῳ δάφνας 
	 κοσμηθεῖσαν, ὅταν θεοῦ � 760
	 μαντόσυνοι πνεύσωσ᾽ ἀνάγκαι.

	 στάσονται δ᾽ ἐπὶ περγάμων� ἀντ.

	 Τροίας ἀμφί τε τείχη 
	 Τρῶες, ὅταν χάλκασπις Ἄρης 
	 πόντιος εὐπρῴροιο πλάτας � 765
	 εἰρεσίᾳ πελάζῃ 
	 Σιμουντίοις ὀχετοῖς, 
	 τὰν τῶν ἐν αἰθέρι δισ-
		  σῶν Διοσκούρων Ἑλέναν 
	 ἐκ Πριάμου κομίσαι θέλων � 770
	 ἐς γᾶν Ἑλλάδα δοριπόνοις 
	 ἀσπίσι καὶ λόγχαις Ἀχαιῶν.

no sigui gens feliç per a mi i un motiu de dolor per a 
Grècia. L’home savi cal que a casa mantingui una dona 
excel·lent i noble, o bé que no en mantingui cap.

Agamèmnon surt d’escena.

Cor. — Arribarà al Simoent77 i als seus remolins ar- 
gentats l’aplec de l’exèrcit dels hel·lens, amb naus i armes, 
a Ílion, a la plana febea de Troia,78 on sento a dir que 
Cassandra, engalanada amb una corona de llorer rever- 
dit, deixa anar els seus rínxols rossos cada vegada que 
del déu emana la necessitat profètica.

Dempeus a la ciutadella de Troia i tot al voltant dels 
murs s’apostaran els troians, quan Ares d’escut de bron- 
ze, vingut per mar a cop de rem i amb naus de bella 
proa, s’apropi als corrents del Simoent desitjant portar 
Hèlena, germana dels dos encelats Dioscurs, del casal de 
Príam cap a la terra grega, amb els escuts batuts per les 
sagetes i les llances dels aqueus. 

77.  El Simoent és el segon riu de la plana de Troia, després de 
l’Escamandre o Xantos; a la Ilíada, ambdós rius funcionen com a re-
ferents geogràfics que delimiten el camp de batalla, juntament amb el 
campament dels aqueus i la pròpia ciutat de Troia (vegeu Alexandra 
Trachsel, La Troade: un paysage et son héritage littéraire, Basilea 
2007, 66-78). En Homer, el Simoent té la capacitat de produir ambro-
sia (Il. V 773-77) i Èsquil n’evoca les «ribes plenes de vegetació» (Ag. 
696-697: ἀκτὰς ἀεξιφύλλους).

78.  La plana de Troia és l’espai en què es desenvolupa el combat 
entre aqueus i troians. L’epítet Φοιβήιος indica la seva consagració a 
Apol·lo, principal defensor de la ciutat de Troia, les muralles de la qual 
va bastir ell mateix amb l’ajut de Posidó (Homer, Il. VII 452-453; 
Eurípides, Tr. 4-6; Hel. 1510-1511).

750

Estr.

>
755

>
760

Antístr.

>
765

>
770



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8787	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

773-783 del. Hartung || 775 ἄρει φονίῳ L : Ἄρης φόνιος Höpfner : 
δορὶ φοινίῳ Hermann : ἕρκει φ. Jacobs, δόρει Weil, λίνῳ uel βρόχῳ 
West : ἔριδι φονίᾳ Günther || 776 λαιμοτόμου κεφαλᾶς Murray; σπάσας 
κεφαλάς Weil || 777 πόλισμα Τροίας L : del. Monk : Πάριν Ἀτρεΐδας 
Murray || 777-778 πέρσας / κατʼ ἄκρας πόλισμα West || 779-780 πολυ-
κλαύ-/τους Aldina : πολυκλαύ-/στους L || 781-783 del. Monk || 782 πο-
λύκλαυτος Lcorr uel Tr1 : πολύκλαυστος L; ἐσεῖται L : ἑδεῖται Musgrave : 
εἴσεται Hermann, Weil || 784-785 μ]η. τ ε.μ. ο. ι. μητ.ε.  τ.οισ. [ Π2 || 789 στή-
σουσι L  : σχήσουσι Tyrwhitt  : [Π2]  || 790 μυθεῦσαι L  : μυθεύουσαι 
Matthiae : [Π2] || 790-791 τα. δε.εσαλληλαστισ. α. [ Π2 || 791 εὐπλοκάμου 
Musgrave, Duport  : εὐπλοκάμους L  : [Π2]  || 792 ἔρυμα L  : ῥῦμα 
Hermann : [Π2] || 793 πατρίδος L : ]ς γᾶς πατ.ρίας Π2; ολο. [μένας Π2, 
coni. Burges : οὐλομένας L || 794 γόνον L : γονάν Bothe 

	 Πέργαμον δὲ Φρυγῶν πόλιν� ἐπῳδ.

	 λαΐνους περὶ πύργους 
	 κυκλώσας Ἄρει φονίῳ� 775
	 λαιμοτόμους κεφαλὰς †σπάσας 
	 πόλισμα Τροίας†
	 πέρσας κατ᾽ ἄκρας πόλιν, 
	 θήσει κόρας πολυκλαύ-
		  τους δάμαρτά τε Πριάμου. � 780
	 ἁ δὲ Διὸς Ἑλένα κόρα 
	 πολύκλαυτος ἐσεῖται 
	 πόσιν προλιποῦσα. 
	 μήτ᾽ ἐμοὶ μήτ᾽ ἐμοῖσι τέκνων τέκνοις � 784-785
	 ἐλπὶς ἅδε ποτ᾽ ἔλθοι, 
	 οἵαν αἱ πολύχρυσοι 
	 Λυδαὶ καὶ Φρυγῶν ἄλοχοι 
	 στήσουσι, παρ᾽ ἱστοῖς 
	 μυθεῦσαι τάδ᾽ ἐς ἀλλήλας· � 790
	 Τίς ἄρα μ᾽ εὐπλοκάμου κόμας 
	 †ἔρυμα δακρυόεν τανύσας†
	 πατρίδος ὀλομένας ἀπολωτιεῖ; 
	 διὰ σέ, τὰν κύκνου δολιχαύχενος γόνον, 
	 εἰ δὴ φάτις ἔτυμος ὡς � 795

Després d’haver encerclat Pèrgam, ciutat dels frigis,79 i 
les seves torres empedrades, quan hagi tallat caps i des-
truït per complet la ciutat de Troia amb el suport d’Ares 
sanguinari, provocarà plor abundós a les filles i a l’espo-
sa de Príam. I la filla de Zeus, Hèlena, també vessarà 
llàgrimes abundants per haver abandonat el seu espòs.

Tant de bo que mai no ens arribi, ni a mi ni als fills 
dels meus fills, una esperança com la que hauran d’en- 
durar les lídies, riques en or, i les esposes dels frigis, men- 
tre al costat del teler les unes a les altres es vagin dient: 
«¿Qui m’arrossegarà dels cabells ben arrissats entre plors 
i m’arrencarà de la meva devastada pàtria?» Serà per 
culpa teva, la filla d’un cigne de coll llarg, si és cert el 

79.  Es tracta d’un altre nom de Troia. La Frígia formava part del 
regne de Príam ja en els poemes homèrics (Il. XIV 543-46, comentat 
a Trachsel, La Troade cit. [n. 77], 109-111). 

Ep.

775

780

785

>
790

>

795



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8888	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

796 ἔτυχεν Λήδα L : <σʼ> ἔτεκεν Λήδα Musgrave : ἔτεκε Λήδα <σʼ> 
Elmsley : σʼ ἔτεκεν [Λήδα] Hermann; <μιγεῖσʼ> Scaliger : <μιχθεῖσʼ> 
Porson : <πλαθεῖσʼ> Monk; ὄρνιθι πταμένῳ Markland  : ὄρνιθʼ ἵπτα-
μένῳ L : ορνι]θ[ι Π1 || 797 ἀλλάχθη L : ἠλλάχθη Monk; δεμ]ας σ. ε. ι.[ Π1 || 
798 δέλτοις : δέλτοισι Monk; πιερισι]ν.  Π1, coni. Bothe : πιερίσι L || 802 
τὸν Tr2/3 et Π1 : τῶν L || 804 πέλ. [ας Π1, coni. Barnes : πύλας L : πνοάς; 
Hermann || 807 ἀκταῖς Markland : ἀκτὰς L; εὔνιδας L : εὔνιδες Murray || 
808 καὶ παῖδας Musgrave  : ἄπαιδες L; ἐμπέπτωκ᾽ L  : ἐσπέπτωκ᾽ 
Murray : ἐπτέρωκʼ Jackson || 809 Ἑλλάδʼ Scaliger : ἑλλάδ* L : ἑλλάδι 
γʼ Tr1 || 810-818 del. Conington || 810 χρέος Hennig : χρεών L || 812 φάρ-
σαλον P2 : Φαρσάλιον L : Φάρσαλιν Musgrave || 813 ταισίδʼ Blomfield : 
ταῖσδε γʼ L; εὐρίπου Tr2/3 : εὐρίππου L; πνοαῖς L : ῥοαῖς Markland || 814 
δʼ Monk : μʼ L || 815 πόσον Monk : ποῖον L || 816 Ἰλίου L : ἴλιον Tr3 : 
ἴλιον στόλου Markland : τὸν Ἰλίου στόλον England 

	 †ἔτυχε Λήδα† ὄρνιθι πταμένῳ, 
	 Διὸς ὅτ᾽ ἀλλάχθη δέμας, εἴτ᾽ 
	 ἐν δέλτοις Πιερίσιν 
	 μῦθοι τάδ᾽ ἐς ἀνθρώπους 
	 ἤνεγκαν παρὰ καιρὸν ἄλλως.� 800

ΑΧΙΛΛΕΥΣ
	 ποῦ τῶν Ἀχαιῶν ἐνθάδ᾽ ὁ στρατηλάτης; 
	 τίς ἂν φράσειε προσπόλων τὸν Πηλέως 
	 ζητοῦντά νιν παῖδ᾽ ἐν πύλαις Ἀχιλλέα; 
	 οὐκ ἐξ ἴσου γὰρ μένομεν Εὐρίπου πέλας. 
	 οἱ μὲν γὰρ ἡμῶν, ὄντες ἄζυγες γάμων, � 805
	 οἴκους ἐρήμους ἐκλιπόντες ἐνθάδε 
	 θάσσουσ᾽ ἐπ᾽ ἀκταῖς, οἱ δ᾽ ἔχοντες εὔνιδας 
	 καὶ παῖδας· οὕτω δεινὸς ἐμπέπτωκ᾽ ἔρως 
	 τῆσδε στρατείας Ἑλλάδ᾽ οὐκ ἄνευ θεῶν. 
	 τοὐμὸν μὲν οὖν δίκαιον ἐμὲ λέγειν χρέος, � 810
	 ἄλλος δ᾽ ὁ χρῄζων αὐτὸς ὑπὲρ αὑτοῦ φράσει. 
	 γῆν γὰρ λιπὼν Φάρσαλον ἠδὲ Πηλέα 
	 μένω ’πὶ λεπταῖς ταισίδ᾽ Εὐρίπου πνοαῖς, 
	 Μυρμιδόνας ἴσχων· οἱ δ᾽ ἀεὶ προσκείμενοι 
	 λέγουσ᾽· Ἀχιλλεῦ, τί μένομεν; πόσον χρόνον � 815
	 ἔτ᾽ ἐκμετρῆσαι χρὴ πρὸς Ἰλίου στόλον; 

rumor que Leda, després que Zeus hagués mudat el seu 
aspecte, es va unir amb un ocell alat80 o bé si els relats 
en les tauletes de Pièria81 han transmès inoportunament 
aquestes històries als homes, en va.

Entra Aquil·leu buscant Agamèmnon  
per parlar de la situació de l’exèrcit.

Aquil·leu. — ¿On és aquí el cabdill de l’exèrcit dels 
aqueus? ¿Quin servent podria dir-li que Aquil·leu, el fill 
de Peleu, és a les portes i el busca? Perquè no ens estem 
al costat de l’Eurip en condicions iguals: alguns de nos-
altres estem asseguts aquí, en aquest promontori, sense 
estar sotmesos a cap lligam matrimonial, després de dei-
xar buides les nostres llars, mentre que altres tenen es- 
poses i fills. Tan terrible és el desig d’aquesta expedició 
que ha caigut damunt de Grècia, no pas sense la volun- 
tat dels déus! Cal, doncs, que jo exposi el que trobo 
just, i que qui vulgui exposi el que en pensi personal-
ment. Després d’haver deixat enrere la terra de Fàrsal82 
i Peleu, romanc aquí per culpa d’aquestes brises suaus 
de l’Eurip, intentant retenir els mirmídons.83 Però ells 
tothora m’insten i em diuen: «Aquil·leu, ¿per què ens 
estem aquí? ¿Quant de temps haurà de passar encara per 
emprendre l’expedició cap a Ílion? Si has de fer res, fes-

80.  Sobre el naixement d’Hèlena, vegeu la n. ad v. 46. Val la pena 
fer notar l’escepticisme d’Eurípides, idèntic a l’Hèlena (v. 17-21), al 
voltant de les tradicions que explicaven l’engendrament extraordinari 
d’aquesta figura.

81.  Aquestes tauletes són els escrits inspirats per les Muses pièries, 
les filles de Zeus, que habitaven a la regió de Pièria, a prop del mont 
Olimp (Hesíode, Th. 1041). Eurípides sembla incloure una crítica als 
relats transmesos per escrit que contribueixen a crear confusió (cf. Eu­
rípides, Hipp. 197).

82.  Fàrsal és la ciutat principal de Ftia, el regne de Peleu i Aquil- 
leu (vegeu la n. ad v. 103). També a la Ilíada (XXIV 540-542) Aquil·leu 
es lamenta d’haver deixat el seu pare tot sol al palau mentre ell anava 
a la guerra.

83.  Nom que es donava al poble d’Aquil·leu (vegeu la n. ad v. 697). 

800

805

>

810
>

815



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 8989	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

817 <δʼ> Fix : <γʼ> P2; δρᾶτ᾽, εἴ τι δράσετ᾽ Monk olim || 819 νηρῆδος 
Tr2/3 : νηρηίδος L : [Π1] || 823-824 οἷς… / … προσῆκες Nauck : οὓς… / 
… προσέβης L (προσέβης ἂν Tr1) : οὓς… / … κατεῖδες P2 || 825 τίς δ᾽ 
εἶ L  : τίς εἶ Bothe  || 826 ἀσπίσιν Tr1  : ἀσπίσι L; πεφαργμένους W. 
Dindorf : πεφραγμένους L || 828 μοὐστὶν Gaisford, Matthiae : μοι ʼστὶν 
L || 831 μεῖνον Valckenaer : δεινὸν L; τʼ Markland : γʼ L || 832 μακαρίαν 
L : μακαρίων Markland || 834 ψαύοιμεν P2 : ψαύοιμεν ἂν L || 835 γαμεῖς 
P2 : γαμοῖς L || 837 φῄς Barnes : ἔφησθʼ L || 839 πᾶσιν Tr1 : πᾶσι L || 840 
μεμνημένους ed. Commeliniana : μεμνημένοις L 

	 δρᾶ <δ᾽>, εἴ τι δράσεις, ἢ ἄπαγ᾽ οἴκαδε στρατόν, 
	 τὰ τῶν Ἀτρειδῶν μὴ μένων μελλήματα.
ΚΛ.	 ὦ παῖ θεᾶς Νηρῇδος, ἔνδοθεν λόγων 
	 τῶν σῶν ἀκούσασ᾽ ἐξέβην πρὸ δωμάτων.� 820
ΑΧ.	 ὦ πότνι᾽ αἰδώς, τήνδε τίνα λεύσσω ποτὲ 
	 γυναῖκα, μορφὴν εὐπρεπῆ κεκτημένην;
ΚΛ.	 οὐ θαῦμά σ᾽ ἡμᾶς ἀγνοεῖν, οἷς μὴ πάρος 
	 προσῆκες· αἰνῶ δ᾽ ὅτι σέβεις τὸ σωφρονεῖν.
ΑΧ. 	 τίς δ᾽ εἶ; τί δ᾽ ἦλθες Δαναΐδων ἐς σύλλογον, � 825
	 γυνὴ πρὸς ἄνδρας ἀσπίσιν πεφαργμένους;
ΚΛ.	 Λήδας μέν εἰμι παῖς, Κλυταιμήστρα δέ μοι 
	 ὄνομα, πόσις δέ μοὐστὶν Ἀγαμέμνων ἄναξ.
ΑΧ.	 καλῶς ἔλεξας ἐν βραχεῖ τὰ καίρια·
	 αἰσχρὸν δέ μοι γυναιξὶ συμβάλλειν λόγους.� 830
ΚΛ.	 μεῖνον —τί φεύγεις;— δεξιάν τ᾽ ἐμῇ χερὶ 
	 σύναψον, ἀρχὴν μακαρίαν νυμφευμάτων.
ΑΧ.	 τί φῄς; ἐγώ σοι δεξιάν; αἰδοίμεθ᾽ ἂν 
	 Ἀγαμέμνον᾽, εἰ ψαύοιμεν ὧν μή μοι θέμις.
ΚΛ. 	 θέμις μάλιστα, τὴν ἐμὴν ἐπεὶ γαμεῖς � 835
	 παῖδ᾽, ὦ θεᾶς παῖ ποντίας Νηρηίδος.
ΑΧ.	 ποίους γάμους φῄς; ἀφασία μ᾽ ἔχει, γύναι,
	 εἰ μή τι παρανοοῦσα καινουργεῖς λόγον.
ΚΛ.	 πᾶσιν τόδ᾽ ἐμπέφυκεν, αἰδεῖσθαι φίλους 
	 καινοὺς ὁρῶσι καὶ γάμου μεμνημένους.� 840

ho, o, si no, porta l’exèrcit a casa, sense esperar les de-
mores dels Atrides.»

En sentir veus, de dins de la tenda surt Clitemestra.

Clitemestra. — Fill de la divinal Nereida, he sentit, 
des de dins, les teves paraules i he sortit davant la tenda.

Aquil·leu. — Oh, augusta vergonya! ¿Qui és aquesta 
dona que contemplo, de tan bella aparença?

Clitemestra. — No és sorprenent que no em cone-
guis: no havíem coincidit mai. Celebro, però, que res-
pectis la prudència.

Aquil·leu. — Però, ¿qui ets? ¿Per què has vingut fins 
a l’aplec dels dànaus, una dona en presència d’homes 
armats amb escuts?

Clitemestra. — Soc la filla de Leda.84 El meu nom és 
Clitemestra i el meu marit és el cabdill Agamèmnon.

Aquil·leu. — Amb encert i brevetat has dit el que 
calia, però em fa vergonya d’adreçar paraules a una 
dona. (Fa gest de marxar.)

Clitemestra. — Queda’t! ¿Per què te’n vas? Estreny 
la teva mà dreta amb la meva, com un feliç comença-
ment de les teves noces.

Aquil·leu. — ¿Què vols dir? Jo, ¿estrènyer la dreta 
amb la teva? M’avergonyiria davant d’Agamèmnon, si 
tocava allò a què no tinc dret.

Clitemestra. — Prou que hi tens dret, fill de la divi-
na augusta Nereida, si t’has de casar amb la meva filla!

Aquil·leu. — ¿De quin casament parles? Estic sense 
paraules, dona. Si no és que dius coses estranyes perquè 
tens la ment pertorbada…

Clitemestra. — A tots és natural que ens faci vergo- 
nya quan veiem uns parents nous i ens recorden les noces. 

84.  Noteu l’ús del matronímic en lloc de l’habitual patronímic, 
una opció que, sens dubte, es justifica per la fama de Leda (n. ad vv. 
49-51). Així també l’anomenen Agamèmnon (vv. 116, 686, 1106), l’an-
cià (v. 856) i el mateix Aquil·leu (v. 1345).

820

825
>

830

835

840



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9090	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

843 λόγους ἐμοὺς L : λόγοις ἐμοῖς Diggle || 844 θαύμαζ᾽ L : εἴκαζ᾽ 
Jackson; τὰ παρὰ L : τἀπὸ Dobree || 845 εἴκαζε L : θαύμαζε Jackson; 
<δʼ> Jackson || 846 ἐψευδόμεθα apogr. Par., Markland : οὐ ψευδόμεθα 
L || 847 ἦ Barnes : ἢ L; μνηστεύω L : μαστεύω Nauck || 848 ἐοίκασιν 
super εἴξασιν L; τάδε L : τόδε Wecklein || 850 ἀμελία P2 : ἀμελεία || 851 
<σʼ> P2 || 855 (et seqq.) Πρ. Markland : θεράπων L; ὦ, σέ Markland : ὡς 
σε L || 857 τεταρβηκὸς England: τεταρβηκὼς L || 858 τῷδ᾽ L : (τ)ό(δ᾽) 
L; γὰρ οὐκ apogr. Par., Elmsley : γὰρ μʼ οὐκ L : γὰρ οὔ μʼ Radermacher 

ΑΧ.	 οὐπώποτ᾽ ἐμνήστευσα παῖδα σήν, γύναι, 
	 οὐδ᾽ ἐξ Ἀτρειδῶν ἦλθέ μοι λόγος γάμων.
ΚΛ.	 τί δῆτ᾽ ἂν εἴη; σὺ πάλιν αὖ λόγους ἐμοὺς 
	 θαύμαζ᾽· ἐμοὶ γὰρ θαύματ᾽ ἐστὶ τὰ παρὰ σοῦ.
ΑΧ. 	 εἴκαζε· κοινόν <δ᾽> ἐστιν εἰκάζειν τάδε· � 845
	 ἄμφω γὰρ ἐψευδόμεθα τοῖς λόγοις ἴσως.
ΚΛ.	 ἀλλ᾽ ἦ πέπονθα δεινά; μνηστεύω γάμους 
	 οὐκ ὄντας, ὡς εἴξασιν· αἰδοῦμαι τάδε.
ΑΧ.	 ἴσως ἐκερτόμησε κἀμὲ καὶ σέ τις·
	 ἀλλ᾽ ἀμελίᾳ δὸς αὐτὰ καὶ φαύλως φέρε.� 850
ΚΛ.	 χαῖρ᾽· οὐ γὰρ ὀρθοῖς ὄμμασίν 〈〈σ᾽〉〉 ἔτ᾽ εἰσορῶ, 
	 ψευδὴς γενομένη καὶ παθοῦσ᾽ ἀνάξια.
ΑΧ.	 καὶ σοὶ τόδ᾽ ἐστὶν ἐξ ἐμοῦ· πόσιν δὲ σὸν 
	 στείχω ματεύσων τῶνδε δωμάτων ἔσω.
ΠΡ. 	 ὦ ξέν᾽, Αἰακοῦ γένεθλον, μεῖνον· ὦ, σέ τοι λέγω, � 855
	 τὸν θεᾶς γεγῶτα παῖδα, καὶ σέ, τὴν Λήδας κόρην.
ΑΧ.	 τίς ὁ καλῶν, πύλας παροίξας; ὡς τεταρβηκὸς καλεῖ.
ΠΡ.	 δοῦλος, οὐχ ἁβρύνομαι τῷδ᾽· ἡ τύχη γὰρ οὐκ ἐᾷ.
ΑΧ.	 τίνος; ἐμὸς μὲν οὐχί· χωρὶς τἀμὰ κἀγαμέμνονος.
ΠΡ. 	 τῆσδε τῆς πάροιθεν οἴκων, Τυνδάρεω δόντος πατρός.� 860

Aquil·leu. — No he pretès mai la teva filla, dona, ni 
m’ha arribat, de part dels Atrides, cap esment d’unes 
noces!

Clitemestra. — Llavors, ¿què pot ser? Sorprèn-te tu 
davant les meves paraules, perquè, per a mi, les teves sí 
que són una bona sorpresa!

Aquil·leu. — Rumia-hi! Encara que rumiar-hi és un 
deure compartit: potser tots dos ens hem deixat entaba-
nar per les paraules. 

Clitemestra. — ¿És possible que hagi estat víctima 
d’unes accions terribles? Pretenc un matrimoni que no 
existeix, sembla. Me’n sento avergonyida.

Aquil·leu. — Potser hi ha algú que ens ha injuriat, a 
tu i a mi. Però no hi donis importància, no t’ho pren-
guis a la valenta.

Clitemestra (fent acció de marxar). — Adeu! Ja no et 
puc mirar directament als ulls, després d’haver-me con-
vertit en una farsant i d’haver sofert coses immerescudes.

Aquil·leu. — El mateix et dic de part meva. Me’n vaig 
a buscar el teu marit a dins d’aquestes tendes.

De la tenda del mig treu el cap el vell esclau,  
visiblement nerviós i espantat.

Ancià. — Foraster, llinatge d’Èac, queda’t! A tu em 
refereixo, al fill nascut de la deessa, i a tu, filla de Leda.

Aquil·leu. — ¿Qui és el qui ha entreobert les portes 
i em crida? Si que està espantat!

Ancià. — Soc un esclau (no n’estic pas orgullós, d’ai-
xò: la meva sort no m’ho permet).

Aquil·leu. — ¿De qui? Meu no, certament. Les meves 
pertinences i les d’Agamèmnon estan separades.

Ancià (assenyalant Clitemestra). — D’aquesta que es 
troba davant de la tenda: el seu pare, Tindàreu, m’hi va 
entregar.85

85.  Sobre l’origen de l’ancià, vegeu més amunt els versos 46-48 i 
les notes ad loc.

845

850

855

860



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9191	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

862 παρόντε Porson, Bothe : πάροιθεν L  || 863 μόνοιν Markland : 
μόνοις L || 864 σώσαθʼ Musgrave : σώσασʼ L; post h. u. lac. indic. Weil || 
865 ἀνοίσει Markland : ἂν ὤσῃ L : σώσαι Schwabl : ὄναιτο Stockert : 
ὀνήσει Boeckh  : ἀνωθεῖ Musso; ὄκνον Hermann  : ὄγκον L  : ἔχω δʼ 
ὄκνον Collard; u. Seni trib. Weil; post h. u. lac. indic. Walter, Stockert || 
866 μέλλʼ Lcorr : μέλʼ L || 867 δῆτά μʼ Porson : δῆθʼ <L>P : δῆτα γʼ Tr2/3 || 
868 παλαιὸν Aldina : παλαιῶν L || 869 μʼ ἐν Tr2/3 : με <L>P; σαῖσι Tr2/3 : 
σαῖς L?P || 870 εἰς Tr2/3 : ἐς L; κἀμὸς Tr2/3 : καὶ ἐμὸς L || 872 στέγεις F. W. 
Schmidt : λέγεις L || 873 κτανεῖν L : κτενεῖν Elmsley || 876 ἆρα Aldina : 
ἄρα L 

ΑΧ.	 ἕσταμεν· φράζ᾽, εἴ τι χρῄζεις, ὧν μ᾽ ἐπέσχες οὕνεκα.
ΠΡ.	 ἦ μόνω παρόντε δῆτα ταῖσδ᾽ ἐφέστατον πύλαις;
ΑΧ.	 ὡς μόνοιν λέγοις ἄν, ἔξω δ᾽ ἐλθὲ βασιλείων δόμων.
ΠΡ.	 ὦ Τύχη πρόνοιά θ᾽ ἡμή, σώσαθ᾽ οὓς ἐγὼ θέλω.
ΑΧ. 	 ὁ λόγος ἐς μέλλοντ᾽ ἀνοίσει χρόνον· ἔχει δ᾽ ὄκνον τινά.� 865
ΚΛ.	 δεξιᾶς ἕκατι μὴ μέλλ᾽, εἴ τί μοι χρῄζεις λέγειν.
ΠΡ.	 οἶσθα δῆτά μ᾽, ὅστις ὤν σοι καὶ τέκνοις εὔνους ἔφυν;
ΚΛ.	 οἶδά σ᾽ ὄντ᾽ ἐγὼ παλαιὸν δωμάτων ἐμῶν λάτριν.
ΠΡ.	 χὤτι μ᾽ ἐν ταῖς σαῖσι φερναῖς ἔλαβεν Ἀγαμέμνων ἄναξ;
ΚΛ. 	 ἦλθες εἰς Ἄργος μεθ᾽ ἡμῶν κἀμὸς ἦσθ᾽ ἀεί ποτε.� 870
ΠΡ.	 ὧδ᾽ ἔχει· καὶ σοὶ μὲν εὔνους εἰμί, σῷ δ᾽ ἧσσον πόσει.
ΚΛ.	 ἐκκάλυπτε νῦν ποθ᾽ ἡμῖν οὕστινας στέγεις λόγους.
ΠΡ.	 παῖδα σὴν πατὴρ ὁ φύσας αὐτόχειρ μέλλει κτανεῖν.
ΚΛ.	 πῶς; ἀπέπτυσ᾽, ὦ γεραιέ, μῦθον· οὐ γὰρ εὖ φρονεῖς.
ΠΡ. 	 φασγάνῳ λευκὴν φονεύων τῆς ταλαιπώρου δέρην.� 875
ΚΛ.	 ὦ τάλαιν᾽ ἐγώ· μεμηνὼς ἆρα τυγχάνει πόσις;

Aquil·leu. — Ja ens hem aturat. Digues, si vols res, 
per què m’has retingut.

Ancià. — ¿Esteu vosaltres dos sols, drets davant 
d’aquestes portes?

Aquil·leu. — Pots parlar-nos com si estiguéssim els 
dos sols. Surt fora de les estances del rei!

Ancià. — Oh, Fortuna i providència meva, salveu 
aquells que jo desitjo salvar!

Aquil·leu (a Clitemestra). — La seva paraula ha de 
referir-se a fets futurs, però conté una certa inquietud.

Clitemestra. — Per la meva dreta,86 si vols dir-me 
alguna cosa, no ho allarguis! 

Ancià. — Llavors, ¿em reconeixes?, ¿saps qui soc i 
que estic ben disposat cap a tu i els teus fills?

Clitemestra. — Sé que ets un antic servent del meu 
casal.

Ancià. — ¿I que el sobirà Agamèmnon em va pren-
dre d’entre els teus regals nupcials?

Clitemestra. — Vas venir a Argos amb mi i has estat 
meu per sempre més.

Ancià. — Així és. Cap a tu, doncs, estic ben disposat, 
però cap al teu espòs, no tant. 

Clitemestra. — Revela’ns d’una vegada les paraules 
que retens!

Ancià. — La teva filla, el pare que la va engendrar es 
disposa a matar-la amb la seva pròpia mà…

Clitemestra. — ¿Com? Rebutjo les teves paraules, 
ancià! Sens dubte no gires rodó.

Ancià. — … i a ensangonar, amb una espasa, el coll 
blanc de la dissortada.

Clitemestra. — Oh, desgraciada de mi! ¿Que potser 
s’ha trastocat el meu marit?87

86.  La mà com a metàfora d’un jurament o promesa ja ha estat 
invocada anteriorment (vv. 58, 339, 471). 

87.  Trobem aquí un nou esment de l’estabilitat mental d’Agamèm-
non, que és posada en dubte en diferents llocs de la tragèdia; vegeu la 
n. 9.

865

870

>

>

875



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9292	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

880 κτανεῖν L : κτενεῖν Elmsley || 881 λάβῃ P2 : λάβοι L || 884 τίνʼ 
εἶχε L : τινʼ εἶχε Weil, England : παρεῖχε Gomperz; ᾧ Musgrave : ἥ L : ᾗ 
Stockert; ἐκόμισεν Heath : ἐκόμισʼ L || 885 ἵνʼ ἀγάγοις Blomfield : ἵνʼ 
ἀγάγης L; νυμφεύσουσα Barnes : νυμφεύουσα L || 886 σὺ Aldina : σὴ 
L || 888 δακρύων L : δάκρυον Tr3; νάματʼ Hense : τʼ ὄμματʼ L; στέγω 
L : στέγει Tr3; δάκρυ uel δάκρυά τʼ ὄμματʼ… στέγει Barnes : δάκρυον 
ὄμματʼ… στέγει Matthiae || 889 στερόμενον, δακρυρρόει Weil : στερο-
μένην δακρυρροεῖν L 

ΠΡ.	 ἀρτίφρων, πλὴν ἐς σὲ καὶ σὴν παῖδα· τοῦτο δ᾽ οὐ φρονεῖ.
ΚΛ.	 ἐκ τίνος λόγου; τίς αὐτὸν οὑπάγων ἀλαστόρων;
ΠΡ.	 θέσφαθ᾽, ὥς γέ φησι Κάλχας, ἵνα πορεύηται στρατός.
ΚΛ. 	 ποῖ; τάλαιν᾽ ἐγώ, τάλαινα δ᾽ ἣν πατὴρ μέλλει κτανεῖν.� 880
ΠΡ.	 Δαρδάνου πρὸς δώμαθ᾽, Ἑλένην Μενέλεως ὅπως λάβῃ.
ΚΛ.	 εἰς ἄρ᾽ Ἰφιγένειαν Ἑλένης νόστος ἦν πεπρωμένος;
ΠΡ.	 πάντ᾽ ἔχεις· Ἀρτέμιδι θύσειν παῖδα σὴν μέλλει πατήρ.
ΚΛ.	 ὁ δὲ γάμος τίν᾽ εἶχε πρόφασιν, ᾧ μ᾽ ἐκόμισεν ἐκ δόμων;
ΠΡ. 	 ἵν᾽ ἀγάγοις χαίρουσ᾽ Ἀχιλλεῖ παῖδα νυμφεύσουσα σήν.� 885
ΚΛ.	 ὦ θύγατερ, ἥκεις ἐπ᾽ ὀλέθρῳ καὶ σὺ καὶ μήτηρ σέθεν.
ΠΡ.	 οἰκτρὰ πάσχετον δύ᾽ οὖσαι· δεινὰ δ᾽ Ἀγαμέμνων ἔτλη.
ΚΛ.	 οἴχομαι τάλαινα· δακρύων νάματ᾽ οὐκέτι στέγω.
ΠΡ.	 εἴπερ ἀλγεινὸν τὸ τέκνων στερόμενον, δακρυρρόει.

Ancià. — És ben cabal, excepte cap a tu i la teva filla. 
Quant a això, no està en son seny.

Clitemestra. — ¿D’on prové l’ordre? ¿Quina divini-
tat venjadora l’hi empeny?

Ancià. — Un oracle, segons afirma Calcant, a fi que 
l’exèrcit faci camí.

Clitemestra. — ¿Cap a on? Desgraciada de mi! I des-
graciada aquella que el pare es disposa a matar!

Ancià. — Cap al casal de Dàrdan,88 per tal que Me-
nelau recuperi Hèlena.

Clitemestra (lligant caps). — ¿Aleshores, el retorn 
d’Hèlena està establert que recaigui sobre Ifigenia?

Ancià. — Ja ho tens tot: el pare es disposa a sacrificar 
la teva filla a Àrtemis.

Clitemestra. — Però, ¿quina justificació tenia el ma-
trimoni pel qual m’ha fet venir de casa?

Ancià. — A fi que portessis, contenta, la filla a ca-
sar-la amb Aquil·leu.

Clitemestra. — Oh, filla, has vingut a trobar la mort, 
tu i la teva mare també.

Ancià. — Sou dues a patir mals dignes de compassió. 
Agamèmnon ha gosat cometre unes accions terribles.

Clitemestra. — Estic perduda, desgraciada, i ja no 
puc retenir el riu de llàgrimes. 

Ancià. — Deixa anar el teu plor, doncs, perquè és 
ben dolorós veure’s privat dels fills.

88.  Aquí es refereix a la ciutat de Troia, tot i que hi ha discussió 
sobre la seva localització exacta (vegeu els diferents posicionaments en 
Traschel, La Troade cit. [n. 77], 112-113). Segons conta el mite (Ho­
mer, Il. XX 215-218; Pseudo-Apol·lodor III 12, 2-3), Dàrdan era un 
fill de Zeus i d’Electra, la filla d’Atlant. Oriünd de Samotràcia, després 
de la mort del seu germà va marxar cap a la riba continental asiàtica, 
enfront de la seva illa natal. Allà va ser acollit per Teucre, el rei del 
país, que li va oferir la mà de la seva filla, Batia. Aquest matrimoni li 
va permetre d’establir-se en aquell lloc i fundar la ciutat de Dàrdan, 
d’on més tard tota la regió prendria el nom de Dardània. Un dels seus 
nets, Tros, va canviar el nom de la ciutat per Troia a partir del seu 
propi nom. 

880

885



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9393	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

890 πεπυσμένος Tr2/3 : πεπυσμένα <L>P  || 895 ὃς Tr3 : ὃς τῶν L; 
τῶνδʼ ὃς αἴτιος κακῶν Porson || 899 del. Hennig || 900 ʼγὼ Markland : γε 
L || 901 (γεγῶτ)ος Tr2 : γεγῶτα L || 902 ἦ τινος Diggle : ἐπὶ τίνος L : ἢ 
τίνος Porson : καὶ τίνος Weckein : ἐπὶ τίνι Hermann; σπουδαστέον μοι 
Tr3 : μοι σπουδαστέον L  || 909 <σε> πρός σε Markland : πρὸς σῆς L; 
πρός <τε> μητέρος Tr1 || 910 ἀμυναθεῖν Elmsley : ἀμυνάθειν L; u. del. 
Hennig 

ΚΛ. 	 σὺ δὲ τάδ᾽, ὦ γέρον, πόθεν φῂς εἰδέναι πεπυσμένος;� 890
ΠΡ.	 δέλτον ᾠχόμην φέρων σοι πρὸς τὰ πρὶν γεγραμμένα.
ΚΛ.	 οὐκ ἐῶν ἢ ξυγκελεύων παῖδ᾽ ἄγειν θανουμένην;
ΠΡ.	 μὴ μὲν οὖν ἄγειν· φρονῶν γὰρ ἔτυχε σὸς πόσις τότ᾽ εὖ.
ΚΛ.	 κᾆτα πῶς φέρων γε δέλτον οὐκ ἐμοὶ δίδως λαβεῖν;
ΠΡ. 	 Μενέλεως ἀφείλεθ᾽ ἡμᾶς, ὃς κακῶν τῶνδ᾽ αἴτιος.� 895
ΚΛ.	 ὦ τέκνον Νηρῇδος, ὦ παῖ Πηλέως, κλύεις τάδε;
ΑΧ.	 ἔκλυον οὖσαν ἀθλίαν σε, τὸ δ᾽ ἐμὸν οὐ φαύλως φέρω.
ΚΛ.	 παῖδά μου κατακτενοῦσι σοῖς δολώσαντες γάμοις.
ΑΧ.	 μέμφομαι κἀγὼ πόσει σῷ, κοὐχ ἁπλῶς οὕτω φέρω.
ΚΛ. 	 οὐκ ἐπαιδεσθήσομαι ᾽γὼ προσπεσεῖν τὸ σὸν γόνυ � 900
	 θνητὸς ἐκ θεᾶς γεγῶτος· τί γὰρ ἐγὼ σεμνύνομαι; 
	 ἦ τινος σπουδαστέον μοι μᾶλλον ἢ τέκνου πέρι; 
	 ἀλλ᾽ ἄμυνον, ὦ θεᾶς παῖ, τῇ τ᾽ ἐμῇ δυσπραξίᾳ 
	 τῇ τε λεχθείσῃ δάμαρτι σῇ μάτην μέν, ἀλλ᾽ ὅμως. 
	 σοὶ καταστέψασ᾽ ἐγώ νιν ἦγον ὡς γαμουμένην, � 905
	 νῦν δ᾽ ἐπὶ σφαγὰς κομίζω· σοὶ δ᾽ ὄνειδος ἵξεται, 
	 ὅστις οὐκ ἤμυνας· εἰ γὰρ μὴ γάμοισιν ἐζύγης, 
	 ἀλλ᾽ ἐκλήθης γοῦν ταλαίνης παρθένου φίλος πόσις. 
	 πρὸς γενειάδος <σε>, πρός σε δεξιᾶς, πρὸς μητέρος 
	 —ὄνομα γὰρ τὸ σόν μ᾽ ἀπώλεσ᾽, ᾧ σ᾽ ἀμυναθεῖν χρεών—� 910
	 οὐκ ἔχω βωμὸν καταφυγεῖν ἄλλον ἢ τὸ σὸν γόνυ, 

Clitemestra. — I tu, ancià, ¿on dius que te n’has as-
sabentat, d’això?

Ancià. — Anava a dur-te una carta en relació amb el 
que t’havien escrit abans.

Clitemestra. — ¿Per a impedir que la meva filla fos 
conduïda a la mort o bé per a ratificar-ho?

Ancià. — Perquè no hi fos conduïda, certament: s’es-
queia que aleshores el teu marit pensava amb seny.

Clitemestra. — I doncs, ¿com és que, si em duies 
una carta, no me la dones perquè la tingui?

Ancià. — Menelau, que és culpable d’aquests mals, 
me la va arrabassar.

Clitemestra (a Aquil·leu). — Oh, infant de la Nerei-
da, fill de Peleu, ¿que ho sents, això?

Aquil·leu. — Sento que tu ets una dona digna de llàs-
tima, i el meu ultratge, no el prenc pas a la lleugera. 

Clitemestra. — Mataran la meva filla amb l’engany 
d’unes noces amb tu.

Aquil·leu. — També jo li ho retrec al teu marit i no 
soc tan ingenu com per a suportar-ho.

Clitemestra (agenollant-se). —Jo, mortal com soc, no 
m’avergonyiré de llançar-me als teus genolls, els d’un 
home nascut d’una deessa. ¿Per què he de comportar-me 
amb altivesa? ¿És que hi ha algú per qui m’hagi d’esfor-
çar més que per la meva pròpia filla? Ajuda’m, fill de la 
deessa, en la meva desgràcia, i ajuda també la que va ser 
anomenada esposa teva, enganyosament, ben cert, però 
tanmateix esposa teva. 

Per tu jo li vaig posar una corona89 i la vaig fer venir 
a casar; ara, però, la porto al sacrifici. Damunt teu vin-
drà la deshonra, si no l’has auxiliada, perquè, fins i tot 
si no t’hi casessis, rebries el nom d’espòs estimat de la 
dissortada verge. Pel teu mentó, per la teva dreta, per  

89.  Malgrat les paraules de Clitemestra, no s’ha dit abans enlloc 
que Ifigenia porti una corona nupcial. Amb tot, el missatger ha dema-
nat a Menelau i a Agamèmnon que es posin les corones (vv. 430-439) 
per iniciar el ritual del matrimoni.

890

895

900
>

905
>

910



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9494	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

912 πέλας Markland : γελᾶ L || 916 σεσώμεθʼ… σεσώμεθα Wecklein : 
σεσώσμεσθʼ… σεσώσμεσθα L : ]μεθα Π3  || 917 φέρει P2 : φέρειν L : 
[Π3] || 918 πᾶσιν Tr1? : πᾶσι LP : [Π3]; ἐσθʼ Reiske : ὥσθʼ L || 919-1035 
del. Page  || 919 ὑψηλόφρων Tr2/3  : ὑψιλόφρων L  || 920 ἐπίσταμαι 
Musgrave : ἐπίσταται L || 922-923 Achilli cont. Burges : choro trib. L || 922 
εἰσὶν Gaisford : εἰσὶ L || 924-925 del. Paley || 925 ἔστιν Tr1 : ἔστι L || 929 
πείσομαι Tr2/3 : πεισόμεθα <L>P 

	 οὐδὲ φίλος οὐδεὶς πέλας μοι· τὰ δ᾽ Ἀγαμέμνονος κλύεις 
	 ὠμὰ καὶ πάντολμ᾽· ἀφῖγμαι δ᾽, ὥσπερ εἰσορᾷς, γυνὴ 
	 ναυτικὸν στράτευμ᾽ ἄναρχον κἀπὶ τοῖς κακοῖς θρασύ, 
	 χρήσιμον δ᾽, ὅταν θέλωσιν. ἢν δὲ τολμήσῃς σύ μου � 915
	 χεῖρ᾽ ὑπερτεῖναι, σεσώμεθ᾽· εἰ δὲ μή, οὐ σεσώμεθα.
ΧΟ.	 δεινὸν τὸ τίκτειν καὶ φέρει φίλτρον μέγα, 
	 πᾶσίν τε κοινὸν ἐσθ᾽ ὑπερκάμνειν τέκνων.
ΑΧ.	 ὑψηλόφρων μοι θυμὸς αἴρεται πρόσω· 
	 ἐπίσταμαι δὲ τοῖς κακοῖσί τ᾽ ἀσχαλᾶν � 920
	 μετρίως τε χαίρειν τοῖσιν ἐξωγκωμένοις. 
	 λελογισμένοι γὰρ οἱ τοιοίδ᾽ εἰσὶν βροτῶν 
	 ὀρθῶς διαζῆν τὸν βίον γνώμης μέτα. 
	 ἔστιν μὲν οὖν ἵν᾽ ἡδὺ μὴ λίαν φρονεῖν, 
	 ἔστιν δὲ χὤπου χρήσιμον γνώμην ἔχειν. � 925
	 ἐγὼ δ᾽, ἐν ἀνδρὸς εὐσεβεστάτου τραφεὶς 
	 Χείρωνος, ἔμαθον τοὺς τρόπους ἁπλοῦς ἔχειν. 
	 καὶ τοῖς Ἀτρείδαις, ἢν μὲν ἡγῶνται καλῶς, 
	 πεισόμεθ᾽, ὅταν δὲ μὴ καλῶς, οὐ πείσομαι. 
	 ἀλλ᾽ ἐνθάδ᾽ ἐν Τροίᾳ τ᾽ ἐλευθέραν φύσιν � 930

la teva mare, perquè a mi m’ha destruït el teu nom, el 
que ara has de defensar!90 No tinc cap altre altar per a 
refugiar-me fora dels teus genolls, ni cap amic al meu 
costat.91 Ja sents els designis d’Agamèmnon, cruels i dis-
posats a fer qualsevol cosa. Com veus, jo, una dona, he 
arribat a un exèrcit de mariners indisciplinat i audaç a 
l’hora de cometre mals… però útil, quan vol. Si t’atre-
veixes a estendre’m la mà, estem salvades; si no, no ho 
estem.

Corifeu — Parir és una cosa extraordinària i compor-
ta un embruix ben gran: a totes els passa de maldar pels 
fills.92 

Aquil·leu. — El meu tarannà altiu és propens a dei- 
xar-se portar, però sé entristir-me en la desgràcia i alho-
ra alegrar-me, amb mesura, en la prosperitat. Dels mor-
tals són aquesta mena d’homes els qui han rumiat la 
manera de dur una vida amb rectitud i seny. Hi ha mo-
ments, ben cert, en què és agradable no pensar gaire, 
però n’hi ha d’altres en què és útil tenir raonament. 
Quant a mi, que he estat criat a casa de Quiró, un home 
sumament pietós, he après a tenir unes maneres senzi-
lles.93 Estic disposat a obeir també els Atrides, sempre 
que es comportin com cal, però, si no és així, no els 
obeiré, sinó que mostrant la meva naturalesa lliure, aquí 

90.  Efectivament, des d’un bon principi queda clar que Aquil·leu 
està implicat en l’engany només de nom, no pas de fet (v. 128). Sobre 
l’oposició entre ὄνομα i ἔργον, de tipus sofístic, vegeu la n. ad v. 128.

91.  En els versos que segueixen, Clitemestra contraposa la figura 
d’Aquil·leu com a espòs amorós d’Ifigenia (v. 908: φίλος πόσις) i el seu 
propi marit, Agamèmnon, que ja no li és φίλος (v. 912), sinó tot el 
contrari. La φιλία és el sentiment esperable entre els membres d’una 
mateixa família (vegeu la n. ad v. 334), molt particularment entre ma-
rit i muller.

92.  Sobre la maternitat en la tragèdia, vegeu Alicia Morales Or­
tiz, «La maternidad y las madres en la tragedia griega», en E. Calde-
rón Dorda & A. Morales Ortiz (eds.), La madre en la antigüedad: 
Literatura, sociedad y religión, Madrid 2007, 129-167.

93.  Sobre Quiró com a mestre d’Aquil·leu, vegeu les nn. ad v. 209 
i 558-572.

>
915

>
920

925

930



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9595	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

931 ἄρη super ἄρει L; τὸ Brodaeus : τῶ L  || 934 οἶκτον L  : οἴκτῳ 
Stockert; καταστελῶ L : καταστένω Matthiae || 938 καὶ μὴ Aldina : μὴ 
καὶ L; ἤρατο L : ἠράμην Nauck, Paley || 943 ἠτιμασμένη L : ἠτιμάσμεθα 
Monk || 945 δʼ super τʼ L  || 946-947 del. England  || 947 εἴπερ Aldina : 
ὅσπερ L; φονεύει L  : φονεύσει Schaefer; σῷ πόσει L  : σὴν κόρην 
Reiske  : παῖδα σήν Burges  || 952 πολύς Musgrave  : πόλις L  : μέγα 
Markland; ἔρεισμα Hartung : ὅρισμα L : πόλισμα Markland || 954 Φθίας 
δὲ τοὔνομʼ Jacobs : Φθία δὲ τοὐμόν τʼ L || 955 ἐνάρξεται Musgrave : 
ἀνάξεται L 

	 παρέχων, Ἄρη τὸ κατ᾽ ἐμὲ κοσμήσω δορί. 
	 σὲ δ᾽, ὦ σχέτλια παθοῦσα πρὸς τῶν φιλτάτων, 
	 ἃ δὴ κατ᾽ ἄνδρα γίγνεται νεανίαν, 
	 τοσοῦτον οἶκτον περιβαλὼν καταστελῶ, 
	 κοὔποτε κόρη σὴ πρὸς πατρὸς σφαγήσεται, � 935
	 ἐμὴ φατισθεῖσ᾽ · οὐ γὰρ ἐμπλέκειν πλοκὰς 
	 ἐγὼ παρέξω σῷ πόσει τοὐμὸν δέμας. 
	 τοὔνομα γάρ, εἰ καὶ μὴ σίδηρον ἤρατο, 
	 τοὐμὸν φονεύσει παῖδα σήν. τὸ δ᾽ αἴτιον 
	 πόσις σός. ἁγνὸν δ᾽ οὐκέτ᾽ ἐστὶ σῶμ᾽ ἐμόν, � 940
	 εἰ δι᾽ ἔμ᾽ ὀλεῖται διά τε τοὺς ἐμοὺς γάμους 
	 ἡ δεινὰ τλᾶσα κοὐκ ἀνεκτὰ παρθένος, 
	 θαυμαστὰ δ᾽ ὡς ἀνάξι᾽ ἠτιμασμένη.
	 ἐγὼ κάκιστος ἦν ἄρ᾽ Ἀργείων ἀνήρ, 
	 ἐγὼ τὸ μηδέν, Μενέλεως δ᾽ ἐν ἀνδράσιν, � 945
	 ὡς οὐχὶ Πηλέως ἀλλ᾽ ἀλάστορος γεγώς, 
	 εἴπερ φονεύει τοὐμὸν ὄνομα σῷ πόσει. 
	 μὰ τὸν δι᾽ ὑγρῶν κυμάτων τεθραμμένον 
	 Νηρέα, φυτουργὸν Θέτιδος ἥ μ᾽ ἐγείνατο, 
	 οὐχ ἅψεται σῆς θυγατρὸς Ἀγαμέμνων ἄναξ, � 950
	 οὐδ᾽ εἰς ἄκραν χεῖρ᾽, ὥστε προσβαλεῖν πέπλοις· 
	 ἢ Σίπυλος ἔσται πολύς, ἔρεισμα βαρβάρων, 
	 ὅθεν πεφύκασ᾽ οἱ στρατηλάται γένος, 
	 Φθίας δὲ τοὔνομ᾽ οὐδαμοῦ κεκλήσεται. 
	 πικροὺς δὲ προχύτας χέρνιβάς τ᾽ ἐνάρξεται � 955
	 Κάλχας ὁ μάντις. τίς δὲ μάντις ἔστ᾽ ἀνήρ, 

i a Troia, enaltiré Ares amb la meva llança en la mesura 
que pugui. 

A tu, però, que has sofert crueltats de part dels que 
més t’estimes, en allò que depengui d’un home jove, et 
protegiré amb l’embolcall de la meva compassió. I mai 
la teva filla, amb mi promesa, no serà degollada pel seu 
pare, perquè jo no permetré que el teu marit impliqui la 
meva persona en les seves intrigues, perquè és el meu 
nom el que matarà la teva filla, encara que no hagi aixe- 
cat l’espasa. El teu marit n’és el culpable, però el meu 
cos ja no és innocent94 si per culpa meva i de les meves 
noces la noia, injuriada d’una manera tan sorprenent-
ment immerescuda, ha de morir, després d’haver sofert 
uns actes terribles i insuportables. 

Jo seria l’home més roí dels argius, un no res, mentre 
que Menelau es comptaria entre els homes de debò; se- 
ria com nascut no pas de Peleu sinó d’un geni venjador, 
si el meu nom mata al servei del teu espòs. Per Nereu, que 
va ser criat entre l’onatge rellent i engendrà Tetis, la  
que em va donar a llum, el sobirà Agamèmnon no toca-
rà la teva filla, ni tan sols li fregarà el vestit amb la pun- 
ta dels dits; o, si no, es farà fort el Sípil, puntal dels 
bàrbars, d’on és nat el llinatge dels cabdills de l’exèrcit, 
i el nom de Ftia no serà esmentat enlloc. L’endeví Cal-
cant iniciarà els rituals amb grans d’ordi amargs i asper-

94.  En el pensament religiós grec, l’adjectiu ἁγνός defineix un estat 
de puresa que és susceptible de desaparèixer si es comet un homicidi 
o es mantenen relacions sexuals. Aquest estat és requisit indispensable 
per a exercir una funció sacerdotal, entrar en espais sagrats o tocar els 
objectes ἱερά (vegeu Jean Rudhardt, Notions fondamentales de la pen-
sée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Grèce classique, París 
19922, 39-41). Aquil·leu, ferit en l’orgull per l’engany d’Agamèmnon, 
està disposat a salvar Ifigenia per salvar també el seu honor i evitar 
caure en un estat d’impuresa derivat de la seva implicació, per bé que 
només nominal, en el vessament de sang.

935

940

>
945

950

>

955



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9696	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

958 τυχών <δ᾽> ὅταν τὲ Hartung  || 959 οὐ Lenting  : ἦ L; γάμων 
Canter : γαμούντων L || 959-960 μυρίαι κόραι / θηρῶσι λέκτρον τοὐμόν 
del. Hartung || 963-964 del. Hermann || 963 δʼ ἐμοὶ Matthiae : δέ μοι L || 
964 θυγατέρ᾽ ἐκδοῦναι Lcorr : θυγατέρ᾽ δοῦναι L? : θυγατέρ᾽ ἂν δοῦναι 
Wecklein || 965 ἔδωκά Hervagiana2 : ἔδωκέ L; τἂν Gaisford : τʼ ἂν L || 
967 ἐστρατευόμην : ἐστρατεύομεν Monk || 968 δὲ Hermann : γε L || 969 
με Tournier : τε L : δὲ Blomfield; κακῶς Kirchhoff : καλῶς L || 970 σίδη-
ρος Tr2/3 : σίδηρον <L>P; Φρύγας : Φρυγῶν Hartmann || 971 φόνου L : 
φόνους Reiske : φόνον Porson; αἵματος Reiske : ῾Ἐλληνος Piccolimini, 
Herwerden : ἐμφύλου Wecklein : βαρβάρου Jackson : Ἀργείου Page || 
978 μηδʼ W. Dindorf : μητʼ L; (ἐνδε)ὴς super ἐνδεῶς L; τοῦδʼ ἀπολέ-
σαιμι Markland : μὴ τοῦδʼ ἀπολέσαιμι L : που διολέσαιμι Weil : του 
διολέσαιμι Stockert; u. del. England 

	 ὃς ὀλίγ᾽ ἀληθῆ, πολλὰ δὲ ψευδῆ λέγει 
	 τυχών, ὅταν δὲ μὴ τύχῃ διοίχεται; 
	 οὐ τῶν γάμων ἕκατι —μυρίαι κόραι 
	 θηρῶσι λέκτρον τοὐμόν— εἴρηται τόδε· � 960
	 ἀλλ᾽ ὕβριν ἐς ἡμᾶς ὕβρισ᾽ Ἀγαμέμνων ἄναξ. 
	 χρῆν δ᾽ αὐτὸν αἰτεῖν τοὐμὸν ὄνομ᾽ ἐμοῦ πάρα, 
	 [θήραμα παιδός· ἡ Κλυταιμήστρα δ᾽ ἐμοὶ 
	 μάλιστ᾽ ἐπείσθη θυγατέρ᾽ ἐκδοῦναι πόσει.]
	 ἔδωκά τἂν Ἕλλησιν, εἰ πρὸς Ἴλιον � 965
	 ἐν τῷδ᾽ ἔκαμνε νόστος· οὐκ ἠρνούμεθ᾽ ἂν 
	 τὸ κοινὸν αὔξειν ὧν μέτ᾽ ἐστρατευόμην. 
	 νῦν δ᾽ οὐδέν εἰμι, παρὰ δὲ τοῖς στρατηλάταις 
	 ἐν εὐμαρεῖ με δρᾶν τε καὶ μὴ δρᾶν κακῶς. 
	 τάχ᾽ εἴσεται σίδηρος, ὃν πρὶν ἐς Φρύγας � 970
	 ἐλθεῖν φόνου κηλῖσιν †αἵματι† χρανῶ, 
	 εἴ τίς με τὴν σὴν θυγατέρ᾽ ἐξαιρήσεται. 
	 ἀλλ᾽ ἡσύχαζε· θεὸς ἐγὼ πέφηνά σοι 
	 μέγιστος, οὐκ ὤν· ἀλλ᾽ ὅμως γενήσομαι.
ΧΟ. 	 ἔλεξας, ὦ παῖ Πηλέως, σοῦ τ᾽ ἄξια � 975
	 καὶ τῆς ἐναλίας δαίμονος, σεμνῆς θεοῦ.
ΚΛ.	 φεῦ· 
	 πῶς ἄν σ᾽ ἐπαινέσαιμι μὴ λίαν λόγοις 
	 μηδ᾽ ἐνδεὴς τοῦδ᾽ ἀπολέσαιμι τὴν χάριν; 

girà l’aigua lustral. Però, ¿quina mena d’home és un 
endeví, que diu poques certeses i moltes falsedats, quan 
té sort, i, quan no en té, està perdut?95 I si he dit això, 
no és pas per les noces —les noies van a la caça del meu 
llit a grapats!—, sinó perquè el sobirà Agamèmnon m’ha 
injuriat. Calia que ell m’ho hagués demanat, això de fer 
servir el meu nom [com a esquer de la teva filla, i Clite
mestra hauria estat del tot persuadida de lliurar-me-la, si 
jo n’era l’espòs]. Jo hauria cedit el meu nom als grecs,  
si era això el que dificultava el viatge cap a Ílion. No 
hauria refusat d’engrandir l’interès comú dels meus com- 
panys d’expedició.

Ara, però, no soc res i entre els cabdills de l’exèrcit 
tan fàcil és tractar-me bé com malament. La meva espa-
sa, que abans d’arribar a Frígia tenyiré amb la sutzura 
de la sang homicida, aviat sabrà si algú m’ha de prendre 
la teva filla. Tranquil·litza’t, doncs. Jo per a tu tinc l’apa-
rença del déu més poderós, per bé que no ho soc. I, tan- 
mateix, intentaré arribar a ser-ho.

Corifeu — Fill de Peleu, les teves paraules han estat 
dignes de tu i de la deessa marina, augusta divinitat. 

Clitemestra. — Ai, ¿com podria amb les meves parau
les no excedir-me en lloances ni malbaratar el teu favor 

95.  Nou atac al col·lectiu dels endevins, vegeu les nn. 14, 51 i ad 
v. 518. Tanmateix, a la Ilíada (I 85-91) Aquil·leu s’alça com a protector 
de Calcant davant d’Agamèmnon.

>
960

965

970

975



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9797	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

979-980 Stob. III 14, 5 || 979 ἁγαθοὶ Porson : οἱ ἀγαθοὶ P2 : ἀγαθοὶ L 
et Stob. (codd. SMA) || 981-989 del. Hennig || 982 γʼ del. Aldina || 983 τι 
Aldina  : τοι L  || 990 τέλη L  : τέλος Wecklein  || 994 ἔξεισιν Porson, 
Elmsley : ἥξει διʼ L || 995 εἰ δʼ οὐ Hartung : ἰδοὺ L; ταὐτὰ Heath : ταῦτα 
L  || 996-967 Clytemnestrae continuauit Elmsley  : Achilli trib. L  || 997 
αἰδεῖσθαι L : αἰτεῖσθαι Markland || 1000 ἀθρόος Lcorr : ἀθλόος L || 1002 
ἱκετεύοντέ θʼ Wecklein : ἱκετεύοντες L; ἥξετʼ P2 : ἕξετʼ L || 1003 ἐπʼ 
ἀνικετεύτοις (uel -τῳ) θʼ Weil : εἴ τʼ ἀνικέτευτος L : εἴτʼ ἀνικετεύτως 
Nauck; εἷς Nauck : ἦς· L : ἦσθʼ· Markland 

	 αἰνούμενοι γὰρ ἁγαθοὶ τρόπον τινὰ 
	 μισοῦσι τοὺς αἰνοῦντας, ἢν αἰνῶσ᾽ ἄγαν. � 980
	 αἰσχύνομαι δὲ παραφέρουσ᾽ οἰκτροὺς λόγους, 
	 ἰδίᾳ νοσοῦσα· σὺ δ᾽ ἄνοσος κακῶν γ᾽ ἐμῶν. 
	 ἀλλ᾽ οὖν ἔχει τι σχῆμα, κἂν ἄπωθεν ᾖ 
	 ἀνὴρ ὁ χρηστός, δυστυχοῦντας ὠφελεῖν. 
	 οἴκτιρε δ᾽ ἡμᾶς· οἰκτρὰ γὰρ πεπόνθαμεν. � 985
	 ἣ πρῶτα μέν σε γαμβρὸν οἰηθεῖσ᾽ ἔχειν 
	 κενὴν κατέσχον ἐλπίδ᾽· εἶτά σοι τάχα 
	 ὄρνις γένοιτ᾽ ἂν τοῖσι μέλλουσιν γάμοις 
	 θανοῦσ᾽ ἐμὴ παῖς, ὅ σε φυλάξασθαι χρεών. 
	 ἀλλ᾽ εὖ μὲν ἀρχὰς εἶπας, εὖ δὲ καὶ τέλη· � 990
	 σοῦ γὰρ θέλοντος παῖς ἐμὴ σωθήσεται.
	 βούλῃ νιν ἱκέτιν σὸν περιπτύξαι γόνυ; 
	 ἀπαρθένευτα μὲν τάδ᾽· εἰ δέ σοι δοκεῖ, 
	 ἔξεισιν, αἰδοῦς ὄμμ᾽ ἔχουσ᾽ ἐλεύθερον. 
	 εἰ δ᾽ οὐ παρούσης ταὐτὰ τεύξομαι σέθεν, � 995
	 μενέτω κατ᾽ οἴκους· σεμνὰ γὰρ σεμνύνεται. 
	 ὅμως δ᾽ ὅσον γε δυνατὸν αἰδεῖσθαι χρεών.
ΑΧ.	 σὺ μήτε σὴν παῖδ᾽ ἔξαγ᾽ ὄψιν εἰς ἐμήν 
	 μήτ᾽ εἰς ὄνειδος ἀμαθὲς ἔλθωμεν, γύναι· 
	 στρατὸς γὰρ ἀθρόος, ἀργὸς ὢν τῶν οἴκοθεν, � 1000
	 λέσχας πονηρὰς καὶ κακοστόμους φιλεῖ. 
	 πάντως δέ μ᾽ ἱκετεύοντέ θ᾽ ἥξετ᾽ εἰς ἴσον 
	 ἐπ᾽ ἀνικετεύτοις θ᾽· εἷς ἐμοὶ γάρ ἐστ᾽ ἀγὼν 

per estar-ne mancada? Perquè els homes nobles, quan 
són lloats, d’alguna manera detesten els qui els lloen, si 
els lloen exageradament. M’avergonyeixo de pronunciar 
paraules dignes de complanta per un patiment privat 
meu. Tu, almenys, no estàs afectat pels meus mals. Amb 
tot, a l’home de bé li reporta un cert llustre ajudar els 
desafortunats, encara que li siguin llunyans.

Tingues compassió de nosaltres, que hem sofert amar-
gament! Jo, que en un primer moment vaig creure que 
et tindria per gendre, he alimentat una esperança buida. 
A més, aviat seria un mal auguri per a les teves noces 
futures si la meva filla morís; te n’has de protegir. De 
tota manera, has començat i has acabat bé el teu discurs, 
perquè, si tu ho desitges, la meva filla se salvarà. ¿Vols 
que ella t’abraci els genolls com una suplicant? No és 
gens apropiat per a una noia, però, si a tu t’ho sembla, 
sortirà amb la mirada lliure de tota vergonya.96 Ara bé, 
si, sense ser-hi present ella, he d’obtenir el mateix de tu, 
que es quedi a les tendes: l’honor és digne de respecte. 
Amb tot, un ha de tenir pudor, tant com pugui.

Aquil·leu. — No facis venir la teva filla en presència 
meva ni ens exposem a uns retrets estúpids, dona. 
L’exèrcit reunit, quan està lliure dels assumptes de casa, 
es complau en les discussions inútils i maldients. De tota 
manera, si em supliqueu totes dues, arribareu al mateix 
lloc que sense súpliques. Tinc una única tasca, de supre-

96.  La lectura de R. Porson, que és la que acollim, és coherent 
amb l’actitud resolta que Clitemestra ha adoptat en iniciar la súplica 
davant d’Aquil·leu (v. 900): en les circumstàncies en què es troben, cal 
deixar enrere els escrúpols i la vergonya que són esperables en unes 
dones del seu llinatge i educació. En conseqüència, Ifigenia, que en un 
primer moment actua amb prudència i pudor, deixarà de banda els 
miraments, però no pas per salvar la pròpia vida, com vol la mare, 
sinó per assumir voluntàriament el seu sacrifici. Val la pena subratllar 
que, com bé assenyala George B. Walsh («Iphigenia in Aulis: third 
stasimon», CPh 69, 4, 1974, 241-248, en particular 246-247), amb 
l’abandó de l’αἰδώς, ara totalment inútil, Ifigenia es revesteix d’una 
ἀρετή heroica de què el mateix Aquil·leu estarà finalment mancat. 

980

985

990

995

1000



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9898	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1008 συνεχῶς Tr1 : συνεχ** L : συνετῶς Hermann || 1009 νυν Barnes : 
νῦν L; (ἔχ)ει Lcorr || 1011 πείθωμεν Lcorr : πειθώμεθʼ L; αὖθις Matthiae : 
αὖτις L; πείθωμεν αὐτῆς Monk : πεῖσον μεταῦθις England : πεῖσον μετʼ 
αὐτῆς uel πεῖθʼ, ὡς μετʼ αὐτῆς Murray : πειθὼ μὲν αὖθις…; Vitelli || 
1013 οἱ L : οὖν Monk; φόβους Musgrave : λόγους L || 1014 ὅτι Reiske : 
τί L || 1015 τέκνα L : τέκνον Diggle || 1016 ἢν Markland : ἂν L || 1017-
1023 del. W. Dindorf || 1017 οὐ γάρ, τὸ χρῇζον εἰ πίθοι, τοὐμὸν Jackson : 
εἴη γὰρ τὸ χρῆζον ἐπίθετʼ οὐ κτλ. L : εἰ γὰρ κτλ. P2 : ᾗ γὰρ κτλ. Weil || 
1018 τοῦτο L : αὐτὸ Kirchhoff, Vater || 1021 (σθέν)ω super σθένει L || 
1022-1023 καλῶς δὲ κρανθὲν κἂν ἐμοῦ χωρὶς τόδε / σοί τʼ ἂν γένοιτο 
καὶ φίλοις πρὸς ἡδονὴν Murray; καὶ del. Tr2/3 || 1024 ὡς Tr3 : ὦ <L>P || 
1025 αὖ τι μὴ πράσσωμεν ὧν Monk : αὐτὰ μὴ πράσσωμεν ἃν L : αὐτὰ 
μὴ πράσσωμεν ὡς Hermann 

	 μέγιστος, ὑμᾶς ἐξαπαλλάξαι κακῶν. 
	 ὡς ἕν γ᾽ ἀκούσασ᾽ ἴσθι, μὴ ψευδῶς μ᾽ ἐρεῖν· � 1005
	 ψευδῆ λέγων δὲ καὶ μάτην ἐγκερτομῶν, 
	 θάνοιμι· μὴ θάνοιμι δ᾽, ἢν σώσω κόρην.
ΚΛ.	 ὄναιο συνεχῶς δυστυχοῦντας ὠφελῶν.
ΑΧ.	 ἄκουε δή νυν, ἵνα τὸ πρᾶγμ᾽ ἔχῃ καλῶς.
ΚΛ. 	 τί τοῦτ᾽ ἔλεξας; ὡς ἀκουστέον γέ σου.� 1010
ΑΧ.	 πείθωμεν αὖθις πατέρα βέλτιον φρονεῖν.
ΚΛ.	 κακός τίς ἐστι καὶ λίαν ταρβεῖ στρατόν.
ΑΧ.	 ἀλλ᾽ οἱ λόγοι γε καταπαλαίουσιν φόβους.
ΚΛ.	 ψυχρὰ μὲν ἐλπίς· ὅτι δὲ χρή με δρᾶν φράσον.
ΑΧ. 	 ἱκέτευ᾽ ἐκεῖνον πρῶτα μὴ κτείνειν τέκνα· � 1015
	 ἢν δ᾽ ἀντιβαίνῃ, πρὸς ἐμέ σοι πορευτέον. 
	 οὐ γάρ, τὸ χρῇζον εἰ πίθοι, τοὐμὸν χρεὼν 
	 χωρεῖν· ἔχει γὰρ τοῦτο τὴν σωτηρίαν. 
	 κἀγώ τ᾽ ἀμείνων πρὸς φίλον γενήσομαι 
	 στρατός τ᾽ ἂν οὐ μέμψαιτό μ᾽, εἰ τὰ πράγματα � 1020
	 λελογισμένως πράσσοιμι μᾶλλον ἢ σθένει. 
	 †καλῶς δὲ κρανθέντων καὶ πρὸς ἡδονὴν φίλοις 
	 σοί τ᾽ ἂν γένοιτο κἂν ἐμοῦ χωρὶς τάδε.†
ΚΛ.	 ὡς σώφρον᾽ εἶπας. δραστέον δ᾽ ἅ σοι δοκεῖ. 
	 ἢν δ᾽ αὖ τι μὴ πράσσωμεν ὧν ἐγὼ θέλω, � 1025

ma importància: alliberar-vos de les vostres desgràcies. 
Escolta, doncs, i tingues clara una cosa: que jo no par-
laré amb enganys. Que mori, si dic mentides i em burlo 
de tu en va; que no mori, però, si salvo la teva filla! 

Clitemestra. — Tant de bo que, per sempre, treguis 
profit d’ajudar els desafortunats.

Aquil·leu. — Escolta, doncs, perquè la situació es re-
solgui bé.

Clitemestra. — ¿Per què ho has dit, això? És clar que 
t’he d’escoltar!

Aquil·leu. — Convencem el seu pare que s’ho pensi 
millor.

Clitemestra. — És un home malvat i té massa por de 
l’exèrcit.

Aquil·leu. — Però les teves paraules venceran les se-
ves pors.

Clitemestra. — És una esperança ben vana, però ex-
plica’m el que cal que faci.

Aquil·leu. — Suplica-li, primer, de no matar la seva 
fillada. Si s’hi oposa, hauràs de recórrer a mi. Perquè, si 
la teva demanda el convenç, no caldrà que la meva in-
tervenció avanci: aquí hi ha la nostra salvació. A més, jo 
quedaria millor davant del meu amic i l’exèrcit no me’n 
faria retrets, si pogués manegar l’assumpte amb l’ajut de 
la raó, més que no pas de la força. I si surt bé sense mi, 
fins i tot et podria complaure a tu i als que estimes.

Clitemestra. — Has parlat amb molt de seny! Es farà 
el que et sembla pertinent. (Amb dubte.) Tanmateix, si 

1005

1010

1015

1020

1025



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 9999	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1026 ὀψόμεσθα Tr1 : ὀψόμεθα L; ποῦ L : ποῖ Wecklein || 1028 φύλα-
κος… χρέος England  : φύλακες… χρεὼν L; φυλάξομεν Markland  : 
φυλάσσομεν L || 1033 ἔσται Markand : ἔστιν L || 1034 <συνετοὶ> Diggle; 
ἀνὴρ <σύ γε> Tr3 : ἀνὴρ <θεῶν> Vitelli : <πολλῶν> ἀνὴρ West || 1036 
τίνʼ Portus : τίς L; ὑμέναιος L : ὑμεναίοις Willink || 1038-1039 καλαμο-
εσσᾶν Markland : καλαμόεσσαν L || 1039 ἔστασεν Portus : ἔστασαν L, 
(ἔστ)η(σαν) super ἔστασαν || 1040 ὅτʼ Tr3 : ὅταν <L>P || 1041 ἐν δαιτὶ 
θεῶν L : παρὰ δαιτὶ Kirchhoff : μετὰ δαῖτα Wecklein : δαιτὶ θεῶν ἔνι 
Πιερίδες Murray || 1044 πηλέως P : πηλέος L || 1045-1046 μελῳδοῖς… 
ἀχήμασι Elmsley : μελῳδοὶ… ἰαχήμασι L || 1047 κλέουσαι Monk : κλύ-
ουσαι L || 1050 φίλον Aldina : φίλιον L 

	 ποῦ σ᾽ αὖθις ὀψόμεσθα; ποῦ χρή μ᾽ ἀθλίαν 
	 ἐλθοῦσαν εὑρεῖν σὴν χέρ᾽ ἐπίκουρον κακῶν;
ΑΧ.	 ἡμεῖς σε, φύλακος οὗ χρέος, φυλάξομεν, 
	 μή τίς σ᾽ ἴδῃ στείχουσαν ἐπτοημένην 
	 Δαναῶν δι᾽ ὄχλου. μηδὲ πατρῷον δόμον � 1030
	 αἴσχυν᾽· ὁ γάρ τοι Τυνδάρεως οὐκ ἄξιος 
	 κακῶς ἀκούειν· ἐν γὰρ Ἕλλησιν μέγας.
ΚΛ.	 ἔσται τάδ᾽· ἄρχε· σοί με δουλεύειν χρεών. 
	 εἰ δ᾽ εἰσὶ <συνετοὶ> θεοί, δίκαιος ὢν ἀνὴρ 
	 ἐσθλῶν κυρήσεις· εἰ δὲ μή, τί δεῖ πονεῖν;� 1035

ΧΟ.	 τίν᾽ ἄρ᾽ Ὑμέναιος διὰ λωτοῦ Λίβυος� στρ.

	 μετά τε φιλοχόρου κιθάρας 
	 συρίγγων θ᾽ ὑπὸ καλαμοεσ- 
		  σᾶν ἔστασεν ἰαχάν, 
	 ὅτ᾽ ἀνὰ Πήλιον αἱ καλλιπλόκαμοι � 1040
	 Πιερίδες †ἐν δαιτὶ θεῶν†
	 χρυσεοσάνδαλον ἴχνος 
	 ἐν γᾷ κρούουσαι 
	 Πηλέως ἐς γάμον ἦλθον, 
	 μελῳδοῖς Θέτιν ἀχήμασι τόν τ᾽ Αἰακίδαν � 1045-1046
	 Κενταύρων ἐν ὄρεσι κλέουσαι 
	 Πηλιάδα καθ᾽ ὕλαν; 
	 ὁ δὲ Δαρδανίδας, Διὸς 
	 λέκτρων τρύφημα φίλον, � 1050

no aconseguim res del que jo desitjo, ¿on et veurem de 
nou? ¿On cal que m’adreci, desgraciada com soc, per 
trobar la teva mà defensora dels nostres mals?

Aquil·leu. — Jo et protegiré, vigilant allà on calgui, 
perquè cap dels dànaus no et vegi caminant espantada 
entre la multitud. No avergonyeixis el casal del teu pare! 
Tindàreu no és digne d’enraonies: és un home important 
entre els grecs. 

Clitemestra. — Així serà. Guia’m! Cal que jo em posi 
al teu servei. Si els déus són savis, sent com ets un home 
just, n’obtindràs prosperitat; però si no ho són, ¿per què 
cal esforçar-se?

Clitemestra entra dins de la tenda i  
Aquil·leu se’n va cap a l’exèrcit.

Cor. — ¿Quin alegre so va fer sorgir de la flauta líbia 
Himeneu, acompanyat de la cítara, amiga de danses, i de 
les siringues de canya, llavors que, pel Pèlion, les Pièri-
des, bellament rinxolades, fent repicar a terra en el ban-
quet dels déus els peus de sandàlies daurades, van anar 
a les noces de Peleu per tal de celebrar, amb llurs cants 
melodiosos, Tetis i l’Eàcida, allà a les muntanyes dels 
centaures, pels boscos del Pèlion? El dardànida, delícia 
estimada del llit de Zeus, el frigi Ganimedes, transvasa- 

1030

1035

Estr.

>
1040

1045

1050



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 100100	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

	 χρυσέοισιν ἄφυσσε λοι-
		  βὰν ἐκ κρατήρων γυάλοις 
	 ὁ Φρύγιος Γανυμήδης. 
	 παρὰ δὲ λευκοφαῆ ψάμαθον 
	 εἱλισσόμεναι κύκλια � 1055
	 πεντήκοντα κόραι Νηρέως 
	 γάμους ἐχόρευσαν.

	 ἅμα δ᾽ ἐλάταισι στεφανώδει τε χλόᾳ� ἀντ.

	 θίασος ἔμολεν ἱπποβάτας 
	 Κενταύρων ἐπὶ δαῖτα τὰν � 1060
		  θεῶν κρατῆρά τε Βάκχου. 
	 μέγα δ᾽ ἀνέκλαγον· Ὦ Νηρηὶ κόρα, 
	 παῖδα σε Θεσσαλίᾳ μέγα φῶς 
	 μάντις ὁ φοιβάδα μοῦσαν 
	 εἰδὼς γεννάσειν � 1065
	 Χείρων ἐξονόμαζεν, 
	 ὃς ἥξει χθόνα λογχήρεσι σὺν Μυρμιδόνων � 1067-1068
	 ἀσπισταῖς Πριάμοιο κλεινὰν 
	 γαῖαν ἐκπυρώσων, � 1070
	 περὶ σώματι χρυσέων 
	 ὅπλων Ἡφαιστοπόνων 
	 κεκορυθμένος ἐνδύτ᾽, ἐκ 
		  θεᾶς ματρὸς δωρήματ᾽ ἔχων 
	 Θέτιδος, ἅ νιν ἔτικτεν. � 1075

1052 ἐκ Hervagiana2, Wecklein : ἐν L || 1056 Νηρέως Seidler : Νηρῆος 
L  || 1056-1057 κόραι Νηρέως / γάμους  : γάμους κόραι / Νηρέως 
Wilamowitz : κόραι γάμους / Νηρέως Weil || 1058 ἅμα Conington : ἀνὰ 
L : ἐν Reiske; ἐλάταισι L : ἐλάταις σὺν Weil || 1059 ἱπποβάτας Gomperz : 
ἱπποβότας L || 1062 νηρηὶ Tr3 : νηρηεῖ <L>P || 1063 παῖδά σε Θεσσαλίᾳ 
Weil : παῖδες αἱ Θεσσαλαὶ L : παῖδά σὺ Θεσσαλίᾳ Kirchhoff : μέγα 
φῶς Θεσσαλίᾳ Headlam, Günther  || 1064 ὁ φοιβάδα Hermann  : δʼ ὁ 
φοῖβα L || 1065 γεννάσειν Weil : γεννάσεις L, (γενν)ή(σεις) super γεν-
νάσεις || 1066 ἐξονόμαζεν Bothe, Monk : ἐξωνόμαζεν L || 1067-1068 
ἥξει L : ἥξοι England; λογχήρεσι Tr2/3 : λογχήρεσσι L || 1075 ἔτικτεν Tr2 : 
ἔτικτε L 

va la libació dels craters al clot daurat de les copes. I per 
la sorra, de blancor resplendent, les cinquanta filles de 
Nereu, amb rotllanes dansaires, el casament festejaven.

Duent branques d’avet i garlandes de verda fronda, 
un tropell de centaures, amb llur pas de cavall, va córrer 
cap al banquet dels déus i el crater de Bacus. I anaven 
cridant ben fort: «Filla de Nereu, l’infant que has d’en- 
gendrar serà una poderosa llum per a Tessàlia! Quiró ho 
va anunciar, l’endeví coneixedor de la Musa profètica. 
Vindrà a l’il·lustre país de Príam amb les llances i els 
escuts dels mirmídons per destruir-ne la terra, revestit el 
seu cos amb unes armes d’or, obra d’Hefest i regal de la 
seva divinal mare Tetis, la que el va infantar.» Aleshores 

>
>

1055

Antístr.

>
1061

>
1065

1070
>

1075



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 101101	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

	 μακάριον τότε δαίμονες 
	 τᾶς εὐπάτριδος γάμον 
	 Νηρῄδων ἔθεσαν πρώτας 
	 Πηλέως θ᾽ ὑμεναίους.

	 σὲ δ᾽ ἐπὶ κάρᾳ στέψουσι καλλικόμαν� ἐπῳδ.

	 πλόκαμον Ἀργεῖοι, βαλιὰν � 1081
	 ὥστε πετραίων 
	 ἀπ᾽ ἄντρων ἐλθοῦσαν ὀρέων � 1082
	 μόσχον ἀκήρατον, βρότειον 
	 αἱμάσσοντες λαιμόν· 
	 οὐ σύριγγι τραφεῖσαν οὐδ᾽ � 1085
	 ἐν ῥοιβδήσεσι βουκόλων, 
	 παρὰ δὲ ματέρι νυμφοκόμον 
	 Ἰναχίδαις γάμον. 
	 ποῦ τὸ τᾶς Αἰδοῦς ἢ τὸ τᾶς Ἀρετᾶς � 1089-1090
	 σθένει τι πρόσωπον, 
	 ὁπότε τὸ μὲν ἄσεπτον ἔχει 
	 δύνασιν, ἁ δ᾽ Ἀρετὰ κατόπι- 
		  σθεν θνατοῖς ἀμελεῖται, 
	 Ἀνομία δὲ νόμων κρατεῖ, � 1095
	 καὶ <μὴ> κοινὸς ἀγὼν βροτοῖς 
	 μή τις θεῶν φθόνος ἔλθῃ;

1078 Νηρῄδων Heath, Seidler  : Νηρῇδος L  || 1080-1097 del. W. 
Dindorf || 1080 ἐπὶ κάρᾳ Burges : ἐπὶ κάρα L : ὦ κόρα Hermann || 1081 
βαλιὰν Scaliger : γʼ ἁλιᾶν L || 1082 ἄντρων ἐλθοῦσαν del. Wilamowitz; 
ὀρέων del. W. Dindorf || 1082-1084 <ἔλαφον> ὥστε… / … ὀρεί-/αν <ἢ> 
Monk || 1084 αἱμάσσοντες L  : αἱμάξοντες Diggle || 1086 ῥοιβδήσεσι 
Dobree : ῥοιβδήσει L || 1087 ματέρι Markland : μητέρι L; νυμφοκόμον 
L  : νυμφόκομον Reiske  : νυμφοκόμῳ Markland; ματρὶ νυμφοκόμῳ 
<κλεινὸν> Monk || 1091 σθένει Bothe, Hartung : δύνασιν ἔχει σθένειν 
L : [δύνασιν] ἔχει σθένειν Bothe || 1093 δύνασιν Bothe : δύναμιν L || 
1096 <μὴ> Hermann 

els déus donaren per benaurat el matrimoni de la nascu-
da de noble pare, la primera entre les Nereides, i ento-
naren l’himeneu de Peleu.

A tu,97 però, damunt del cap els argius et cenyiran els 
rulls de la formosa cabellera amb una corona, igual que 
una vedella clapejada i sense màcula vinguda de les ro-
calloses coves que hi ha a les muntanyes, i tenyiran de 
sang el teu coll mortal. No vares créixer al so de la sirin-
ga ni dels xiulets dels pastors, sinó que al costat de la 
teva mare t’engalanaves com una jove núvia98 per unir- 
te en matrimoni al casal inàquida.99 ¿On és que tenen 
alguna força el rostre de la Vergonya o el de la Virtut, 
quan la impietat s’imposa i la Virtut és menystinguda 
pels mortals, quan la Il·legalitat governa damunt les lleis 
i els humans no comparteixen ni la por que els arribi 
l’enveja dels déus?

97.  Es refereix a Ifigenia.
98.  El terme νυμφοκόμος, segons el lexicògraf Hesiqui (s. u.), seria 

sinònim de νυμφεύτρια i significaria «la que engalana la núvia» (ἡ κο-
σμοῦσα τὴν νύμφην). És evident que en aquest passatge el poeta es re-
fereix no pas a la dona que ajuda la núvia, sinó a la núvia mateixa, tal 
vegada després que hagi estat vestida i embellida per al casori.

99.  Ínac va ser un dels primers reis de l’Argòlida, ancestre dels 
argius.

Ep.

1081

1085

1090

1095



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 102102	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

ΚΛ.	 ἐξῆλθον οἴκων προσκοπουμένη πόσιν, 
	 χρόνιον ἀπόντα κἀκλελοιπότα στέγας. 
	 ἐν δακρύοισι δ᾽ ἡ τάλαινα παῖς ἐμή, � 1100
	 πολλὰς ἱεῖσα μεταβολὰς ὀδυρμάτων, 
	 θάνατον ἀκούσασ᾽ ὃν πατὴρ βουλεύεται. 
	 μνήμην δ᾽ ἄρ᾽ εἶχον πλησίον βεβηκότος 
	 Ἀγαμέμνονος τοῦδ᾽, ὃς ἐπὶ τοῖς αὑτοῦ τέκνοις 
	 ἀνόσια πράσσων αὐτίχ᾽ εὑρεθήσεται.� 1105
ΑΓΑ.	 Λήδας γένεθλον, ἐν καλῷ σ᾽ ἔξω δόμων 
	 ηὕρηχ᾽, ἵν᾽ εἴπω παρθένου χωρὶς λόγους 
	 οὓς οὐκ ἀκούειν τὰς γαμουμένας πρέπει.
ΚΛ.	 τί δ᾽ ἔστιν οὗ σοι καιρὸς ἀντιλάζυται;
ΑΓΑ. 	ἔκπεμπε παῖδα δωμάτων πατρὸς μέτα· � 1110
	 ὡς χέρνιβες πάρεισιν ηὐτρεπισμέναι 
	 προχύται τε, βάλλειν πῦρ καθάρσιον χεροῖν, 
	 μόσχοι τε, πρὸ γάμων ἃς θεᾷ πεσεῖν χρεὼν 
	 Ἀρτέμιδι μέλανος αἵματος φυσήματι.
ΚΛ. 	 τοῖς ὀνόμασιν μὲν εὖ λέγεις, τὰ δ᾽ ἔργα σου � 1115
	 οὐκ οἶδ᾽ ὅπως χρή μ᾽ ὀνομάσασαν εὖ λέγειν. 
	 χώρει δέ, θύγατερ, ἐκτός —οἶσθα γὰρ πατρὸς 
	 πάντως ἃ μέλλει— χὐπὸ τοῖς πέπλοις ἄγε 
	 λαβοῦσ᾽ Ὀρέστην, σὸν κασίγνητον, τέκνον. 

1099-1103 del. Monk || 1099 ἀπόντα κἀκλελοιπότα Tr3 : ἀπόντʼ ἐκλε-
λοιπότα <L>P || 1100-1102 del. England || 1100 δʼ Markland : θʼ L || 1104 
αὑτοῦ Tr2/3 : αὐτοῦ L || 1107 ηὕρηχʼ Dindorf : εὕρηχʼ L || 1110 <τῶνδε> 
δωμάτων England; μέτα L : πάρος Heimsoeth || 1111 ηὐτρεπισμέναι P2 : 
ηὐτρεπισμένοι L || 1112 καθάρσιον Pierson, Reiske : καθάρειον L; χε-
ροῖν Musgrave : χερῶν L : χερὶ Wecklein || 1114 del. England; φυσήματι 
Diggle  : φυσήματα L (φυσσ- Tr1)  || 1115 ὀνόμασιν P2  : ὀνόμασι L  || 
1117-1123 del. Paley || 1117 χώρει δέ P2 : χώρ*** L : χώρει Tr2/3 : χώρει 
σύ Nauck || 1118 τοῖς L : σοῖς Matthiae 

Clitemestra surt de la tenda i entra de nou a escena.

Clitemestra. — He sortit dels meus estatges amb la 
intenció de veure el meu marit, que fa una estona que 
és fora i ha deixat la protecció del tendal. Entre llàgri-
mes, la meva filla dissortada profereix gemecs de totes 
menes després d’haver escoltat la mort que el seu pare 
li arranja. (Clitemestra veu arribar Agamèmnon.) Però 
vet aquí que s’acosta Agamèmnon, just ara que jo en 
feia esment; ben aviat es revelarà que comet accions im-
pies contra els seus propis fills.

Agamèmnon. — Filla de Leda, en bon moment et tro-
bo fora de les tendes, perquè, en absència de la nena, 
vull dir-te unes paraules que no convé que escoltin les 
noies que van a casar-se.

Clitemestra (amb aparent ingenuïtat). — ¿Què és 
això de què t’escau parlar-me?

Agamèmnon. — Fes sortir la nena de la tenda, que 
vingui amb el seu pare, perquè ja estan preparats l’aigua 
lustral i els grans d’ordi que cal llançar al foc purificador 
amb les dues mans; també les vedelles que abans de les 
núpcies cal sacrificar a la deessa Àrtemis, amb el borboll 
de la sang negra.100 

Clitemestra. — Quant a les teves paraules, parles bé, 
però els teus actes no sé com els he d’anomenar per dir-
ne alguna cosa bona. (A Ifigenia.) Surt fora, filla, que 
del pare coneixes completament el que es disposa a fer. 
Agafa el teu germà, Orestes, i porta’l embolicat sota els 
vestits, filla. (Ifigenia surt de la tenda, visiblement afli- 

100.  Agamèmnon evoca la litúrgia del sacrifici, per bé que jugant 
amb l’ambigüitat del ritual nupcial que suposadament prepara: en pri-
mer lloc, fa esment de la purificació per mitjà del rentat de mans; tot 
seguit, es refereix als grans d’ordi que s’havien de llançar al foc, i, per 
últim, esmenta la vedella o animal sacrificial, que el cor acaba d’iden-
tificar amb Ifigenia (v. 1083). Es tracta d’un ritual ben establert ja en 
els poemes homèrics (cf. Il. I 449-461; II 410-424), que el públic deu-
ria de reconèixer sense cap dificultat.

1100

1105

1110

1115



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 103103	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

gida, duent Orestes a coll.) Guaita, ella ja és aquí, obeint 
les teves ordres. Pel que fa a la resta, jo parlaré en nom 
seu i meu.101

Agamèmnon (adreçant-se a Ifigenia). — Filla, ¿per 
què plores i ja no em mires de grat, sinó que gires els 
ulls cap a terra i et tapes amb els vestits?

Clitemestra. — Ai! ¿Per quin dels meus mals podria 
començar? Perquè puc començar per tots: pels del prin-
cipi, pels del final i pels del mig; n’hi ha arreu!

Agamèmnon. — ¿Què hi ha? Així em veniu totes 
dues alhora, amb torbació i agitació en els ulls.

Clitemestra. — Respon honestament el que et pre-
guntaré, espòs meu.

Agamèmnon. — No cal que m’hi exhortis: desitjo que 
m’interroguis!

Clitemestra. — A la filla, que és teva i meva, ¿et dis-
poses a matar-la?

Agamèmnon. —¿Com? Has parlat amb insolència i 
fent suposicions que no et pertoquen. 

Clitemestra. — Mantingues la calma i primer res-
pon-me, al teu torn, el que et demano.

Agamèmnon. — Si preguntessis coses raonables, sen-
tiries coses raonables.

Clitemestra. — No pregunto altra cosa. Tu no me’n 
diguis tampoc cap altra.

Agamèmnon. — Oh, sobirà destí, fortuna i sort meva!
Clitemestra. — També és la meva i la d’ella, una úni-

ca sort per a tres dissortats!
Agamèmnon. — ¿En què has estat injuriada?

101.  La propera al·locució de Clitemestra està prenyada de recur-
sos retòrics i terminologia extreta de l’àmbit judicial. Clitemestra de-
mostra estar dotada d’una habilitat dialèctica sorprenent per ser una 
dona, una habilitat que trobem en altres personatges femenins d’Eurí-
pides i que no va passar per alt al poeta còmic Aristòfanes, que va 
acusar el tràgic d’ensenyar qualsevol a argumentar (Ran. 1069-70); 
sobre la persuasió del personatge de la mare en Eurípides, vegeu He-
lene P. Foley, Female acts in Greek tragedy, Princeton 2001, 271-299.

1120

1125

1130

1135

	 ἰδοὺ, πάρεστιν ἥδε πειθαρχοῦσά σοι· � 1120
	 τὰ δ᾽ ἄλλ᾽ ἐγὼ πρὸ τῆσδε κἀμαυτῆς φράσω.
ΑΓΑ.	 τέκνον, τί κλαίεις, οὐδ᾽ ἔθ᾽ ἡδέως <μ᾽> ὁρᾷς, 
	 ἐς γῆν δ᾽ ἐρείσασ᾽ ὄμμα πρόσθ᾽ ἔχεις πέπλους;
ΚΛ.	 φεῦ·
	 τίν᾽ ἂν λάβοιμι τῶν ἐμῶν ἀρχὴν κακῶν; 
	 ἅπασι γὰρ πρώτοισι χρήσασθαι πάρα � 1125
	 κἀν ὑστάτοισι κἀν μέσοισι πανταχοῦ.
ΑΓΑ.	 τί δ᾽ ἔστιν; ὥς μοι πάντες εἰς ἓν ἥκετε, 
	 σύγχυσιν ἔχοντες καὶ ταραγμὸν ὀμμάτων.
ΚΛ.	 εἴφ᾽ ἃν ἐρωτήσω σε γενναίως, πόσι.
ΑΓΑ. 	οὐδὲν κελευσμοῦ δεῖ σ᾽· ἐρωτᾶσθαι θέλω.� 1130
ΚΛ.	 τὴν παῖδα τὴν σὴν τήν τ᾽ ἐμὴν μέλλεις κτανεῖν;
ΑΓΑ.	 ἔα·
	 τλήμονά γ᾽ ἔλεξας ὑπονοεῖς θ᾽ ἃ μή σε χρή.
ΚΛ.	 ἔχ᾽ ἥσυχος· 
	 κἀκεῖνό μοι τὸ πρῶτον ἀπόκριναι πάλιν.
ΑΓΑ.	 σὺ δ᾽, ἤν γ᾽ ἐρωτᾷς εἰκότ᾽, εἰκότ᾽ ἂν κλύοις.
ΚΛ. 	 οὐκ ἄλλ᾽ ἐρωτῶ, καὶ σὺ μὴ λέγ᾽ ἄλλα μοι.� 1135
ΑΓΑ.	 ὦ πότνια μοῖρα καὶ τύχη δαίμων τ᾽ ἐμός.
ΚΛ.	 κἀμός γε καὶ τῆσδ᾽, εἷς τριῶν δυσδαιμόνων.
ΑΓΑ.	 τί δ᾽ ἠδίκησαι; 

1121 πρὸ Barnes  : πρὸς L  || 1122-1126 susp. Bremi  || 1122 <μʼ> 
Markland || 1126 del. Monk || 1130-1133 del. Günther || 1130 κελευσμοῦ 
Canter : κελευσμʼ οὐ L; σʼ Dobree : γʼ L : μʼ Reiske || 1131 κτανεῖν L : 
κτενεῖν Elmsley || 1132 τλήμονά γʼ Tr1 : τλήμον L; σ᾽ ἐχρῆν (σε χρῆν) 
Wecklein || 1134 εἰκότʼ ἂν κλύοις Markland : εἰκότα κλύεις L  || 1136 
μοῖρα καὶ τύχη Musgrave : τύχη καὶ μοῖρα L || 1137 γε Matthiae : τε L || 
1138-1139 post 1126 trai. Hermann; uu. del. Wilamowitz || 1138 τί δʼ ἠδί-
κησαι Matthiae : τί μʼ ἠδίκησε L : τίνʼ ἠδίκησαι P2 : τί σʼ ἠδίκησα uel 
τίς σʼ ἠδίκησε Markland : τίνʼ ἠδίκησα Hermann 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 104104	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

Clitemestra. — ¿Per mi te n’has d’assabentar? Ara 
resulta que aquesta ment teva no té enteniment!

Agamèmnon (a banda). — Estic perdut! Els meus 
plans ocults han fracassat!

Clitemestra. — Ho sé tot i estic al corrent del que et 
disposes a fer-me. El mateix fet que callis i gemeguis 
indica que hi estàs d’acord. No t’esforcis en parlar mas-
sa.

Agamèmnon (amb resignació). — Ai, ja callo. ¿Per 
què he d’afegir el desvergonyiment a la meva desgràcia 
dient falsedats?

Clitemestra. — Escolta, doncs, perquè parlaré ober-
tament i ja no emprarem mots enigmàtics ni obscurs. En 
primer lloc —perquè et faré primer retrets sobre això—, 
et vas casar amb mi sense el meu consentiment i em vas 
prendre per la força, després de matar Tàntal, el meu 
anterior marit. El meu nadó, me’l vas arrencar violenta-
ment del pit i el vas rebatre viu contra terra. Els dos fills 
nascuts de Zeus,102 els meus dos germans, centellejant 
dalt dels seus cavalls, van emprendre una expedició con- 
tra tu, però el meu pare, l’ancià Tindàreu, et va protegir 
quan et vas presentar com a suplicant, i després vas ob-
tenir el meu llit. Des d’aquell moment, reconciliada amb 
tu, convindràs amb el meu testimoni que he estat una 
esposa irreprotxable envers tu i el teu casal: moderada 
en els afers d’Afrodita, t’he fet créixer fins i tot el patri-
moni, i gràcies a això te n’alegraves en entrar-hi, i en 
sorties, portes enfora, feliç. És rar per a un home caçar 
una esposa d’aquestes qualitats; no ho és, en canvi, te-
nir-ne una de vulgar. 

102.  Es refereix a Càstor i Polideuces.

1140

1145

>
1150

1155

>
1160

ΚΛ.			   τοῦτ᾽ ἐμοῦ πεύθῃ πάρα; 
	 ὁ νοῦς ὅδ᾽ αὐτὸς νοῦν ἔχων οὐ τυγχάνει.
ΑΓΑ. 	ἀπωλόμεσθα. προδέδοται τὰ κρυπτά μου.� 1140
ΚΛ.	 πάντ᾽ οἶδα καὶ πεπύσμεθ᾽ ἃ σὺ μέλλεις με δρᾶν· 
	 αὐτὸ δὲ τὸ σιγᾶν ὁμολογοῦντός ἐστί σου 
	 καὶ τὸ στενάζειν· πολλὰ μὴ κάμῃς λέγων.
ΑΓΑ.	 ἰδοὺ, σιωπῶ· τὸ γὰρ ἀναίσχυντον τί δεῖ 
	 ψευδῆ λέγοντα προσλαβεῖν τῇ συμφορᾷ;� 1145
ΚΛ.	 ἄκουε δή νυν· ἀνακαλύψω γὰρ λόγους 
	 κοὐκέτι παρῳδοῖς χρησόμεσθ᾽ αἰνίγμασιν. 
	 πρῶτον μέν, ἵνα σοι πρῶτα τοῦτ᾽ ὀνειδίσω, 
	 ἔγημας ἄκουσάν με κἄλαβες βίᾳ, 
	 τὸν πρόσθεν ἄνδρα Τάνταλον κατακτανών· � 1150
	 βρέφος τε τοὐμὸν ζῶν προσούδισας πέδῳ, 
	 μαστῶν βιαίως τῶν ἐμῶν ἀποσπάσας. 
	 καὶ τὼ Διός σε παῖδ᾽, ἐμὼ δὲ συγγόνω, 
	 ἵπποισι μαρμαίροντ᾽ ἐπεστρατευσάτην· 
	 πατὴρ δὲ πρέσβυς Τυνδάρεώς σ᾽ ἐρρύσατο � 1155
	 ἱκέτην γενόμενον, τἀμὰ δ᾽ ἔσχες αὖ λέχη. 
	 οὗ σοι καταλλαχθεῖσα περὶ σὲ καὶ δόμους 
	 συμμαρτυρήσεις ὡς ἄμεμπτος ἦ γυνή, 
	 ἔς τ᾽ Ἀφροδίτην σωφρονοῦσα καὶ τὸ σὸν 
	 μέλαθρον αὔξουσ᾽, ὥστε σ᾽ εἰσιόντα τε � 1160
	 χαίρειν θύραζέ τ᾽ ἐξιόντ᾽ εὐδαιμονεῖν. 
	 σπάνιον δὲ θήρευμ᾽ ἀνδρὶ τοιαύτην λαβεῖν 
	 δάμαρτα· φλαύραν δ᾽ οὐ σπάνις γυναῖκ᾽ ἔχειν. 

1139 Clytaemnestrae cont. Aldina : Agamemnoni trib. L || 1141 πεπύ-
σμεθʼ Burges, Elmsley : πέπεισμαι L : πέπεισμʼ Tr1 || 1143 κάμῃς Porson : 
κάμνης L || 1144 τί Elmsley : με L || 1146 νυν Barnes, Matthiae : νῦν L || 
1147 χρησόμεσθʼ Lcorr uel Tr : χρησώμεθʼ L : χρησόμεθʼ P || 1148 τοῦτ᾽ 
L : ταῦτʼ Monk || 1149 κἄλαβες L : κἄμβαλες Schol. Od. XI 430 || 1151 
ζῶν Musgrave (sec. Matthiae) : σῷ L; προσούδισας πέδῳ Scaliger : προ-
σούρισας πάλῳ L : προσώρισας πάλῳ Hartung || 1153 σε Markland : γε 
L; δὲ Matthiae : τε L || 1158 ἦ Cobet : ἦν L || 1160 ὥστε σʼ Canter : ὥστʼ L 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 105105	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

T’he parit, a més de tres nenes,103 aquest fill d’aquí. 
De tota la fillada, tu et disposes a prendre-me’n una cruel- 
ment. I si algú et pregunta per quin motiu l’has de ma-
tar, digues, ¿què diràs? (Agamèmnon calla.) ¿He d’expo-
sar-les jo, les teves raons? Perquè Menelau pugui recu-
perar Hèlena! (Amb ironia.) Que bonic, és ben cert, que 
els propis fills paguin la recompensa d’una mala dona! 
Rescatem la persona més avorrible de totes amb els que 
més estimem! 

Au, doncs, si em deixes a casa per fer la guerra i t’es-
tàs allà molt de temps, ¿quin sentiment et sembla que jo 
congriaré en el palau, cada vegada que vegi el seu seient 
buit, buida la seva cambra, i segui tota sola entre llàgri-
mes, pronunciant sempre més aquests laments per ella: 
«T’ha mort, filla, el pare que et va engendrar, i matant-te 
ell mateix, no pas un altre ni amb una altra mà.104 Aques-
ta és la recompensa que ha deixat per al palau!»? 

Perquè només falta una excusa de no res perquè jo i 
les filles que et queden et donem la rebuda que et me-

103.  Sobre les altres filles d’Agamèmnon i Clitemestra, vegeu la  
n. 72.

104.  La insistència en l’autoria del sacrifici, que Clitemestra fa re-
caure sobre Agamèmnon, aporta crueltat al crim i alhora agreuja l’acu-
sació d’homicidi contra el pare.

1165

1170

1175

1180
>

	 τίκτω δ᾽ ἐπὶ τρισὶ παρθένοισι παῖδά σοι 
	 τόνδ᾽· ὧν μιᾶς σὺ τλημόνως μ᾽ ἀποστερεῖς. � 1165
	 κἄν τίς σ᾽ ἔρηται τίνος ἕκατί νιν κτενεῖς, 
	 λέξον, τί φήσεις; ἢ ‘μὲ χρὴ λέγειν τὰ σά; 
	 Μενέλαος Ἑλένην ἵνα λάβῃ. καλὸν γέ τοι, 
	 κακῆς γυναικὸς μισθὸν ἀποτεῖσαι τέκνα. 
	 τἄχθιστα τοῖσι φιλτάτοις ὠνούμεθα. � 1170
	 ἄγ᾽, εἰ στρατεύσῃ καταλιπών μ᾽ ἐν δώμασιν 
	 κἀκεῖ γενήσῃ διὰ μακρᾶς ἀπουσίας, 
	 τίν᾽ ἐν δόμοις με καρδίαν ἕξειν δοκεῖς; 
	 ὅταν θρόνους τῆσδ᾽ εἰσίδω πάντας κενούς, 
	 κενοὺς δὲ παρθενῶνας, ἐπὶ δὲ δακρύοις � 1175
	 μόνη κάθωμαι, τήνδε θρηνῳδοῦσ᾽ ἀεί· 
	 Ἀπώλεσέν σ᾽, ὦ τέκνον, ὁ φυτεύσας πατήρ, 
	 αὐτὸς κτανών, οὐκ ἄλλος οὐδ᾽ ἄλλῃ χερί, 
	 †τοιόνδε μισθὸν καταλιπὼν πρὸς τοὺς δόμους†. 
	 ἐπεὶ βραχείας προφάσεως ἐνδεῖ μόνον, � 1180
	 ἐφ᾽ ᾗ σ᾽ ἐγὼ καὶ παῖδες αἱ λελειμμέναι 

1164 τρισὶ Aldina : τρισσὶ L || 1167 ʼμὲ P2 : με L || 1168 Μενέλαος 
Ἑλένην Elmsley : Ἑλένην Μενέλαος L : Ἑλένην Μενέλεως Faehse; γέ 
τοι Fix : γένος L : γʼ ἔπος Vitelli : γάνος Bothe : γʼ ἔθος Elmsley, γʼ ὁ 
νοῦς Murray  : γέρας Pohlenz  || 1168-1170 γε νῷν… ὠνουμένοιν uel 
ὠνουμένω Musgrave : γέ τοι… ἀποτείσεις… ὠνούμενος England : γʼ 
ἂν οὖν… ἀποτείσαις… ὠνούμενος Diggle : ἀποτίσαιμεν ἂν… ὠνού-
μενοι Reiske || 1169 ἀποτεῖσαι Murray : ἀποτίσαι L  || 1170 τἄχθιστα 
Brodaeus : ταχθεῖσα L; ὠνούμεθα L : ὠνούμενον Wecklein || 1171 εἰ 
Elmsley  : ἢν L  || 1171-1172 καταλιπών… γενήσῃ del. Conington, 
England || 1174 θρόνους τῆσδʼ εἰσίδω πάντας κενούς L : δόμους μὲν 
τούσδε προσίδω κενούς Apsines  : κενοὺς μὲν εἰσίδω παιδὸς (uel 
παιδὸς εἰσίδω) θρόνους Diggle (παιδὸς iam Rauchenstein) || 1176 κά-
θωμαι Elmsley : κάθημαι L || 1177-1208 del. W. Dindorf || 1177-1179 del. 
England || 1177 Ἀπώλεσέν Aldina : Ἀπώλεσέ L; φυτεύσας L : φιτύσας 
Blomfield || 1179 u. del. Monk; τοιάνδε μʼ ἴσθʼ οὖν καταλιπὼν πρός σʼ 
ἐν δόμοις Vitelli; τοιόνδε L  : ποῖον δὲ Camper; μισθὸν L  : νόστον 
Murray : μῖσος Heimsoeth : ποῖον δὲ νόστον Jackson; ante h. u. lac. indic. 
Paley, <ποίαν  πάρας Αὐλίδος ψυχὴν ἔχων> Jackson; post h. u. lac. 
indic. Matthiae, καταλιπὼν <τοῖς φιλτάτοις / νόστου θελήσεις τυγχά-
νειν> Kovacs || 1180 ἐπεὶ L : ἔπει L. Dindorf; ἐνδεῖ Reiske : ἔδει L : δὲ 
δεῖ Vitelli : με δεῖ Monk 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 106106	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

reixes. No, pels déus, no m’obliguis a tornar-me una 
mala persona amb tu ni t’hi tornis tu tampoc!

Molt bé, quan et disposis a sacrificar la teva filla, 
¿quina pregària diràs, aleshores? ¿Quin favor imploraràs 
per a tu, mentre degolles la teva criatura? ¿Tal vegada 
un retorn desventurat, si parteixes de casa amb tant des-
vergonyiment? I al meu torn, ¿quin favor és just que im- 
plori per a tu? És ben bé que no podríem creure que els 
déus són savis si hem de tractar bé els assassins.

I quan arribis a Argos, ¿et llançaràs als braços dels 
teus fills? No hi tens cap dret! ¿Quin dels teus fills en-
cara estarà disposat a mirar-te als ulls, perquè, en atan-
sar-t’hi, el matis? ¿Els teus raonaments ja t’han dut a fer 
aquestes consideracions, o bé només et preocupa portar 
el ceptre i encapçalar l’expedició? 

El discurs just que calia pronunciar davant dels argius 
era: «Aqueus, ¿voleu navegar cap a la terra dels frigis? 
Doncs feu a sorts la filla de qui ha de morir!», perquè 
això seria una tria en igualtat de condicions, i no pas 
que tu proporcionessis la filla als dànaus com a víctima 
sacrificial; o bé que Menelau matés Hermíone a canvi de 
la seva mare, vist que l’assumpte l’incumbia a ell. Ara, 

1185

1190

1195

>

1200

	 δεξόμεθα δέξιν ἥν σε δέξασθαι χρεών. 
	 μὴ δῆτα πρὸς θεῶν μήτ᾽ ἀναγκάσῃς ἐμὲ 
	 κακὴν γενέσθαι περὶ σέ μήτ᾽ αὐτὸς γένῃ.
	 εἶἑν· 
	 θύσεις †δὲ παῖδ᾽ ἔνθα† τίνας εὐχὰς ἐρεῖς; � 1185
	 τί σοι κατεύξῃ τἀγαθόν, σφάζων τέκνον; 
	 νόστον πονηρόν, οἴκοθέν γ᾽ αἰσχρῶς ἰών; 
	 ἀλλ᾽ ἐμὲ δίκαιον ἀγαθὸν εὔχεσθαί τί σοι; 
	 οὔ τἄρα συνετοὺς τοὺς θεοὺς ἡγοίμεθ᾽ ἄν, 
	 εἰ τοῖσιν αὐθένταισιν εὖ φρονήσομεν. � 1190
	 ἥκων δ᾽ ἐς Ἄργος προσπεσῇ τέκνοισι σοῖς; 
	 ἀλλ᾽ οὐ θέμις σοι· τίς δὲ καὶ προσβλέψεται 
	 παίδων σ᾽, ἵν᾽ αὐτῶν προσέμενος κτάνῃς τινά; 
	 ταῦτ᾽ ἦλθες ἤδη διὰ λόγων, ἢ σκῆπτρά σοι 
	 μόνον διαφέρειν καὶ στρατηλατεῖν μέλει; � 1195
	 ὃν χρῆν δίκαιον λόγον ἐν Ἀργείοις λέγειν· 
	 Βούλεσθ᾽, Ἀχαιοί, πλεῖν Φρυγῶν ἐπὶ χθόνα; 
	 κλῆρον τίθεσθε παῖδ᾽ ὅτου θανεῖν χρεών. 
	 ἐν ἴσῳ γὰρ ἦν τόδ᾽, ἀλλὰ μὴ σ’ ἐξαίρετον 
	 σφάγιον παρασχεῖν Δαναΐδαισι παῖδα σήν, � 1200
	 ἢ Μενέλεων πρὸ μητρὸς Ἑρμιόνην κτανεῖν, 
	 οὗπερ τὸ πρᾶγμ᾽ ἦν. νῦν δ᾽ ἐγὼ μὲν ἡ τὸ σὸν 

1185 εἶἑν· / θύσεις δὲ παῖδʼ ἔνθα (φατέα Viljoen) τίνας εὐχὰς ἐρεῖς; 
L : εἶἑν· σὺ θύσεις παῖδα· τίνας εὐχὰς ἐρεῖς; Nauck : θύσεις σὺ (iam F. 
W. Schmidt) παῖδα τήνδε κτλ.Vitelli : θύσεις γε παῖδα, ταῦτα τίνας 
κτλ. Pötscher : θύσεις σὺ παῖδα, κᾆτα (εἶτα iam Elmsley) τίνας κτλ. 
Günther : θύσεις δὲ παῖδα <σήν>· [ἔνθα] τίνας κτλ. Stockert : θύων δὲ 
παῖδʼ ἐν<ταῦ>θα Luppe (ἐνταῦθα iam England); <τὴν> παῖδʼ Tr3 : δὲ 
<δὴ> παῖδʼ L. Dindorf || 1186 τἀγαθόν Lcorr : τἀγαθὸς L : <πο>τʼ ἀγα-
θόν Diggle; σφάζων Tr2/3 : ὁ σφάζων <L>P || 1187 del. Monk || 1189 οὔ 
τἄρα συνετοὺς Wecklein : οὐκ ἆρα συνετοὺς Reiske : οὔτʼ ἄρʼ ἀσυνέ-
τους L : ἦ τἄρα ἀσυνετοὺς Vlackenaer; συνετῶς England; lac. post h. u. 
indic. Stockert dub.  || 1191 προσπεσῇ Musgrave  : προσπέσης L; ἂν 
Ἄργος προσπέσοις England (προσπέσοις iam Aldina)  || 1193 ἵνʼ 
Elmsley : ἐὰν L; προσέμενος Weil : προθέμενος L || 1194 ἦλθες Hermann : 
ἦλθʼ <L>P : ἦλθεν Tr2/3  || 1195 μέλει Musgrave : σε δεῖ L  || 1196 χρῆν 
Reiske (ἔχρην uel οὐ χρῆν) : χρὴ L || 1201 πρὸ Scaliger : πρὸς L 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 107107	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1203 ἐστερήσομαι Reiske  : ὑστερήσομαι L  || 1204 ὑπόροφον 
Hermann (ὑπώροφον iam Scaliger) : ὑπότροφον L || 1207 νῶϊ Tr1 : νῶϊν 
L : <μετα>νοῶν Wecklein; μὴ δή γε κτάνῃς L : πλεῖστα (melius ταῦτα 
Pierson, τἀμά Elmsley)  : μὴ κατακτάνῃς Jackson  : μηδαμῶς κατα-
κτάνῃς uel μηδαμῶς σύ γε κτάνῃς Stockert : γνῶθι (iam Musso) μηδέ 
γε Musgrave, Calderón Dorda || 1209 συσσῴζειν Aldina : συνσῴζειν L || 
1210 ἀντερεῖ Elmsley : ἀντείποι L; τοῖσδʼ <ἂν> ἀντείποι Burges || 1214 
ἂν ἦλθον P2 : ἀνῆλθον L; ἐμοῦ : ἐμοὶ Diggle || 1215 ταῦτα L : τοῦτο 
Wecklein; δυναίμεθʼ ἄν Markland : δυναίμεθα L || 1219 λεύσσειν… γῆν 
Plut. Mor. 17d || 1221 γόνασι Milton, Barnes : γούνασι L || 1224 εὐδαί-
μονʼ Pierson : εὐδαίμονος L 

	 σῴζουσα λέκτρον παιδὸς ἐστερήσομαι, 
	 ἡ δ᾽ ἐξαμαρτοῦσ᾽, ὑπόροφον νεάνιδα 
	 Σπάρτῃ κομίζουσ᾽, εὐτυχὴς γενήσεται. � 1205
	 τούτων ἄμειψαί μ᾽ εἴ τι μὴ καλῶς λέγω· 
	 εἰ δ᾽ εὖ λέλεκται, †νῶϊ μὴ δή γε† κτάνῃς 
	 τὴν σήν τε κἀμὴν παῖδα, καὶ σώφρων ἔσῃ.
ΧΟ.	 πιθοῦ· τὸ γάρ τοι τέκνα συσσῴζειν καλόν, 
	 Ἀγάμεμνον· οὐδεὶς πρὸς τάδ᾽ ἀντερεῖ βροτῶν.� 1210
ΙΦΙ.	 εἰ μὲν τὸν Ὀρφέως εἶχον, ὦ πάτερ, λόγον, 
	 πείθειν ἐπᾴδουσ᾽, ὥσθ᾽ ὁμαρτεῖν μοι πέτρας 
	 κηλεῖν τε τοῖς λόγοισιν οὓς ἐβουλόμην, 
	 ἐνταῦθ᾽ ἂν ἦλθον· νῦν δέ, τἀπ᾽ ἐμοῦ σοφά, 
	 δάκρυα παρέξω· ταῦτα γὰρ δυναίμεθ᾽ ἄν. � 1215
	 ἱκετηρίαν δὲ γόνασιν ἐξάπτω σέθεν 
	 τὸ σῶμα τοὐμόν, ὅπερ ἔτικτεν ἥδε σοι· 
	 μή μ᾽ ἀπολέσῃς ἄωρον· ἡδὺ γὰρ τὸ φῶς 
	 βλέπειν· τὰ δ᾽ ὑπὸ γῆς μή μ᾽ ἰδεῖν ἀναγκάσῃς. 
	 πρώτη σ᾽ ἐκάλεσα πατέρα καὶ σὺ παῖδ᾽ ἐμέ· � 1220
	 πρώτη δὲ γόνασι σοῖσι σῶμα δοῦσ᾽ ἐμὸν 
	 φίλας χάριτας ἔδωκα κἀντεδεξάμην. 
	 λόγος δ᾽ ὁ μὲν σὸς ἦν ὅδ᾽· Ἆρά σ᾽, ὦ τέκνον, 
	 εὐδαίμον᾽ ἀνδρὸς ἐν δόμοισιν ὄψομαι, 
	 ζῶσάν τε καὶ θάλλουσαν ἀξίως ἐμοῦ; � 1225
	 οὑμὸς δ᾽ ὅδ᾽ ἦν αὖ περὶ σὸν ἐξαρτωμένης 

en canvi, jo, que he preservat el teu llit, seré desproveï-
da d’una filla, mentre que la que ha comès la falta serà 
afortunada quan, a Esparta, tingui cura de la seva filla, a 
cobert. 

Si he dit cap inconveniència, fes la teva rèplica, però 
si les meves paraules han estat ben dites, no matis la 
filla que és teva i meva, i obraràs amb seny.

Corifeu — Fes-li cas, Agamèmnon! Ajudar a salvar els 
fills és una cosa bonica. No s’hi oposarà ningú.

Ifigenia intervé per suplicar la salvació a Agamèmnon.

Ifigenia. — Si tingués la veu d’Orfeu, pare, i pogués, 
amb el meu cant, dur al convenciment, de tal manera 
que les pedres s’acoblessin a la meva voluntat i, amb els 
meus mots, seduís a qui jo volgués, ja m’hi hauria enca-
minat. Ara, però, em disposo a oferir-te les meves úni- 
ques arts, les llàgrimes, perquè això sí que ho puc fer. 
Com un ram de suplicant poso el meu cos sobre els teus 
genolls,105 el mateix cos que ella va engendrar per a tu. No 
em matis abans d’hora: és dolç veure la llum del sol.  
No em forcis a contemplar el que hi ha sota terra!

Jo vaig ser la primera en anomenar-te «pare», i tu «fi-
lla» a mi. Vaig ser la primera a lliurar-te als genolls el 
meu cos, a oferir-te tendres carícies i rebre’n a canvi, 
mentre em deies: «Filla, ¿arribarà el dia que et veuré ben 
feliç a la casa d’un home, vivint-hi i prosperant-hi d’una 
manera digna de mi?»106 I jo, al meu torn, aferrada al teu 

105.  Ifigenia adopta la postura del suplicant, esdevenint metafòri-
cament tota ella una branca d’olivera dipositada a l’altar o al genoll del 
suplicat. Sobre la súplica, vegeu la n. ad vv. 900-901.

106.  Les paraules d’Ifigenia revelen la importància que tenia per 
al pare trobar un marit adequat a les filles, en la mesura que la seva 
felicitat i prosperitat com a dones casades eren percebudes també com 
un honor per al pare. Un antecedent d’aquesta conversa pare-filla es 
pot llegir a l’Odissea, quan Nausica demana a Alcínous que li perme-
ti baixar al riu a rentar la roba de l’aixovar (VI 56-70).

1205

1210

>

1215

>

1220

1225



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 108108	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1227 ἀντιλάζυμαι Markland : ἀντιλάζομαι L || 1228 σε add. Lcorr : om. 
L || 1233 σε Markland : γε L || 1237 del. Matthiae || 1240 del. Nauck; ἢν 
Hermann, Matthiae : εἰ L; πεισθῇς L  : πείσῃ Elmsley || 1241-1248 del. 
Wecklein, England || 1242 πατρὸς L : τε πρὸς Burges, Blomfield, τάδε 
Gaisford || 1246 βίον L : βίου Markland : τύχης Stockert || 1247 ἀντόμε-
σθα Lcorr : ἀντόμεθα L; δύο Barnes : δύω L || 1248 ἐστ(ιν) rescr. L || 1249 
susp. Diggle; ἓν L : ἑνὶ Reiske; νικήσω L : κινήσω Canter || 1250-1252 
Stob. IV 52, 9 || 1251 τὰ L : τὸ Stob. IV 52, 9 (codd. SA); οὐδέν Stob. 
(codd. SA) : οὐδείς L || 1252 κρεῖσσον L : κρεῖττον Stob. (codd. SAM); 
καλῶς θανεῖν L : θανεῖν καλῶς Stob. (cod. S) 

	 γένειον, οὗ νῦν ἀντιλάζυμαι χερί· 
	 Τί δ᾽ ἆρ᾽ ἐγὼ σέ; πρέσβυν ἆρ᾽ ἐσδέξομαι 
	 ἐμῶν φίλαισιν ὑποδοχαῖς δόμων, πάτερ, 
	 πόνων τιθηνοὺς ἀποδιδοῦσά σοι τροφάς; � 1230
	 τούτων ἐγὼ μὲν τῶν λόγων μνήμην ἔχω, 
	 σὺ δ᾽ ἐπιλέλησαι, καί μ᾽ ἀποκτεῖναι θέλεις. 
	 μή, πρός σε Πέλοπος καὶ πρὸς Ἀτρέως πατρὸς 
	 καὶ τῆσδε μητρός, ἣ πρὶν ὠδίνουσ᾽ ἐμὲ 
	 νῦν δευτέραν ὠδῖνα τήνδε λαμβάνει. � 1235
	 τί μοι μέτεστι τῶν Ἀλεξάνδρου γάμων 
	 Ἑλένης τε; πόθεν ἦλθ᾽ ἐπ᾽ ὀλέθρῳ τὠμῷ, πάτερ; 
	 βλέψον πρὸς ἡμᾶς, ὄμμα δὸς φίλημά τε, 
	 ἵν᾽ ἀλλὰ τοῦτο κατθανοῦσ᾽ ἔχω σέθεν 
	 μνημεῖον, ἢν μὴ τοῖς ἐμοῖς πεισθῇς λόγοις. � 1240
	 ἀδελφέ, μικρὸς μὲν σύ γ᾽ ἐπίκουρος φίλοις, 
	 ὅμως δὲ συνδάκρυσον, ἱκέτευσον πατρὸς 
	 τὴν σὴν ἀδελφὴν μὴ θανεῖν· αἴσθημά τοι 
	 κἀν νηπίοις γε τῶν κακῶν ἐγγίγνεται. 
	 ἰδοὺ, σιωπῶν λίσσεταί σ᾽ ὅδ᾽, ὦ πάτερ. � 1245
	 ἀλλ᾽ αἴδεσαί με καὶ κατοίκτιρον †βίον†.
	 ναί, πρὸς γενείου σ᾽ ἀντόμεσθα δύο φίλω· 
	 ὁ μὲν νεοσσός ἐστιν, ἣ δ᾽ ηὐξημένη. 
	 ἓν συντεμοῦσα πάντα νικήσω λόγον· 
	 τὸ φῶς τόδ᾽ ἀνθρώποισιν ἥδιστον βλέπειν, � 1250
	 τὰ νέρθε δ᾽ οὐδέν· μαίνεται δ᾽ ὃς εὔχεται 
	 θανεῖν· κακῶς ζῆν κρεῖσσον ἢ καλῶς θανεῖν.

mentó, el mateix que ara agafo amb la mà, et deia: «I jo, 
¿com et veuré? ¿Et rebré, ja vell, a casa meva, amb un 
acolliment amorós, i et compensaré, pare, pel que has 
patit mentre em criaves?» Jo conservo el record d’aques-
tes paraules; tu, en canvi, les has oblidades i vols ma-
tar-me. No ho facis, per Pèlops i pel teu pare Atreu, 
també per aquesta mare meva, que adés em va parir amb 
dolor i que ara entoma aquesta segona sofrença. ¿Per 
què m’ha d’afectar a mi la unió d’Alexandre107 i Hèle- 
na? ¿D’on és que ha vingut, pare, per a la meva perdi-
ció? Mira’m, no em neguis la mirada i fes-me un petó, 
perquè, si de cas no et deixes persuadir pels meus mots, 
jo tingui, en morir, aquest record de tu. 

(Adreçant-se a Orestes.) Germà, per més petita que 
sigui l’ajuda que puguis donar als teus parents, afegeix-te 
també al meu plor i suplica al pare que no mati la teva 
germana. Els nens petits també poden percebre els mals. 
Mira’l, pare, fins i tot en silenci t’està suplicant. Respec-
ta’m i tingues compassió per la meva vida! Sí, pel teu 
mentó, et supliquem dues persones estimades: l’un és un 
infant encara, l’altra ja s’ha fet gran. 

Seré breu i sortiré victoriosa amb el meu argument: 
veure aquesta llum del dia és la cosa més dolça per a 
tothom,108 i a sota terra no hi ha res. És boig el qui 
implora morir, perquè és millor malviure que morir no-
blement.

107.  L’altre nom de Paris, príncep de Troia (vegeu la n. 12 i ad vv. 
71-72).

108.  Veure la llum del dia és aquí sinònim d’estar viu (cf. Eurípi­
des, Or. 1523). Vegeu, més amunt, als versos 1118-1119 una expressió 
similar.

1230

1235

1240

1245

1250

>



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 109109	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

Corifeu — Oh, desvergonyida Hèlena, per culpa teva 
i del teu matrimoni s’ha produït una gran disputa entre 
els Atrides i els seus fills.

Agamèmnon. — Jo conec les coses dignes de compas-
sió i les que no ho són, i estimo els meus fills, perquè, 
si no, estaria boig. Però la meva situació, dona, és terri-
ble si goso fer aquestes accions, i terrible també si no les 
faig, perquè és necessari que les faci. Guaiteu les dimen-
sions d’aquest exèrcit, equipat amb naus, i el nombre de 
cabdills grecs revestits d’armes de bronze, que no poden 
emprendre el viatge cap a les torres d’Ílion ni conquerir 
l’il·lustre sòl de Troia si no et sacrifico, segons afirma 
l’endeví Calcant. Entre els soldats grecs s’agita una 
Afrodita109 que empeny a navegar tan ràpid com pu-
guem cap a la terra dels bàrbars i aturar els raptes de 
dones dels llits grecs. Ells mataran les filles que tinc a 
Argos, i a vosaltres i a mi, si incompleixo l’oracle de la 
deessa. 

No és Menelau qui em té esclavitzat, filla, ni em ple-
go a la seva voluntat, sinó que és Grècia a qui jo, tant 
si vull com si no vull, t’he de sacrificar. Nosaltres som 
menys poderosos que això. Perquè Grècia ha de ser lliu-

109.  En aquests versos Afrodita personifica el desig impetuós 
d’emprendre l’expedició per destruir Troia i recuperar Hèlena (vegeu 
també la n. ad v. 808). Val a dir que Afrodita no sol estar relacionada 
amb la guerra i, de fet, és un àmbit que tradicionalment li resulta vetat. 
Així, quan en el cinquè cant de la Ilíada participa en el combat entre 
grecs i troians i és ferida per Diomedes, rep els retrets de Zeus, el seu 
pare (Il. V 429-430), que li recorda quines són les seves úniques fun-
cions: els assumptes de l’amor. Tanmateix, Eurípides reconeix en la 
bel·licositat de l’exèrcit anònim un impuls equiparable a la passió amo-
rosa, que resulta igualment irrefrenable i perillós quan es desboca. 
Aquesta nova Afrodita de la guerra és probablement una imatge crea-
da pel poeta sobre el rerefons de la guerra del Peloponnès, en què tant 
espartans com, molt particularment, atenesos, amb els aliats respectius, 
van cometre atrocitats terribles. Noteu les similituds amb el relat que 
Tucídides (VI 24, 3) fa de l’expedició atenesa contra Siracusa, en què 
afirma que «un desig de fer-se a la mar va apoderar-se de tots per 
igual» (ἔρως ἐνέπεσε τοῖς πᾶσιν ὁμοίως ἐκπλεῦσαι). 

1255

1260

1265

1270

1256 φιλῶ τʼ Markland : φιλῶν L || 1257 μοι Monk : με L; ταῦτα L : 
τοῦτο England || 1258 ταὐτὰ Kirchhoff : τοῦτο L || 1259 ναύφαρκτον W. 
Dindorf : ναύφρακτον L || 1260 χαλκέων Tr2/3 : καλκέων L || 1263 ante 
1262 transp. Markland; κλεινὸν Reiske  : καινὸν L  || 1264 μέμηνε… 
στρατῷ L  : ἔμηνη… στρατὸν Lobeck  || 1264-1275 del. W. Dindorf  || 
1264-1268 del. Hennig et England || 1266 Ἑλληνικῶν Bothe, Elmsley : 
Ἑλληνικάς L || 1267 κτενοῦσί Scaliger : κτείνουσι L || 1268 θέσφατʼ 
Scaliger  : θέσφατον L  || 1270 del. W. Dindorf, Hennig, Nauck  || 1272 
τούτου L : ταύτης Nauck 

ΧΟ.	 ὦ τλῆμον Ἑλένη, διὰ σὲ καὶ τοὺς σοὺς γάμους 
	 ἀγὼν Ἀτρείδαις καὶ τέκνοις ἥκει μέγας.
ΑΓΑ. 	ἐγὼ τά τ᾽ οἰκτρὰ συνετός εἰμι καὶ τὰ μή, � 1255
	 φιλῶ τ᾽ ἐμαυτοῦ τέκνα· μαινοίμην γὰρ ἄν. 
	 δεινῶς δ᾽ ἔχει μοι ταῦτα τολμῆσαι, γύναι, 
	 δεινῶς δὲ καὶ μή· ταὐτὰ γὰρ πρᾶξαί με δεῖ. 
	 ὁρᾶθ᾽ ὅσον στράτευμα ναύφαρκτον τόδε 
	 χαλκέων θ᾽ ὅπλων ἄνακτες Ἑλλήνων ὅσοι, � 1260
	 οἷς νόστος οὐκ ἔστ᾽ Ἰλίου πύργους ἔπι 
	 οὐδ᾽ ἔστι Τροίας ἐξελεῖν κλεινὸν βάθρον, � 1263
	 εἰ μή σε θύσω, μάντις ὡς Κάλχας λέγει. � 1262
	 μέμηνε δ᾽ Ἀφροδίτη τις Ἑλλήνων στρατῷ 
	 πλεῖν ὡς τάχιστα βαρβάρων ἐπὶ χθόνα � 1265
	 παῦσαί τε λέκτρων ἁρπαγὰς Ἑλληνικῶν· 
	 οἳ τὰς ἐν Ἄργει παρθένους κτενοῦσί μου 
	 ὑμᾶς τε κἀμέ, θέσφατ᾽ εἰ λύσω θεᾶς. 
	 οὐ Μενέλεώς με καταδεδούλωται, τέκνον, 
	 οὐδ᾽ ἐπὶ τὸ κείνου βουλόμενον ἐλήλυθα, � 1270
	 ἀλλ᾽ Ἑλλάς, ᾗ δεῖ, κἂν θέλω κἂν μὴ θέλω, 
	 θῦσαί σε· τούτου δ᾽ ἥσσονες καθέσταμεν. 
	 ἐλευθέραν γὰρ δεῖ νιν ὅσον ἐν σοί, τέκνον, 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 110110	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

re, filla, en la mesura que estigui en les teves mans i en 
les meves, i els nostres llits, grecs com som, no els han 
de saquejar els bàrbars amb violència.110

Agamèmnon surt de l’escena bruscament  
deixant mare i filla en la desesperació. Ifigenia  

comença aleshores un cant planyívol.

Clitemestra. — Oh filla, oh dones forasteres! Ai de 
mi, que desgraciada que soc per la teva mort! Fuig el teu 
pare després d’haver-te lliurat a l’Hades!

Ifigenia. — Ai de mi, mare! El mateix, el mateix cant 
de dissort ens ha arribat a totes dues. Per a mi ja no hi 
ha llum ni esclat del sol.

Ió, ió!111 Vall dels frigis batuda per la neu i muntanyes 
de l’Ida on temps enrere Príam va exposar un tendre 
infantó! El va separar, ben lluny de la seva mare, per a 
un destí de mort! Era Paris, anomenat l’Ideu, l’Ideu 
anomenat, a la ciutat dels frigis. Tant de bo que mai no 
haguessis ofert estatge a Alexandre, criat com un pastor 
entre bous al voltant de l’aigua clara, on hi ha les fonts 

110.  Agamèmnon reprèn l’argument que es tracta d’una expedició 
panhel·lènica amb l’objectiu final de defensar no pas els interessos par-
ticulars de Menelau, sinó els de tot Grècia, ja que els bàrbars no atu-
raran el rapte de dones si els grecs no duen a terme una acció contun-
dent de represàlia. Paradoxalment, els aqueus faran el mateix amb les 
dones del bàndol troià, una vegada hagin capturat Troia. 

111.  Els versos 1283-1335 contenen una monòdia d’Ifigenia. 

1275

1280

>
1285

1290

1295

	 κἀμοὶ γενέσθαι, μηδὲ βαρβάρων ὕπο 
	 Ἕλληνας ὄντας λέκτρα συλᾶσθαι βίᾳ.� 1275
ΚΛ.	 ὦ τέκνον, ὦ ξέναι, 
	 οἲ ᾽γὼ θανάτου <τοῦ> σοῦ μελέα, 
	 φεύγει σε πατὴρ Ἅιδῃ παραδούς.

ΙΦΙ.	 οἲ ᾽γώ, μῆτερ· ταὐτὸν †ταὐτὸν γὰρ†
	 μέλος εἰς ἄμφω πέπτωκε τύχης, � 1280
	 κοὐκέτι μοι φῶς 
	 οὐδ᾽ ἀελίου τόδε φέγγος. 

	 ἰὼ ἰώ· 
	 νιφόβολον Φρυγῶν νάπος 
	 Ἴδας τ᾽ ὄρεα, Πρίαμος � 1285
	 ὅθι ποτὲ βρέφος ἁπαλὸν ἔβαλε 
	 ματρὸς ἀποπρὸ νοσφίσας 
	 ἐπὶ μόρῳ θανατόεντι 
	 Πάριν, ὃς Ἰδαῖος Ἰ- 
		  δαῖος ἐλέγετ᾽ ἐλέγετ᾽ ἐν Φρυγῶν πόλει, � 1290
	 μήποτ᾽ ὤφελες τὸν ἀμφὶ 
	 βουσὶ βουκόλον τραφέντ᾽ Ἀ-
		  λέξανδρον οἰκίσαι 
	 ἀμφὶ τὸ λευκὸν ὕδωρ, ὅθι κρῆναι 
	 Νυμφᾶν κεῖνται � 1295
	 λειμών τ᾽ ἔρνεσι θάλλων 
	 χλωροῖς καὶ ῥοδόεντ᾽ 

1274 βαρβάρων Musgrave : βαρβάροις L || 1275 del. Günther || 1275 
συλᾶσθαι Lcorr uel Tr1 : συλλᾶσθαι <L> || 1276 ὦ ξέναι L : ὦ τέκνον 
Monk  || 1277 οἲ ʼγὼ (et 1279) Dobree  : οἶ (οἲ P2) ἐγὼ L; <τοῦ> σοῦ 
Heath  || 1279 μῆτερ L  : μᾶτερ (ex μῆ-) μᾶτερ Tr2/3 uidetur; ταὐτὸν 
ταὐτὸν γὰρ L : ταὐτὸν τόδε γὰρ Musgrave, Murray : ταὐτὸν γὰρ δὴ 
Dobree : ταὐτὸν ταὐτὸν Wecklein || 1280 μέλος L : μένος Musso || 1287 
ματρὸς Burges : μητρὸς L : ματέρος Hermann || 1291 ὤφελες Elmsley : 
ὤφειλε L : ὤφελεν Burges || 1292-1293 Ἀλέξανδρον del. Monk || 1296 
ἔρνεσι Sybel : ἄνθεσι L 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 111111	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

de les nimfes, el prat cobert amb rebrots tendres, flors 
rosades i jacints perquè els cullin les deesses! Allà, fa 
temps, van arribar Pal·las, l’astuta Cipris, Hera i Her-
mes, el missatger de Zeus. Cipris es vantava d’insuflar 
desig, Pal·las de brandar la llança, i Hera de compartir 
el jaç reial del sobirà Zeus. Vingueren per a un odiós 
judici i una disputa de bellesa112 —per a mi, una sentèn-
cia de mort—, que a les joves danaides els ha dut renom 
i que Àrtemis ha pres com una primera ofrena abans de 
l’expedició a Ílion.

El qui em va engendrar, oh mare, oh mare, m’aban- 
dona, desgraciada, tota sola i s’allunya. Dissortada com 
soc per haver vist l’amarga, ben amarga i funesta Hèle-
na, soc assassinada, moro pel sacrifici impiu d’un pare 
impiu.113

Tant de bo que aquesta Àulida no m’hagués acollit les 
popes de les naus d’esperó de bronze, la flota que desfila 
rumb a Troia, en aquests ancoratges! Tant de bo que 

112.  Nou esment a l’episodi del judici de Paris com a desencade-
nant de la situació d’Ifigenia (vegeu més amunt els versos 575-589, del 
primer estàsim i les notes ad loc.).

113.  L’adjectiu ἀνόσιος defineix la persona que menysté o negli-
geix l’ordre natural i les regles que determinen l’harmonia del món, tot 
posant en perill no només l’èxit de les pròpies iniciatives, sinó l’equi-
libri de la família i la ciutat, segons estableix Rudhardt, Notions fon-
damentales cit. [n. 94], 36-37.

1300

1305

1310

1315
>

1320

	 ἄνθε᾽ ὑακίνθινά τε θεαῖς δρέπειν· ἔνθα ποτὲ � 1298-1299
	 Παλλὰς ἔμολε καὶ δολιόφρων Κύπρις � 1300-1301
	 †Ἥρα θ᾽ Ἑρμᾶς ὁ Διὸς ἄγγελος†,
	 ἃ μὲν ἐπὶ πόθῳ τρυφῶσα 
	 Κύπρις, ἁ δὲ δορὶ Παλλάς, 
	 Ἥρα δε Διὸς ἄνακτος � 1305
	 εὐναῖσι βασιλίσιν, 
	 κρίσιν ἐπὶ στυγνὰν ἔριν τε 
	 καλλονᾶς, ἐμοὶ δὲ θάνατον, 
	 ὄνομα μὲν φέροντα Δαναΐ- 
		  σιν κόραις, πρόθυμα δ᾽ ἔλαβεν � 1310
	 Ἄρτεμις πρὸς Ἴλιον.
	 ὁ δὲ τεκών με τὰν τάλαιναν, 
	 ὦ μᾶτερ ὦ μᾶτερ, 
	 οἴχεται προδοὺς ἔρημον. 
	 δυστάλαιν᾽ ἐγώ, πικρὰν � 1315
	 πικρὰν ἰδοῦσα δυσελέναν, 
	 φονεύομαι διόλλυμαι 
	 σφαγαῖσιν ἀνοσίοισιν ἀνοσίου πατρός.

	 μή μοι ναῶν χαλκεμβολάδων 
	 πρύμνας ἅδ᾽ Αὐλὶς δέξασθαι � 1320
	 τούσδ᾽ εἰς ὅρμους †εἰς Τροίαν 
	 ὤφελεν ἐλάταν πομπαίαν†, 
	 μηδ᾽ ἀνταίαν Εὐρίπῳ 

1298-1299 θεαῖς Burges, Hermann : θεαῖσι L || 1301 Ἑρμᾶς <θʼ> Tr3 || 
1304 ἁ δὲ L : ἁ δʼ <ἐπὶ> Wilamowitz || 1305 δὲ Markland : τε L || 1306 
βασιλίσιν Burges : βασιλίσι L || 1308 καλλονᾶς Bothe 1801, Matthiae : 
τᾶς καλλόνας L; ἐμοὶ L : ἐμὸν Elmsley, Monk || 1309 μὲν L : (μ)ὰν Lcorr || 
1309-1310 Δαναΐ-/σιν κόραις West : δαναΐ-/δαισιν ὦ κόραι L || 1310-
1311 πρόθυμα… Ἴλιον Iphig. continuauit Reiske : choro trib. L || 1311 δʼ 
Hennig : σʼ L || 1315 δυστάλαινʼ West, Parker : ὦ δυστάλαινʼ L || 1320 
ἅδʼ del. Monk || 1321-1322 susp. Wecklein; τούσδʼ εἰς ὅρμους Εὐρίπου 
/ ὤφελεν ἐλατᾶν πομπαία (ἐλατᾶν πομπαία iam Wilamowitz) Günther 
(del. 1323) || 1321 εἰς Τροίαν del. Hartung || 1322 ἐλάταν πομπαίαν L : 
ἐλατᾶν πομπαία Wilamowitz || 1323 μηδʼ Hermann : μητʼ L 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 112112	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1324 εἱλίσσων Tyrwhitt  : μειλίσσων L  || 1327 τοῖσι δὲ… τοῖσι δʼ 
Tyrwhitt, Heath : τοῖς δὲ… τοῖς δʼ L; u. del. Hennig || 1331-1332 <τὸ> 
Hermann; δύσποτμον L  : δύσπορον uel δύσπονον Headlam  || 1333 
ἀνευρεῖν L : εὑρεῖν W. Dindorf || 1334-1335 Iphig. continuauit Blomfield : 
choro trib. L || 1334 ἰώ <ἰώ> Tr3 || 1335 Δαναΐδαις L : <τοῖς> Δαναΐδαις 
Tr3 || 1336-1337 del. Wilamowitz (1334-1335 choro tribuens) || 1339 Ἀχιλ-
λέα L  : παῖδʼ ὦ Tr2  : παῖδα Heath; ᾧ <σὺ> δεῦρʼ Hermann; ἤλυθες 
Vitelli : ἐλήλυθας L || 1341 τέκνον, φεύγεις Heath : φεύγεις τέκνον L; 
τόνδʼ Musgrave : τὸν L 

Zeus no hagués insuflat un vent advers a l’Eurip!114 És 
ell qui aixeca un bufarut diferent per a cadascun dels 
mortals: amb el velam a tot drap, motiu d’alegria per a 
uns i de pena per a uns altres; imperiosa necessitat per  
a uns i ocasió de salpar per a uns altres; moment de re-
plegar les veles per a uns i, per a uns altres, d’esperar. 
Ben ple de sofrences, sí, ple de sofrences, és el llinatge 
efímer dels mortals, i per als homes és funest descobrir 
llur destí! Ió, grans patiments i grans afliccions ha causat 
als dànaus la jove Tindàrida!

Corifeu — Jo et compadeixo per la teva dissort. Tant 
de bo que mai no l’haguessis obtinguda!

Un grup d’homes, amb Aquil·leu  
al capdavant, entra a escena.

Ifigenia. — Mare que m’has parit, veig una munió 
d’homes acostant-se!

Clitemestra (esperançada). — I hi ha Aquil·leu, el fill 
de la deessa, aquell per qui tu, filla, has vingut!

Ifigenia. — Obriu-me la tenda, servents, que m’hi 
pugui amagar!

Clitemestra. — ¿Per què fuges, filla?
Ifigenia. — Per Aquil·leu! Tinc vergonya de veure’l.
Clitemestra. — ¿Per quin motiu? 
Ifigenia. — L’infortuni de les nostres núpcies em fa 

vergonya.115

114.  En aquest passatge Ifigenia parla de vents adversos com els 
causants de l’ἄπλοια de la flota aquea, a diferència d’altres fonts, que 
esmenten les tempestes o la manca de vent com a causants de la tar-
dança en l’expedició; sobre aquesta qüestió, vegeu la n. ad v. 10 i 
l’apartat «El mite d’Ifigenia, de l’èpica a la tragèdia» de la Notícia 
preliminar. 

115.  La vergonya extrema i el desig d’amagar-se que manifesta 
Ifigenia és l’actitud esperable en una jove educada i distingida (cf. vv. 
156-157). 

1325

1330

1335

1340

	 πνεῦσαι πομπὰν Ζεύς, εἱλίσσων 
	 αὔραν ἄλλοις ἄλλαν θνατῶν, � 1325
	 λαίφεσι χαίρειν, 
	 τοῖσι δὲ λύπαν, τοῖσι δ᾽ ἀνάγκαν, 
	 τοῖς δ᾽ ἐξορμᾶν, τοῖς δὲ στέλλειν, 
	 τοῖσι δὲ μέλλειν. 
	 ἦ πολύμοχθον ἄρ᾽ ἦν γένος, ἦ πολύμοχθον � 1330
	 ἁμερίων,  <τὸ> χρεὼν δέ τι δύσποτμον � 1331-1332
	 ἀνδράσιν ἀνευρεῖν. 
	 ἰώ, 
	 μεγάλα πάθεα, μεγάλα δ᾽ ἄχεα, 
	 Δαναΐδαις τιθεῖσα Τυνδαρὶς κόρα.� 1335

ΧΟ.	 ἐγὼ μὲν οἰκτίρω σε συμφορᾶς κακῆς 
	 τυχοῦσαν, οἵας μήποτ᾽ ὤφελες τυχεῖν.

ΙΦΙ.	 ὦ τεκοῦσα μῆτερ, ἀνδρῶν ὄχλον εἰσορῶ πέλας.
ΚΛ.	 τόν τε τῆς θεᾶς Ἀχιλλέα, τέκνον, ᾧ δεῦρ᾽ ἤλυθες.
ΙΦΙ. 	 διαχαλᾶτέ μοι μέλαθρα, δμῶες, ὡς κρύψω δέμας.� 1340
ΚΛ.	 τί δὲ, τέκνον, φεύγεις; 
ΙΦΙ.					    Ἀχιλλέα τόνδ᾽ ἰδεῖν αἰσχύνομαι.
ΚΛ.	 ὡς τί δή; 
ΙΦΙ.			   τὸ δυστυχές μοι τῶν γάμων αἰδῶ φέρει.



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 113113	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1344 ὀνώμεθα Wecklein : δυνώμεθα L || 1345-1348 Ἀχ. Brubachiana : 
Χο. L || 1346 τίς βοή Herwerden : τίνα βοήν L || 1347 πονηρῶν Nauck : 
πονηρὸν L; λόγον L : λόγων Markland || 1348 κοὐδεὶς L : οὐδεὶς Heath; 
οὐδεὶς <τοῖσδʼ> ἐναντίον P2 : ἐναντία λέγει; L: οὐδεὶς <δʼ οὐδ>ὲν 
ἀντίον Vitelli || 1349 τινʼ αὐτὸς Blomfield : τοι καὐτὸς L : τι καὐτὸς 
Musgrave : ἔγωγε καὐτὸς Markland; τίνʼ Nauck : ἐς τίνʼ L || 1350 σῴζων 
Canter : σῴζειν L || 1351 τίς δʼ ἂν ἔτλη L : τίς δʼ ἂν ἔτλη δὲ Hermann; 
σώματος Tr3 : τοῦ σώματος L || 1352 Μυρμιδὼν Elmsley : Μυρμιδόνων 
L || 1354 ἀπεκρίνω Tr3 : ὑπεκρίνω L 

Clitemestra. — No estàs en situació de tenir mira-
ments, considerant el que ara ha passat. Au, queda’t! No 
és qüestió de tenir massa orgull, si això ens beneficia.

Aquil·leu s’adreça a Clitemestra  
sense parar esment d’Ifigenia.

Aquil·leu. — Oh dona infeliç, filla de Leda…
Clitemestra. — No dius cap falsedat!
Aquil·leu. — …entre els argius ressona un terrible 

clam…
Clitemestra. — ¿Quin clam? Digues-me’l!
Aquil·leu. — …al voltant de la teva filla…
Clitemestra. — Acabes de pronunciar paraules de 

mal averany. 
Aquil·leu. — …que cal sacrificar-la.
Clitemestra. — ¿I no s’hi oposa ningú?
Aquil·leu. — Jo mateix m’he exposat a una escridas-

sada. 
Clitemestra. — ¿De quina mena, foraster?
Aquil·leu. — Cridaven que el meu cos fos lapidat a 

cops de roc.
Clitemestra. — ¿Tal vegada perquè volies salvar la 

meva filla?
Aquil·leu. — Això mateix.
Clitemestra. — Però, ¿qui gosaria tocar el teu cos?
Aquil·leu. — Tots els grecs!
Clitemestra. — ¿I l’exèrcit dels mirmídons no era al 

teu costat?
Aquil·leu. — Precisament aquell era el primer en ani-

mositat.
Clitemestra. — Estem perdudes, filla!
Aquil·leu. — Ells anaven cridant que jo havia sucum-

bit al compromís de les meves núpcies.
Clitemestra. — ¿I què els has respost?
Aquil·leu. — Que no matessin la meva futura esposa…
Clitemestra. — Ben justament.

1345

1350
>

1355

ΚΛ.	 οὐκ ἐν ἁβρότητι κεῖσαι πρὸς τὰ νῦν πεπτωκότα·
	 ἀλλὰ μίμν᾽· οὐ σεμνότητος ἔργον, ἢν ὀνώμεθα.
ΑΧ. 	 ὦ γύναι τάλαινα, Λήδας θύγατερ…� 1345
ΚΛ.			   οὐ ψευδῆ θροεῖς.
ΑΧ.	 δείν᾽ ἐν Ἀργείοις βοᾶται…
ΚΛ.			   τίς βοή; σήμαινέ μοι.
ΑΧ.	 ἀμφὶ σῆς παιδός…
ΚΛ.			   πονηρῶν εἶπας οἰωνὸν λόγον.
ΑΧ.	 ὡς χρεὼν σφάξαι νιν.
ΚΛ.			   †κοὐδεὶς ἐναντία λέγει;†
ΑΧ.	 ἐς θόρυβον ἐγώ τιν᾽ αὐτὸς ἤλυθον…
ΚΛ.			   τίν᾽, ὦ ξένε;
ΑΧ. 	 σῶμα λευσθῆναι πέτροισι.� 1350
ΚΛ.			   μῶν κόρην σῴζων ἐμήν;
ΑΧ.	 αὐτὸ τοῦτο.
ΚΛ.			   τίς δ᾽ ἂν ἔτλη σώματος τοῦ σοῦ θιγεῖν;
ΑΧ.	 πάντες Ἕλληνες.
ΚΛ.			   στρατὸς δὲ Μυρμιδὼν οὔ σοι παρῆν;
ΑΧ.	 πρῶτος ἦν ἐκεῖνος ἐχθρός.
ΚΛ.			   δι᾽ ἄρ᾽ ὀλώλαμεν, τέκνον.
ΑΧ.	 οἵ με τὸν γάμων ἀπεκάλουν ἥσσον᾽.
ΚΛ.			   ἀπεκρίνω δὲ τί;
ΑΧ. 	 τὴν ἐμὴν μέλλουσαν εὐνὴν μὴ κτανεῖν…� 1355
ΚΛ.			   δίκαια γάρ.



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 114114	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1356 ἐφήμισεν P2 : ἐφήμισε L || 1358 μαχῇ Elmsley : μάχῃ L || 1362 
ἄξει L : ἄρξει Wecklein 

Aquil·leu. — …la que el seu pare em va prometre.
Clitemestra. — I va fer-la venir des d’Argos.
Aquil·leu. — Però els seus crits m’han vençut.
Clitemestra. — La multitud és sense dubte un mal 

terrible.
Aquil·leu. — Tanmateix, t’ajudaré igualment.
Clitemestra. — ¿I tot sol combatràs contra una mu-

nió d’homes?
Aquil·leu (assenyalant els que l’acompanyen). — 

¿Veus aquests homes que duen les meves armes?
Clitemestra. — Tant de bo que treguis profit dels 

teus propòsits!
Aquil·leu. — En traurem profit, per descomptat!
Clitemestra. — Aleshores, ¿ja no serà sacrificada, la 

meva filla?
Aquil·leu. — No ho serà, si més no amb el meu con-

sentiment.
Clitemestra. — ¿Vindrà algú per a agafar la meva fi-

lla?
Aquil·leu. — A milers, ben cert, i els guiarà Odis-

seu.116

Clitemestra. — ¿El descendent de Sísif?

116.  La implicació d’Odisseu en la conxorxa per fer venir Ifigenia 
ha estat anunciada des de la primera escena (vv. 106-107), de manera 
que no sorprèn gens que sigui ell qui encapçali el grup d’homes que 
l’hauran de conduir al sacrifici; d’altra banda, convé recordar que 
Odisseu té un paper particularment destacat en dos altres episodis del 
cicle troià, especialment cruels i lligats també al mite d’Aquil·leu: el 
sacrifici de Políxena i la mort d’Astíanax, el fill d’Hèctor i Andròma-
ca. Ambdós havien estat tractats prèviament per Eurípides, en les tra-
gèdies Hècabe i Les troianes, respectivament, en què l’heroi és presen-
tat com un orador hàbil i mancat d’escrúpols, més proper a un polític 
demagog de l’Atenes del segle v que no pas al model homèric. Aques-
ta visió negativa de l’heroi queda també reflectida en la designació 
d’Odisseu com «el descendent de Sísif», que Clitemestra emprarà tot 
seguit per referir-s’hi, amb el mateix to despectiu que havia fet servir 
prèviament Agamèmnon (v. 524). 

1360

ΑΧ.	 ἣν ἐφήμισεν πατήρ μοι.
ΚΛ.			   κἀργόθεν γ᾽ ἐπέμψατο.
ΑΧ.	 ἀλλ᾽ ἐνικώμην κεκραγμοῦ.
ΚΛ.			   τὸ πολὺ γὰρ δεινὸν κακόν.
ΑΧ.	 ἀλλ᾽ ὅμως ἀρήξομέν σοι.
ΚΛ.			   καὶ μαχῇ πολλοῖσιν εἷς;
ΑΧ.	 εἰσορᾷς τεύχη φέροντας τούσδ᾽;
ΚΛ.			   ὄναιο τῶν φρενῶν.
ΑΧ. 	 ἀλλ᾽ ὀνησόμεσθα.� 1360
ΚΛ.			   παῖς ἄρ᾽ οὐκέτι σφαγήσεται;
ΑΧ.	 οὔκ, ἐμοῦ γ᾽ ἑκόντος.
ΚΛ.			   ἥξει δ᾽ ὅστις ἅψεται κόρης;
ΑΧ.	 μυρίοι γ᾽, ἄξει δ᾽ Ὀδυσσεύς.
ΚΛ.			   ἆρ᾽ ὁ Σισύφου γόνος;



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 115115	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1363 ἴδια Heath : ἰδία L || 1366 ἐθείρας L. Dindorf : ἐθείρης L; δρᾶν 
τί χρὴ Kirchhoff : τί χρὴ δρᾶν L : χρὴ τί δρᾶν Gaisford || 1367 τοῦδ᾽ L : 
τῆσδ᾽ Elsmley; οὕνεκʼ Aldina : ἕνεκʼ L : εἵνεκʼ Nauck || 1368 εἰσακού-
σατε L : εἰσακουστέα Diggle (iam εἰσακουστέον Monk)  || 1369-1370 
del. Kovacs || 1369 τῶν ἐμῶν λόγων Tr2 : τῶν ἐμῶν <L?>P (λείπει add. L 
uel Tr1, del. Tr3); <σʼ> Tr2 || 1372 διαβληθῇ Hartung : διαβληθῆς L || 1373 
ὅδε Musgrave  : ὁ L  : ὁ Ἀχιλλεύς suprascr. L  : ὃς δὲ Aldina  || 1374 
εἰσῆλθεν Tr3 : εἰσῆλθε <L>P || 1375 μὲν ἐμὲ Rauchenstein 

ΑΧ.	 αὐτὸς οὗτος.
ΚΛ.			   ἴδια πράσσων ἢ στρατοῦ ταχθεὶς ὕπο;
ΑΧ.	 αἱρεθεὶς ἑκών.
ΚΛ.			   πονηράν γ᾽ αἵρεσιν, μιαιφονεῖν.
ΑΧ. 	 ἀλλ᾽ ἐγὼ σχήσω νιν.� 1365
ΚΛ.			   ἄξει δ᾽ οὐχ ἑκοῦσαν ἁρπάσας;
ΑΧ.	 δηλαδὴ ξανθῆς ἐθείρας.
ΚΛ.			   ἐμὲ δὲ δρᾶν τί χρὴ τότε;
ΑΧ.	 ἀντέχου θυγατρός.
ΚΛ.			   ὡς τοῦδ᾽ οὕνεκ᾽ οὐ σφαγήσεται.
ΑΧ.	 ἀλλὰ μὴν ἐς τοῦτό γ᾽ ἥξει.
ΙΦΙ.			   μῆτερ, εἰσακούσατε 
	 τῶν ἐμῶν λόγων· μάτην γάρ <σ᾽> εἰσορῶ θυμουμένην 
	 σῷ πόσει· τὰ δ᾽ ἀδύναθ᾽ ἡμῖν καρτερεῖν οὐ ῥᾴδιον. � 1370
	 τὸν μὲν οὖν ξένον δίκαιον αἰνέσαι προθυμίας· 
	 ἀλλὰ καὶ σὲ τοῦθ᾽ ὁρᾶν χρή, μὴ διαβληθῇ στρατῷ, 
	 καὶ πλέον πράξωμεν οὐδέν, ὅδε δὲ συμφορᾶς τύχῃ.
	 οἷα δ᾽ εἰσῆλθέν μ᾽ ἄκουσον, μῆτερ, ἐννοουμένην· 
	 κατθανεῖν μέν μοι δέδοκται· τοῦτο δ᾽ αὐτὸ βούλομαι � 1375
	 εὐκλεῶς πρᾶξαι, παρεῖσά γ᾽ ἐκποδὼν τὸ δυσγενές. 
	 δεῦρο δὴ σκέψαι μεθ᾽ ἡμῶν, μῆτερ, ὡς καλῶς λέγω· 

Aquil·leu. — El mateix.
Clitemestra. — ¿Ho fa per voluntat pròpia o bé l’hi 

ha designat l’exèrcit?
Aquil·leu. — Ha estat elegit de bon grat.
Clitemestra. — Una elecció ben infame, cometre un 

assassinat.
Aquil·leu. — Però jo el retindré.
Clitemestra. — I després d’agafar-la, ¿se l’endurà 

contra la seva voluntat?
Aquil·leu. — Per descomptat, arrossegant-la pels ros-

sos cabells.117

Clitemestra. — ¿I què he de fer, aleshores?
Aquil·leu. — Aferra’t a la teva filla!
Clitemestra. — En la mesura que d’això depengui, 

no serà sacrificada.
Aquil·leu. — Però, sens dubte, ell vindrà per fer-ho.

Ifigenia interromp el parlament de nou  
per exposar el seu canvi de pensament.

Ifigenia. — Mare, escolteu les meves paraules, perquè 
veig que t’enfades amb el teu marit en va. No és fàcil 
suportar amb resignació les coses davant les quals som 
impotents. I si bé és just que lloïs el foraster per la seva 
bona predisposició, també has de procurar que no sigui 
denigrat davant l’exèrcit, o que nosaltres no aconseguim 
un nou guany mentre ell cau en desgràcia. Escolta, mare, 
quina idea m’ha vingut al cap mentre anava pensant-hi. 
Està decidit que jo mori; això mateix és el que vull fer, 
doncs, i de manera ben gloriosa, deixant de banda la 
roïndat.118 Considera amb mi, mare, que, en aquest mo-

117.  La imatge de la dona arrossegada pels cabells és recurrent en 
parlar dels abusos comesos pels soldats contra les dones (vegeu la n. 
ad vv. 791-793). 

118.  En aquests versos es troba la μεταβολή d’Ifigenia, que li va 
valdre la consideració de personatge «incoherent» (τοῦ ἀνωμάλου) per 
part d’Aristòtil (Poet. 15, 1454a), «perquè en res no concorda la supli-

1365

1370

1375



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 116116	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

ment, parlo com cal. Ara mateix, tot el bo i millor de 
Grècia té posada la mirada en mi, i en mi reposa la tra-
vessa per mar de les naus, la destrucció dels frigis i que 
els bàrbars ja no gosin endur-se, en el futur, les dones 
de la Grècia feliç —si de cas emprenen cap acció després 
que hagin pagat la ruïna d’Hèlena, a qui Paris va rap-
tar—. Totes aquestes coses, amb la meva mort les garan-
tiré, i la meva fama com a llibertadora de Grècia serà 
benaurada.

En veritat, tampoc no és oportú que jo estimi la vida 
en excés, perquè tu em vas parir com un bé comú per a 
tots els grecs, no pas per a tu sola. Són milers els homes 
armats amb escuts i milers els remers, els quals, per la 
injúria que la seva pàtria ha sofert, estan disposats a mar- 
xar contra els enemics i a morir per Grècia. I doncs, ¿la 
meva ànima, tota sola, ha d’impedir tot això? ¿Amb qui-
na paraula podríem rebatre aquest argument just?

Anem a l’altra qüestió, però. No és necessari que 
aquest home (assenyala Aquil·leu) s’enfronti a tots els 
argius per culpa d’una dona, ni que mori: és millor que 
un sol home contempli la llum del sol abans que milers 
de dones. Si Àrtemis ha volgut prendre el meu cos, ¿em 

cant amb la de després». Aquest gir inesperat del personatge ha estat 
interpretat de diferents maneres, que Pantelis Michelakis (Euripides: 
Iphigenia at Aulis cit. [n. 76], 38-39) resumeix en quatre possibilitats: 
a) Ifigenia és una màrtir que se sacrifica per l’Hèl·lada de bon grat; b) 
Ifigenia és una víctima que actua sota pressió, perquè no pot controlar 
el que està passant; c) Una combinació de les dues interpretacions an-
teriors: Ifigenia assumeix el paper de màrtir, però, de fet, és una vícti-
ma; d) Ifigenia està enamorada d’Aquil·leu i, quan s’adona que l’heroi 
corre perill en el seu afany de protegir-la, decideix morir. Es fa difícil 
apostar per una d’aquestes interpretacions i és probable que Eurípides 
busqués precisament crear aquest desconcert entre el públic. En qual-
sevol cas, aquest tipus de caràcter és car a Eurípides: Políxena a l’Hè-
cuba, i Macària a Els fills d’Hèracles tenen un rol semblant en les 
trames respectives, propiciant una reflexió compartida sobre com la 
guerra i les decisions que els homes hi prenen afecten la vida de les 
dones de manera terrible i irreversible. Per aprofundir en aquest as-
pecte, vegeu l’apartat «L’últim Eurípides: datació i context de repre-
sentació d’Ifigenia a Àulida» de la Notícia preliminar.

1380

1385

1390

1395

1378 νῦν ἀποβλέπει Tr3 : συναποβλέπει L || 1380 τάς τε μελλούσας 
γυναῖκας, μηκέθʼ ἁρπάζειν ἐᾶν cet. del. Conington : τάς γε μελλούσας 
γυναῖκας μήτι (μή τι iam Weil) δρῶσι βάρβαροι Günther; ἢν σφριγῶσι 
βάρβαροι Schwabl || 1381 del. Günther || 1381-1382 del. Wecklein || 1381 
ἁρπάζειν ἑαυτοῖς Jackson; ἐᾶν τάσδʼ Porson  : ἐᾶν τούσδʼ Monk, 
Murray : ἐᾶν σφας Diggle || 1382 τείσαντας Murray : τίσαντας L : τίσα-
ντες Weil; ἀνήρπασεν Vitelli : ἥρπασεν L || 1383 ῥύσομαι L : οἴσομαι 
England || 1385 <τι> Elmsley || 1386 κοινὸν L : κοινὴν Elmsley || 1387 
πεφαργμένοι W. Dindorf : πεφραργμένοι L || 1389 τολμήσουσιν Tr3 : 
τολμήσουσʼ L || 1391 τοῦτʼ ἂρʼ ἔχοιμεν L : τοῦτο γʼ ἆρʼ ἔχοιμεν Tr3 : 
τοῦτʼ; ἔχοιμεν ἄρʼ ἂν Hartung : τοῦτό γʼ; ἆρʼ ἔχοιμʼ ἂν Hermann : ἆρα 
τούτοις ἔχομεν Weil : τοῦτό γʼ; ἆρʼ ἓν ἔχομεν Page || 1393 οὕνεκʼ Tr3 : 
ἕνεκʼ L : εἵνεκʼ Nauck || 1394 γʼ del. Hermann || 1395 δʼ ἐβουλήθη γε 
Fix : βεβούληται δὲ W. Headlam; σῶμα L : <τὸ> σῶμα P2> γε σῶμα Fix 

	 εἰς ἔμ᾽ Ἑλλὰς ἡ μεγίστη πᾶσα νῦν ἀποβλέπει, 
	 κἀν ἐμοὶ πορθμός τε ναῶν καὶ Φρυγῶν κατασκαφαὶ 
	 τάς τε μελλούσας γυναῖκας, ἤν τι δρῶσι βάρβαροι, � 1380
	 μηκέθ᾽ ἁρπάζειν ἐᾶν †τὰς† ὀλβίας ἐξ Ἑλλάδος, 
	 τὸν Ἑλένης τείσαντας ὄλεθρον, ἣν ἀνήρπασεν Πάρις. 
	 ταῦτα πάντα κατθανοῦσα ῥύσομαι, καί μου κλέος, 
	 Ἑλλάδ᾽ ὡς ἠλευθέρωσα, μακάριον γενήσεται. 
	 καὶ γὰρ οὐδέ τοί  <τι> λίαν ἐμὲ φιλοψυχεῖν χρεών· � 1385
	 πᾶσι γάρ μ᾽ Ἕλλησι κοινὸν ἔτεκες, οὐχὶ σοὶ μόνῃ. 
	 ἀλλὰ μυρίοι μὲν ἄνδρες ἀσπίσιν πεφαργμένοι, 
	 μυρίοι δ᾽ ἐρέτμ᾽ ἔχοντες, πατρίδος ἠδικημένης, 
	 δρᾶν τι τολμήσουσιν ἐχθροὺς χὐπὲρ Ἑλλάδος θανεῖν, 
	 ἡ δ᾽ ἐμὴ ψυχὴ μί᾽ οὖσα πάντα κωλύσει τάδε; � 1390
	 †τί τὸ δίκαιον τοῦτ᾽ ἆρ᾽ ἔχοιμεν† ἀντειπεῖν ἔπος; 
	 κἀπ᾽ ἐκεῖν᾽ ἔλθωμεν· οὐ δεῖ τόνδε διὰ μάχης μολεῖν 
	 πᾶσιν Ἀργείοις γυναικὸς οὕνεκ᾽ οὐδὲ κατθανεῖν. 
	 εἷς γ᾽ ἀνὴρ κρείσσων γυναικῶν μυρίων ὁρᾶν φάος. 
	 εἰ †δ᾽ ἐβουλήθη† σῶμα τοὐμὸν Ἄρτεμις λαβεῖν, � 1395



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 117117	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

convertiré jo, mortal com soc, en un obstacle per a la 
deessa? No pot ser, això! Entrego el meu cos a Grècia! 
Sacrifiqueu-me! Destruïu Troia! Aquest serà, doncs, el 
meu memorial per molt de temps, i els meus fills, les  
meves noces i la meva glòria!119 És convenient, mare, que  
els grecs governin sobre els bàrbars i no pas els bàrbars 
sobre els grecs, perquè els uns són un poble esclau, 
mentre que els altres són homes lliures.

Corifeu — El teu sentir, noia, és noble, però el de la 
fortuna i el de la deessa estan malalts.

Aquil·leu. — Filla d’Agamèmnon, un dels déus m’ha- 
via de fer feliç, si m’hagués casat amb tu! Admiro Grè-
cia per tu i a tu per Grècia. [Has pronunciat amb encert 
el teu discurs i amb la dignitat que escau al teu casal 
patern, perquè has abandonat la lluita contra la voluntat 
dels déus, que preval per damunt teu, i has pres en con- 
sideració l’honor i la necessitat.] Després d’haver contem- 
plat la teva natura, m’entra un desig creixent de casar-me 
amb tu, perquè ets noble. Mira: jo vull ajudar-te i por-
tar-te al meu casal. I m’enfadaré, que ho sàpiga Tetis, si 
no aconsegueixo salvar-te combatent contra els danaides. 
Pensa-hi! La mort és un mal terrible.

Ifigenia. — Ho afirmo sense tenir en compte res ni 
ningú. Ja n’hi ha prou que la filla de Tindàreu, per cul-
pa del seu cos, provoqui lluites i morts entre els homes! 
Tu, doncs, foraster, no moris ni matis ningú per culpa 
meva. Permet-me salvar Grècia, en la mesura que pugui.

119.  Amb aquestes paraules Ifigenia assumeix el seu sacrifici com 
el final d’una vida reeixida, ja que, mentre la resta de dones troben la 
fama en casar-se, engendrar fills i criar-los (γαμεῖν, τίκτειν, τρέφειν), ella 
la trobarà en morir noblement per salvar Grècia.

>
1400

1405

1410

>

1415

1420

1396 γενήσομαι ʼγὼ Reiske : γενήσομʼ ἐγὼ L || 1400 ἄρχειν εἰκός 
Arist. Pol. I 2, 1252b, 8 : εἰκὸς ἄρχειν L || 1401 οἳ δʼ ἐλεύθεροι Tr3 : τὸ 
δʼ ἐλεύθερον <L>P || 1406 σοῦ apogr. Par. 2817 : τοῦ L || 1407-1409 del. 
Hermann || 1408-1409 del. Monk || 1408 κρατεῖ L : ʼκράτει W. Dindorf || 
1409 τἀναγκαῖά τε Grotius (τἀναγκαῖά γε iam Scaliger) : τὰ τʼ ἀνα-
γκαῖα γε L || 1410 σῶν Tr3 : μοι σῶν L || 1412-1415 del. Hartung || 1413 
δʼ Monk : τʼ L || 1416 λέγω τάδε cum nota λείπει L uel Tr1 : λείπει del. Tr3; 
λέγω τάδʼ <οὐδὲν οὐδὲν (οὐδένʼ P2) εὐλαβουμένη> Tr3 || 1417 ἀρκεῖ 
Hardouin : ἄρχει L; (μάχ)η(ς) super μάχας L 

	 ἐμποδὼν γενήσομαι ᾽γὼ θνητὸς οὖσα τῇ θεῷ; 
	 ἀλλ᾽ ἀμήχανον· δίδωμι σῶμα τοὐμὸν Ἑλλάδι. 
	 θύετ᾽, ἐκπορθεῖτε Τροίαν· ταῦτα γὰρ μνημεῖά μου 
	 διὰ μακροῦ καὶ παῖδες οὗτοι καὶ γάμοι καὶ δόξ᾽ ἐμή. 
	 βαρβάρων δ᾽ Ἕλληνας ἄρχειν εἰκός, ἀλλ᾽ οὐ βαρβάρους,� 1400
	 μῆτερ, Ἑλλήνων· τὸ μὲν γὰρ δοῦλον, οἱ δ᾽ ἐλεύθεροι.
ΧΟ.	 τὸ μὲν σόν, ὦ νεᾶνι, γενναίως ἔχει· 
	 τὸ τῆς τύχης δὲ καὶ τὸ τῆς θεοῦ νοσεῖ.
ΑΧ.	 Ἀγαμέμνονος παῖ, μακάριόν μέ τις θεῶν 
	 ἔμελλε θήσειν, εἰ τύχοιμι σῶν γάμων. � 1405
	 ζηλῶ δὲ σοῦ μὲν Ἑλλάδ᾽, Ἑλλάδος δὲ σέ. 
	 [εὖ γὰρ τόδ᾽ εἶπας ἀξίως τε πατρίδος· 
	 τὸ θεομαχεῖν γὰρ ἀπολιποῦσ᾽, ὅ σου κρατεῖ, 
	 ἐξελογίσω τὰ χρηστὰ τἀναγκαῖά τε.]
	 μᾶλλον δὲ λέκτρων σῶν πόθος μ᾽ ἐσέρχεται � 1410
	 ἐς τὴν φύσιν βλέψαντα· γενναία γὰρ εἶ. 
	 ὅρα δ᾽· ἐγὼ γὰρ βούλομαί σ᾽ εὐεργετεῖν 
	 λαβεῖν τ᾽ ἐς οἴκους· ἄχθομαί δ᾽, ἴστω Θέτις, 
	 εἰ μή σε σώσω Δαναΐδαισι διὰ μάχης 
	 ἐλθών. ἄθρησον· ὁ θάνατος δεινὸν κακόν.� 1415
ΙΦΙ.	 λέγω τάδ᾽ <οὐδὲν οὐδέν᾽ εὐλαβουμένη>. 
	 ἡ Τυνδαρὶς παῖς διὰ τὸ σῶμ᾽ ἀρκεῖ μάχας 
	 ἀνδρῶν τιθεῖσα καὶ φόνους· σὺ δ᾽, ὦ ξένε, 
	 μὴ θνῇσκε δι᾽ ἐμὲ μηδ᾽ ἀποκτείνῃς τινά, 
	 ἔα δὲ σῶσαί μ᾽ Ἑλλάδ᾽, ἢν δυνώμεθα.� 1420



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 118118	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

ΑΧ.	 ὦ λῆμ᾽ ἄριστον, οὐκ ἔχω πρὸς τοῦτ᾽ ἔτι 
	 λέγειν, ἐπεί σοι τάδε δοκεῖ· γενναῖα γὰρ 
	 φρονεῖς· τί γὰρ τἀληθὲς οὐκ εἴποι τις ἄν; 
	 ὅμως δ᾽ ἴσως γε κἂν μεταγνοίης τάδε. 
	 [ὡς οὖν ἂν εἰδῇς τἀπ᾽ ἐμοῦ λελεγμένα,]� 1425
	 ἐλθὼν τάδ᾽ ὅπλα θήσομαι βωμοῦ πέλας, 
	 ὡς οὐκ ἐάσων σ᾽ ἀλλὰ κωλύσων θανεῖν. 
	 χρήσῃ δὲ καὶ σὺ τοῖς ἐμοῖς λόγοις τάχα, 
	 ὅταν πέλας σῆς φάσγανον δέρης ἴδῃς. 
	 [οὔκουν ἐάσω σ᾽ ἀφροσύνῃ τῇ σῇ θανεῖν· � 1430
	 ἐλθὼν δὲ σὺν ὅπλοις τοῖσδε πρὸς ναὸν θεᾶς 
	 καραδοκήσω σὴν ἐκεῖ παρουσίαν.]
ΙΦΙ.	 μῆτερ, τί σιγῇ δακρύοις τέγγεις κόρας;
ΚΛ.	 ἔχω τάλαινα πρόφασιν ὥστ᾽ ἀλγεῖν φρένα.
ΙΦΙ. 	 παῦσαί με μὴ κάκιζε· τάδε δέ μοι πιθοῦ.� 1435
ΚΛ.	 λέγ᾽· ὡς παρ᾽ ἡμῶν οὐδὲν ἀδικήσῃ, τέκνον.
ΙΦΙ.	 μήτ᾽ οὖν γε τὸν σὸν πλόκαμον ἐκτέμῃς τριχός 
	 μήτ᾽ ἀμφὶ σῶμα μέλανας ἀμπίσχῃ πέπλους.

1424 γε L : γὰρ Hermann : σὺ Markland || 1425 del. Hermann; λελεγ-
μένα L : δεδογμένα Diggle || 1427-1432 del. Hermann || 1428-1432 del. 
W. Dindorf || 1430-1432 del. Monk, England || 1435 παῦσαί με L : παῦσαι· 
ʼμὲ Porson; δέ μοι Monk : δʼ ἐμοὶ L || 1437 del. L. Dindorf; μήτʼ οὖν γε 
L : μήτʼ οὖν σὺ Elmsley : μήτε σύ γε West : μή μοι σὺ Hermann || 1438 
del. Hermann 

Aquil·leu. — Oh esperit excels, no puc afegir-hi res 
més: la teva decisió és presa. En veritat, penses amb no-
blesa. ¿Per què no hauria de dir la veritat? De tota ma- 
nera, per si de cas canviessis de parer, [sàpigues el que 
he dit:] aniré al costat de l’altar i hi col·locaré aquestes 
armes, amb la idea no pas de permetre la teva mort, sinó 
d’impedir-la. Podràs recórrer a les meves paraules fins i 
tot just quan vegis l’espasa a prop del teu coll. [No per- 
metré de cap manera que moris per la teva insensatesa. 
Aniré amb aquestes armes al temple de la deessa i espe-
raré impacientment que t’hi presentis.]

Aquil·leu surt d’escena per anar al lloc del sacrifici.

Ifigenia. — Mare, ¿per què en silenci t’omples de llà-
grimes els ulls?

Clitemestra. — Tinc motius, desgraciada com soc, 
per entristir el meu cor.

Ifigenia. — Atura’t, no em facis ser covarda! Fes cas 
del que et diré.

Clitemestra. — Digues, filla, perquè en res no t’inju-
riaré.

Ifigenia. — No et tallis cap floc de cabells ni et co-
breixis el cos amb robes negres!120

120.  En aquest vers s’esmenten dues pràctiques que formaven part 
del ritual funerari i del dol. D’una banda, era habitual que els fami- 
liars del mort es rasuressin el cap, com fa Admet quan Alcestis se sa- 
crifica (Eurípides, Alc. 512-513), i que dipositessin un floc de cabells 
sobre la tomba com a ofrena; es pot recordar, a tall d’exemple, que un 
floc de cabells propicia l’anagnòrisi d’Orestes per part d’Electra en el 
mite argiu (cf. Èsquil, Ch. 168; Sòfocles, El. 897-901; Eurípides, El. 
514-44; vegeu Janek Kucharski, «Orestes’ lock: The motif of tomb 
rituals in the Oresteia and the two Electra plays», Eos 91, 2004, 9-33). 
De l’altra, vestir roba de color negre era un senyal extern del dol, que 
Ifigenia vol evitar tant en la seva mare com en les seves germanes (v. 
1448), perquè, a parer seu, morir per la pàtria se li afigura com una 
celebració nupcial.

1425

1430

1435



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 119119	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

Clitemestra. — ¿Per què ho dius, això, filla? ¿Mal-
grat haver-te perdut?

Ifigenia. — No m’has perdut pas, tu. Estic salvada, i 
tu tindràs un bon renom gràcies a mi.

Clitemestra. — ¿Com dius? ¿No he de lamentar la 
teva ànima, jo?

Ifigenia. — Exactament, perquè no s’alçarà cap tom-
ba en nom meu.

Clitemestra. — I doncs, ¿per què? ¿No és de llei que 
els que moren tinguin una tomba?

Ifigenia. — L’altar de la deessa, la filla de Zeus, serà 
el meu monument.

Clitemestra. — Et faré cas, filla, perquè parles com 
cal.

Ifigenia. — Perquè soc afortunada i faig un bé a Grè-
cia.

Clitemestra. — ¿Quin missatge he de dur a les teves 
germanes de part teva?

Ifigenia. — No les cobreixis amb robes negres!
Clitemestra. — ¿Però els he de dir alguna paraula 

amorosa de part teva?
Ifigenia. — Que estiguin bonetes. I a Orestes fes-

me’l créixer com un home!121

Clitemestra (li ofereix la criatura). — Pren-lo entre 
els braços mentre el mires per últim cop.

Ifigenia. — Oh estimadíssim, has ajudat els teus és-
sers estimats tant com has pogut.

Clitemestra. — ¿Hi ha alguna cosa que pugui fer a 
Argos per complaure’t?

Ifigenia. — No guardis rancor al meu pare, el teu 
marit.122

121.  Paraules plenes d’ironia, atès que, quan el petit Orestes es 
faci un home, durà a terme la venjança contra Clitemestra que Èsquil 
descriu a Les coèfores, i Sòfocles i Eurípides en les respectives Electra.

122.  Trobem encara més ironia tràgica en aquestes paraules d’Ifi-
genia, que sembla que anuncien els fets futurs, quan Clitemestra ordi-
rà l’assassinat d’Agamèmnon en el seu retorn a Argos de la guerra de 

1440

1445

>

1450

ΚΛ.	 τί δὴ τόδ᾽ εἶπας, τέκνον; ἀπολέσασά σε;
ΙΦΙ. 	 οὐ σύ γε· σέσωμαι, κατ᾽ ἐμὲ δ᾽ εὐκλεὴς ἔσῃ.� 1440
ΚΛ.	 πῶς εἶπας; οὐ πενθεῖν με σὴν ψυχὴν χρεών;
ΙΦΙ.	 ἥκιστ᾽, ἐπεί μοι τύμβος οὐ χωσθήσεται.
ΚΛ.	 τί δαί; θανοῦσιν οὐ τάφος νομίζεται;
ΙΦΙ.	 βωμὸς θεᾶς μοι μνῆμα τῆς Διὸς κόρης.
ΚΛ. 	 ἀλλ᾽ ὦ τέκνον σοὶ πείσομαι· λέγεις γὰρ εὖ.� 1445
ΙΦΙ.	 ὡς εὐτυχοῦσά γ᾽ Ἑλλάδος τ᾽ εὐεργέτις.
ΚΛ.	 τί δὴ κασιγνήταισιν ἀγγείλω σέθεν;
ΙΦΙ.	 μηδ᾽ ἀμφὶ κείναις μέλανας ἐξάψῃς πέπλους.
ΚΛ.	 εἴπω δὲ παρὰ σοῦ φίλον ἔπος τι παρθένοις;
ΙΦΙ. 	 χαίρειν γ· Ὀρέστην δ᾽ ἔκτρεφ᾽ ἄνδρα τόνδε μοι.� 1450
ΚΛ.	 προσέλκυσαί νιν ὕστατον θεωμένη.
ΙΦΙ.	 ὦ φίλτατ᾽, ἐπεκούρησας ὅσον εἶχες φίλοις.
ΚΛ.	 ἔσθ᾽ ὅτι κατ᾽ Ἄργος δρῶσά σοι χάριν φέρω;
ΙΦΙ.	 πατέρα τὸν ἀμὸν μὴ στύγει, πόσιν γε σόν.

1439 δὴ Barnes : δῆτα L; τέκνον Markland : ὦ τέκνον L || 1440 σέσω-
μαι Wecklein  : σέσωσμαι L  || 1443 τί δαί; Tr2/3 : τί δὲ <L>P  : τί δή; 
Gaisford; θανοῦσιν Reiske, Paley : τὸ θνήσκειν L  : τεθνεῶσιν Weil : 
τυθεῖσιν Vitelli; τί δʼ; εἰ σὺ θνῄσκεις Hartung || 1447 δὴ Gaisford : δαὶ 
Tr2/3 : δὲ <L>P; ἀγγείλω Weil : ἀγγελῶ L : ἀγγέλλω Kirchhoff || 1448 
ἐξάψῃς Reiske : ἐξάψῃ L || 1449-1452 del. Wecklein, England || 1450 δʼ 
Monk : τʼ L; τόνδε μοι P2 : τόνδʼ ἐμοί L || 1454 ἀμὸν Scaliger : ἐμὸν L; 
γε Elmsley : τε L : δὲ Hartung 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 120120	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

Clitemestra. — Haurà d’afrontar proves terribles per 
culpa teva.

Ifigenia. — És a contracor que m’ha mort per Grècia.
Clitemestra. — Però ho ha fet amb engany, d’una 

manera innoble i indigna d’Atreu.
Ifigenia. — ¿Qui ha de venir per endur-se’m, abans 

que m’arrosseguin dels cabells?
Clitemestra. — Jo aniré amb tu, almenys…
Ifigenia. — No, tu no! No parles pas amb seny.
Clitemestra. — …et subjectaré el vestit.
Ifigenia (amb decisió). — Mare, fes-me cas. Queda’t 

aquí! Tant per a mi com per a tu, és millor això: que 
algun dels companys aquests del pare em porti fins al 
prat d’Àrtemis on he de ser sacrificada.

Clitemestra. — Oh, filla, ¿ja te’n vas?
Ifigenia. — Sí, i no hi ha perill que torni mai més.
Clitemestra. — ¿Abandones la teva mare?
Ifigenia. — Prou que ho veus, i no pas perquè ho 

mereixi.
Clitemestra. — Atura’t, no em deixis!
Ifigenia. — No et permeto que vessis cap llàgrima. 

(Adreçant-se al cor.) I vosaltres, donetes, entoneu un peà 
per la meva sort en honor d’Àrtemis, la filla de Zeus. 
Que es faci el silenci entre els danaides! Que algú dis-
posi els cistells i que el foc cremi amb els grans d’ordi 
purificadors! I que el meu pare s’adreci cap a la dreta de 
l’altar,123 perquè vinc a donar als grecs la salvació que els 
durà la victòria.

Troia. El sacrifici d’Ifigenia esdevindrà un dels principals motius que 
Clitemestra adduirà per a justificar el seu acte criminal (vegeu l’apartat 
«Clitemestra: de l’amor degut a la rancúnia» de la Notícia preliminar). 

123.  El fet que el pare comenci la cerimònia a la banda dreta de 
l’altar era considerat un senyal de bon auguri (cf. Eurípides, H. f. 926-
927; Aristòfanes, Pax 956-957).

1455

1460

1465

>

1470

1455 δεῖ κεῖνον Porson : κεῖνον δεῖ L || 1458-1461 del. Kovacs || 1458 
σπαράσσεσθαι Elmsley : σπαράξεσθαι L; κόμης L : κόμας P2 || 1465 
οὐκ ἀξίως L : εὖ κάξίως Hermann : εὐκαρδίως F. W. Schmidt 

ΚΛ. 	 δεινοὺς ἀγῶνας διὰ σὲ δεῖ κεῖνον δραμεῖν.� 1455
ΙΦΙ.	 ἄκων μ᾽ ὑπὲρ γῆς Ἑλλάδος διώλεσεν.
ΚΛ.	 δόλῳ δ᾽, ἀγεννῶς Ἀτρέως τ᾽ οὐκ ἀξίως.
ΙΦΙ.	 τίς μ᾽ εἶσιν ἄξων πρὶν σπαράσσεσθαι κόμης;
ΚΛ.	 ἐγώ, μετά γε σοῦ…
ΙΦΙ.			   μὴ σύ γ᾽· οὐ καλῶς λέγεις.
ΚΛ. 	 πέπλων ἐχομένη σῶν.� 1460
ΙΦΙ.			   ἐμοί, μῆτερ, πιθοῦ· 
	 μέν᾽· ὡς ἐμοί τε σοί τε κάλλιον τόδε. 
	 πατρὸς δ᾽ ὀπαδῶν τῶνδέ τίς με πεμπέτω 
	 Ἀρτέμιδος ἐς λειμῶν᾽, ὅπου σφαγήσομαι.
ΚΛ.	 ὦ τέκνον, οἴχῃ;
ΙΦΙ.			   καὶ πάλιν γ᾽ οὐ μὴ μόλω.
ΚΛ. 	 λιποῦσα μητέρ᾽;� 1465
ΙΦΙ.			   ὡς ὁρᾷς γ᾽, οὐκ ἀξίως.
ΚΛ.	 σχές, μή με προλίπῃς.
ΙΦΙ.			   οὐκ ἐῶ στάζειν δάκρυ. 
	 ὑμεῖς δ᾽ ἐπευφημήσατ᾽, ὦ νεάνιδες, 
	 παιᾶνα τἠμῇ συμφορᾷ Διὸς κόρην 
	 Ἄρτεμιν· ἴτω δὲ Δαναΐδαις εὐφημία. 
	 κανᾶ δ᾽ ἐναρχέσθω τις, αἰθέσθω δὲ πῦρ � 1470
	 προχύταις καθαρσίοισι, καὶ πατὴρ ἐμὸς 
	 ἐνδεξιούσθω βωμόν· ὡς σωτηρίαν 
	 Ἕλλησι δώσουσ᾽ ἔρχομαι νικηφόρον.



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 121121	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1475 Ἰλίου Lcorr uel Tr1  : ἠλίου L  || 1479 παγάς Reiske  : παγαῖσι 
<L>P || 1480 ἀμφὶ ναόν del. Burges, Monk || 1480-1481 ἀμφὶ ναὸν / ἀμφὶ 
βωμόν Monk; ἑλίσσετʼ ἀμφιβώμιοι τὰν ἄνασσαν Ἄρτεμιν ceteris 
deletis Murray || 1481 ἀμφὶ βωμόν del. Hermann; Ἄρτεμιν del. Nauck || 
1485 αἵμασι θύμασιν [τε] Hermann  : αἵμασιν θύμασιν [τε] Murray  : 
αἵμασι θύμασι [τε] Bothe || 1487-1490 Iph. continuauit Seidler : choro 
trib. L || 1487-1488 μᾶτερ Burges : μῆτερ L; οὐ Höpfner, England : ὡς L : 
πῶς Blomfield; γε del. Blomfield || 1491 ἰὼ ἰὼ Hermann : ὦ Tr1 : om. L || 
1494 δόρατα Tr3 : δώρατα L; νάϊ᾽ Hartung (νάϊα) : δάϊα L : νάϊα μέμονε 
Günther || 1495 ὄνομα διʼ ἐμὸν Murray : διʼ ἐμὸν ὄνομα L : διʼ ἐμʼ ὀλο-
μέναν Musso : del. England; Αὐλίδος Matthiae : τᾶσδʼ αὐλίδος L || 1496 
στενοπόροις ἐν Burges : στενοπόροισιν L || 1497-1498 μᾶτερ Seidler : 
μῆτερ L || 1499 (θεράπ)ναι Tr1 : θεράπαι L 

Clitemestra entra a la tenda amb Orestes.  
Ifigenia inicia el seu últim cant.124

Ifigenia. — Conduïu-me com la destructora de la ciu-
tat125 d’Ílion i dels frigis! Doneu-me garlandes per ce-
nyir-me el cap (oferint els seus cabells) —aquests són els 
rulls que heu de coronar!— i porteu-me fonts d’aigua per 
a les purificacions! Encercleu amb balls el temple, l’altar, 
i honoreu Àrtemis, la sobirana Àrtemis, la benaurada! 
Perquè amb la meva sang, si cal, i amb el meu sacrifici 
esborraré els oracles.

Oh augusta, augusta mare, no t’oferiré les meves llà- 
grimes, perquè no escau de fer-ho en un lloc sagrat. Ió, 
ió, donetes, canteu amb mi Àrtemis que habita enfront 
de Calcis, on pel meu nom estan ancorades les naus, a la 
cala de pas estret, a l’Àulida. Ió, terra mare! Oh Pelàs-
gia126 i Micenes,127 sojorn meu!

124.  Comencen aquí uns versos lírics que comprenen una monò-
dia d’Ifigenia (vv. 1475-1499), seguida d’un breu amebeu entre l’heroï
na i el cor (vv. 1500-1509) i d’un cant coral (vv. 1510-1531).

125.  L’adjectiu ἑλέπτολις, com assenyala Andò (2021, ad loc.), al·
ludeix clarament a Hèlena, que en Èsquil (Ag. 689-690) ve definida 
com ἑλένας, ἕλανδρος, ἑλέπτολις, «destructora de naus, d’homes i de 
ciutats».

126.  Antic nom de l’Hèl·lada.
127.  Sobre Micenes i Argos, vegeu la n. ad v. 112. 

1475

1480

1485

1490

1495

	 ἄγετέ με τὰν Ἰλίου � 1475
	 καὶ Φρυγῶν ἑλέπτολιν. 
	 στέφεα περίβολα δίδοτε, φέρε-
		  τε —πλόκαμος ὅδε καταστέφειν— 
	 χερνίβων τε παγάς. 
	 ἑλίσσετ᾽ ἀμφὶ ναὸν, � 1480
	 ἀμφὶ βωμὸν Ἄρτεμιν, 
	 τὰν ἄνασσαν Ἄρτεμιν, 
	 τὰν μάκαιραν· ὡς ἐμοῖσιν, εἰ χρεών, 
	 αἵμασι θύμασί τε � 1485
	 θέσφατ᾽ ἐξαλείψω. 
	 ὦ πότνια πότνια μᾶτερ, οὐ δάκρυά γέ σοι � 1487-1488
	 δώσομεν ἁμέτερα· 
	 παρ᾽ ἱεροῖς γὰρ οὐ πρέπει. � 1490
	 ἰὼ ἰὼ νεάνιδες, 
	 συνεπαείδετ᾽ Ἄρτεμιν 
	 Χαλκίδος ἀντίπορον, 
	 ἵνα τε δόρατα μέμονε νάϊ᾽ 
	 ὄνομα δι᾽ ἐμὸν Αὐλίδος � 1495
	 στενοπόροις ἐν ὅρμοις. 
	 ἰὼ γᾶ μᾶτερ ὦ Πελασγία� 1497-1498
	 Μυκηναῖαί τ᾽ ἐμαὶ θεράπναι…



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 122122	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1501 Κυκλωπιᾶν Diggle  : Κυκλωπίων L  : [Π2]  || 1502 ἐθρέψαθʼ 
Elmsley : ἔθρεψας L (suprascriptio ἐμὲ) : ε.θ. [ Π2; με Elmsley : μέγα L : 
[Π2] || 1504-1506 λιπη. [ιιωιω]λ. αμ. π. [ Π2 || 1507 ἕτερον ἕτερον L, [Π2] :  
ἕτερον W. Dindorf || 1508 ]ω.  να κ.  αιμοιρα ν.οι κ.  η. [ Π2 || 1509 φίλον 
Lcorr : φίλος L || 1510-1531 del. Kirchhoff || 1512 κάρᾳ Diggle : κάρα L || 
1513 βαλουμέναν Bothe, Hartung : βαλλομέναν L; (παγ)άς Tr3 super 
παγαῖς L || 1514 γε L : τε Reiske; δαίμονος L : αἵμονος W. Dindorf; θεᾶς 
del. Bothe, Monk || 1516 ῥανοῦσαν Markland : θανοῦσαν L : χρανοῦσαν 
Monk; εὐφυᾶ… δέραν W. Dindorf; εὐφυοῦς Kovacs : εὐφυῆ τʼ ἐ<κ> 
σώματος δέρην / τμαθεῖσαν Musso || 1517 σφαγεῖσαν L : σφαγαῖσιν 
Griffith : del. W. Dindorf : σφαγεῖ<α δʼ,> Ameduri; παγαὶ L : ῥοαί West || 
1518 χέρνιβες del. West; χέρνιβές τέ σε Seidler : τέ σε μένουσι χέρνιβες 
Günther 

Corifeu — ¿Vols dir la ciutat de Perseu, obra de les 
mans ciclòpies?

Ifigenia. — Em va fer créixer com una llum per a 
Grècia.128 No rebutjo de morir. 

Corifeu — La glòria, no hi ha perill que t’abandoni!
Ifigenia. — Ió, ió! Llum del dia que portes la torxa 

solar i esclat de Zeus, viuré una altra vida en el més 
enllà i un altre destí. Acomiada’t de mi, llum estimada!

Clitemestra, amb Orestes a coll, entra dins la tenda. 
Ifigenia emprèn el camí que l’ha de dur a la mort.

Cor. — Ió, ió! Mireu-la com avança, la destructora de 
la ciutat d’Ílion i dels frigis, per cobrir-se el cap amb 
corones i aigua lustral! L’altar de la divina dea, sí, el 
mullarà amb les gotes de sang vessada quan del seu cos 
pel gentil coll sigui degollada. El doll d’aigua pura que 
del pare ha de rajar, les ablucions i l’exèrcit dels aqueus, 
desitjós d’arribar a la ciutat d’Ílion, t’esperen. Però cele-

128.  Els paral·lelismes entre Aquil·leu i Ifigenia es fan de nou evi-
dents en aquesta expressió de glòria: en el vers 1063 era Aquil·leu qui 
rebia el sobrenom de «llum» de Tessàlia.

1500
>

1505

>

1510

1515

1520

ΧΟ. 	 καλεῖς πόλισμα Περσέως, � 1500
	 Κυκλωπιᾶν πόνον χερῶν;
ΙΦΙ.	 ἐθρέψαθ᾽ Ἑλλάδι με φάος· 
	 θανοῦσα δ᾽ οὐκ ἀναίνομαι.
ΧΟ.	 κλέος γὰρ οὔ σε μὴ λίπῃ.
ΙΦΙ. 	 ἰὼ ἰώ· � 1505
	 λαμπαδοῦχος ἁμέρα 
	 Διός τε φέγγος, ἕτερον ἕτερον
	 αἰῶνα καὶ μοῖραν οἰκήσομεν. 
	 χαῖρέ μοι, φίλον φάος.

ΧΟ. 	 ἰὼ ἰώ· � 1510
	 ἴδεσθε τὰν Ἰλίου 
	 καὶ Φρυγῶν ἑλέπτολιν 
	 στείχουσαν, ἐπὶ κάρᾳ στέφη 
	 βαλουμέναν χερνίβων τε παγάς, 
	 βωμόν γε δαίμονος θεᾶς 
	 ῥανίσιν αἱματορρύτοις � 1515
	 †ῥανοῦσαν εὐφυῆ τε σώματος δέρην 
	 σφαγεῖσαν. εὔδροσοι παγαὶ 
	 πατρῷαι μένουσι σε χέρνιβές τέ†
	 στρατός τ᾽ Ἀχαιῶν θέλων 
	 Ἰλίου πόλιν μολεῖν. � 1520



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 123123	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1523 θεῶν L : θεὰν Bothe, Hennig || 1524 <πότνια> Hermann : πότνια 
L; θύμασιν Burges : θύμασι L || 1529 Ἑλλάδι L : Ἑλλάσι Markland || 
1530 <θʼ> ἑὸν Scaliger || 1532-1629 del. Porson || 1533 κλύῃς Tr3 : κλύεις 
<L>P || 1536 ἥκεις L : ἥκῃς Portus || 1538 δεινὰ L : κεδνὰ Weil : κλεινὰ 
Murray || 1541 μου L : που Markland 

brem la filla de Zeus, Àrtemis, entre els déus sobirana, 
perquè tingui un destí benaurat! Oh sobirana, sobira- 
na, que et complaus amb els sacrificis humans, envia 
l’exèrcit dels hel·lens a la terra dels frigis i a Troia, seu 
d’enganys! Permet que amb l’ajut de les llances Agamèm- 
non cenyeixi el cap de l’Hèl·lada amb la corona més il·lus- 
tre, glòria de record sempitern.

Un missatger arriba duent novetats del lloc del sacrifici.

[Missatger. — Filla de Tindàreu, Clitemestra, surt fora 
de la tenda perquè puguis escoltar les meves paraules! 

Clitemestra surt de nou de la tenda.

Clitemestra. — He vingut fins aquí en sentir la teva 
veu, aterrida en la meva desgràcia i colpida per la por. 
¿No has vingut pas a reportar-me una altra desgràcia, 
damunt la present?

Missatger. — Desitjo explicar-te fets meravellosos i 
extraordinaris que atenyen la teva filla.

Clitemestra. — Doncs no t’entretinguis! Parla, tan de 
pressa com puguis.

Missatger. — Benvolguda senyora, tot ho sabràs amb 
claredat. Ho explicaré des del principi, si la meva ment 
no s’erra en res i, en pronunciar les paraules, no em fa 
tremolar la veu. Tan bon punt hem arribat al bosc sagrat 
d’Àrtemis, la filla de Zeus, i als prats florits on es tro- 
bava l’aplec de l’exèrcit dels aqueus, conduint la teva 
filla, de seguida s’hi ha congregat una multitud d’argius. 
Quan el sobirà Agamèmnon ha vist la seva filla avançant 

1525

1530
>

>

1535

1540

1545

	 ἀλλὰ τὰν Διὸς κόραν 
	 κλῄσωμεν Ἄρτεμιν, 
	 θεῶν ἄνασσαν, ὡς ἐπ᾽ εὐτυχεῖ πότμῳ· 
	 ὦ πότνια <πότνια>, θύμασιν βροτησίοις 
	 χαρεῖσα, πέμψον ἐς Φρυγῶν � 1525
	 γαῖαν Ἑλλάνων στρατὸν 
	 †καὶ δολόεντα Τροίας ἕδη, 
	 Ἀγαμέμνονά τε λόγχαις 
	 Ἑλλάδι κλεινότατον στέφανον 
	 δὸς ἀμφὶ κάρα ἑὸν† � 1530
	 κλέος ἀείμνηστον ἀμφιθεῖναι.

[ΑΓΓΕΛΟΣ B
	 ὦ Τυνδαρεία παῖ Κλυταιμήστρα, δόμων 
	 ἔξω πέρασον, ὡς κλύῃς ἐμῶν λόγων.
ΚΛ.	 φθογγῆς κλυοῦσα δεῦρο σῆς ἀφικόμην, 
	 ταρβοῦσα τλήμων κἀκπεπληγμένη φόβῳ.� 1535
	 μή μοί τιν᾽ ἄλλην ξυμφορὰν ἥκεις φέρων 
	 πρὸς τῇ παρούσῃ;
ΑΓ.			   σῆς μὲν οὖν παιδὸς πέρι 
	 θαυμαστά σοι καὶ δεινὰ σημῆναι θέλω.
ΚΛ.	 μὴ μέλλε τοίνυν, ἀλλὰ φράζ᾽ ὅσον τάχος.
ΑΓ.  	 ἀλλ᾽, ὦ φίλη δέσποινα, πᾶν πεύσῃ σαφῶς. � 1540
	 λέξω δ᾽ ἀπ᾽ ἀρχῆς, ἤν τι μὴ σφαλεῖσά μου 
	 γνώμη ταράξῃ γλῶσσαν ἐν λόγοις ἐμήν. 
	 ἐπεὶ γὰρ ἱκόμεσθα τῆς Διὸς κόρης 
	 Ἀρτέμιδος ἄλσος λείμακάς τ᾽ ἀνθεσφόρους, 
	 ἵν᾽ ἦν Ἀχαιῶν σύλλογος στρατεύματος, � 1545
	 σὴν παῖδ᾽ ἄγοντες, εὐθὺς Ἀργείων ὄχλος 
	 ἠθροίζεθ᾽. ὡς δ᾽ ἐσεῖδεν Ἀγαμέμνων ἄναξ 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 124124	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1550 προῆκεν W. Dindorf  : προῆγεν L; δάκρυα προῆκεν W. 
Dindorf : δάκρυα προῆγεν L : δάκρυε, πρόσθεν Semitelos || 1557 εὐτυ-
χοῖτε Aldina : εὐτυχεῖτε L || 1558 δορὸς Pierson : δώρου L || 1560 σιγῇ 
L : σφαγῇ Jacobs || 1561 ἐθάμβησεν Jacobs : ἐθάμβησε L || 1567 κολεῶν 
Tr3 : κουλεῶν <L>P : ὀλῶν Musgrave || 1568 Πηλέως : et -έως et -έος L; 
βωμοῦ Heath : βωμὸν L || 1569 ἔθρεξε L : ἔβρεξε Weil || 1570-1571 in 
spatio uacuo add. Lcorr, ante 1570 erasa nota λείπει στίχος || 1570 Ζηνός, 
ὦ Nauck : ζηνὸς ἄρτεμις <L>P  || 1572 τόδ᾽ ὅ γέ σοι L : τοῦθʼ ὅ σοι 
Porson || 1573 ἄναξ θ᾽ ὁμοῦ L : τʼ ἄναξ ὁμοῦ Scaliger 

cap al bosc en direcció al sacrifici, ha proferit un gemec 
i, girant el cap enrere, ha arrencat a plorar alhora que es 
cobria els ulls amb el vestit.129 Ella, però, dreta a la vora 
del seu pare, li ha adreçat els mots següents: «Pare, em 
poso a la teva disposició. El meu cos, l’entrego de bon 
grat al sacrifici en nom de la pàtria i de tota la terra de 
Grècia; conduïu-me a l’altar de la deessa, si això és el 
que l’oracle ha ordenat. I en el que depèn de mi, que 
tingueu sort, que obtingueu un combat victoriós i que tor- 
neu a la vostra terra paterna. Que no em toqui cap argiu, 
doncs, perquè en silenci oferiré el meu coll amb l’ànim 
ferm.»130 Així ha parlat. I tots, en sentir-la, han quedat 
admirats de l’enteresa d’esperit i el coratge de la noia. 

Dret al bell mig, Taltibi, en qui requeia l’encàrrec, ha 
reclamat a l’exèrcit de fer silenci ritual. L’endeví Cal- 
cant, amb la mà, ha tret de l’estoig un coltell esmolat i 
l’ha posat dins d’una cistella d’or. Tot seguit ha coronat 
la noia. El fill de Peleu ha agafat la cistella juntament 
amb l’aigua lustral i ha corregut en cercle al voltant de 
l’altar de la deessa. Aleshores ha dit: «Filla de Zeus, oc-
cidora de bèsties, tu que en la nit brandes la llum res- 
plendent,131 accepta aquest sacrifici que t’oferim a la ve-
gada l’exèrcit dels aqueus i el sobirà Agamèmnon, la 

129.  Després d’aquesta primera reacció, Agamèmnon passarà a un 
segon pla força incomprensible, atès que al llarg de la tragèdia s’ha 
insistit en la seva intenció de sacrificar la filla personalment, amb la 
seva pròpia mà.

130.  Les paraules d’Ifigenia recorden molt les que pronuncia Po-
líxena en la tragèdia euripidea Hècuba (vv. 546-548); en efecte, es trac-
ta de dues heroïnes que comparteixen un destí similar, per bé que 
pertanyen a bàndols oposats (vegeu Geneviève Hoffmann, «Macarie, 
Polyxène et Iphigénie: les vièrges héroïques dans le théâtre d’Euripi-
de», en O. Cavalier (ed.), Silence et fureur: la femme et le mariage en 
Grèce. Les antiquités grecques du Musée Calvet, Avinyó 1996, 249-270).

131.  Sobre les epiclesis d’Àrtemis, vegeu la n. ad v. 91.

1550

1555

1560

>

1565

>

1570

	 ἐπὶ σφαγὰς στείχουσαν εἰς ἄλσος κόρην, 
	 ἀνεστέναξε κἄμπαλιν στρέψας κάρα 
	 δάκρυα προῆκεν, ὀμμάτων πέπλον προθείς. � 1550
	 ἣ δὲ σταθεῖσα τῷ τεκόντι πλησίον 
	 ἔλεξε τοιάδ᾽· Ὦ πάτερ, πάρειμί σοι· 
	 τοὐμὸν δὲ σῶμα τῆς ἐμῆς ὑπὲρ πάτρας 
	 καὶ τῆς ἁπάσης Ἑλλάδος γαίας ὕπερ 
	 θῦσαι δίδωμ᾽ ἑκοῦσα πρὸς βωμὸν θεᾶς � 1555
	 ἄγοντας, εἴπερ ἐστὶ θέσφατον τόδε. 
	 καὶ τοὐπ᾽ ἔμ᾽ εὐτυχοῖτε καὶ νικηφόρου 
	 δορὸς τύχοιτε πατρίδα τ᾽ ἐξίκοισθε γῆν. 
	 πρὸς ταῦτα μὴ ψαύσῃ τις Ἀργείων ἐμοῦ· 
	 σιγῇ παρέξω γὰρ δέρην εὐκαρδίως. � 1560
	 τοσαῦτ᾽ ἔλεξε· πᾶς δ᾽ ἐθάμβησεν κλυὼν 
	 εὐψυχίαν τε κἀρετὴν τῆς παρθένου. 
	 στὰς δ᾽ ἐν μέσῳ Ταλθύβιος, ᾧ τόδ᾽ ἦν μέλον, 
	 εὐφημίαν ἀνεῖπε καὶ σιγὴν στρατῷ· 
	 Κάλχας δ᾽ ὁ μάντις ἐς κανοῦν χρυσήλατον � 1565
	 ἔθηκεν ὀξὺ χειρὶ φάσγανον σπάσας 
	 κολεῶν ἔσωθεν, κρᾶτά τ᾽ ἔστεψεν κόρης. 
	 ὁ παῖς δ᾽ ὁ Πηλέως ἐν κύκλῳ βωμοῦ θεᾶς 
	 λαβὼν κανοῦν ἔθρεξε χέρνιβάς θ᾽ ὁμοῦ, 
	 ἔλεξε δ᾽· Ὦ παῖ Ζηνός, ὦ θηροκτόνε, � 1570
	 τὸ λαμπρὸν εἱλίσσουσ᾽ ἐν εὐφρόνῃ φάος, 
	 δέξαι τὸ θῦμα τόδ᾽ ὅ γέ σοι δωρούμεθα 
	 στρατός τ᾽ Ἀχαιῶν Ἀγαμέμνων ἄναξ θ᾽ ὁμοῦ, 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 125125	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1580 δέ τ᾽ : δέ γʼ Reiske; ἐμοὶ δʼ ἐσῄει τʼ ἄλγος οὐ μικρὸν φρενί 
Hermann || 1583 οἶδεν L : εἶδεν Matthiae || 1584 δ᾽ ἱερεύς, ἅπας L : δʼ 
ἄρʼ ἱερεύς, πᾶς Weil || 1586 μηδ᾽ ὁρωμένου πίστις L : πίστις μήδʼ ὁρω-
μένου Porson || 1589 ἐραίνετʼ P : ἐρραίνετʼ L || 1592 ἡ Lcorr : ὁ L || 1595 
μιαίνοι L : μιαίνῃ apogr. Par. 2817 

sang pura del coll d’una jove preciosa, i permet que les 
naus facin la travessia sense contratemps, i que nosaltres 
prenguem la ciutadella de Troia amb la llança.» Drets, 
els Atrides i l’exèrcit en ple fixaven la vista a terra. 

El sacerdot, després d’agafar el coltell, ha adreçat una 
pregària i s’ha posat a mirar el coll, el punt per on po- 
dria colpejar-lo. I a mi m’anava entrant al pit una pena 
no pas petita, i m’he quedat dret amb el cap cot. Però, 
de sobte, s’ha produït un prodigi digne de veure, per-
què, si bé tothom havia sentit amb claredat el soroll del 
cop, ningú no havia vist en quin lloc de la terra la jove 
s’havia enfonyat. 

El sacerdot crida i l’exèrcit sencer s’hi afegeix, després 
de veure, com provinent d’un dels déus, una aparició 
inesperada, impossible de creure encara que l’estigués-
sim veient: una cérvola estava estirada al terra regirant-se 
convulsivament, grandiosa de veure i magnífica de con-
templar, i amb la seva sang ruixava de dalt a baix l’altar 
de la deessa. Just en aquell moment, Calcant, ale-
grant-se’n et pots imaginar com, ha dit: «Oh cabdills 
d’aquesta aliança militar aquea, ¿veieu aquesta ofrena 
que la deessa ha col·locat damunt l’altar, una cérvola de 
les muntanyes? L’acull amb més alegria que la jove, per
què no taqui el seu altar amb sang noble. De bon grat 
ha acceptat el sacrifici: ens concedeix una navegació fa-
vorable i l’assalt a Ílion. Davant d’això, amunt els ànims, 
mariners! I que cadascú s’adreci a la seva nau, perquè cal 
que en el dia d’avui abandonem la badia enclotada de 
l’Àulida i travessem el mar Egeu!» Quan la flama d’He-
fest ha consumit del tot la víctima, s’han pronunciat les 
pregàries necessàries perquè l’exèrcit tingués un bon re-
torn. 

1575

1580

1585

1590

1595

1600

	 ἄχραντον αἷμα καλλιπαρθένου δέρης, 
	 καὶ δὸς γενέσθαι πλοῦν νεῶν ἀπήμονα � 1575
	 Τροίας τε πέργαμ᾽ ἐξελεῖν ἡμᾶς δορί. 
	 ἐς γῆν δ᾽ Ἀτρεῖδαι πᾶς στρατός τ᾽ ἔστη βλέπων.
	 ἱερεὺς δὲ φάσγανον λαβὼν ἐπεύξατο 
	 λαιμόν τ᾽ ἐπεσκοπεῖθ᾽, ἵνα πλήξειεν ἄν. 
	 ἐμοὶ δέ τ᾽ ἄλγος οὐ μικρὸν εἰσῄει φρενί � 1580
	 κἄστην νενευκώς· θαῦμα δ᾽ ἦν αἴφνης ὁρᾶν. 
	 πληγῆς κτύπον γὰρ πᾶς τις ᾔσθετ᾽ ἂν σαφῶς, 
	 τὴν παρθένον δ᾽ οὐκ οἶδεν οὗ γῆς εἰσέδυ. 
	 βοᾷ δ᾽ ἱερεύς, ἅπας δ᾽ ἐπήχησε στρατός, 
	 ἄελπτον εἰσιδόντες ἐκ θεῶν τινος � 1585
	 φάσμ᾽, οὗ γε μηδ᾽ ὁρωμένου πίστις παρῆν· 
	 ἔλαφος γὰρ ἀσπαίρουσ᾽ ἔκειτ᾽ ἐπὶ χθονὶ 
	 ἰδεῖν μεγίστη διαπρεπής τε τὴν θέαν, 
	 ἧς αἵματι βωμὸς ἐραίνετ᾽ ἄρδην τῆς θεοῦ. 
	 κἀν τῷδε Κάλχας πῶς δοκεῖς χαίρων ἔφη· � 1590
	 Ὦ τοῦδ᾽ Ἀχαιῶν κοίρανοι κοινοῦ στρατοῦ, 
	 ὁρᾶτε τήνδε θυσίαν, ἣν ἡ θεὸς 
	 προύθηκε βωμίαν, ἔλαφον ὀρειδρόμον; 
	 ταύτην μάλιστα τῆς κόρης ἀσπάζεται, 
	 ὡς μὴ μιαίνοι βωμὸν εὐγενεῖ φόνῳ. � 1595
	 ἡδέως τε τοῦτ᾽ ἐδέξατο καὶ πλοῦν οὔριον 
	 δίδωσιν ἡμῖν Ἰλίου τ᾽ ἐπιδρομάς. 
	 πρὸς ταῦτα πᾶς τις θάρσος αἶρε ναυβάτης 
	 χώρει τε πρὸς ναῦν· ὡς ἡμέρᾳ τῇδε δεῖ 
	 λιπόντας ἡμᾶς Αὐλίδος κοιλοὺς μυχοὺς � 1600
	 Αἴγαιον οἶδμα διαπερᾶν. ἐπεὶ δ᾽ ἅπαν 
	 κατηνθρακώθη θῦμ᾽ ἐν Ἡφαίστου φλογί, 
	 τὰ πρόσφορ᾽ ηὔξαθ᾽, ὡς τύχοι νόστου στρατός. 



	 IFIGENIA A ÀULIDA	 126126	 ΙΦΙΓΕΝΕΙΑ H ΕΝ ΑΥΛΙΔΙ	

1604 δʼ Ἀγαμέμνων L  : δὲ βασιλεὺς Weil  || 1606 post 1608 trai. 
Günther || 1607 δὲ Tr3 || 1609 λύπης L : λύπας Bothe : λύπην Hermann; 
ἀφαίρει : ἀφαιροῦ Bothe || 1610 βροτοῖς Barnes : βροτοῖσι L || 1615 τοῦ 
P2 : του L || 1617 τούσδε μάτην L : τούσδʼ ἄλλως Weil || 1618 παυσαί-
μην L : παυσαίμαν Tr1 || 1620 αὐτοὺς L : αὐτὸς Heath || 1621 ἕνεκʼ Tr3 : 
οὕνεκʼ L || 1623 νεαγενῆ L : εὐγενῆ Porson || 1627 ἱκοῦ L. Dindorf : ἵκου L

	 πέμπει δ᾽ Ἀγαμέμνων μ᾽ ὥστε σοι φράσαι τάδε 
	 λέγειν θ᾽ ὁποίας ἐκ θεῶν μοίρας κυρεῖ � 1605
	 καὶ δόξαν ἔσχεν ἄφθιτον καθ᾽ Ἑλλάδα. 
	 ἐγὼ παρών τε καὶ τὸ πρᾶγμ᾽ ὁρῶν λέγω· 
	 ἡ παῖς σαφῶς σοι πρὸς θεοὺς ἀφίπτατο. 
	 λύπης δ᾽ ἀφαίρει καὶ πόσει πάρες χόλον· 
	 ἀπροσδόκητα δὲ βροτοῖς τὰ τῶν θεῶν, � 1610
	 σώζουσί θ᾽ οὓς φιλοῦσιν· ἦμαρ γὰρ τόδε 
	 θανοῦσαν εἶδε καὶ βλέπουσαν παῖδα σήν.
ΧΟ.	 ὡς ἥδομαί τοι ταῦτ᾽ ἀκούσασ᾽ ἀγγέλου· 
	 ζῶν δ᾽ ἐν θεοῖσι σὸν μένειν φράζει τέκος.
ΚΛ. 	 ὦ παῖ, θεῶν τοῦ κλέμμα γέγονας; � 1615
	 πῶς σε προσείπω; πῶς δ᾽ οὐ φῶ 
	 παραμυθεῖσθαι τούσδε μάτην 
	 μύθους, ὥς σου 
	 πένθους λυγροῦ παυσαίμην;
ΧΟ.	 καὶ μὴν Ἀγαμέμνων ἄναξ στείχει, 
	 τούσδ᾽ αὐτοὺς ἔχων σοι φράζειν μύθους.� 1620
ΑΓΑ.	 γύναι, θυγατρὸς ἕνεκ᾽ ὄλβιοι γενοίμεθ᾽ ἄν· 
	 ἔχει γὰρ ὄντως ἐν θεοῖς ὁμιλίαν. 
	 χρὴ δέ σε λαβοῦσαν τόνδε μόσχον νεαγενῆ 
	 στείχειν πρὸς οἴκους· ὡς στρατὸς πρὸς πλοῦν ὁρᾷ. 
	 καὶ χαῖρε· χρόνια γε τἀμά σοι προσφθέγματα � 1625
	 Τροίηθεν ἔσται· καὶ γένοιτό σοι καλῶς.
ΧΟ.	 χαίρων, Ἀτρείδη, γῆν ἱκοῦ 
	 Φρυγίαν, χαίρων δ᾽ ἐπάνηκε, 
	 κάλλιστά μοι σκῦλ᾽ ἀπὸ Τροίας ἑλών.]

Agamèmnon m’envia perquè t’ho expliqui i et digui 
quin és el destí que Ifigenia ha guanyat de part dels déus 
i quin renom immortal ha obtingut a Grècia. Jo, que hi 
era present i he vist el que ha passat, et dic amb tota 
certesa que la teva filla se n’ha anat volant cap als déus.132 
Allunya la pena, doncs, i posa fi a la rancúnia envers el teu  
marit. Els designis dels déus són inescrutables als mortals i 
salven aquells que estimen, perquè el dia d’avui ha vist al 
mateix temps la teva filla morir i obrir els ulls de nou.

Corifeu — Com em complau d’haver sentit aquestes 
paraules del missatger! (Adreçant-se a Clitemestra.) 
Afirma que la teva filla és viva i que està entre els déus!

Clitemestra. — Ai, filla, ¿de quin déu t’has convertit 
en presa? ¿Com t’he d’anomenar? ¿Com no he de dir 
que aquests mots busquen consolar-me falsament per-
què aturi el meu dol funest per tu?

Agamèmnon entra a escena i s’adreça a Clitemestra.

Corifeu — Precisament s’apropa el sobirà Agamèmnon, 
que et pot explicar aquest mateix relat.

Agamèmnon. — Dona, podem sentir-nos afortunats 
per la nostra filla, perquè realment té tracte amb els 
déus. Tanmateix, cal que agafis aquest tendre infantó i 
vagis cap a casa, perquè l’exèrcit ja considera la idea de 
fer-se a la mar. Adeu! Trigaran molt a arribar-te, des  
de Troia, les meves notícies. Que et vagi bé!

Corifeu — Atrida, ves feliç cap a la terra frígia i torna feliç, 
després d’haver pres, de Troia, el botí més preuat per a mi!]

El cor abandona l’escena, i Agamèmnon i Clitemestra  
prenen camins diferents: l’un cap a la guerra;  

l’altra a Argos, amb el fill a coll.

1605

1610

1615

1620

1625

132.  El relat del missatger reporta el prodigi de la substitució 
d’Ifigenia per una cérvola damunt l’altar sacrificial. Es tracta d’un epi-
sodi desconegut en els poemes homèrics, però que molt probablement 
ja formava part dels Cants cipris (sobre aquesta qüestió, vegeu «El 
mite d’Ifigenia, de l’èpica a la tragèdia» en la Notícia preliminar).



FRAGMENTA

Frag. 1

	 <Ἄρτεμις>
	 ἔλαφον δ᾽ Ἀχαιῶν χερσὶν ἐνθήσω φίλαις
	 κεροῦσσαν, ἣν σφάζοντες αὐχήσουσι σὴν
	 σφάζειν θυγατέρα.

Ael., N. A. VII 39 [= Euripides, frag. 857 Nauck]
ὅσοι λέγουσι θῆλυν ἔλαφον [τὰ] κέρατα οὐ φύειν, οὐκ 

αἰδοῦνται τοῦς τοῦ ἐναντίου μάρτυρας· . . . ὁ δὲ Εὐριπίδης ἐν 
τῇ Ἰφιγενέιᾳ «ἔλαφον . . . θυγατέρα»

FRAGMENTS

Frag. 11

<Àrtemis> (adreçant-se a Clitemestra?). — Col·locaré 
a les pròpies mans dels aqueus una cérvola banyuda, que 
sacrificaran convençuts d’estar sacrificant la teva filla. 

Elià, Sobre la naturalesa dels animals VII 39 [Eurí-
pides, frag. 857 Nauck]

Tots aquells que afirmen que a la cérvola no li creixen 
banyes, no prenen en consideració els testimonis que 
diuen el contrari: […] Eurípides, a la Ifigenia, «Col·lo­
caré […] filla».

1.  Aquest fragment, que no es documenta en la tradició manuscri­
ta, és atribuït per Elià, autor del segle ii dC, a una Ifigenia d’Eurípi­
des, títol que hom ha identificat amb la Ifigenia a Àulida. Es tractaria 
d’una aparició d’Àrtemis, com una dea ex machina, davant de Clite­
mestra per a comunicar-li el sacrifici d’una cérvola en comptes d’Ifi­
genia i, tal vegada, el transport de la filla a un altre lloc. Aquests ver­
sos foren considerats parts integrants del pròleg (S. Musgrave) o de 
l’èxode (R. Porson) euripideus originals, tot contribuint de forma 
decisiva a posar sota sospita l’autenticitat d’ambdues seccions de la 
tragèdia, que, d’altra banda, presenten altres peculiaritats mètriques i 
estilístiques. Sobre aquesta qüestió, vegeu l’apartat «La tradició ma­
nuscrita i el debat sobre l’autenticitat del text» a la Notícia preliminar. 2 φίλαις : λάθρᾳ Monk || 3 σφάζοντες V : σφάξαντες pars codd.



	 FRAGMENTS	 128128	 FRAGMENTA	

Frag. 2

	 Hesych. A 1608 Latte 
	 ἄθραυστα· ἀπρόσκοπα. Εὐριπίδης Ἰφιγενείᾳ τῇ ἐν Αὐλίδι. 

Frag. 3

	 ἀλκυόνες, αἳ παρ᾽ ἀενάοις θαλάσσας
	 κύμασιν στωμύλλετε,
	 τέγγουσαι νοτίοις πτερῶν
	 ῥανίσι χρόα δροσιζόμεναι

Σ Aristoph. Ran. 1310
ἔστι δὲ τὸ προκείμενον (Ran. 1309-1312 [= Eur. frag. 856 

Nauck]) ἐξ Ἰφιγενείας τῆς ἐν Αὐλίδι (om. Σr, sed ἐξ Ἰφιγενείας 
Εὐριπίδου habet Σr 1318)

Frag. 2

Hesiqui A 1608 Latte
Irrompible: sense dany. Eurípides a la Ifigenia a Àu-

lida.

Frag. 3

Alcions, vosaltres que per les ones fluctuants de la 
mar aneu refilant, mentre us remulleu i esquitxeu el plo­
matge de les ales amb gotes d’aigua.

Escoli a Aristòfanes, Ran. 1310 (Σr 1318 de la Ifige-
nia d’Eurípides): L’anterior és d’Ifigenia a Àulida.

Frag. 2 ad 57 ἄθραυστα pro ἄριστα coni. Hemsterhuys.

Frag. 3 Sunt qui hos uu. ad I. T. 1088 sqq. referant, sunt qui ad Hypsipylam.



NOTES COMPLEMENTÀRIES

vv. 1-163: Els versos inicials de la tragèdia
Els versos 1-163 de la tragèdia Ifigenia a Àulida (en endavant I. A.) 

han estat objecte d’un intens debat per part dels estudiosos de l’obra, 
pel que fa tant a la seva autenticitat com a la seva integritat. La tra-
gèdia, d’acord amb la tradició manuscrita, s’obre amb un diàleg ana-
pèstic entre Agamèmnon i un vell servent (v. 1-48), seguit d’un re-
citat en trímetres iàmbics (v. 49-114), en veu del sobirà grec, i d’un 
altre diàleg en anapestos, probablement líric (v. 117-162). Aquesta 
estructura, força singular, presenta també transicions forçades i algu-
nes suposades incongruències que han dividit la crítica entre els de-
fensors de la genuïnitat del text preservat i els que hi han mostrat les 
seves reserves en diferents graus i matisos. 

Majoritàriament, han estat considerats autèntics els trímetres iàm-
bics, en detriment dels anapestos (vegeu les conclusions de D. L. 
Page en Actors’ interpolations in Greek tragedy, studied with special 
reference to Euripides’ «Iphigeneia in Aulis», Oxford 1934, 140). 
Aquesta idea ha dut alguns editors a invertir l’ordre dels versos i a 
col·locar la part iàmbica a l’inici de la tragèdia (vegeu, p. ex., l’edició 
de Gilbert Murray de l’any 1909). Ara bé, ni tan sols la part iàmbica 
ha defugit les crítiques: Grace A. Mizen («The Iphigeneia at Aulis: 
the Prologue Anapaests», ICS 5, 1980, 15-43) es veu «temptada» de 
considerar autèntics els versos 80-107 per raons temàtiques, mentre 
que David Kovacs («Toward a reconstruction of Iphigenia Auliden-
sis», JHS 123, 2003, 77-103) reté com a autèntics els versos 49-105 i 
defensa que els versos 106-114, que contenen la revelació de l’oracle 
de Calcant a un grup reduït de cabdills, són obra d’un autor anònim, 
que ell anomena «the Reviser», el qual hauria dut a terme alteracions 
importants sobre el text per a una nova posada a escena de la tragè-
dia, probablement en el segle iv aC (vegeu les observacions prudents 



130	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 131

sobre aquesta proposta que fa Valeria Andò, Euripide, Ifigenia in 
Aulide, Venècia 2021, 26-27). Val a dir que també hi ha hagut qui 
s’ha manifestat a favor de l’autenticitat dels anapestos, com Walter 
Stockert, Euripides, Iphigenie in Aulis, Viena 1992, vol. i, 78. En 
defensen l’autenticitat, sobre la base de la coherència temàtica i es-
tructural, o bé com una innovació euripidea, els estudis de Gudrun 
Mellert-Hoffmann, Untersuchungen zur «Iphigenie in Aulis» des Eu-
ripides, Heidelberg 1969, 91-155; Charles W. Willink, «The prologue 
of Iphigenia at Aulis», CQ 21, 2, 1971, 342-364, que hi defensa un 
ordre de versos diferent; Hartmut Erbse, Studien zum Prolog des 
euripidischen Tragödie, Berlín 1984, 269-280; Jean Irigoin, «Le prologue 
et la parodos d’Iphigénie à Aulis», REG 101, 482-484, 1988, 240-252. 

Entre els qui els consideren espuris en la seva totalitat, podem 
esmentar, p. ex., els estudis de David Bain («The prologues of Euri-
pides’ Iphigeneia in Aulis», CQ 27, 1977, 10-26) i James Diggle, que, 
en la seva edició per a la col·lecció «Oxford Classical Texts» (1994), 
assenyala tot el passatge del pròleg com a uix Euripidei. Més recent-
ment, Nuala Distilo (Il Prologo dell’«Ifigenia in Aulide» di Euripide: 
problemi di attribuzione e tradizione testuale euripidea, Tübingen 
2013) ha proposat la hipòtesi que el pròleg de la tragèdia sigui l’obra 
d’un escriptor de comèdia, sobre la base de paral·lelismes suggeridors 
entre el diàleg d’Agamèmnon amb el vell servent i algunes estructu-
res prologals, certament mal conegudes, de la Comèdia Mitjana; tam-
bé la complicitat amo-esclau, que esdevindrà un tema recurrent en 
Menandre, podria trobar en el pròleg de la Ifigenia a Àulida un ante-
cedent no tan llunyà. Sobre la ruptura de les convencions de gènere 
en Eurípides, vegeu les reflexions de Donald J. Mastronarde, «Euri-
pidean tragedy and genre: the terminology and its problems», ICS 
24/25 [Euripides and Tragic Theatre in the Late Fifth Century], 1999- 
2000, 23-39. 

En aquesta edició, s’ha optat per mantenir l’estructura transmesa 
pels manuscrits (per bé que es tracta d’un cas únic), perquè conté 
dades indispensables per a entendre el conjunt de la trama i perquè 
dramàticament funciona molt bé: el diàleg inicial situa l’espectador 
en l’espai i en el temps, a la vegada que incideix, de bon comença-
ment, en el neguit intern que sent Agamèmnon, turmentat per l’acció 
que s’ha compromès a dur a terme; el recitat iàmbic contextualitza 
l’episodi mític, a l’estil del que trobem en la major part de les tragè-
dies d’Eurípides conservades, i el diàleg final introdueix un gir ines-
perat que obre la porta a l’esperança d’un desenllaç diferent, tot 
contribuint a generar un cert suspens. 

v. 3: «sobirà»
El títol ἄναξ és molt antic, com demostra el fet que es documen-

ta sota la forma wa-na-ka /wanaks/ en els primers testimonis escrits 
de la llengua grega, les inscripcions en Lineal B. La seva etimologia, 
molt discutida, no sembla indoeuropea i apunta a un origen pregrec 
(vegeu Thomas G. Palaima, «The ideology of the ruler in Mycena
ean prehistory: twenty years after the missing ruler», en R. Koehl 
(ed.), Studies in Aegean art and culture. A New York Aegean Bron-
ze Age colloquium in memory of Ellen N. Davis, Filadèlfia – Pensil-
vània 2016, 133-150, sobretot 140-144). En els poemes homèrics, el 
títol s’atribueix als déus i als homes que ostenten el poder reial su-
prem, en particular, a Agamèmnon, com a cabdill principal de tota 
la host aquea (Il. I 442; II 434, etc.). 

vv. 4-5: «La vellesa no em deixa dormir gens i en els meus ulls es 
mostra amatent.»

Els versos 4-5 presenten dificultats d’interpretació, sobretot pel 
terme ὀξύ. Aquest adjectiu, quan es refereix a la vista o a l’ull, sig-
nifica «agut, penetrant» (així, p. ex., en Homer, Il. XVII 675, parlant 
de l’àguila); d’aquí que, en nombroses traduccions, s’interpreti com 
un sinònim d’ὀξύτης, «i en els meus ulls l’agudesa segueix present». 
Ara bé, aquesta traducció presenta una certa incongruència en posar 
al mateix nivell sintàctic una conseqüència negativa de la vellesa (l’in-
somni) i una qualitat positiva del vell (la conservació d’una bona 
vista, a pesar de l’edat). Compartim, doncs, l’opinió de Valeria Andò 
(2021: 223-224, amb discussió de bibliografia precedent), que en 
aquest context és més pertinent entendre ὀξύς com a ‘ràpid’, ‘promp-
te’ (cf. Tucídides I 70, aplicat a la ment), oposat a βραδύς ‘lent’, amb 
la idea que, a causa de l’insomni, l’ancià no pot aclucar els ulls i els 
manté sempre vigilants. D’altra banda, no és rara la participació de 
personatges ancians en la tragèdia, no només en papers secundaris, 
com en aquest cas, sinó també en protagonistes. Un exemple ben il·
lustre es troba en l’Èdip a Colonos de Sòfocles —obra pràcticament 
coetània d’I. A.—, protagonitzada per un Èdip cec i ja vell que avan-
ça amb dificultat del braç de la seva filla Antígona. La figura de 
l’ancià commou per la seva fragilitat física, però sovint les seves in-
tervencions són plenes de saviesa i bon consell. 



132	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 133

vv. 6-8: «¿Quin és aquest estel que per aquí avança? — És Sírius, 
que, bo i estant encara al bell mig del cel, es precipita a la vora de 
la Plèiade de set camins.»

Els versos 6-8, que nosaltres reproduïm segons el manuscrit L, 
plantegen un error astronòmic que fou detectat ben aviat pels editors 
i estudiosos del text. En efecte, l’estel Sírius, que pertany a la constel·
lació del Gos (vegeu la nota següent), no es troba al costat de les set 
Plèiades: s’hi interposen les constel·lacions d’Orió i de Taure. Ja en 
el segle xix, diferents filòlegs i astrònoms van suggerir que hi havia 
una confusió entre Sírius i Aldebaran o Alpha Tauri, una idea que 
fou recollida per J. E. Harry («The bright Aldebaran», CR 28, 6, 
1914, 190-191). Aquesta lectura passava per interpretar σείριος com 
un adjectiu amb el significat d’‘ardent’ o ‘rutilant’, fent valer un pas-
satge de Teó d’Esmirna en el qual s’afirma que el terme s’aplicava en 
poesia a tots els astres en general (De util. math. XVI, p. 146 Hiller: 
κοινῶς τε γὰρ, φησὶν ὁ Ἄδραστος, πάντας τοὺς ἀστέρας οἱ ποιηταὶ 
σειρίους καλοῦσιν); tanmateix, Eratòstenes (Cat. XXXIII) afirma que 
són els astrònoms els qui empren el terme amb sentit genèric per a 
designar totes les estrelles grans i brillants. Teó sosté la seva explica-
ció remetent a Íbic (frag. 314 PMG), a Arat i al «tràgic» (és a dir 
Eurípides), de qui cita precisament el versos 6-7 d’I. A. amb algunes 
variacions en relació amb el text transmès pels manuscrits: ὁ τραγικὸς 
ἐπί τινος τῶν πλανητῶν· τί ποτʼ ἄρα ὁ ἀστὴρ ὅδε πορθμεύει σείριος; En 
resposta a J. E. Harry, A. E. Housman («ACTHP CEIPIOC in Eur. 
I. A. 6-7», CR 28, 8, 1914, 216) va adduir que els versos es referien 
no pas a un estel sinó a un planeta, com de fet afirma Teó, atès que no 
seria creïble que tot un estrateg no fos capaç d’identificar els estels 
en el cel nocturn. Més endavant, reprenent el passatge de Teó, l’as-
trònom del Vaticà A. Rome («La date de composition de l’Iphigénie 
à Aulis d’Euripide», en Miscellanea Giovanni Mercati, vol. iv, Ciutat 
del Vaticà 1946, 13-26) va proposar que els versos fessin memòria de 
l’extraordinària conjunció dels planetes Mart i Júpiter que va tenir 
lloc la nit del 30 al 31 de juliol del 409 aC, i que deuria propiciar 
una lluminositat espectacular en el cel àtic, una idea suggeridora però 
poc versemblant tenint en compte la datació d’aquesta tragèdia i les 
circumstàncies en què fou escrita per Eurípides, lluny d’Atenes (ve-
geu la Notícia preliminar). 

D’altra banda, si bé és cert que el text de Teó soluciona l’error 
astronòmic, genera un nou problema en suprimir el canvi de subjecte 
en el pas del vers 6 al 7. Per resoldre aquesta dificultat, Charles W. 
Willink («The prologue of Iphigenia at Aulis», CQ 21, 2, 1971, 343-

364) atribueix, ell tot sol, el vers 6 al vell servidor, tot recuperant 
amb el τί l’usual valor transitiu de πορθμεύει, i tradueix «Whatever 
means this blazing star Sirius, …?», però la pregunta no troba res-
posta en les paraules d’Agamèmnon que segueixen i, a parer nostre, 
no fa sentit; seguint la proposta de J. H. Bremi, nombrosos editors, 
entre els quals H. G. Günther (1988), J. Diggle (1994), D. Kovacs 
(2002) i també, més recentment, C. Collard & J. Morwood (2017) i 
V. Andò (2021), han atribuït a Agamèmnon el conjunt dels versos 6 
a 11, que esdevenen aleshores una mena de reflexions en veu alta per 
part del sobirà mentre espera l’arribada del seu servidor, com si bus-
qués la manera de plantejar-li les qüestions que el neguitegen (vegeu 
Distilo 2013: 33). Tanmateix, altres editors, com ara G. Murray 
(19132), F. Jouan (1983), W. Stockert (1992) i E. Calderón (2002), 
prefereixen mantenir el text original, opció que seguim, entenent que 
l’esment de Sírius al costat de les Plèiades és una llicència poètica 
que té per únic objectiu situar l’acció a trenc d’alba en un dia d’estiu, 
com argumenten Gudrun Mellert-Hoffmann (1969: 93-94) i François 
Jouan («Iphigénie à Aulis, V. 1-11», REG 96, 455-459, 1983, 49-63). 

v. 7: Sírius
Sírius és un estel que es caracteritza per la intensa lluïssor que 

desprèn, la més brillant del cel. Situat a la constel·lació del Gos, Κύων 
(cf. Eratòstenes, Cat. XXXIII i el comentari de J. Pàmias ad loc. 
en aquesta mateixa col·lecció), la seva aparició s’associa amb l’inici 
del període més calorós de l’estiu, la canícula, que en l’Antiguitat 
també era el període apte per a les campanyes militars. És dels pocs 
elements celestes coneguts per Homer (Il. XXII 29-31), que el con-
sidera un senyal funest, causant de febrades; Hesíode (O. 589), al seu 
torn, afirma que crema el cap i els genolls dels homes i els resseca la 
pell. L’esment de Sírius al costat de les set Plèiades és astronòmica-
ment incorrecte (vegeu la nota precedent), però permet situar fàcilment 
l’acció en l’estació estival. D’altra banda, el seu moviment ràpid i cen- 
tellejant s’ha volgut interpretar com una translació en el cel de l’estat 
anímic d’Agamèmnon, el qual, efectivament, es troba profundament 
trasbalsat, gairebé al límit de perdre la raó (Jacqueline Assael, «Eu-
ripide et la poésie des étoiles», LEC 58, 1990, 309-332, en particular 
329-330). Sobre el possible desequilibri mental d’Agamèmnon, vegeu 
la n. 9 de la traducció. 



134	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 135

v. 8: Les Plèiades
Amb el nom de Πλειάς o, més comunament en plural, Πλειάδες es 

coneix la constel·lació de la Plèiade. Està formada per set estrelles, fet 
que explica els adjectius ἑπτάστερος (cf. Eratòstenes, Cat. XXIII i 
el comentari de Jordi Pàmias ad loc. en aquesta mateixa col·lecció)  
i ἑπτάπορος (cf. Eurípides, Or. 1005; Arat 257) amb què és designada 
(vegeu Laetitia Lorgeoux-Bouayad, «Le mystère des étoiles aux 
sept voies», BAGB 2, 2012, 75-99). Segons la versió més difosa del 
mite, les set estrelles eren, en origen, les set filles d’Atlant, les quals 
s’havien consagrat a Àrtemis i es dedicaven a la cacera fins que Orió 
començà a empaitar-les. En la seva fugida, van ser col·locades al fir-
mament, però no van aconseguir desempallegar-se d’Orió, que con-
tinua perseguint-les cel a través. De les set estrelles, es deia que no-
més sis eren visibles a ull nu: Electra, Maia, Taígete, Alcíone, Celeno 
i Estèrope; la setena, Mèrope, roman oculta, perquè, segons explica 
Eratòstenes, fou l’única que s’uní a un mortal. Les Plèiades eren im-
portants en el calendari astronòmic, atès que es vinculaven a l’agri-
cultura i a la navegació: Hesíode (O. 383-387; 615-616) associa la 
seva aparició amb l’inici de la sega i el seu ocàs amb el període de 
llaurar i sembrar, tot delimitant un espai de temps que aproximada-
ment comprèn des de principis de maig a principis de novembre. 
Quant a la navegació, el mateix Hesíode (O. 618-623) identifica 
l’ocàs de les Plèiades com el senyal que marca la fi del període apte 
per navegar. En l’Odissea d’Homer (V 272) aquesta aglomeració 
d’estrelles llueix en el cel nocturn mentre Odisseu navega rumb a 
Ítaca. 

v. 10: «el silenci dels vents»
Amb el sintagma σιγαὶ ἀνέμων es constata la manca de vents fent 

al·lusió indirecta al motiu, mantes vegades recordat al llarg de la tra-
gèdia (vv. 88, 352, 804, 813, 1596), pel qual la flota aquea no es pot 
fer a la mar. Com en totes les versions anteriors del mite (vegeu «El 
mite d’Ifigenia, de l’èpica a la tragèdia» en la Notícia preliminar), en 
aquesta tragèdia l’ἄπλοια (v. 88) també desencadena el sacrifici d’Ifi-
genia, però Eurípides no esmenta enlloc la ira d’Àrtemis ni l’ofensa 
comesa per part d’Agamèmnon —tampoc en la Ifigenia entre els tau-
res—, fet que subratlla la incapacitat humana per comprendre els 
designis divins, manifestats a través d’un oracle (vv. 89-93). La im-
portància dels vents per a la navegació deu estar a l’origen del culte 
que a Grècia se’ls professà des de ben antic: en dues tauletes micè-
niques de Cnosos (KN Fp (1) 1+31 i Fp (1) 13) es documenta una 

a-ne-mo-i-je-re-ja /anémōn hijereja/ o «sacerdotessa dels vents», 
sense que se’n pugui determinar amb precisió les funcions. En Ho-
mer, a l’episodi dels funerals de Pàtrocle de la Ilíada (XXIII 192-
198, 217-222), Aquil·leu invoca el Bòreas i el Zèfir perquè encenguin 
la pira, un possible indici de la continuïtat d’aquest culte en el pas al 
primer mil·lenni. En el context de les guerres Mèdiques, el vent Bò-
reas, junt amb la seva esposa Oritia, és invocat pels atenesos perquè 
els ajudi a desfer la flota persa i, una vegada victoriosos, alcen un 
santuari en honor seu a la riba del riu Ilisos (Heròdot VII 189). El 
culte deuria estar present en diferents llocs de Grècia, ja que Pausà-
nias afirma haver vist altars dels vents a Beòcia (XXXIII 3) i a Co-
rint (XII 1); en aquest últim, el periegeta explica que un sacerdot 
realitzava un ritual nocturn una vegada a l’any a fi d’apaivagar «la 
ferotgia dels vents» (τῶν πνευμάτων τὸ ἄγριον). També a Pausànias 
(IV 35, 8) devem l’esment d’un santuari dedicat a Atena Ἀνεμῶτις a 
Metone, al Peloponnès, una epiclesi que confirma el poder de la de-
essa sobre els vents també documentat en el mite (cf., p. ex., Homer, 
Od. II 420, en què la deessa envia vents favorables a la nau de Te-
lèmac, i Eurípides, I. T. 1486-1489, on invoca els vents favorables 
que duran Ifigenia i Orestes de tornada a l’Àtica). La vinculació 
d’Àrtemis amb els vents, al seu torn, podria estar documentada en 
l’epiclesi ϝαοντία, que es pot llegir en una inscripció de principis del 
s. v aC procedent d’un santuari de la localitat d’Ano Mazaraki, a 
Acaia (SEG XLVIII 560). Es tractaria d’un adjectiu relacionat amb 
el verb ἄημι ‘bufar (el vent)’ (< *h2weh1-), amb una ϝ- inicial que 
podria ser un error o una hipercorrecció; sobre aquesta epiclesi ve-
geu Alcorac Alonso Déniz, «Ἄρταμις ϝαοντία (SEG XLVIII 560)», 
en A. Martínez Fernández (coord.), Estudios de Epigrafía Griega, La 
Laguna 2009, 113-118.

v. 14: Àulida
La badia d’Àulida s’obre al flanc oriental de la Beòcia, aproxima-

dament a uns 35 km a l’est de Tebes. Des d’antic era considerat el 
port des d’on l’expedició aquea havia emprès la navegació cap a Troia 
(Homer, Il. II 303-304; Hesíode, O. 646-53). L’emplaçament de 
l’acció sobre la platja és un recurs ja conegut en altres tragèdies 
d’Eurípides (així, p. ex., en l’Hècabe i en la Ifigenia entre els taures) 
que posa en relleu l’aïllament dels personatges, situats en un espai 
liminar entre la terra, el cel i la mar, com sosté André Bernand (La 
carte du tragique: La géographie dans la tragédie grecque, París 
1985, 215-219). La mateixa Ifigenia seria, en Eurípides, una figura 



136	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 137

marginal, entre el matrimoni i la mort, segons Richard Buxton 
(«Iphigénie au bord de la mer», Pallas 38, 1992, 209-215).

vv. 16-19: «T’envejo, ancià, i dels homes envejo aquell qui ha dut 
una vida lluny del perill, desconegut, mancat de glòria; els qui tenen 
honors, en canvi, els envejo menys.»

Tal com Valeria Andò exposa en el seu comentari (2021: 229-230), 
Agamèmnon fa una lloança de la vida tranquil·la i anònima, lluny de 
les responsabilitats públiques, en una mena de μακαρισμός que pre-
ludia els postulats del pensament epicuri i cínic del segle iv aC (cf. 
Plutarc, Tranq. an. 471c; Alexandre d’Afrodísias, in Arist. Top. 
116a 13, p. 223 Wallies; Estobeu IV 16, 4 [codd. SMA]). Val a dir 
que els dos adjectius ἀγνώς i ἀκλεής, en asíndeton, remeten clarament 
a un heroi antièpic que no era en absolut desconegut en l’obra prèvia 
d’Eurípides: en l’Hipòlit (vv. 1013-1020), el mateix protagonista 
constata la corrupció moral dels qui ostenten un poder unipersonal 
i afirma preferir un segon lloc a la ciutat per viure sense perills i ser 
feliç al costat d’homes honestos; igualment, en l’Ió (vv. 621-632) es 
fa una defensa de la classe mitjana, que du una vida sense por, allu-
nyada dels càrrecs públics. En I. A., no és clar que el rebuig d’Aga-
mèmnon als honors i funcions públiques sigui sincer, ja que més 
endavant (vv. 356-357) Menelau acusa el seu germà d’haver acceptat 
el sacrifici d’Ifigenia a canvi de preservar intactes el comandament de 
l’exèrcit i la seva glòria. 

v. 22: «desitjar els honors més alts»
El text transmès en el v. 22 és mètricament incorrecte. Adoptem 

la proposta de J. Markland d’eliminar l’article, seguida també per E. 
Calderón («Notas críticas a Ifigenia en Áulide», Myrtia 16, 2001, 
33-46; vegeu Andò 2021: 231) i conservar el terme φιλότιμον entès 
com a sinònim de φιλοτιμία, ‘ambició, desig d’honors’, una idea que 
es troba en diferents llocs de la tragèdia (vv. 342, 385) i que és de 
gran rellevància per a comprendre la figura d’Agamèmnon en el seu 
enfrontament amb Menelau.

vv. 30-33: «Cal, doncs, que t’alegris i t’afligeixis alhora, perquè ets 
mortal. I encara que tu no ho vulguis, la voluntat dels déus així 
s’acomplirà.»

En el pensament grec arcaic i clàssic, el destí dels mortals és a les 
mans de la voluntat dels déus, i molt particularment de Zeus. En 
Homer (Il. XXIV 525-530), és Zeus qui atorga als homes una bar-

reja de béns i mals que extreu de dues gerres disposades a l’entrada 
del seu palau. Aquesta alternança és pròpia de la condició humana i 
es valora positivament, en la mesura que tota mena d’excés és con-
traproduent i perillós: un cúmul de desgràcies comporta el rebuig 
dels homes i dels déus, igual com un excés de fortuna pot fer incór-
rer la persona en ὕβρις o «desmesura», una ofensa que els déus s’en-
carreguen de castigar amb particular duresa. Arquíloc també es fa 
ressò d’aquest pensament tot exhortant l’home a no alegrar-se ni 
entristir-se massa, sigui quina sigui la circumstància viscuda (frag. 
128 West: ἀλλὰ χαρτοῖσίν τε χαῖρε καὶ κακοῖσιν ἀσχάλα / μὴ λίην, «Es-
tigues content en la joia i en la desgràcia afligit sense excés»). Així 
mateix, en la tragèdia sofoclea el pas de l’alegria a la tristesa és con-
natural a l’ésser humà i inevitable com la rotació dels estels en el cel: 
ἀλλ᾽ ἐπὶ πῆμα καὶ χαρὰ πᾶσι κυκλοῦσιν, οἷον / ἄρκτου στροφάδες 
κέλευθοι, «pena i alegria per a tots van girant en cercle, com els ro-
tatius viaranys de l’Ossa» (Sòfocles, Tr. 129-130, trad. Carles Riba). 

v. 35: «vas escrivint damunt d’aquesta tauleta»
Es tracta d’una tauleta de fusta encerada emprada, a l’Antiguitat, 

com a suport escriptori per a tota mena de registres escrits; en aquest 
passatge, es tracta d’una carta privada. Aquestes tauletes solien tenir 
dues làmines que s’unien amb un cordill o amb frontisses a mode de 
díptic, de tal manera que es podien obrir i tancar com una llibreta 
moderna. També es podien segellar per tal de garantir la confidencia
litat del contingut (cf. Homer, Il. VI 169 per a la primera docu- 
mentació d’aquesta pràctica). Se’n conserven alguns exemplars en 
molt bon estat a Egipte i estan a bastament representades sobre ce-
ràmica, també en escenes d’episodis dramàtics (vegeu l’estudi de Pa-
tricia A. Rosenmeyer, «The appearance of letters on stages and va-
ses», en O. Hodkinson, P. A. Rosenmeyer & E. Bracke (eds.), 
Epistolary narratives in ancient Greek literature, Leiden – Boston 
2013, 39-69); en concret, aquesta escena es troba representada en re-
lleu sobre un dels anomenats bols homèrics o megaresos de la pri-
mera meitat del s. ii aC (LIMC V.1 711, n. 6; vegeu-ne el comenta-
ri de Louis Séchan, Études sur la tragédie grecque dans ses rapports 
avec la céramique, París 1926, 369-372; vegeu la figura 1.1). Amb 
tota certesa, Eurípides emprà les cartes com a recurs dramatúrgic en 
tres tragèdies més: en l’Hipòlit (vv. 856-880), Teseu llegeix la carta 
de Fedra en silenci; en la Ifigenia entre els taures (vv. 745-746; 759-
796), Ifigenia llegeix la seva en veu alta per assegurar-se que el mis-
satge serà transmès, fins i tot si el suport es fa malbé o si la carta es 



138	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 139

perd durant la navegació; en el Palamedes (frag. 578 Nauck), es des-
criuen la utilitat de la carta per a comunicar-se a distància i el seu 
valor probatori a l’hora de dirimir conflictes, perquè una carta «no 
permet dir mentides» (κοὐκ ἐᾷ ψευδῆ λέγειν). En I. A., aquest valor 
probatori de la carta serveix, precisament, per posar al descobert 
l’engany d’Agamèmnon (v. 322); de forma similar, en l’Hipòlit (vv. 
877 i 1057-1058) la carta es presenta com a prova documental per 
acusar el fill de Teseu, per bé que, en aquest cas, l’escrit conté una 
calúmnia de conseqüències fatals. Com assenyala amb encert Máxi-
mo Brioso («La carta trágica», Habis 40, 2009, 45-68), en la literatura 
antiga l’escriptura no sempre va associada a una informació veraç, de 
manera que la carta sovint acaba sent «un instrument enganyós», 
igual com també ocorre en I. A. La inclusió d’una carta amb contra-
ordres en la trama d’I. A. sembla una innovació euripidea, pensada 
per a generar sorpresa i suspens en relació amb el desenvolupament 
dels esdeveniments futurs (vegeu Charles W. Willink, «The prolo-
gue of Iphigenia at Aulis», CQ 21, 2, 1971, 349).

v. 46: Tindàreu
Tindàreu és un rei mític d’Esparta, pare de Càstor, Polideuces, 

Hèlena i Clitemestra. El mite, en la seva versió més coneguda, expli-
ca que Leda, l’esposa de Tindàreu, s’uní amb Zeus transformat en 
cigne i, aquella mateixa nit, amb el seu marit Tindàreu. D’ambdues 
unions, Leda va pondre dos ous: d’un nasqueren els fills de Zeus, 
Polideuces i Hèlena; de l’altre, els fills de Tindàreu, Càstor i Clite-
mestra (cf. Pseudo-Apol·lodor III 10, 6-7; vegeu l’estudi de Lowell 
Edmunds, «Helen in Pseudo-Apollodorus book», en J. Pàmias (ed.), 
Apollodoriana: Ancient myths, new crossroads. Studies in honour of 
Francesc J. Cuartero, Berlín – Boston 2017, 82-99). Eurípides es fa 
ressò de l’origen diví d’Hèlena i del seu naixement extraordinari en 
diferents passatges de la seva obra (cf. Tr. 398; Hel. 16-21, 256-259, 
1144-1146), tot i que també ho posa en dubte en altres (cf. Tr. 766-
771; Or. 249-250, 750-751; I. A. 794-800). Sobre el naixement dels 
Tindàrides, vegeu l’estudi de François Jouan, Euripide et les légen-
des des Chants Cypriens: Des origines de la guerre de Troie à l’Ilia-
de, París 1966, 145-156. 

vv. 46-48: «em va enviar antany amb la teva esposa, com a dot i 
ajudant honest de la núvia»

El dot, aquí referit amb el terme poètic φερνή en lloc de προίξ, era 
una pràctica ja coneguda en els poemes homèrics (cf. πολύδωρος, 

‘rica en dot’, referit a dones de la reialesa en Homer, Il. VI 394; 
XXII 88; Od. XXIV 294) que esdevingué habitual a l’Atenes clàssica, 
on el matrimoni era bàsicament un contracte entre el pare de la nú-
via i el nuvi. En el cas de famílies benestants, el dot podia incloure 
diners i altres tipus de béns, tant objectes de valor (vestits, joies, 
mobles, etc.) com esclaus (cf. Èsquil, Suppl. 979: θεραποντίδα 
φερνήν), que passaven a ser tutelats o gestionats pel marit (David M. 
Schaps, Economic rights of women in ancient Greece, Edimburg 
1981, 74-88; Anne-Marie Vérilhac & Claude Vial, Le mariage 
grec. Du vie siècle av. J.-C. à l’époque d’Auguste, París 1998, 172-
191). El terme συννυμφοκόμος és un hàpax que subratllaria la doble 
funció d’acompanyant (συν-) i cuidador de la núvia (νύμφη, κομέω) 
que el vell esclau deuria desenvolupar en el moment en què Clite-
mestra va ser lliurada en matrimoni a Agamèmnon. Per la variant 
νυμφοκόμος vegeu, més endavant, el v. 1087 i la nota ad loc. 

vv. 49-114: Monòleg d’Agamèmnon
Del vers 49 al 114 es pot llegir el monòleg en trímetres iàmbics 

que alguns editors han considerat el pròleg original d’I. A.; per 
aquest motiu, G. Murray va situar aquests versos al principi de la 
tragèdia. Certament, tant per la forma com pel contingut, aquest re-
citat és similar a altres pròlegs d’Eurípides que serveixen per a con-
textualitzar la història: Agamèmnon hi relata els antecedents de la 
trama, tot fent remuntar els esdeveniments fins al naixement d’Hèle-
na; tot seguit, evoca els episodis mítics més rellevants abans de l’es-
clat de la guerra de Troia (el jurament de Tindàreu, les noces d’Hè-
lena amb Menelau, el seu rapte per part de Paris i l’aplec de naus a 
l’Àulida) i acaba explicant els seus plans per revertir la situació des
esperada en què es troba, després d’haver acceptat fer venir Ifigenia 
enganyosament per sacrificar-la. Sobre el pròleg d’I. A., vegeu també 
«La tradició manuscrita i el debat sobre l’autenticitat del text» en la 
Notícia preliminar. 

vv. 49-51: «De Leda Testíada van néixer tres filles: Febe, Clitemestra 
—la meva esposa— i Hèlena»

Leda era filla de Testi, rei d’Etòlia. Casada amb Tindàreu, va en-
gendrar una prole nombrosa, on destaquen Càstor i Polideuces —els 
Dioscurs—, Hèlena i Clitemestra (vegeu la n. ad v. 46). Febe, com a 
filla de Leda, només és esmentada aquí i en Ovidi (Her. VIII 77), 
però la seva antiguitat queda confirmada per una representació sobre 
una hídria del s. vi aC, conservada a Basilea (LIMC IV 1.505, n. 8). 



140	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 141

Sobre Febe, vegeu també François Jouan, Euripide. Iphigénie à Aulis, 
París 19902, 154-156, i Collard & Morwood 2017: 257. 

v. 50: Clitemestra
El nom de l’esposa d’Agamèmnon és un compost que presenta en 

grec el doblet Κλυταιμνήστρα / Κλυταιμήστρα. La primera forma (Cli-
temnestra) és homèrica i vindria a significar «la de cèlebre record» o 
«la que és cèlebre pels seus pretendents» (de κλυτός, ‘cèlebre’, i 
μνάομαι, ‘recordar-se, festejar’); la segona (Clitemestra) afegeix un 
matís diferent al nom, que passa a significar «la que maquina accions 
de molta anomenada» o «la que és cèlebre pel seu enginy» (per 
μήδομαι, ‘tramar’). Probablement, la progressiva degradació en la 
consideració del personatge va influir en la preferència dels tràgics 
per aquesta segona forma, de connotacions més negatives (vegeu 
Rosa-Araceli Santiago, «Clitemnestra/Clitemestra: ¿adaptación de 
un nombre a la evolución de un personaje?», en K. Andersen, J. V. 
Bañuls Oller & F. de Martino (eds.), El teatre, eina política, Bari 
1999, 351-370). En aquesta traducció hem optat per mantenir la for-
ma Clitemestra, tal com apareix en l’original.

vv. 55-65: El jurament dels pretendents d’Hèlena
Eurípides recull en aquests versos l’episodi del jurament de Tin-

dàreu segons el qual els pretendents d’Hèlena van jurar prestar-se 
auxili en cas que algú la prengués per la força de casa del seu marit 
legítim. En els poemes homèrics aquest jurament no es documenta 
enlloc, per bé que es fa referència a compromisos i pactes previs a 
l’inici de l’expedició (cf. Il. II 284-288, 239-241). El primer esment 
del jurament es troba a l’Hèlena d’Estesícor (frag. 190 PMG) i en el 
Catàleg de les dones d’Hesíode (frags. 109-110 Hirschberger), on 
s’incloïa un primer llistat de pretendents. En època clàssica el motiu 
és esmentat en diferents autors (Sòfocles, Ai. 113; Ph. 72; Tucídi-
des I 9; Isòcrates, Hel. 40), però resulta particularment present en 
I. A. per tal d’explicar l’aplec d’un exèrcit panaqueu (vv. 58-65, 78, 
391-395; vegeu-ne el comentari de Isabelle C. Torrance, «Oaths in 
traditional myth», en A. H. Sommerstein & I. C. Torrance (eds.), 
Oaths and swearing in ancient Greece, Berlín – Boston 2014, 48-59, 
especialment 49-53). El jurament s’inclou en la Biblioteca del Pseu-
do-Apol·lodor (III 10, 8-9, cf. Edmunds, «Helen in Pseudo-Apollo-
dorus book» cit. [ad. v. 46]), amb un catàleg de pretendents ampliat. 
Per últim, Pausànias (III 20, 8-9) proporciona més detalls sobre on i 
com es va produir el jurament. Sobre els antecedents mítics d’aquest 

episodi, vegeu també Jouan, Euripide et les légendes des Chants 
Cypriens cit., 157-160. Convé recordar que, a la Grècia clàssica, pro-
nunciar un jurament era habitual en l’establiment d’acords i pactes 
entre ciutats fins al punt que sovint l’expressió ὅρκοι καὶ συνθῆκαι 
serveix per a designar un tractat. El jurament de Tindàreu ofereix, 
doncs, una correspondència mítica a una pràctica que serà àmplia-
ment difosa i coneguda en temps d’Eurípides en l’àmbit de la diplo-
màcia internacional (vegeu Raoul Lonis, «La valeur du serment dans 
les accords internationaux en Grèce classique», DHA 6, 1980, 276-286).

v. 58: «les mans els uns amb els altres»
L’encaixada de mans (δεξίωσις) i les libacions formen part del ri-

tual del jurament ja en Homer (Il. II 339-41). La mà dreta esdevin-
drà el símbol del compromís establert, sobretot per invocar la rup-
tura d’un jurament (cf. Eurípides, Med. 21-22).

v. 65: «fos grega o bàrbara»
L’adjectiu βάρβαρος apareix aquí, per primera vegada en I. A., per 

definir el «no-grec». Tot i que l’oposició al «grec» ja s’hi mostra 
clarament, hi ha una aparent igualtat (ὁμοίως) en la consideració d’un 
i altre bàndol (Andò 2021: 243). Tanmateix, a mesura que la tragèdia 
avanci, s’accentuarà el contrast entre ambdues realitats i s’introduirà 
la reflexió al voltant de la necessitat, de part dels grecs, d’unir forces 
per tal de fer front a l’enemic vingut d’Orient. Aquesta polaritat 
grec/bàrbar s’ha de contextualitzar, doncs, en el motiu del Panhel·
lenisme, importantíssim al llarg de tota la tragèdia: apareix en boca 
de Menelau (vv. 370-372), d’Agamèmnon (vv. 1262-1272) i molt par-
ticularment d’Ifigenia, que reivindica la salvaguarda de Grècia com 
un bé superior a la seva pròpia vida (vv. 1378-1384). La importància 
del motiu no implica necessàriament que calgui entendre I. A. com 
un al·legat d’Eurípides a favor de la unitat dels grecs (vegeu les ob-
servacions de S. Saïd, «Iphigénie à Aulis: une pièce panhellénique?», 
SEJG 31, 1989-1990, 359-378), però no se’n pot obviar el significat 
(vegeu l’estudi primerenc de Gudrun Mellert-Hofmann, Unter-
suchungen zur «Iphigenie in Aulis» des Euripides, Heidelberg 1969, 
62-67, i una aproximació més recent en Andreas Markantonatos, 
«Leadership in action: Wise policy and firm resolve in Euripides’ 
Iphigenia at Aulis», en A. Markantonatos & B. Zimmermann (eds.), 
Crisis on stage: Tragedy and comedy in late fifth-century Athens, 
Berlín – Boston 2012, 205-234, sobretot 192, n. 6, amb un recull de 
bibliografia sobre el tema).



142	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 143

v. 67: «amb la seva ment astuciosa»
L’expressió πυκνῇ φρενί es troba en Homer (Il. XIV 294), on es 

diu de la ment de Zeus, però també es documenta en un parell de 
passatges còmics d’Aristòfanes (Eccl. 571; Ach. 445, aquí en veu del 
mateix Eurípides). Segons Shirley Darcus Sullivan (Euripides’ use of 
psychological terminology, Montreal – Kingston – Ithaca 2000, 15) en 
aquest vers cal entendre φρήν com l’espai per a deliberar i ordir 
plans, significat que subratlla l’agudesa mental de Tindàreu. Per a 
Andreas Markantonatos («Leadership in action…» cit. [ad v. 65]), 
Eurípides se serveix d’aquest jurament per a destacar el lideratge 
intel·ligent dels reis d’abans davant la manca de recursos d’Agamèm-
non i els altres capitostos aqueus per a resoldre l’atzucac (ἀπορία) en 
què es troben; en últim terme, Eurípides buscaria, segons l’estudiós, 
fer una analogia amb els dirigents de l’Atenes del seu temps, incapa-
ços de controlar el poble i actuar en defensa dels interessos comuns 
de Grècia. Certament, la confrontació generacional és també un mo-
tiu rellevant al llarg de tota la tragèdia, en què guanyen les genera-
cions anteriors.

vv. 70-71: «Ella va elegir qui tant de bo no l’hagués presa mai, Me-
nelau.»

En Estesícor (frag. 13 Page) Tindàreu elegia el marit d’Hèlena guiat 
pel valor dels regals de cada pretendent, mentre que Eurípides, com 
Higí (Fab. 78), posa la decisió en mans de la mateixa Hèlena (per bé 
que l’esment de les πνοαὶ Ἀφροδίτης φίλαι fa pensar en una interven-
ció divina a favor de Menelau). També en l’Odissea Penèlope és lliu-
re de triar marit entre els nombrosos pretendents que li ocupen el 
palau, una idea que en alguns moments li resulta molt temptadora 
(XVI 74-77; XIX 524-529); sobre les «ambigüitats» de Penèlope són 
molt suggeridores les reflexions d’Eva Cantarella, Ithaque. De la 
vengeance d’Ulysse à la naissance du droit, París 2003, 95-98. Així 
mateix, en l’estada d’Odisseu al país dels feacis es deixa entreveure 
que Nausica té un cert marge per escollir l’home amb qui es vol 
casar, per bé que, en aquest cas, s’arrisca a ser injuriada per la gent 
del seu país (Od. VI 244-245, 276-288). 

vv. 71-72: El judici de Paris, «el jutge de les deesses»
El judici de Paris és un episodi recurrent en les tragèdies troianes 

d’Eurípides (vegeu Andò 2021: 245-246) que remunta, en últim ter-
me, a la Ilíada d’Homer, on ja se’n troba un primer esbós: Paris, 
subornat per cadascuna de les deesses a fi de decantar el vot al seu 

favor, va rebre d’Afrodita la promesa de donar-li la dona més boni-
ca com a esposa, en cas que l’elegís a ella, i Paris la va elegir (XXIV 
28-30). Així, en una visita a Esparta i aprofitant l’absència de Mene-
lau, Paris es va endur Hèlena cap a Troia juntament amb el seu dot 
(III 70, 90, 458; VII 389-390). En Homer, l’actuació de Paris és in-
terpretada com una transgressió de l’hospitalitat de Menelau que 
demana un càstig de part de Zeus, el déu garant de la protecció  
de l’estranger i l’hoste (Il. III 351-354; XIII 623-627; vegeu Rosa-
Araceli Santiago Álvarez, «La polaridad “huésped”/“extranjero” 
en los Poemas Homéricos», en R.-A. Santiago Álvarez (coord.) & 
M. Oller Guzmán (ed.), Faventia, Supplementa 2 [Contacto de pobla- 
ciones y extranjería en el mundo griego antiguo], 2013, 29-45). És pos- 
sible que aquesta transgressió també estigués present en els Cants 
cipris, en què, d’acord amb el resum que ens n’ha arribat, Menelau, 
abans de salpar cap a Creta, donava ordres a Hèlena d’oferir als 
hostes tot allò que necessitessin, una generositat que seria objecte 
d’abús per part de Paris. Tant Heròdot (II 113-120) com Licòfron 
de Calcis (Alex. 132-138) veuen també en el rapte d’Hèlena una ac-
ció sacrílega, que atempta contra les normes de conducta de l’hoste 
que és acollit degudament en casa d’altri. Tot i que Eurípides, en 
aquest cas, no esmenta la transgressió de l’hospitalitat, sens dubte era 
un aspecte que agreujava el comportament de Paris als ulls del públic 
del seu temps. 

v. 75: «l’enamorada Hèlena»
Eurípides destaca l’impuls eròtic que empeny Hèlena tant en la 

tria del propi marit (v. 68-71) com en la fugida amb Paris, un ἔρως 
desmesurat que aboca irremeiablement aqueus i troians a l’ἔρις (ve-
geu Helene P. Foley, Ritual irony: Poetry and sacrifice in Euripides, 
Londres – Ithaca 1985, 77-88). Aquesta naturalesa enamoradissa i 
fàcilment impressionable d’Hèlena serà ridiculitzada pel mateix Eu-
rípides en l’únic drama satíric que ens n’ha perviscut sencer, El ciclop 
(vv. 179-186), on també es posa de relleu l’aparença luxosa i bàrbara 
de les robes de Paris, la qual serà considerada una mostra d’efemi-
nament per Climent d’Alexandria (Paed. III 2, 13, 1). En efecte, el 
retrat de Paris evoca la ἁβροσύνη o «refinament» que, en el pensa-
ment grec arcaic i clàssic, definia el món oriental i la seva manera 
viciada de viure, en oposició a la sobrietat i moderació suposadament 
gregues (vegeu Edith Hall, Inventing the barbarian. Greek self-
definition through tragedy, Oxford 1989, 121-133). 



144	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 145

vv. 84-86: «A mi em van escollir per dirigir l’expedició en considera-
ció a Menelau, perquè soc germà seu. Tant de bo que algú altre ha-
gués pres aquest honor en comptes de mi!»

Agamèmnon és nomenat στρατηγός, és a dir «cabdill de l’exèrcit» 
aqueu, un lideratge que en aquest moment precís li representa una 
càrrega, però que temps enrere sembla que havia cobejat —fins al punt 
d’haver fet campanya electoral per tal d’obtenir el càrrec, segons li 
retraurà Menelau més endavant (vv. 337-343)—. En I. A., el motiu pel 
qual Agamèmnon acabdilla l’estol aqueu és el parentiu amb Menelau 
(també a I. T. 14), però convé recordar que Tucídides (I 9) el consi-
dera el cap dels pretendents juramentats per Tindàreu (vegeu més 
amunt la n. ad vv. 55-65) i n’esmenta el seu poder extraordinari (τῶν 
τότε δυνάμει προύχων) i la importància de la seva flota (ναυτικῷ… 
ἰσχύσας); per això, conclou, els altres homes el seguiren «més per por 
que per reconeixement» (οὐ χάριτι τὸ πλέον ἢ φόβῳ). L’origen del lide-
ratge d’Agamèmnon serà també discutit més endavant per Menelau.

v. 89: «en l’atzucac en què ens trobàvem»
La lectura κεχρημένος de L suggeriria que Calcant es va valdre de 

l’oracle per sortir de l’atzucac, mentre que amb la correcció 
κεχρημένοις se subratlla qui són els receptors de l’oracle, en concor-
dança amb els participis θύσασι, μὴ θύσασι del vers 93. David Kovacs 
(«Toward a reconstruction of Iphigenia Aulidensis», JHS 123, 2003, 
78-79) accepta aquesta correcció i la fa servir per a adduir que en una 
primera versió de la tragèdia l’oracle era revelat davant de l’exèrcit 
en ple (assenyalat pel datiu plural), de manera que Agamèmnon 
s’hauria compromès públicament a portar Ifigenia i sacrificar-la. 

v. 91: «en honor a l’Àrtemis que habita aquesta plana»
Àrtemis tenia efectivament un santuari a la badia d’Àulida, prop 

d’una font d’aigua freda, del qual encara són visibles els vestigis un 
quilòmetre a l’oest de la costa (vegeu-ne la descripció en Mary B. 
Hollinshead, «Against Iphigeneia’s adyton in three mainland tem-
ples», AJA 89, 3, 1985, 419-440, especialment 430-432). A l’Artemí-
sion, segons explica Pausànias (IX 19, 6), a banda del temple, hi 
havia dues estàtues de la deessa en marbre blanc: una mostrava la 
deessa portant unes torxes, imatge que evoca algunes de les epiclesis 
que la relacionen amb la llum i el foc (Φωσφόρος, Σελασία, Σελασφόρος, 
Πυρωνία), i l’altra disparava un arc, activitat que com a deessa caça-
dora, senyora de la natura salvatge i dels animals (cf., p. ex., Homer, 
Il. XXI 270: πότνια θηρῶν Ἄρτεμις ἀγροτέρα), se li atribueix sovint. 

vv. 92-93: «i que, si acomplíem el sacrifici, podríem emprendre la 
navegació i destruiríem els frigis, mentre que, si no ho fèiem, cap 
d’aquestes coses no tindria lloc»

En aquests versos es recull l’oracle que imposa el sacrifici d’Ifige-
nia com un requeriment previ per poder emprendre la navegació cap 
a Troia. Desconegut en els poemes homèrics, el sacrifici estava inclòs 
en els Cants cipris en què, segons el resum de Procle, Agamèmnon 
injuriava Àrtemis en vanagloriar-se d’haver caçat una cérvola amb 
més destresa que la mateixa deessa. El motiu és esmentat en els tres 
tràgics, però és Eurípides qui en treu un major rendiment en les 
seves tragèdies. Per a una anàlisi sobre els antecedents d’aquest epi-
sodi, vegeu «El mite d’Ifigenia, de l’èpica a la tragèdia» en la Notícia 
preliminar. Convé assenyalar que el sacrifici no és aquí una ordre 
d’obligat compliment, sinó la condició sense la qual l’exèrcit no po-
drà fer-se a la mar i destruir Troia. El fet que es doni marge per 
triar entre una opció o altra afegeix pressió sobre Agamèmnon, que 
és qui en últim terme haurà de prendre la decisió final.

v. 97: «Però, aleshores, el meu germà»
Es tracta de Menelau, el germà d’Agamèmnon, a qui s’atribueix la 

idea de fer venir Ifigenia per sacrificar-la mitjançant el fals reclam 
d’unes noces amb Aquil·leu (sobre aquest personatge, vegeu la nota 
següent). La responsabilitat de Menelau en l’engany és una innovació 
d’Eurípides que es pot llegir abans en l’Andròmaca (vv. 624-626) i 
en Les troianes (vv. 370-372), però en la Ifigenia entre els taures (vv. 
24-25) és Odisseu, l’heroi astut per excel·lència, qui ordeix la trama 
(vegeu Jouan, Euripide et les légendes des Chants Cypriens cit., 260-
264). La insistència en la monstruositat d’aquestes accions (τλῆναι 
δεινά) i de qui gosa cometre-les recorre tota la tragèdia (vv. 127, 133, 
etc.). 

v. 100: Aquil·leu
Aquil·leu, conegut també amb el patronímic Pelida, és el fill de 

Peleu, rei de Ftia, i de Tetis, una Nereida. Com a cabdill dels mir-
mídons, participa a l’expedició contra Troia malgrat que no formava 
part dels pretendents d’Hèlena i que, per tant, no hi estava obligat. 
Protagonista indiscutible de la Ilíada d’Homer, la seva figura és molt 
complexa: considerat un guerrer excel·lent, el «millor dels aqueus» 
(ἄριστος Ἀχαιῶν, Il. I 244), exemple de coratge i amistat, el seu ta-
rannà irascible i bel·licós el converteix en un personatge sorrut, anti-
pàtic i temible. Malgrat això, Aquil·leu va gaudir d’una gran popula-



146	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 147

ritat entre els dramaturgs dels segle v aC: Pantelis Michelakis 
(Achilles in Greek tragedy, Cambridge 2002, 13-16) calcula que el per- 
sonatge apareixia en unes setanta-cinc peces dramàtiques, incloent 
tragèdies, comèdies i drames satírics; d’aquestes, malauradament la 
gran majoria estan perdudes en l’actualitat. En aquest sentit, es pot 
afirmar que I. A. és l’única tragèdia conservada en què Aquil·leu des
envolupa un paper significatiu a escena. En aquesta obra, Aquil·leu 
no és encara l’heroi experimentat de la Ilíada, sinó més aviat un jove 
desitjós de forjar-se un bon renom amb la llança. D’altra banda, la 
seva joventut el situa en l’edat òptima per a prendre esposa, quelcom 
que ell mateix recorda en la seva primera intervenció (v. 805); per 
aquesta raó resulta versemblant fer venir Ifigenia amb la falsa pro-
mesa de casar-la-hi. 

v. 103: Ftia
En la geografia homèrica, Ftia és el reialme de Peleu i del seu fill 

Aquil·leu. Situat a les regions septentrionals de Grècia, es correspon-
dria aproximadament amb la regió de l’Acaia Ftiòtida, una zona 
muntanyosa de la Tessàlia on vivien els anomenats periecs, pobla
cions que haurien estat sotmeses pels tessalis quan van ocupar aquells 
territoris (Denver Graninger, Cult and Koinon in Hellenistic Thes-
saly, Leiden – Boston 2011, 13-19). Cal recordar que, en la historio
grafia clàssica, els tessalis són considerats un poble nouvingut, que es 
va establir a la plana tessàlia seixanta anys després de la guerra de 
Troia, provinents de l’oest (Heròdot VII 176, 4; Tucídides I 12, 3). 
L’heroi epònim de Tessàlia, Tèssal, no té, en principi, cap relació amb 
Aquil·leu ni amb la família dels Eàcides, fet que representa una rup-
tura destacable amb el passat aqueu de la regió —una ruptura, val a 
dir, que en la tragèdia no és perceptible.

v. 105: «després d’acordar un fals matrimoni per a la noia»
Certament, l’engany del matrimoni és un motiu antic que remun-

taria en últim terme als Cants cipris (cf. Procle, Chrest. 80 Severyns, 
46-47: ὡς ἐπὶ γάμον αὐτὴν Ἀχιλλεῖ), per bé que Eurípides l’hauria 
manllevat de l’Orestea d’Estesícor (frag. 40 Page: Εὐριπίδ]ης δὲ καὶ 
τὴν Ἰφ[ιγέ|νειαν ἐ]ποίησε γαμουμέ[νην Ἀχιλλεῖ]). Segurament, Sòfocles 
també el va incloure en la seva tragèdia Ifigenia, però hom creu que 
en aquest cas Aquil·leu hauria estat assabentat de l’engany i s’hauria 
prestat a donar el seu nom com a esquer. Alguns estudiosos, doncs, 
com Walter Stockert (1992: 58-59), consideren que Eurípides innova 
en excloure Aquil·leu del complot i convertir-lo en un instrument 

més de l’estratagema d’Agamèmnon i dels altres cabdills aqueus. 
D’altra banda, la inclusió d’Odisseu en la conxorxa probablement es 
deu a la versió del mite que li atribuïa l’invent de l’engany de les 
noces amb Aquil·leu, com es pot llegir també en la Ifigenia entre els 
taures (vv. 24-25) i s’ha explicat més amunt (n. ad v. 97).

v. 112: «ves cap a Argos»
En Homer (Il. VII 180; XI 46), Agamèmnon és rei de «Micenes 

rica en or», però el seu poder s’estén sobre moltes illes i tot Argos 
(Il. II 108). La confusió entre Argos i Micenes, que és habitual a la 
tragèdia, pot tenir el seu origen en la proximitat geogràfica dels dos 
emplaçaments, al nord-est del Peloponnès, però també en el fet que 
l’any 464 aC Argos va destruir Micenes i va annexar-se’n la ciutat 
(cf. Diodor de Sicília XI 65; Estrabó VIII 6, 19); sobre aquesta 
confusió, vegeu David Rosenbloom, «Argos/Mycenae», en H. Rois
man (ed.), The encyclopaedia of Greek tragedy, 3 vols., Chichester 
2014, s. u.

v. 119: «la teva filla»
Aquest és l’únic exemple del terme ἶνις en femení entre els tràgics. 

Es tracta d’un mot rar, desconegut en Homer i en Hesíode, per al 
qual O. Masson («Le mot ἶνις, ‘fils, fille’ chez les poètes et dans les 
inscriptions», REG, 88, 1975, 1-15) va suggerir un origen xipriota 
sobre la base de la documentació del terme en inscripcions de Xipre. 
Segons l’estudiós francès, el mot hauria estat introduït en el vocabu-
lari èpic per Estasí, en els seus Cants cipris, i Èsquil, al seu torn, 
l’hauria incorporat en el llenguatge líric de la tragèdia.

v. 120: «a l’ala sinuosa d’Eubea»
L’illa d’Eubea s’estén de nord a sud, a l’est del continent grec, 

com si fos una ala estesa d’ocell, imatge que Eurípides evoca en 
aquests versos. La proximitat d’Eubea a la terra ferma protegeix les 
cales de la costa beòcia de l’embat del mar, tot i que els corrents hi 
són particularment intensos a la zona de l’Eurip (vegeu la n. 4 a la 
traducció). 

vv. 124-126: «¿I com voleu que, en veure’s privat del llit nupcial, 
Aquil·leu no atiï el seu ànim violent contra tu i la teva esposa?»

Aquesta pregunta del vell servent ha fet despertar la sospita que 
es tracta d’un passatge no original: efectivament, Agamèmnon acaba 
de dir que només coneixen l’engany Calcant, Odisseu, Menelau i ell 



148	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 149

mateix, de manera que Aquil·leu no hauria d’enfadar-se en ser privat 
d’un compromís nupcial que desconeixia. Ara bé, la referència a la 
naturalesa de l’heroi, prompta a irritar-se, es correspon molt bé a  
la descripció homèrica i per tant no deuria sorprendre ni estranyar 
el públic. És interessant subratllar que els temors del vell servent es 
revelaran infundats tan bon punt Aquil·leu faci la seva primera inter-
venció, on es mostrarà com un jove educat i més aviat cautelós da-
vant la idea d’enfrontar-se amb Agamèmnon (vegeu Michelakis, 
Achilles in Greek tragedy cit., 92-95).

v. 128: «Aquil·leu ens proporciona un nom, no hi té cap funció»
L’abús comès per Agamèmnon en emprar el nom d’Aquil·leu sen-

se el seu consentiment serà el motiu pel qual el Pelida se sentirà mo-
gut a impedir el sacrifici d’Ifigenia (cf. vv. 936-940 i, més explícita-
ment, 962-967). En aquests versos Eurípides estableix una oposició 
sofística entre ὄνομα i ἔργον primer, i ὄνομα i σῶμα més endavant, que 
situa l’actuació d’Aquil·leu entre el deure de salvaguardar el bon nom 
d’heroi, ara compromès, i la seva capacitat real de revertir la situació. 
En aquest sentit, convé assenyalar una diferència substancial entre 
l’Aquil·leu homèric i l’euripideu: en Homer, les armes d’Aquil·leu són 
també objecte d’ús i abús per part de Pàtrocle, però l’heroi aconse-
gueix recuperar l’estatus heroic amb la mort d’Hèctor i l’ultratge del 
seu cadàver; en I. A., en canvi, són evidents les limitacions d’Aquil- 
leu, el qual, malgrat intentar-ho, no aconsegueix imposar-se a la vo-
luntat de l’exèrcit, ni dialècticament ni per la força. Sobre aquesta 
qüestió, vegeu Michelakis, Achilles in Greek tragedy cit., 84-92. 

vv. 149-151: «I si de cas te la trobes de cara, amb el seu seguici fora 
del tancat, fes que se’n torni enrere, mou les brides i envia-la als 
fogars dels Ciclops.»

Els versos 149-151 han estat objecte de nombroses correccions, 
cap d’elles del tot satisfactòria. Diggle (1994) assenyala entre cruces 
tot el passatge, des del final del vers 149, on conserva la forma trans-
mesa ἐξόρμα, fins al χαλινούς del vers 151. Alternativament, la cor-
recció ἐξόρμοις de F. H. Bothe, en el vers 149, com un adjectiu con-
cordant amb πομπαῖς, ha estat acceptada per força editors, mentre 
que la proposta ἐξόρμα, σεῖε, al vers 151, no ha tingut la mateixa 
acollida. Günther (1988), Stockert (1992) i Collard & Morwood 
(2017) prefereixen assenyalar tot el vers entre cruces. 

L’esment d’un tancat (κλῄθρων) fa pensar en algun tipus d’estruc-
tura arquitectònica, bé sigui al campament aqueu o a la ciutat de 

Micenes, les muralles de la qual eren bastides amb pedres de grans 
dimensions que, segons el mite, havien col·locat els mateixos ciclops 
(cf. Pausànias II 16, 2-5); d’aquí els vindria el nom de «ciclòpies» 
(vegeu més endavant el v. 265).

vv. 161-163: «Dels mortals no n’hi ha cap de feliç i benaurat fins al 
final, perquè no ha nascut mai ningú lliure de pena.»

Aquests versos evoquen la fragilitat de la felicitat humana, una 
idea essencial en el pensament grec arcaic i clàssic que està exemplar-
ment formulada en l’episodi herodoteu de Cresos i Soló (I 32) i es 
troba mantes vegades recollida en la tragèdia, particularment en Eu-
rípides (vegeu, p. ex., Andr. 100-102; Tr. 509-510; Her. 865-866). Val 
a dir que l’expressió ἐς τέλος permet també una altra interpretació, si 
hom l’entén amb el significat de «del tot» o «completament». Valeria 
Andò (2021: 265-266), que opta per aquesta segona versió, interpre-
ta que «non si tratta di valutare la felicità umana soltanto in prossi-
mità della morte, ma di considerare che nonostante abbia ricchezza 
e potere Agamennone è infelice e afflitto da dolore». 

vv. 164-302: Pàrode
El pàrode d’I. A. comprèn 138 versos i és un dels més llargs con-

servats, només superat pel de l’Agamèmnon d’Èsquil. L’autenticitat 
i la integritat del conjunt han estat llargament debatudes pels estu- 
diosos de l’obra, que subratllen les diferències formals i de contingut 
entre la primera part del cor (vv. 164-230), integrada per una estruc-
tura triàdica d’estrofa, antístrofa i epode, escrita quasi tota en eolo-
coriàmbics, i la segona (vv. 231-302), que conté una estructura dià-
dica d’estrofa i antístrofa, seguida d’un llarg epode o un tercer parell 
estròfic, en iambotrocaics. La primera és molt majoritàriament con-
siderada obra d’Eurípides, tal vegada no del tot acabada, o bé treball 
d’un imitador molt brillant, mentre que els estudiosos són força més 
escèptics quant a la segona, amb opinions que oscil·len entre la sos-
pita d’algunes interferències i el rebuig total d’autenticitat. Atès que 
la bibliografia és molt nombrosa i les consideracions, de tota mena 
(lèxic, estil, versificació, mètrica), remetem als comentaris amplis i 
ben documentats de Collard & Morwood (2017: 285-95) i d’Andò 
(2021: 266-67); sobre aquest problema textual, vegeu també «La tra-
dició manuscrita i el debat sobre l’autenticitat del text» en la Notícia 
preliminar. 

Pel que fa al contingut, el cor descriu el campament dels aqueus 
a la platja de l’Àulida a través dels ulls d’un grup de dones joves 



150	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 151

provinents de Calcis. Mitjançant un relat viu i acolorit el públic pot 
imaginar què és el que passa fora d’escena, allà on el grup dels herois 
espera per poder emprendre la navegació. Des d’un primer moment, 
s’informa de la voluntat de les dones de veure l’espectacle de la pa-
rada militar fent èmfasi en l’enumeració dels herois i de les seves 
naus (vv. 171-172), talment com si es tractés d’un catàleg d’herois 
(vv. 164-230) seguit d’un catàleg de naus (vv. 231-302). En aquest 
sentit, el ressò èpic és evident: s’han establert paral·lelismes d’interès 
amb els episodis del Catàleg de les naus i de la τειχοσκοπία de la 
Ilíada (II 484-785 i III 161-244, respectivament), en què Hèlena tam-
bé descriu a Príam els herois aqueus. Malgrat aquestes semblances 
amb l’obra homèrica, hi ha també diferències importants que han dut 
a pensar en la influència d’una altra font èpica, probablement els 
Cants cipris (cf. Page, Actors’ interpolations cit., 146; Jouan, Euri-
pide et les légendes des Chants Cypriens cit., 297-298, amb bibliogra-
fia). Amb tot, no es descarta la influència d’altres obres tràgiques, 
molt particularment la descripció dels emblemes dels escuts en els 
Set contra Tebes d’Èsquil (vv. 78-181). Per últim, convé esmentar el 
contrast entre aquesta primera descripció de l’exèrcit en termes d’una 
admiració exaltada, quasi ingènua, i el paper que efectivament tindrà 
el grup d’homes armats al llarg de la tragèdia, ja que, en tant que 
massa (ὄχλος) desordenada i perillosa, exercirà una pressió amenaça-
dora sobre Agamèmnon i en condicionarà les decisions (vv. 517, 
1012, 1256-1257; vegeu els comentaris de Page, Actors’ interpola
tions cit., 145-146); la seva força arribarà fins i tot a posar en perill 
la vida d’Aquil·leu i durà Ifigenia a acceptar el seu propi sacrifici com 
un mal menor. 

vv. 171-173: «per tal de veure l’exèrcit dels aqueus i les pales que 
propulsen les naus d’aquests aqueus mig divins»

Les dones manifesten una excitació gairebé eròtica, instigada pel 
relat dels marits sobre la parada militar: es tracta d’observadores ex-
ternes que han deixat de banda les seves tasques domèstiques per 
anar a delectar-se del que sembla un pur espectacle d’entreteniment 
i gaudi (vegeu Ann N. Michelini, «The expansion of myth in late 
Euripides: Iphigeneia at Aulis», ICS 24/25 [Euripides and tragic thea
tre in the late fifth century], 1999-2000, 45-46). Al fil d’aquest pas-
satge, Ruth Scodel («Teichoscopia, catalogue, and the female specta-
tor in Euripides», ColbyQ 33, 1, 1997, 76-93) porta a col·lació la 
descripció que fa Tucídides (VI 30-32) de la sortida de l’expedició 
atenesa cap a Sicília, l’any 415 aC, en què una munió de gent es va 

congregar al Pireu simplement per admirar l’espectacle d’uns prepa-
ratius militars sense precedent. Segons l’estudiosa, el testimoni ocular 
femení pren valor precisament pel fet que la dona és aliena al món 
de la guerra i projecta una visió ingènua sobre el que descriu, ja que 
no deixa traspuar enlloc la situació desesperada que tenalla l’exèrcit, 
immobilitzat per la manca de vents. 

vv. 185-186: «A través del bosc sagrat d’Àrtemis, ple de sacrificis»
La consideració d’Àrtemis com una divinitat que es complau en 

els sacrificis, sobretot en els sacrificis sagnants, justifica el lloc prefe-
rent que ocupa l’adjectiu πολύθυτον en aquest vers. Tal com hem 
argumentat en Marta Oller & María José Pena, «El mito de Ores-
tes y el culto de Ártemis Taurópolos en las regiones septentrionales 
de Grecia (Macedonia, Tracia y Epiro)», publicat dins de J. Pàmias 
(ed.), Parua Mythographica, Oberhaid 2011, 109-119, les tradicions 
mítiques sobre l’origen de l’epiclesi Tauròpolos van contribuir a 
consolidar aquesta imatge cruel de la deessa, en la qual Eurípides va 
jugar un paper important a través de la tragèdia Ifigenia entre els 
taures.

v. 189: «les tendes»
En Homer, el terme κλισίαι designa les tendes bastides amb fusta 

i canya del campament aqueu (vegeu, p. ex., la tenda d’Aquil·leu a Il. 
XXIV 448-454); el seu ús en els poetes tràgics és rar i només es 
documenta en les parts líriques. En comptes d’aquest mot, és més 
habitual σκηναί, un anacronisme que evoca les tendes militars d’èpo-
ca clàssica, o altres termes més generals com ara οἶκοι, δόμοι, δώματα 
o μέλαθρα; vegeu Anne Lebeau «Le camp des Grecs en Troade dans 
la tragédie grecque», en J. Leclant & J. Jouanna (eds.), Le théâtre 
grec antique: la tragédie. Actes du 8ème colloque de la Villa Kérylos à 
Beaulieu-sur-Mer les 3 & 4 octobre 1997, París 1998, 167-178, espe-
cialment 171. 

vv. 194-197: Protesilau
Protesilau el bel·licós, fill d’Íficle i Astíoque, era rei de la ciutat de 

Fílace. Va ser el primer a morir als peus de Troia, en ser abatut per 
un guerrer dardani durant el desembarcament. El seu germà Podar-
ces el va substituir al capdavant d’un exèrcit de quaranta naus, però 
els seus homes l’enyoraven fins i tot deu anys després de la seva 
mort (Homer, Il. II 698-702). 



152	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 153

v. 196: El joc de dames
El joc de dames (πεσσοί), del qual Palamedes es considerava l’in-

ventor, era un joc antic i popular, ja documentat en Homer (Od. I 
106-8), que es jugava sobre un taulell i amb daus. Una àmfora de 
figures negres, atribuïda al pintor Exèquias i datada pel 540-530 aC, 
reprodueix una escena similar a la que aquí es descriu: s’hi veuen 
Aiant i Aquil·leu inclinats damunt del taulell, ben concentrats en la 
partida, mentre aprofiten algun moment de descans enmig del com-
bat (J. D. Beazley, Attic black-figure vase painters, Oxford 1956, 
145, n. 13); el motiu es va popularitzar en la iconografia ceràmica, 
com demostra el fet que se n’hagin trobat còpies posteriors (vegeu 
l’estudi de Susan Woodford, «Ajax and Achilles playing a game on 
an olpe», JHS 102, 1982, 173-185, i la figura 2).

v. 198: Palamedes
Palamedes era fill de Naupli, al seu torn fill de Posidó i Amimone. 

Tot i que no figura en Homer, probablement el seu mite és antic, 
perquè ja apareix esmentat en el resum dels Cants cipris (vegeu Jo-
uan, Euripide et les légendes des Chants Cypriens cit., 339-363). La 
seva mort tràgica per lapidació, fruit d’una conxorxa ordida per 
Odisseu, explica l’interès que va suscitar la seva figura entre els trà-
gics, que li van dedicar cadascun d’ells una obra; sobre el mite de 
Palamedes, vegeu també Josep Antoni Clua, «El mite de Palamedes 
a la Grècia antiga: aspectes canviants d’un interrogant cultural i his-
tòric», Faventia 7, 2, 1985, 69-93. 

v. 199-200: Diomedes
Diomedes era un heroi etoli que guiava vuitanta naus procedents 

de diferents ciutats argives juntament amb Estènel i Euríal (Homer, 
Il. II 557-569). El llançament de disc era un bon entreteniment, com 
demostra el fet que també els mirmídons hi passessin l’estona mentre 
Aquil·leu es negava a tornar al combat (Homer, Il. II 773-775). 

v. 201-202: Meríones
A la Ilíada (II 645-652) Meríones acompanya Idomeneu al capda-

vant de la flota cretenca, de vuitanta naus. De caràcter bel·licós, no 
és clar que l’epítet homèric Ἄρεος ὄζον, «descendent d’Ares», es re-
fereixi al seu llinatge, però el Pseudo-Apol·lodor (I 7, 1) l’anomena 
net d’Ares.

vv. 204-205: Nireu
A Nireu, que regnava a l’illa de Sime, se’l reconeix per la seva 

bellesa extraordinària, només superada per la d’Aquil·leu (Homer, Il. 
II 671-674). 

vv. 206-230: Aquil·leu
La part més extensa del catàleg dels herois està dedicada a Aquil·

leu, no tant perquè era el millor guerrer dels aqueus, sinó pel seu 
paper fonamental en la tragèdia. Eurípides en destaca, en primer lloc, 
la lleugeresa de peus i l’extraordinària rapidesa en la cursa, trets que 
ja identifiquen l’heroi en la Ilíada, mitjançant epítets com πόδας ὠκύς 
(I 58) o ποδώκης (II 860). La superioritat de l’heroi en la cursa a peu, 
sigui en el combat o en competicions atlètiques, és ben coneguda a 
la Ilíada, com reconeixen Idomeneu (XIII 325) i Antíloc (XXIII 
792), però a més a més Aquil·leu compta amb uns cavalls que corren 
com el vent (XVI 148-151), un regal del seu pare Peleu, que, al seu 
torn, els havia rebut de Posidó (XXIII 277-278). En aquests versos 
s’exalta, doncs, el tret principal de la naturalesa extraordinària 
d’Aquil·leu d’acord amb els poemes homèrics (vegeu Roger Dunkle, 
«Swift-footed Achilles», CW 90, 4, 1997, 227-234), per bé que en els 
versos posteriors Eurípides donarà una imatge de l’heroi força allu-
nyada de l’ideal èpic. 

vv. 207-208: «Aquil·leu, el que va parir Tetis»
Aquil·leu és l’únic fill de la deessa Tetis (cf. Píndar, P. III 100-

101), filla de Nereu, el vell déu de la mar. Tetis és, per tant, una 
Nereida i, com a tal, sovint va acompanyada de les seves nombroses 
germanes, totes elles divinitats marines (cf. Homer, Il. XVIII 35-49). 
Els seus balls festius, en rotllana, són evocats més endavant (vv. 
1054-1057), en l’estàsim dedicat a les noces de Tetis i Peleu. 

v. 209: «i Quiró va educar»
Quiró és un centaure, és a dir, un ésser fabulós, mig home, mig 

cavall. A diferència dels seus congèneres, sovint caracteritzats per un 
tarannà imprevisible i violent, Quiró fou conegut a l’Antiguitat per 
la seva tasca educadora, perquè va ser el mestre d’alguns dels herois 
grecs més importants. Quant a l’educació d’Aquil·leu per part del 
centaure, amb tota certesa cal situar l’origen d’aquesta tradició en un 
episodi posthomèric, ja que en la Ilíada és Fènix el mestre paternal 
de l’heroi (IX 438-443; 485-495), mentre que de Quiró només es diu 
que li va ensenyar les arts mèdiques (XI 830-832). Molt probable-



154	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 155

ment, ja en els Cants cipris Peleu confiava de ben petit el seu fill a 
Quiró, que l’alimentava amb vísceres d’animals salvatges per enfor-
tir-li el cos (cf. Pseudo-Apol·lodor III 13, 7). Aquesta versió es 
troba esmentada en el Catàleg de les dones d’Hesíode (frag. 110 
Hirschberger, 49-51), el qual tal vegada va afegir un contingut moral 
als tradicionals exercicis físics de l’educació del centaure; és així com 
s’explicaria que Pausànias (IX 31, 5) també li atribueixi la composi-
ció dels Consells de Quiró en la instrucció d’Aquil·leu (Παραινέσεις 
Χίρωνος ἐπὶ διδασκαλίᾳ τῇ Ἀχιλλέως). En tot cas, en Píndar (N. III 
43-50, 56-57; P. VI 21-27) és clar que l’educació física i la formació 
moral són part del programa d’aprenentatge d’Aquil·leu, una dualitat 
que Eurípides també recull en I. A. i que serveix per explicar la 
pretesa supremacia física i espiritual de l’heroi (vegeu Jouan, Euri-
pide et les légendes des Chants Cypriens cit., 90-91; Monique Rous-
sel, Biographie legendaire d’Achille, Amsterdam 1991, 103-120). 
D’altra banda, cal dir que l’educació és un motiu molt rellevant per 
a entendre la caracterització d’Aquil·leu i d’Ifigenia en aquesta tragè-
dia, que encara són joves i tot just s’inicien en el món adult, com 
argumenta Justina Gregory (Cheiron’s way: Youthful education in 
Homer and tragedy, Oxford 2018, 217-242) i es veurà més endavant 
(vv. 558-572 i les notes ad loc.).

v. 211: «l’he vist córrer, tot armat»
L’auditori d’Eurípides deuria identificar en aquesta cursa d’Aquil·

leu la competició del ὁπλιτοδρομεῖν, en què els efebs atenesos corrien 
vestits amb la panòplia hoplítica en el marc del festival de les Pana-
tenees (Plató, Leg. 833a-b). Walter Burkert («Attische Feste in der 
Aulischen Iphigenie des Euripides», en J. Dalfen, G. Petersmann & 
F. F. Schwarz (eds.), Religio Greco-Romana: Festschrift für Walter 
Pötscher, Grazer Beiträge, Supplementband 5, Horn 1993, 87-92) 
posa de relleu la importància d’aquests tipus de curses en el mite i 
també en el culte d’Aquil·leu. Efectivament, l’heroi era venerat en 
diferents llocs de la geografia de Grècia amb curses similars, molt 
particularment al litoral septentrional del mar Negre (vegeu el meu 
article «Fantasmas de Aquiles: epifanías heroicas entre el mito y el 
culto», Minerva 27, 2014, 77-96); allà hi havia fins i tot una banda 
de terra arenosa coneguda amb el nom de Δρόμος Ἀχιλλέως, és a dir 
«Cursa d’Aquil·leu», perquè es creia que l’heroi l’havia recorreguda 
personalment quan buscava Ifigenia (sobre aquest episodi, vegeu 
també «Racing for love: Achilles and Iphigenia in the Black Sea», en 
D. Braund, V. Stolba & U. Peter (eds.), Environment and habitation 

around the ancient Black Sea, Berlín 2021, 225-235). El mateix Eu-
rípides deuria tenir algun coneixement sobre aquestes tradicions, ja 
que en fa esment en l’Andròmaca (vv. 1260-1262) i sobretot en la 
Ifigenia entre els taures (vv. 435-438).

v. 217: Eumel Ferecíada
Eumel era fill d’Admet i Alcestis, reis de Feres (Homer, Il. II 

711-715). En la Ilíada se’l coneix per les seves habilitats com a auri-
ga (XXIII 289) i per les seves magnífiques egües, que, a diferència de 
les que apareixen al text, són d’un mateix color (II 763-765). La 
descripció de la quadriga és particularment acolorida i inclou una 
explicació detallada de la disposició dels cavalls sota el jou a fi de 
poder maniobrar millor en el circuit, tal vegada inspirant-se en els 
consells de Nèstor al seu fill Antíloc durant la celebració dels jocs 
fúnebres de Pàtrocle (Homer, Il. XXIII 306-48). 

vv. 239-241: «En imatges daurades, a la part alta, es dreçaven les 
divines Nereides, símbol per a les popes de l’exèrcit d’Aquil·leu.»

La tria de les Nereides com a emblema naval escau al contingent 
ftiota per dos motius: d’una banda, Tetis, una de les Nereides, és la 
mare d’Aquil·leu i una figura de gran transcendència en el mite de 
l’heroi, en particular per les seves intervencions davant d’altres divi-
nitats (Zeus i Hefest, p. ex.) a favor del seu fill; de l’altra, les Nerei-
des són deesses marines, de manera que la seva presència en el mas-
caró de la nau es podria interpretar com una protecció davant dels 
perills de la navegació. No sorprèn gens, doncs, que la imatge de les 
Nereides, i de Tetis en particular, representi Aquil·leu i la seva flota. 
És interessant destacar que aquesta associació es documenta també 
en una sèrie de monedes de bronze procedents de la ciutat tessàlia 
de Larisa Cremaste, a la Ftiòtida, i encunyades per Demetri Polior-
cetes (302-286 aC), on es pot veure, a l’anvers, el cap d’un jove de 
perfil i, al revers, una Nereida sobre un hipocamp duent un escut 
amb el monograma ΑΧ; l’estudiosa Ursula Pause-Dreyer (Die He
roen des Trojanischen Krieges auf Griechischen Münzen, Múnic 1975,  
55-56) s’inclina per identificar aquestes figures amb Aquil·leu i Tetis 
respectivament.

v. 259: Leit
Leit és un dels cinc capitostos que encapçalen el contingent beoci, 

format per cinquanta naus aquí com en Homer (Il. II 494-510). Se-
gons Pàusanias (IX 4, 3) Leit era l’únic dels cabdills beocis que va 



156	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 157

tornar a casa de la guerra de Troia i la seva tomba es podia veure a 
Platea. En aquests versos, rep el títol de «terrigen» en record del 
mite fundacional de Tebes, segons el qual Cadme va matar el drac 
d’Ares, que vigilava una font, i en va sembrar les dents, d’on nasque-
ren els primers tebans, anomenats des d’aleshores σπαρτοί, «homes 
sembrats». D’altra banda, Henri Grégoire («Le Catalogue des navi-
res dans la parodos de l’Iphigénie à Aulis d’Euripide», BAB 34, 1948, 
16-31) suggereix que la reivindicació d’aquest heroi, altrament poc 
conegut, que fa Eurípides pot ser un reconeixement de l’aliança po-
lítica de Platea amb Atenes en el seu temps.

vv. 277-279: «Els enians disposaven d’un estol de dotze naus, que 
comandava el sobirà Guneu.»

Molt probablement es tracta del mateix poble que a la Ilíada (II 
748-49) rep el nom de Ἐνιῆνες; aporten un contingent de vint-i-dues 
naus i efectivament tenen Guneu com a capitost. Malgrat aquesta 
coincidència, Collard & Morwood (2017: 314) expressen els seus 
dubtes al voltant de la identificació.

v. 284: Meges
En Homer (Il. II 625-630), Meges encapçala un contingent de 

quaranta naus procedents de Dulíquion i de les Illes Equines o Equi-
nades, situades enfront d’Elis, però no s’hi esmenta Tafos. Els tafis 
són coneguts a l’Odissea (XV 427) per les seves activitats de pirate-
ria.

v. 288: Aiant
Es fa un nou esment d’Aiant fill de Telamoni, heroi de Salamina 

(n. 24), que aquí porta un contingent de dotze naus, com en la Ilía-
da (II 557). El text transmès està corromput i és de difícil compren-
sió, perquè, com explica J. Diggle, sembla descriure una maniobra 
il·lògica per qui ocupa l’ala esquerra. En tot cas, Eurípides segueix 
Homer (Il. XI 7-9) quan situa les naus d’Aquil·leu i Aiant, els mi-
llors guerrers, als dos extrems de la flota aquea.

v. 311: «Doncs amb aquest ceptre aviat t’ompliré la cara de sang!»
A l’Atenes clàssica, exercir violència física contra els propis es-

claus estava permès i, de fet, era una de les prerrogatives que l’amo 
tenia com a propietari dels seus cossos. Ara bé, no ho estava contra 
els esclaus d’altri, que és el que Menelau es disposa a fer. En els 
processos judicials, aquest tipus de violència estava institucionalitza-

da: els esclaus eren regularment sotmesos a tortura durant els inter-
rogatoris amb la idea que només d’aquesta manera se n’aconseguia 
una confessió fidedigna. També a dalt d’escena es podien veure epi-
sodis violents dramatitzats, tant en les tragèdies com molt especial-
ment en les comèdies, en què els personatges sovint s’estomaquen o 
reben garrotades per fer riure. Precisament, les similituds entre 
aquesta escena i altres escenes còmiques han dut alguns editors a 
dubtar de l’autenticitat del passatge (vegeu-ne més detalls a Co-
llard & Morwood 2017: 319); tanmateix, l’enfrontament entre el 
vell servent i Menelau es troba representat en un dels bols megaresos 
del segle ii aC (LIMC V.1 711, n. 6, i la figura 1.2).

v. 317: «Ei! ¿Què és aquest terrabastall i aquest guirigall de crits a 
les meves portes?»

La sortida a escena d’Agamèmnon propicia un episodi d’enfron-
tament amb Menelau que Benjamin Sammons («The quarrel of Aga-
memnon & Menelaus», Mnemosyne 67, 1, 2014, 1-27) identifica com 
un esquema narratiu tradicional, segons el qual la relació entre tots 
dos germans es caracteritzaria «as fundamentally contentious» (p. 13). 
Sammons situa el primer exemple d’aquest motiu en el llibre tercer 
de l’Odissea (vv. 130-200), en què Nèstor explica el penós retorn dels 
aqueus a Grècia després de la presa de Troia. El vell heroi descriu 
com l’exèrcit es va dividir per culpa, precisament, de les opinions 
divergents d’Agamèmnon i Menelau: el primer, temorós de la còlera 
d’Atena, preferia quedar-se a la Tròada i fer sacrificis, mentre que el 
segon, desitjós de tornar a casa, volia fer-se a la mar aquella mateixa 
nit. Per exposar i discutir les dues posicions, els Atrides convocaren 
l’assemblea al capvespre i s’intercanviaren paraules aspres; davant la 
impossibilitat de conciliar posicions, la resta de cabdills es va inclinar 
a favor d’un o altre, de manera que el contingent grec es va acabar 
separant. Aquest episodi, que probablement també es trobava en els 
Retorns d’Àgias de Trezè (PEG, Arg. 3-7 Bernabé = Procle, Chrest. 
277 Severyns; cf. Pseudo-Apol·lodor, Ep. VI 1) i fou tractat pels 
tràgics anteriorment (en concret, a la Políxena de Sòfocles i al Tèlef 
d’Eurípides), suposa un antecedent molt interessant a l’episodi que 
descriu Eurípides en I. A., perquè permet situar el conflicte fratern 
al principi i al final de l’expedició troiana, tot reproduint uns patrons 
conductuals similars per a cadascun dels dos personatges: Agamèm-
non hi apareix com un cabdill més caut i hesitant, enfront d’un Me-
nelau més irascible i decidit —la mateixa caracterització que, a grans 
trets, llegirem en aquesta tragèdia—. Aquest episodi d’I. A. també es 



158	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 159

troba representat sobre un dels anomenats bols homèrics o megare-
sos de la primera meitat del segle ii aC (LIMC V.1 711, n. 6; vegeu 
la figura 1.3).

v. 324: «No abans que mostri a tots els dànaus allò que hi està escrit!»
Menelau amenaça Agamèmnon de fer pública la seva carta a tot 

l’exèrcit com si es tractés d’un acte d’alta traïció envers el contingent 
sencer, per bé que poc abans Agamèmnon ha afirmat que només 
coneixien l’engany Menelau, Calcant, Odisseu i ell mateix. Aquesta 
incongruència, segons David Kovacs («Toward a reconstruction of 
Iphigenia Aulidensis», JHS 123, 2003, 84), es deuria al fet que en una 
primera representació de la tragèdia («first perfomance») la profecia 
de Calcant era revelada davant de tot l’exèrcit, de manera que Aga-
mèmnon s’hauria compromès públicament a sacrificar la filla; poste-
riorment, s’hauria introduït en el text el motiu de la profecia secreta, 
sense eliminar del tot els versos que sostenien la versió anterior (ve-
geu «La tradició manuscrita i el debat sobre l’autenticitat del text» 
en la Notícia preliminar). Sigui com vulgui, la por davant de la reac-
ció violenta de la massa és un instrument coercitiu que condicionarà 
l’actuació d’Agamèmnon al llarg de tota la peça; de fet, per a Her-
bert Siegel («Agamemnon in Euripides’ Iphigenia at Aulis», Hermes, 
109, 3, 1981, 257-265) la por és el factor principal en la caracteritza-
ció del cabdill atrida en I. A.

v. 327: «Déus, que n’és de desvergonyit, el teu ànim!»
La vergonya (αἰσχύνη) de l’actuació de Menelau és doble: s’ha 

apoderat d’un objecte d’Agamèmnon i ha llegit el contingut d’una 
carta que no li havia estat adreçada i que anava, a més a més, sege-
llada. La importància de preservar la privacitat del contingut d’una 
carta ja és ben clara en la història de Bel·lerofont (cf. Homer, Il. VI 
168-169), però també es pot constatar en les cartes sobre plom con-
servades, en què es documenta la pràctica de plegar o enrotllar la 
lamineta per tal que el missatge quedi amagat a la part interior, fora 
de la vista dels qui no havien de llegir-lo; vegeu Madalina Dana, La 
correspondance grecque privée sur plomb et sur tesson: Corpus épi-
graphique et commentaire historique, Múnic 2021, 334-338.

v. 332: «Perquè els teus pensaments van fent giragonses: ara, uns; 
abans, uns altres; i després, encara uns altres!»

Menelau acusa el seu germà de tenir un pensament sinuós, retort, 
per extensió, mutable, una característica que ja s’ha pogut constatar 

en el pròleg de l’obra, en què Agamèmnon canvia de parer i escriu 
una segona carta a Clitemestra. Val a dir que, ja en la Ilíada, les 
μεταβολαί d’Agamèmnon es mostren en més d’una ocasió (quan el 
lliurament de Criseida o en el seu conflicte amb Aquil·leu, p. ex.), 
però en I. A. s’afegeix un component disruptiu més en situar la seva 
esposa i fills al bell mig del campament militar, probablement una 
innovació d’Eurípides. Pantelis Michelakis (Euripides: Iphigenia at 
Aulis, Londres 2006, 33-36) considera que l’Atrida es troba davant 
d’un conflicte intern entre els seus múltiples deures com a cabdill de 
l’exèrcit, com a pare i marit, i també com a germà, una situació que 
fa aflorar els conflictes entre la vida privada i la vida pública, entre 
la família i l’Estat: la primera pot ser anònima i sense glòria, però 
està lliure de grans responsabilitats, mentre que la segona, plena 
d’honors, comporta també grans patiments. Al llarg de la tragèdia, 
l’Atrida intentarà conciliar en va ambdós aspectes, maldant per con-
graciar-se el favor i el reconeixement de l’exèrcit, sense perdre, de 
retruc, el control i l’estima dels seus familiars i amics. 

v. 334: «per als amics»
La φιλία és un concepte fonamental en moltes tragèdies d’Eurípi-

des, també en I. A. En grec, el terme és polisèmic i comprèn un 
ventall molt ampli de relacions humanes: des del vincle entre cònju-
ges i parents fins a l’amistat, l’hospitalitat, la súplica, i fins i tot les 
aliances polítiques i militars. Es tracta d’un lligam fonamentalment 
afectiu, però que també estableix obligacions objectives de reciproci-
tat (vegeu l’estudi clàssic de David Konstan, Friendship in the clas-
sical world, Cambridge 1997). En aquest sentit, Menelau acusa Aga-
mèmnon d’haver desatès els deures envers els seus amics una vegada 
assolida la seva ambició personal (τὸ φιλότιμον, v. 342) de comandar 
l’exèrcit (vegeu Marianne McDonald, «Iphigenia’s Philia: Motiva-
tion in Euripides Iphigenia at Aulis», QUCC 34, 1, 1990, 69-84, 
especialment 75).

vv. 337-345: «Quan maldaves per encapçalar els danaides cap a Ílion 
[…] tancat a dins amb pany i forrellat.»

Aquests versos descriuen l’activitat d’Agamèmnon com si es trac-
tés d’un polític de finals del segle v aC, fent campanya electoral per 
ser nomenat estrateg. Cal recordar que a l’Atenes clàssica els estra-
tegs, que eren deu, s’elegien anualment a l’assemblea a raó d’un per 
tribu (φύλαι). El fet que fos de les poques magistratures no elegides 
a sorts va permetre als polítics ambiciosos utilitzar-la com una forma 



160	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 161

de perpetuar-se en el poder i fer política més enllà de les seves tas-
ques militars; vegeu Claude Mossé, «Le rôle politique des armées 
dans le monde grec à l’époque classique», en J.-P. Vernant (ed.), Pro-
blèmes de la guerre en Grèce ancienne, París 1999, 291-301. En 
l’anàlisi d’aquest passatge, Roger Goosens («La campagne électorale 
d’Agamemnon (Euripide, Iphigénie à Aulis, 373)», RBPh 22, 1-2, 
1943, 192-197) hi ha vist una referència encoberta a l’actuació d’Al-
cibíades en la política atenesa del segle v aC, tot i que també s’ha 
suggerit que es pugui tractar de Nícias (vegeu la nota de Jouan al 
passatge, en la seva traducció per a les Belles Lettres); en qualsevol 
cas, aquests versos exemplifiquen molt bé els anacronismes de la tra-
gèdia, inspirada en el món llegendari dels herois i en els seus mites, 
però a la vegada un fruit genuí del seu temps (vegeu P. E. Easter-
ling, «Anachronism in Greek tragedy», JHS 105, 1985, 1-10).

v. 350: «l’exèrcit de tots els grecs»
L’adjectiu Πανέλληνες és antic: en trobem els primers exemples en 

Homer (Il. II 530) i en Hesíode (O. 528). En aquest vers es refereix 
al caràcter compost de l’estol dels aqueus, amb homes vinguts d’ar-
reu de Grècia, encapçalats per Agamèmnon (v. 414). L’expedició 
troiana es presenta, doncs, com una iniciativa conjunta de tots els 
pobles grecs —la primera, segons Tucídides (I 3)— per tal de fer 
front a un enemic extern comú. 

v. 371: «uns bàrbars de no res»
L’adjectiu βάρβαρος pren aquí una connotació clarament negativa, 

destacant la inferioritat i la mesquinesa dels troians davant del poble 
grec. L’oposició grec-bàrbar, que és un tema molt present en tota la 
producció euripidea, torna a ser de gran rellevància en I. A., en què 
ofereix la motivació principal per a tirar endavant el sacrifici, que es 
presenta com un preu a pagar per a salvar Grècia d’un enemic temible, 
que segresta dones (vv. 1264-1266). D’altra banda, la por de conver-
tir-se en la riota de l’enemic és un motiu ja present en els poemes 
homèrics (cf., p. ex., Il. III 43-45, a propòsit de Paris i la seva covardia 
en el combat), que els tràgics reprendran (cf. Eurípides, Med. 797). 

vv. 376-377: «És terrible que entre germans hi hagi raons i baralles, 
cada vegada que cauen en una disputa.»

La primera intervenció del cor adopta un to molt diferent de 
l’acolorida i entusiàstica descripció dels herois i les seves naus que 
s’ha pogut llegir en el pàrode, perquè hi expressa el sentiment de 

tristor que l’aclapara en ser testimoni dels posicionaments enfrontats 
dels dos germans; vegeu la reacció del cor en la Medea d’Eurípides 
(vv. 520-521), en relació amb el repudi de Medea per part de Jàson, 
i l’estudi d’Aurélie Damet, La septième porte: Les conflits familiaux 
dans l’Athènes classique, París 2018, 117 i 394-395. 

vv. 389-390: «Ho ets més tu, que després de perdre una mala esposa 
desitges recuperar-la, si un déu bo te’n concedeix la sort.»

També a la Ilíada (II 587-89) Menelau es deleix per venjar els 
patiments soferts i recuperar la seva esposa. Aquest desig de Menelau 
serà objecte d’una duríssima crítica per part de Peleu a la tragèdia 
Andròmaca (vv. 590-615), ja que el farà culpable de la mort de molts 
homes estrenus, entre ells el seu propi fill Aquil·leu. 

v. 392: «l’Esperança, que és una divinitat»
L’Esperança és presentada com a divinitat per Teognis (vv. 1135-

1146), el qual afirma que és l’única que ha romàs entre els homes 
mentre la resta de déus han pujat a l’Olimp. En Hesíode (O. 96-99), 
només l’esperança queda tancada dins de la gerra de Pandora quan 
tots els mals es dispersen pel món. En aquest vers euripideu es fa 
difícil interpretar per què la intervenció de l’Esperança fou decisiva 
en la tria d’Agamèmnon com a capitost. 

v. 399: «per cometre accions sense llei»
Vegeu la semblança entre el sintagma ἄνομα δρῶντα d’Eurípides i 

l’expressió θυσίαν ἑτέραν ἄνομόν τιν᾽, ἄδαιτον, «un altre sacrifici il·
legítim, mancat de banquet», amb què es defineix també el sacrifici 
d’Ifigenia a Èsquil (Ag. 150).

v. 433: «Presenten la noia a Àrtemis»
El verb προτελίζω, molt rar, evoca les προτέλεια, les accions amb 

què s’iniciaven diferents rituals a l’Antiguitat. En aquesta ocasió es 
fa referència al ritual del matrimoni i, en concret, a la immolació de 
víctimes preliminar, que podia anar adreçada a diferents divinitats en 
funció de les fonts: Àrtemis és particularment esmentada, però, p. 
ex., Juli Pòl·lux (III 38) anomena també Hera i les Moires com a 
receptores de δῶρα (vegeu Vérilhac & Vial, Le mariage grec cit., 
286-293). En I. A. (v. 718), Agamèmnon és el responsable de dur-les 
a terme, tal vegada un dia abans o el mateix dia del casament, tot i 
que també podia fer-les personalment la núvia, en funció dels cos-
tums locals (cf. Plutarc, Amat. narr. 772c). 



162	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 163

vv. 435-439: «Poseu-vos la corona al cap, i tu, sobirà Menelau, tin-
gues a punt l’himeneu, i que per les tendes ressoni la flauta amb el 
retrò dels peus, perquè ha arribat el dia que serà feliç per a la don-
zella!»

El missatger exhorta els Atrides a començar el ritual del matrimo-
ni evocant uns objectes (cistells amb grans d’ordi i corones) que, 
irònicament, també formen part del ritual del sacrifici, com expli-
quen Jean-Pierre Vernant (Mythe et société en Grèce ancienne, París 
1974, 149) i Alberto Borghini («Consacrazione alla morte e ritualità 
matrimoniale (a proposito di Eur., Iph. Aul. 430-34)», SCO 36, 1987, 
113-116). Eurípides se serveix magistralment de les similituds entre 
tots dos rituals per posar de relleu la cruel decepció que l’engany 
d’Agamèmnon amaga, però els estudiosos de l’obra han demostrat 
que, al capdavall, en el món grec antic la víctima sacrificial i la núvia 
podien ser enteses com una mateixa cosa, perquè, a través de l’edu-
cació, la societat preparava les noies per a assumir el matrimoni com 
una mort simbòlica (vegeu Helene P. Foley, «Marriage and sacrifice 
in Euripides’ Iphigeneia in Aulis», en Texts & contexts: American 
classical studies in honor of J.-P. Vernant, Buffalo 1982, vol. xv.1/2, 
159-180, on també s’analitza l’ús de l’homologia matrimoni/mort en 
les tragèdies Alcestis, Hèlena i Les troianes; Richard Seaford, «The 
tragic wedding», JHS 107, 1987, 106-130, especialment 108-110). 

vv. 451-454: «Al capdamunt de les nostres vides tenim la dignitat i 
estem al servei de les masses. Jo, en efecte, m’avergonyeixo de deixar 
anar una sola llàgrima, i al mateix temps, miserable, m’avergonyeixo 
de no plorar ara que he arribat a les desgràcies més grans.»

Agamèmnon es refereix de nou (cf. vv. 16-19) als inconvenients i 
a les servituds que condicionen la vida de les elits nobles davant del 
poble pla; en concret, esmenta el capteniment que han de mostrar, 
reprimint el plor i mesurant les paraules. El plor, com a manifestació 
externa de la pena i el dolor, té aquí una connotació negativa que no 
es percep en els poemes homèrics, en què els herois ploren sense 
censura (vegeu Hélène Monsacré, Les larmes d’Achille: héros, fem-
me, souffrance chez Homère, París 2010 [19841], 215-259); malgrat 
aquestes paraules, Agamèmnon plora en diversos moments al llarg 
de la tragèdia, però ho fa en solitud (vv. 39-40) o bé davant dels seus 
familiars (vv. 496-497, 650, 683-684), donant a entendre que l’αἰδώς 
censura només les llàgrimes en públic. D’altra banda, la possibilitat 
de parlar sense inhibició de cap mena sembla evocar el dret de la 
παρρησία (literalment, el dret de dir-ho tot, de πᾶς i ῥητός), que a 

l’Atenes democràtica incloïa la crítica lliure a persones i institucions, 
i es considerava necessària per a garantir la ἰσηγορία o igualtat de 
drets polítics. 

v. 461: «Hades, segons sembla, ben aviat la prendrà per esposa.»
El motiu de les noces amb Hades, el déu del món infernal, és una 

metàfora molt difosa a la Grècia antiga per a expressar eufemística-
ment el lament per la mors immatura de noies en edat núbil. Es 
documenta particularment en la tragèdia (cf. Èsquil, Suppl. 791; Sò-
focles, Ant. 654, 816; Eurípides, Med. 985, 1234-1235; Or. 1109; 
Hec. 612; I. T. 364-371; vegeu també l’estudi de Richard Seaford, 
«The tragic wedding», JHS 107, 1987, 106-130), i en epigrafia fune-
rària, on trobem alguns exemples de gran bellesa literària i comple-
xitat formal. Aquest és el cas, p. ex., de l’epitafi de Teòfila (Pantica-
pèon, s. ii-i aC; CIRB 130 = GV 1989), en què el desesper del pare 
davant la pèrdua d’una filla, que estava a punt de casar-se, troba 
consol en la substitució de la mort per un rapte a mans d’Hades; 
d’aquesta manera, Tèofila esdevé una nova Persèfone i davalla al 
món dels morts no pas com una morta més, sinó com una núvia 
radiant i feliç. Cal recordar que l’homologia matrimoni/mort és ben 
present en el pensament grec antic (vegeu, més amunt, la n. ad vv. 
435-439).

vv. 463-464: «Pare, ¿em mataràs? Tant de bo que tinguis unes núp-
cies com aquestes, tu i el que t’és amic!»

Les paraules desesperades d’Ifigenia, que Agamèmnon aquí només 
imagina, són evocades pel cor en l’Agamèmnon d’Èsquil (vv. 228, 
234-236), que explica com van haver d’emmordassar la noia per evi-
tar que proferís malediccions damunt l’altar. En la Ifigenia entre els 
taures d’Eurípides, en canvi, és la mateixa Ifigenia qui recorda les pa- 
raules de retret que va adreçar al seu pare, moments abans de morir, 
en sentir-se víctima d’un engany que la duia al sacrifici (vv. 364-371). 

v. 518: «Calcant revelarà la resposta de l’oracle a l’exèrcit dels argius.»
La desconfiança d’Agamèmnon envers Calcant remet clarament a 

l’enfrontament entre el rei i l’endeví narrat a la Ilíada (I 106-120), 
on ja es percebia el conflicte d’interessos entre la voluntat divina, de 
la qual l’estirp dels endevins és transmissora, i la voluntat humana, 
molt particularment la dels dirigents polítics. Com assenyala Valeria 
Andò (2021: 325-327), aquest conflicte és al cor mateix de la tragèdia 
i, per aquest motiu, són molts els exemples comparables al passatge 



164	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 165

d’I. A.: des de les dures paraules d’Èdip i Creont contra Tirèsias en 
les tragèdies de Sòfocles (p. ex., O. R. 387-398; Ant. 1055-1056) a les 
moltes referències euripidees sobre la inutilitat i la falsedat dels vati-
cinis (p. ex., Hipp. 1058-1059; Hel. 744-757), així com sobre l’ambi-
ció dels mateixos endevins en I. A. (v. 520 i nota ad loc.).

vv. 543-545: «Feliços els qui, amb l’ajut d’una divinitat mesurada i 
amb conteniment, han participat del llit d’Afrodita»

Afrodita és la deessa de l’amor, el desig eròtic i la sexualitat. En 
els poemes homèrics Zeus recorda que la seva funció bàsica és aten-
dre els «assumptes agradables del matrimoni» (cf. Il. V 429-430: 
ἱμερόεντα ἔργα γάμοιο), que Eurípides evoca amb l’esment del llit 
nupcial (λέκτρα), l’espai, justament, on es consuma la unió amorosa 
dels esposos. 

vv. 543-597: Primer estàsim
El primer estàsim s’obre amb un segon μακαρισμός (cf. vv. 16-19) 

centrat en la benaurança provinent d’un amor contingut, lícit i amb 
seny. És un motiu grat a Eurípides, en la mesura que li permet ex-
plicar, a sensu contrario, les desgràcies que es deriven d’una passió 
desfermada. Un exordi similar es troba en el segon estàsim de la 
Medea (vv. 627-662), en què també s’enalteixen les unions pacífiques 
i la fidelitat conjugal i s’exhorta a defugir el dard del desig ardent 
com a font de discòrdies i mals. En l’Hipòlit el cor se’n fa ressò (vv. 
525-533) i la mateixa Àrtemis invoca l’agulló de la passió (v. 1300: 
οἶστρον) com el causant de la follia que durà Fedra a la mort i arros-
segarà el llinatge de Teseu al seu darrere. En Eurípides, les conse-
qüències d’aquest Ἔρως passional són funestes i poden fins i tot 
arribar a desencadenar un conflicte bèl·lic: en l’epode del cor d’I. A. 
(v. 583), l’esclat de la guerra de Troia és el resultat de l’enamorament 
foll i recíproc entre Paris i Hèlena, motiu primer de la discòrdia 
entre grecs i troians. Certament, reduir les causes d’un enfrontament 
bèl·lic a un afer d’infidelitat o traïció amorosa pot semblar simplista, 
però cal recordar que l’historiador Heròdot (I 1-5) també situa l’ini-
ci dels conflictes entre grecs i bàrbars en el rapte de noies, atorgant 
al desig eròtic la consideració d’un motor d’evolució històrica. 

vv. 548-549: «Eros de daurada cabellera tesa els arcs bessons dels seus 
favors»

Eros és el déu de l’amor i el desig. En Hesíode (Th. 120-122) és 
una de les forces cosmogòniques primigènies que té el poder de sot-

metre déus i homes per igual, una facultat que comparteix amb 
Afrodita (Homer, Il. XIV 198-199). És descrita com una divinitat de 
gran bellesa, amb una cabellera daurada, χρυσοκόμας (cf. Anacreont, 
frag. 13 Page), i ales de molts colors, ποικιλόπτερος (cf. Eurípides, 
Hipp. 1270). Porta un arc amb sagetes que dispara capritxosament, i 
provoca a uns el desig d’amor i a uns altres el rebuig de l’enamorat 
(cf. Ovidi, Met. I 468-471). Probablement, Eurípides es refereix a 
l’efecte dual de les fletxes d’Eros quan n’esmenta el doble arc. 

vv. 558-572: Antístrofa
L’antístrofa (vv. 558-572) reflexiona sobre el paper de l’educació 

(παιδεῖα, cf. n. ad v. 209) en l’assoliment de la virtut (ἀρετή), fins i 
tot quan actua sobre una naturalesa (φύσις) noble. El debat al voltant 
de si es podia educar la virtut era ben viu a l’Atenes de finals del 
segle v aC; Eurípides se’n fa ressò posant a escena dos personatges 
joves, Aquil·leu i Ifigenia, els caràcters dels quals han estat educats 
d’acord amb uns valors que condicionen la seva manera d’actuar i 
també les expectatives que els altres tenen sobre ells. El cor assenya-
la el pudor respectuós (αἰδώς) com un d’aquests valors que tant 
Aquil·leu com Ifigenia demostraran que han assimilat a la perfecció. 
Sobre l’educació en I. A., vegeu Juan Antonio López Férez, «Aqui-
les en Eurípides», en V. Pirenne-Delforge & E. Suárez de la Torre 
(eds.), Héros et héroïnes dans les mythes et les cultes grecques. Actes 
du Colloque organisé à l’Université de Valladolid du 26 au 29 mai 
1999, Lieja 2000, 149-166; Michelakis, Achilles in Greek tragedy 
cit., 100-105; Justina Gregory, Cheiron’s way: Youthful education 
in Homer and tragedy, Oxford 2018, 217-242. 

vv. 568-572: «És una gran cosa perseguir la virtut: per a les dones, 
conforme a una Cipris velada, i, entre els homes, hi ha un ordre que, 
en la seva multiplicitat de formes, fa la ciutat més gran.»

La tradicional segregació sexual de la societat atenesa clàssica es 
manifesta també en la forma com homes i dones es procuren una 
vida virtuosa: en la dona, consisteix en una vida sexual κρυπτά, un 
terme d’interpretació difícil, perquè no sembla que es refereixi a 
amors furtius o secrets (cf. Eurípides, Ion 1524; El. 922), sinó deco-
rosos, tal vegada lluny de la vista de tothom. Per a la nostra traduc-
ció «velada», hem tingut en compte l’acció instintiva de velar-se que 
tota dona respectable feia davant de persones no conegudes ni fami-
liars com una manifestació externa de castedat i de vergonya (cf. 
Menandre, Pc. 311-312; sobre la simbologia del vel a Grècia, vegeu 



166	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 167

Lloyd Llewellyn-Jones, Aphrodite’s tortoise: The veiled woman of 
Ancient Greece, Swansea 2003); quelcom semblant ocorre en els vv. 
1336-1342 d’I. A., quan Ifigenia veu per primer cop Aquil·leu i, mor-
ta de vergonya, cuita a amagar-se a les tendes. En l’home, en canvi, 
l’ordre intern es considera la forma òptima de virtut i té, a diferència 
del que ocorria en la dona, una repercussió directa de portes enfora, 
perquè la ciutat sencera se’n beneficia. En la dona, doncs, la virtut té 
una vessant moral que en l’home és substituïda per una vessant po-
lítica i social. 

vv. 573-578: «Vas venir, Paris, des d’on vas ser criat com un pastor 
al costat de les blanquíssimes vedelles de l’Ida, mentre amb la siringa 
tocaves melodies estrangeres i imitaves, bufant damunt les canyes, les 
flautes frígies d’Olimp.»

Escena d’inspiració pastoral en què es descriu com Paris s’entre-
tenia fent música mentre tenia cura de les vaques a l’Ida. La siringa 
era un instrument de vent format per una sèrie de canyes de la ma-
teixa mida, lligades i fixades en paral·lel amb cera. L’αὐλός era també 
un instrument aeròfon que podia ser fet de canya, en les versions 
més antigues, o bé de fusta, os o ivori; hom l’assimila a una flauta, 
tot i que sembla que seria més proper a un oboè actual (vegeu Este-
ban Calderón Dorda, «El léxico musical en Teócrito», Habis 31, 
2000, 99-112, en particular 106-108). Collard & Morwood (2017: 
393) recorden que la flauta frígia, aquí esmentada, tenia un to apas-
sionat i orgiàstic (cf. Aristòtil, Pol. VIII 7, 1342b): al seu so, els 
troians festegen l’entrada del cavall de fusta a dins del clos emmura-
llat de Troia (Eurípides, Tr. 545) i se celebra el culte extàtic (Eurí-
pides, Bacch. 126-128). Eurípides associa la flauta frígia a Olimp, un 
músic mític de Frígia o de Mísia que fou particularment conegut 
com a αὐλητής, subratllant l’exotisme de la imatge de Paris aquí des-
crita (vegeu Hall, Inventing the barbarian cit., 129).

v. 590: «Ió, ió!»
La inexplicable alegria del cor, que ja coneix l’ardit d’Agamèm-

non, ha dut força editors, entre els quals el mateix J. Diggle, a posar 
sota sospita els versos 590-597. L. i W. Dindorf els van eliminar i G. 
Murray va proposar que es tractés d’un cor secundari, format per 
homes argius, una idea que també fou defensada per U. von Wila-
mowitz basant-se en el fet que Enni, en la seva traducció de la Ifi-
genia a Àulida, va emprar un cor de soldats, no pas de dones de 
Calcis. Denys L. Page (Actors’ interpolations cit., 160) també els con-

sidera «the trace of a different edition, in which Euripides’ female 
chorus was replaced by soldiers» i conclou, sobre la base d’algunes 
rareses lingüístiques i el fet que hi hagi una semblança manifesta amb 
l’entrada de Clitemestra dalt d’un carro a l’Electra (vv. 988-1003), 
que «Euripides did not write the lines». Més recentment, David Kovacs 
(«Toward a reconstruction of Iphigenia Aulidensis», JHS 123, 2003, 
79) defineix aquests versos i tots els que segueixen fins al v. 630 com 
«a latter addition» atribuïble a una mà anònima, posterior al segle v 
aC, que ell anomena «the Reviser». Val a dir, tanmateix, que l’escena 
de l’arribada del carro es troba representada sobre un dels anomenats 
bols homèrics o megaresos de la primera meitat del segle ii aC 
(LIMC V.1 711, n. 6, i la figura 1.4), de manera que cal suposar que 
aquests versos ja estaven integrats en I. A. en aquella data. 

v. 610: «que vinc a acompanyar la núvia»
Juli Pòl·lux (III 41) defineix νυμφαγωγός com aquell qui condueix 

la núvia des de la casa del pare, quan el nuvi no hi és. En aquest 
passatge, en absència d’Aquil·leu, Clitemestra assumeix aquesta tasca, 
per bé que Agamèmnon no l’havia feta venir (cf. v. 456: ἐλθοῦσ᾽ 
ἄκλητος). Probablement, aquesta és una innovació d’Eurípides, el 
qual desplaça el conflicte familiar del casal argiu al bell mig del cam-
pament militar.

vv. 617-618: «I que algú em doni una mà on estintolar-me, perquè 
pugui abandonar el seient del carro dignament.»

Aquesta imatge de Clitemestra davallant del carro plena de majes-
tuositat i aplom recorda l’arribada d’Agamèmnon a Argos en la tra-
gèdia homònima d’Èsquil (vegeu Rachel Aélion, Euripide héritier 
d’Eschyle, París 1983, vol. i, 106; Foley, Ritual irony cit., 70-71; 
Michelakis, Euripides: Iphigenia at Aulis cit., 29), en un joc d’in-
tertextualitats que no deuria escapar a l’audiència atenesa (vegeu Jo-
nah Radding, «Clytemnestra at Aulis: Euripides and the reconside-
ration of tradition», GRBS 55, 2015, 832-862, en particular 837-838).

v. 638: «la que més estima el pare»
L’adjectiu φιλοπάτωρ defineix plenament el personatge d’Ifigenia, 

com es veurà en endavant (cf., també, Eurípides, El. 1102, on Clite-
mestra retreu a Electra que estimi més el pare). Aquest amor que la 
noia professa pel seu pare es pot contraposar a la φιλοτιμία no només 
del mateix Agamèmnon (vegeu la n. ad v. 22), sinó també dels líders 
masculins en general (cf. vv. 520-527, en parlar dels endevins i 



168	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 169

d’Odisseu). En una lectura política de la tragèdia és aquesta ambició 
sense escrúpols la que sentencia Ifigenia.

v. 662: «¿On diuen que viuen els frigis, pare?»
Ifigenia desplega aquí el seu desconeixement en relació amb la 

localització de Troia, que és el destí de la flota aquea. Tanmateix, 
coneix el nom de l’enemic contra el qual els aqueus s’adrecen: els 
frigis; potser per això els designa amb l’article definit, un fet inusual 
si és el primer cop que s’esmenten (vegeu Collard-Morwood 
2017: 412). La ignorància femenina sobre qüestions geogràfiques és 
també visible en la figura d’Atosa, reina dels perses, quan demana al 
cor on es troba Atenes (cf. Èsquil, Pers. 230-232).

vv. 678-679: «per a les noies ser vistes en públic és causa d’amargor»
Un nou esment de la segregació sexual atenesa, segons la qual 

corresponia a la dona mantenir-se allunyada de l’espai públic i ro-
mandre tancada a casa assumint les tasques pròpies de la seva condi-
ció femenina; vegeu Mastronarde, The art of Euripides cit., 248-54. 
Són nombrosos els exemples en les peces dramàtiques clàssiques que 
suporten aquesta premissa general (p. ex., Eurípides, Tr. 645-656; 
Med. 230-251), per bé que n’hi ha també molts d’altres, sobretot en 
la comèdia aristofànica, que apunten a una realitat més matisada:  
en efecte, les dinàmiques pròpies d’una ciutat com Atenes deurien 
proporcionar a la dona nombroses ocasions de sortir al carrer i de 
participar de la vida econòmica, social i religiosa local; sobre aquesta 
qüestió vegeu un estudi ben documentat i ponderat en David Cohen, 
«Seclusion, separation, and the status of women in classical Athens», 
G&R 36, 1, 1989, 3-15.

vv. 679-680: «però abans fes-me un petó i dona’m la mà dreta»
Eurípides intensifica l’emotivitat del moment amb l’estímul del 

contacte físic entre pare i filla, un recurs que també empra en el 
comiat d’Hècabe i Políxena (Hec. 424-440), en el d’Andròmaca i As-
tíanax (Tr. 757-58) i en el de Medea i els seus fills (Med. 1019-1080). 
Sobre els efectes visuals i tàctils en les expressions corporals en Eu-
rípides, vegeu Nancy Worman, «Euripides and the aesthetics of 
embodiment», en A. Markantonatos (ed.), Brill’s companion to Euri-
pides, Leiden – Boston 2020, 749-774.

v. 690: «després de molt de patiment»
El verb μοχθέω defineix sovint els esforços inútils en la criança 

d’uns fills per part de mares, dides i tutors: així, p. ex., es lamenten 
Andròmaca i Medea (cf. Eurípides, Tr. 760: μάτην δ᾽ ἐμόχθουν καὶ 
κατεξάνθην πόνοις, «en va vaig patir i em vaig esllomar amb els fatics 
de la teva criança»; Med. 1030: ἄλλως δ᾽ ἐμόχθουν καὶ κατεξάνθην 
πόνοις, amb un significat idèntic), la dida d’Orestes (cf. Èsquil, Ch. 
752-753: καὶ πολλὰ καὶ μοχθήρ᾽ ἀνωφέλητ᾽ ἐμοὶ / τλάσῃ, «I les moltes 
penes que vaig endurar, debades han resultat per a mi») i Fènix en 
la Ilíada (IX 492: ὣς ἐπὶ σοὶ μάλα πολλὰ πάθον καὶ πολλὰ μόγησα, 
«molt vaig patir i molt vaig sofrir per tu»).

v. 697: Egina
Egina és una nimfa, filla al seu torn del riu Asop. El seu mite, que 

és antic (cf. Hesíode, frag. 95 Hirschberger = Schol. in Pind. Nem. 
III 21; Píndar, I. VIII 17-27; Pseudo-Apol·lodor III 12, 6; Dio-
dor de Sicília IV 72, 1-5), conta que Asop, nascut d’Ocèan i Tetis, 
va prendre Metope per esposa i hi va engendrar dos fills i dotze fi-
lles, entre les quals Egina (vegeu Gregory Nagy, «Asopos and his 
multiple daughters: Traces of preclassical epic in the Aeginetan Odes 
of Pindar», en D. Fearn (ed.), Aegina. Contexts for choral lyric poe
try: Myth, history, and identity in the fifth century bc, Oxford 2011, 
41-78). A aquesta filla, Zeus va raptar-la i se l’endugué a l’illa d’Eno-
ne, antic nom d’Egina (cf. Píndar, N. IV 46; V 16; VIII 7; I. V 34; 
Heròdot VIII 46), on s’hi va unir i va engendrar-hi Èac. Com que 
el lloc estava despoblat, Zeus va oferir companyia humana al seu fill 
convertint en homes unes formigues (cf. Ovidi, Met. VII 614-654), 
d’on provindria una etimologia popular que explicaria el nom dels 
mirmídons (Μυρμιδόνες, de μύρμηξ, ‘formiga’), el poble sobre el qual 
regnaren Èac, Peleu i el mateix Aquil·leu. Pel que fa al riu Asop, 
Diodor de Sicília (IV 72, 1) i Pausànias (II 5, 1-2; V 22, 6) el situen 
a la ciutat argòlida de Fliünt, per bé que el periegeta recull també 
una altra versió tebana segons la qual el riu era beoci.

vv. 698-699: «¿I qui dels mortals o dels déus s’hi va casar? — Zeus. 
I va engendrar Èac, prohom d’Enone.»

Eurípides segueix la versió homèrica (Il. XXI 188-190) sobre els 
avantpassats il·lustres d’Aquil·leu, tot remuntant-ne els orígens a 
Zeus, pare d’Èac, i aquest, de Peleu, però innova en incloure també 
el mite al voltant d’Egina (vegeu la nota precedent). Tanmateix, en 
I. A. s’ometen alguns episodis antics i menys gloriosos del llinatge 



170	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 171

eàcida, molt particularment la condició d’homicida fugitiu que ad-
quireix Peleu en matar el seu germà Focos i que serveix per explicar 
el desplaçament de part del llinatge eàcida de l’illa d’Egina a Iolcos 
(cf. Pseudo-Apol·lodor III 12, 6; 13, 1-2). Sobre aquest mite, vegeu 
Jouan, Euripide et les légendes des Chants Cypriens cit., 58-66; 
Roussel, Biographie legendaire d’Achille cit., 30-44.

v. 701: «I Peleu va obtenir una filla de Nereu.»
Convé esmentar que Tetis va tenir altres pretendents molt més 

nobles abans que Peleu: Píndar (I. VIII 29-44; cf. Pseudo-Apol·

lodor III 12, 4-5) explica que Zeus i Posidó es disputaven la mà de 
Tetis, fins que Temis (o Prometeu, cf. Èsquil, Pr. 908-927) va reve-
lar-los que el fill que li nasqués estava cridat a ser més poderós que 
el seu pare. Aleshores Zeus, atemorit davant la idea que el seu propi 
fill li pogués disputar el tron, va fer-la casar, de grat o per força, amb 
el mortal Peleu (Homer, Il. XVIII 429-434).

v. 703: «Zeus la va comprometre i el pare la va entregar.»
En efecte, fou Zeus qui va lliurar Tetis al mortal Peleu, bé fos per 

evitar la predicció segons la qual el fill que li naixeria, si s’unia a la 
Nereida, seria més poderós que ell (vegeu la nota precedent), bé fos 
per compensar Peleu pel seu comportament exemplar amb l’esposa 
d’Acast (Píndar, N. V 34-36). El sintagma ὁ κύριος pot referir-se 
tant a Zeus com al pare de Tetis, Nereu; trobem preferible aquesta 
segona opció, ja que era el pare qui, en un principi, tenia la potestat 
de lliurar la filla al pretendent que considerés oportú. 

v. 705: El Pèlion, l’estatge dels centaures
El Pèlion és una muntanya majestuosa —assoleix els 1.548 m d’al-

tura màxima— que es troba situada a l’est de Tessàlia, sobre la pe-
nínsula de Magnèsia (vegeu André Bernand, La carte du tragique: 
La géographie dans la tragédie grecque, París 1985, 234-238). A 
l’Antiguitat era coneguda per la frondositat dels seus boscos i per  
la qualitat de la fusta que se n’extreia; així, es deia que en provenien la 
llança de freixe d’Aquil·leu, que era un regal de Quiró a Peleu (Ho-
mer, Il. XIX 387-391), i els pins amb què es construí la nau Argo 
de Jàson (Eurípides, Med. 1-8). Al Pèlion hi habitaven els centaures, 
éssers monstruosos meitat home, meitat cavall, de temperament sal-
vatge i agrest; entre aquests, hi havia el mateix Quiró, mestre d’he-
rois, qui vivia en una cova elevada allunyat dels seus congèneres, 
però també enmig del bosc. Els antics localitzaren l’estatge de Quiró 

en una gruta situada en la vessant septentrional de la muntanya, on 
li dedicaren un culte a la vora d’un santuari de Zeus Acreu. El perie
geta hel·lenístic Heraclides (frag. 2, 12 Pfister) recorda un ritual  
anual, de caràcter expiatori, en què un grup de nois joves i escollits 
pujaven fins al lloc embolcallats amb pells d’ovella noves, esquilades 
tres vegades; vegeu Friedrich Stählin, Das hellenische Thessalien. 
Landeskundliche und Geschichtliche Beschreibung Thessaliens in der 
hellenischen und römischen Zeit, Stuttgart 1924, 43; Walter Burkert, 
Homo necans: The anthropology of Ancient Greek sacrificial myth 
and ritual, Berkeley – Los Angeles – Londres 1983, 112-114; Emma 
Aston, «Thetis and Cheiron in Thessaly», Kernos 22, 2009, 83-107. 

Pel que fa al destí dels centaures, Hèracles en va fer una matança 
durant un dels seus viatges per Tessàlia (Eurípides, H. f. 364-374) i 
en foragità uns quants més, empenyent-los fins al cap de Màlea, rere 
les passes de Quiró (Pseudo-Apol·lodor II 5, 4).

v. 713: El riu Apídan
L’Apídan és un dels cinc rius principals de Tessàlia, juntament amb 

el Peneu, l’Onoconos, l’Enipeu i el Pàmisos (Heròdot VII 129). Neix 
a la llacuna Xiníada, corre al costat de la ciutat de Farsalos i aboca les 
seves aigües a l’Enipeu, principal afluent del Peneu. El cor de captives 
troianes de l’Hècabe (vv. 451-453) evoca el poder fertilitzador que té 
per allà on passa. Sobre Ftia, vegeu més amunt la n. ad v. 103.

v. 717: «Quan el cicle de la lluna vingui propici.»
El període propici per a celebrar les núpcies era l’hivern (cf. Aris-

tòtil, Pol. VII 16, 1355a), en particular el mes de Gamelió, el setè 
mes del calendari àtic, que, com el mateix nom indica, era considerat 
el mes del matrimoni (Γαμηλιών, de γαμέω, ‘casar-se’). És evident que 
les noces entre Aquil·leu i Ifigenia incompleixen aquest criteri, atès 
que l’acció d’I. A. es desenvolupa durant la canícula (vegeu els vv. 
6-8 i les notes ad loc.); tanmateix es busca que el dia sigui «propici» 
(εὐτυχής). D’acord amb el calendari lunar, el pleniluni era el moment 
òptim per a celebrar unes noces (cf. Èsquil, Suppl. 990-992). Píndar 
(I. VIII 48) recorda que Tetis i Peleu es van casar «en un vespre de 
lluna plena» (ἐν διχομηνίδεσσιν ἑσπέραις), una coincidència que no pot 
ser casual. D’aquí vindria la correcció ἐντελής («complet») de Samuel 
Musgrave, que James Diggle acull però que nosaltres considerem in-
necessària, en la mesura que el dia «propici» era efectivament aquell 
en què la lluna acomplia el seu cicle i arribava a la seva plenitud. 



172	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 173

vv. 751-800: Segon estàsim
En aquest segon estàsim el cor se serveix de la figura de Cassandra 

i de la seva capacitat profètica per projectar els esdeveniments cap al 
futur i anunciar la presa i destrucció de Troia. El cor fa èmfasi en les 
conseqüències terribles que això tindrà per a les dones troianes, que 
seran convertides en esclaves i concubines dels seus raptors. Es tracta 
d’un tema que Eurípides havia tractat anteriorment i amb més detall 
en altres tragèdies del cicle troià centrades en l’endemà de la derrota 
troiana —en particular, l’Andròmaca, l’Hècabe i Les troianes—; en re-
alitat, però, ja en els poemes homèrics són evocats la violència i l’abús 
de tot tipus que els aqueus exerceixen sobre les dones del bàndol troià 
que cauen en les seves mans com a resultat dels saqueigs i pillatges del 
territori (vegeu Alicia Esteban Santos, «De princesas a esclavas. En 
Troya (Heroínas de la mitología griega III)», CFC(G) 17, 2007, 54-75; 
Marta Oller Guzmán, «Las razias de Aquiles y el asedio de Troya: 
¿motivo épico o estrategia de guerra?», en J. Vidal & B. Antela (eds.), 
Fortificaciones y guerra de asedio en el Mundo Antiguo, Saragossa 
2012, 39-56); el mite, desgraciadament, no era lluny de la realitat, com 
demostren alguns exemples històrics compilats en Borja Antela-Ber-
nárdez, «Vencidas, violadas, vendidas: mujeres griegas y violencia 
sexual en asedios romanos», Klio 90, 2008, 307-322.

v. 757: Cassandra 
Cassandra era la filla més bonica de Príam (Homer, Il. XIII 365-

66). El mite conta que Apol·lo va voler unir-s’hi i a canvi li va pro-
metre el do profètic; ella acceptà i el déu la instruí, però aleshores 
Cassandra es negà a lliurar-se a Apol·lo. Com a càstig, el déu va fer 
que les seves prediccions no fossin mai preses seriosament per ningú. 
Eurípides descriu, mitjançant els moviments de la cabellera, el deliri 
de què Cassandra era presa quan Apol·lo es disposava a parlar per la 
seva boca, una imatge similar a la que el tràgic fa servir per a repre-
sentar el trànsit bàquic a Les bacants (v. 150). 

v. 764: «Ares d’escut de bronze»
Ares és el déu de la guerra i del combat. Fill de Zeus i Hera (He-

síode, Th. 921-923), la seva naturalesa bel·licosa és tal que el seu 
nom s’empra sovint com un sinònim de «guerra». 

vv. 768-769: «els dos encelats Dioscurs»
Els Dioscurs (Διοσκοῦροι, ‘fills de Zeus’) són Càstor i Polideuces, 

els germans d’Hèlena i Clitemestra (vegeu la n. ad v. 46). El sintag-

ma ἐν αἰθέρι, ‘a l’èter’, que hem traduït per «encelats», fa referència 
al mite segons el qual Zeus els va convertir en estrelles dalt del cel 
conformant la constel·lació dels Bessons (cf. Eurípides, Or. 1635-
1637; Eratòstenes, Cat. X). Eren particularment venerats com a 
protectors dels mariners (cf. Eurípides, El. 990-993; Hel. 1495-1505).

vv. 787-788: «les lídies, riques en or»
Entre els grecs, la riquesa de Lídia era proverbial i resultava espe-

cialment memorable en les figures de dos dels seus reis més desta-
cats: Giges (cf. Arquíloc, frag. 19 West, que empra el mateix ad-
jectiu πολυχρύσου per referir-se al rei) i Cresos, conegut sobretot per 
l’episodi de l’encontre amb Soló d’Atenes (cf. Heròdot I 29-32). 

vv. 791-793: «¿Qui m’arrossegarà dels cabells ben arrissats entre plors 
i m’arrencarà de la meva devastada pàtria?»

La imatge de la dona arrossegada pels cabells il·lustra molt bé el 
destí funest que la derrota sovint representava per a les dones de 
qualsevol bàndol i condició, també entre ciutats gregues (cf., p. ex., 
Eurípides, Ph. 185-192, en parlar de les tebanes). En el cas de les 
dones pertanyents a les elits, com ara reines i princeses, la vergonya 
del desclassament s’afegia a la violència física infligida pels vencedors 
(per a bibliografia, vegeu la n. ad vv. 751-800). 

v. 808: «tan terrible és el desig d’aquesta expedició»
El terme ἔρως, que anteriorment (v. 75) ha estat aplicat a la passió 

amorosa entre Hèlena i Paris, defineix aquí el desig irrefrenable 
d’emprendre una expedició bèl·lica contra Troia, un desig que en el 
v. 1245 prendrà la forma d’Afrodita en persona. De fet, en I. A. la 
passió guerrera és considerada una de les causes de l’expedició aquea 
contra Troia, com argumenta Desmond J. Conacher, Euripidean 
drama: Myth, theme and structure, Toronto 1967, 255-256. 

vv. 810-811: «Cal, doncs, que jo exposi el que trobo just, i que qui 
vulgui exposi el que en pensi personalment.»

Aquil·leu inicia la seva intervenció com si s’adrecés a una de les 
institucions democràtiques ateneses, tribunals populars o assemblea, 
en què qualsevol ciutadà lliure tenia el dret a prendre la paraula i a 
defensar la seva pròpia causa, independentment del seu origen o con-
dició social, a l’empara de la llei (cf. Eurípides, Suppl. 429-441).



174	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 175

vv. 825-826: «Però, ¿qui ets? ¿Per què has vingut fins a l’aplec dels 
dànaus, una dona en presència d’homes armats amb escuts?»

Probablement aquesta fou una innovació d’Eurípides: situar Clite-
mestra al cor de l’exèrcit aqueu (vegeu «El mite d’Ifigenia, de l’èpica 
a la tragèdia» en la Notícia preliminar). Segons explica D. B. Lom-
bard («Aspects of αἰδώς in Euripides», AClass 28, 1985, 5-12, espe-
cialment 6-7) aquest primer encontre entre Aquil·leu i Clitemestra 
està marcat per un doble αἰδώς: el que sent Aquil·leu en parlar amb 
una dona desconeguda, motivat per sancions externes de caràcter tra-
dicional, i el que sentirà Clitemestra, de caire ètic, quan ben aviat (v. 
848) es descobreixi l’engany de què ha estat víctima.

v. 871: «Cap a tu, doncs, estic ben disposat, però cap al teu espòs, no 
tant.»

La traïció del vell servent envers Agamèmnon il·lustra molt bé el 
fet que en Eurípides els esclaus, malgrat la seva condició, tenen lli-
bertat de pensament (νοῦς) i poden actuar i pensar d’acord amb els 
interessos dels seus amos, però també oposar-s’hi (per a altres exem-
ples, vegeu Justina Gregory, «Euripides as social critic», G&R 49, 
2, 2002, 145-162, especialment 157-159).

v. 873: «amb la seva pròpia mà»
El terme αὐτόχειρ s’aplica sovint a actes que inclouen vessament 

de sang. En Eurípides, defineix l’homicida que actua contra un mem-
bre de la seva pròpia família; així, es diu de Medea quan mata els 
seus fills, i d’Etèocles i Polinices, en matar-se mútuament (Eurípi-
des, Med. 1281; Ph. 880). El mot es troba particularment documen-
tat en la tragèdia Antígona de Sòfocles, en què s’aplica tant a l’assas-
sí d’un parent (v. 172) com al qui enterra el cadàver (vv. 306, 900) i 
al suïcida (vv. 1175, 1315); és a dir l’agent d’un crim o acte contra 
llei, en els dos primers casos, i l’objecte de l’acció de matar en el 
segon (vegeu l’estudi de Nicloe Loraux, «La main d’Antigone», 
Mêtis 1, 2, 1986, 165-96).

vv. 900-901: «Jo, mortal com soc, no m’avergonyiré de llançar-me als 
teus genolls.»

Clitemestra adopta la postura del suplicant (ἱκήτης), ben coneguda 
des d’Homer, consistent a abraçar els genolls de la persona a qui 
s’adreçava la súplica i amb la mà dreta tocar-li la barbeta; a vegades, 
també l’altar d’una divinitat servia per a acollir el suplicant, com es 
pot veure, p. ex., en les escenes inicials de Les suplicants, Els fills 

d’Hèracles, Hèracles, Andròmaca i Hèlena, totes d’Eurípides. L’es
cena d’I. A. evoca clarament l’episodi del primer cant de la Ilíada  
(I 493-516) en què Tetis, agafada als genolls de Zeus, li implora que 
castigui l’exèrcit aqueu per haver ofès el seu fill. Eurípides estableix, 
doncs, un paral·lelisme suggeridor entre les figures de Clitemestra i 
Tetis, mares d’Ifigenia i Aquil·leu, respectivament: ambdues maldaran 
per ajudar els seus fills i no dubtaran en recórrer a la súplica davant 
de figures masculines, capaces d’actuar en nom seu (per a aquesta 
semblança, vegeu Alicia Morales Ortiz, «La maternidad y las ma-
dres en la tragedia griega», en E. Calderón Dorda & A. Morales 
Ortiz (eds.), La madre en la antigüedad: Literatura, sociedad y reli-
gión, Madrid 2007, 129-167, en particular 161-165). D’altra banda, el 
recurs al ritual de la súplica és molt present en tota la tragèdia d’Eu-
rípides, sobretot de part de personatges vençuts, grups marginals  o 
persones vulnerables, com és el cas de Clitemestra (vegeu Rush 
Rehm, «Ritual in Euripides», en A. Markantonatos (ed.), Brill’s com-
panion to Euripides, Leiden – Boston 2020, 821-840, en particular 
824-828).

vv. 906-908: «Damunt teu vindrà la deshonra, si no l’has auxiliada, 
perquè, fins i tot si no t’hi casessis, rebries el nom d’espòs estimat de 
la dissortada verge.»

Clitemestra argumenta que Aquil·leu té el deure de prestar auxili 
a Ifigenia com si efectivament fos el seu marit (Foley, Ritual irony 
cit., 73). De les seves paraules es dedueix que el respecte als vincles 
conjugals, fins i tot en les seves formes menys ortodoxes, està per 
damunt d’altres consideracions. Un cas paral·lel el trobem en la tra-
gèdia Hècabe, on la mateixa reina troiana convenç Agamèmnon que 
l’ajudi a venjar la mort del seu fill Polidor adduint el lligam «amo-
rós» entre el cabdill i Cassandra, per bé que es tracta només d’una 
esclava concubina (Eurípides, Hec. 824-832).

v. 914: «a un exèrcit de mariners indisciplinat i audaç a l’hora de 
cometre mals»

L’esment d’una flota mancada de comandament i disciplina remet 
a les pors d’Agamèmnon en relació a la turba d’homes que espera la 
sortida de l’expedició, unes pors que el mateix Aquil·leu veurà com 
es fan realitat en les amenaces que rebrà. Per als perills d’una flota 
indisciplinada, vegeu la situació a Troia (Eurípides, Hec. 606-608) i 
alguns exemples històrics que recull Tucídides (VI 72, 4; VII 14, 1-2). 



176	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 177

vv. 919-1035: Part final del diàleg entre Aquil·leu i Clitemestra 
Els versos 919-1035, que comprenen la rhesis d’Aquil·leu, la sego-

na súplica de Clitemestra, la resposta de l’heroi i la cloenda del dià-
leg, han estat objecte d’un debat intens en relació a la seva autenti-
citat: Denys L. Page (Actors’ interpolations cit., 179-80) els considera, 
quasi en la seva totalitat, un afegitó posterior a Eurípides. James 
Diggle, en la seva edició, també els titlla de «difícilment euripideus» 
(uix Euripidei). Per contra, altres estudiosos, com Gilbert Murray i 
François Jouan, en defensen l’autenticitat, mentre que les edicions 
més recents de David Kovacs, de Christopher Collard & James 
Morwood i de Valeria Andò opten per conservar-los, però exclo-
ent-ne els més dubtosos. 

v. 919: «El meu tarannà altiu és propens a deixar-se portar»
Aquil·leu es vanta de ser un jove amb molt de temperament, però 

educat en el control de les passions i en l’exercici de la mesura. 
Aquesta imatge contrasta fortament amb la de l’heroi homèric, colè-
ric i impetuós, i situa el personatge als antípodes dels valors èpics; 
com afirma Pantelis Michelakis (Euripides: Iphigenia at Aulis cit., 
40-41), en I. A. Aquil·leu ja no és l’heroi problemàtic d’Homer, ans 
un jove (v. 933) de classe alta de finals del segle v aC, orgullós dels 
seus avantpassats i de la seva formació sofística, però al capdavall 
inexpert i immadur, com es veurà ben aviat en la seva incapacitat per 
a fer front a Agamèmnon i a l’exèrcit dels aqueus. 

v. 932: «A tu, però, que has sofert crueltats de part dels que més 
t’estimes.»

El vers 932 conté una al·lusió claríssima a Les Eumènides d’Èsquil 
en què el fantasma de Clitemestra atia les Erínies contra Orestes 
«després que he sofert una sort tan horrible de part dels qui més 
estimava» (Èsquil, Eum. 100: παθοῦσα δ᾽ οὕτω δεινᾶ πρὸς τῶν 
φιλτάτων, trad. Carles Riba, FBM 1934).

v. 944: «Jo seria l’home més roí dels argius»
El perill d’esdevenir κάκιστος Ἀχαιῶν i de perdre la noblesa que el 

lliga amb els seus avantpassats il·lustres plana sobre la figura d’Aquil·
leu: a la Ilíada (XVI 33-35) Pàtrocle li adreça uns retrets molt simi-
lars davant la seva negativa a tornar al combat, i en la Ifigenia entre 
els taures (vv. 369-371) la mateixa Ifigenia afirma que Aquil·leu és 
Hades en persona, no pas el fill de Peleu. 

vv. 952-954: «o, si no, es farà fort el Sípil, puntal dels bàrbars, d’on 
és nat el llinatge dels cabdills de l’exèrcit, i el nom de Ftia no serà 
esmentat enlloc.»

El Sípil és una cadena muntanyosa situada a Lídia on es trobava 
una ciutat homònima que la tradició (cf. Píndar, O. I 38) deia que 
havia estat fundada per Tàntal, que, com a pare d’Atreu, és l’avi 
d’Agamèmnon i Menelau. El passatge recull doncs una crítica al ca-
sal dels Atrides, que tanmateix hom ha volgut interpretar en el marc 
de la política atenesa de finals del segle v aC per la intervenció per-
sa en els afers grecs (Sardes, en efecte, es troba al peu del Sípil). 

vv. 959-960: «les noies van a la caça del meu llit a grapats!»
També en la Ilíada (IX 395-397) Aquil·leu es vanta de poder triar 

entre un ventall de dones aquees. Aquest vessant eròtic de l’heroi és 
poc present en els poemes homèrics, però fou certament explotat en 
tragèdies i drames satírics posteriors, que malauradament no han ar-
ribat fins als nostres dies. Sobre aquesta qüestió, vegeu l’estudi de 
Marco Fantuzzi, Achilles in love: Intertextual studies, Oxford 2012, 
i més endavant els versos 1410-1413 amb la nota ad loc.

vv. 1036-1097: Tercer estàsim
El tercer estàsim d’I. A. s’obre amb una referència a Himeneu, el 

déu que personifica el matrimoni i que anuncia el motiu que es des
envoluparà en aquesta part coral: les noces de Tetis i Peleu. Es trac-
ta d’un episodi mític que des d’antic formava part dels preàmbuls de 
la guerra de Troia (cf. Homer, Il. XVIII 84-87, 429-434; XXIV 60-
63), perquè és on es va originar el conflicte diví per la poma de la 
Discòrdia que va acabar derivant en el judici de Paris, ja esmentat 
(vv. 580-581). De les moltes tradicions que conflueixen en el relat 
d’aquestes noces (per a una síntesi vegeu Jouan, Euripide et les 
légendes des Chants Cypriens cit., 68-85; Roussel, Biographie legen-
daire d’Achille cit., 51-68), Eurípides se centra en la descripció del 
banquet nupcial, que evoca amb un llenguatge d’una força sensorial 
extraordinària, fins al punt que, en llegir-la, hom pot no només ima-
ginar l’espectacle, sinó fins i tot escoltar la música, els cants i les veus 
dels que hi participen, mortals i immortals. 

És interessant subratllar que Eurípides obvia volgudament les ver-
sions més violentes d’aquesta unió, en les quals es deia que Peleu ha
via pres per força Tetis o bé que Tetis havia estat obligada per Zeus 
a casar-se amb un mortal per por d’una profecia (cf. Pseudo-Apol- 
lodor III 13, 5; sobre aquest mite, vegeu també la n. 64 a la traduc-



178	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 179

ció i les notes ad vv. 701 i 703). Així, les noces de Tetis i Peleu 
apareixen com un episodi de felicitat llunyana i serena, que contras-
ta vivament amb la violència dels matrimonis presents: el d’Aga-
mèmnon amb Clitemestra i el d’Aquil·leu amb Ifigenia (vegeu Geor-
ge H. Walsh, «Iphigenia in Aulis: third stasimon», CPh 69, 4, 1974, 
241-242). Tot i que es conserven pocs exemples de poesia epitalàmi-
ca, aquesta part lírica sembla que s’inspira en aquest tipus de com-
posicions festives (vegeu Foley, Ritual irony cit., 81-82).

vv. 1036-1039: «¿Quin alegre so va fer sorgir de la flauta líbia Hi-
meneu, acompanyat de la cítara, amiga de danses, i de les siringues 
de canya…?»

Eurípides descriu l’alegria de la festa evocant els instruments mu-
sicals que amenitzaven i acompanyen els cants i les danses pròpies 
d’un banquet nupcial (vegeu Vérilhac & Vial, Le mariage grec cit., 
303). Aquest entreteniment musical ja és esmentat a la Ilíada (XXIV 
60-63), quan Hera recorda que Apol·lo va tocar la fòrminx a les no-
ces de Tetis i Peleu.

v. 1053: «el frigi Ganimedes»
Ganimedes era el coper dels déus a l’Olimp. Net de Dàrdan i fill 

de Tros, fou rapit per Zeus, que es va quedar enamorat de la seva 
bellesa jovenívola. El déu va donar a Tros uns cavalls excepcionals 
en compensació pel fill robat, segons recorda Diomedes a la Ilíada 
(V 265-267). 

L’esment de Ganimedes en aquest passatge serveix també per a 
evocar la importància del vi i de les libacions en el ritual nupcial, 
unes libacions que solien anar precedides d’un brindis adreçat al nuvi 
pel pare de la núvia. Aquest brindis nupcial era de summa importàn-
cia, perquè marcava l’últim gest del pare abans de lliurar definitiva-
ment la filla al futur marit (vegeu Vérilhac & Vial, Le mariage 
grec cit., 303-304).

v. 1056: «les cinquanta filles de Nereu»
Amb el nom de Nereides es coneixen les filles de Nereu, l’antic 

déu del mar, i de Doris, filla d’Ocèan. Hesíode (Th. 240-264) n’enu-
mera cinquanta, per bé que des d’antic el seu nombre és variable: en 
la Ilíada (XVIII 38-49) se n’esmenten trenta-tres; en l’Himne homè-
ric a Demèter (vv. 417-423), vint-i-una, i en les Geòrgiques de Vir-
gili (IV 334-44), dotze. Són divinitats de gran bellesa que habiten els 
mons aquosos, tant rius com mars, des d’on actuen com a protecto-

res de la navegació, dels mariners i, sobretot, dels comerciants. Hom 
les associa també amb el matrimoni i la mort, rituals de pas que 
poden ser entesos metafòricament com un viatge cap una nova etapa 
de la vida o cap al més enllà (vegeu Judith M. Barringer, Divine 
escorts: Nereids in archaic and classical Greek art, Ann Arbor 1995). 

D’altra banda, Pausànias (II 1, 7-8) afirma que les Nereides rebien 
culte a ribes i platges de diferents llocs de Grècia, en altars i recintes 
sagrats en què també se solia venerar Aquil·leu. L’epigrafia ha con-
firmat la relació cultual entre Aquil·leu i les Nereides (i Tetis en 
particular) en zones tan allunyades com la Il·líria, la Jònia i el litoral 
septentrional de la mar Negra (vegeu els estudis que hi he dedicat: 
«El culto de Aquiles en Eritras a la luz de la documentación epi-
gráfica y literaria», en M. Mayer, G. Baratta & A. Guzmán Almagro 
(coords.), Provinciae Imperii Romani inscriptionibus descriptae: Bar-
celona, 3-8 septembris 2002, Barcelona 2007, vol. ii, 1055-1060; 
«Quelques remarques à propos de deux nouvelles dédicaces à Thétis 
et Achille trouvées à Apollonia d’Illyrie», ZPE 167, 2008, 75-80; 
«Recherches sur la prosopographie des magistrats d’Olbia du Pont 
d’après les inscriptions pour Achille Pontarchès», en V. Cojocaru, A. 
Coşkun & M. Dana (eds.), Interconnectivity in the Mediterranean 
and Pontic world during the Hellenistic and Roman periods, Cluj-
Napoca 2014, 533-555). Per últim, és interessant esmentar que, se-
gons Heròdot (VII 191, 2), el cap Sepíada també estava consagrat a 
les Nereides, perquè es pensava que era en aquell indret que Peleu 
havia pres Tetis per la força. Aquest cap es troba a l’extrem meridio
nal de la península de Magnèsia, molt a la vora del Pèlion, on Eurí-
pides situa les noces de Tetis i Peleu.

vv. 1058-1061: «Duent branques d’avet i garlandes de verda fronda, 
un tropell de centaures, amb llur pas de cavall, va córrer cap al ban-
quet dels déus i el crater de Bacus.»

La presència dels centaures al banquet de Peleu i Tetis és una 
innovació d’Eurípides, tal vegada inspirada en el relat de les noces de 
Pirítous i Hipodamia, en què els centaures varen desfermar una ba-
tussa per culpa d’un d’ells, Eurició, que, embriac, va intentar segres-
tar la núvia; els làpites, però, el van acabar mutilant i expulsant del 
palau (cf. Homer, Od. XXI 295-304). En I. A., els centaures arriben 
com una confraria bàquica (v. 1059: θίασος), engalanats amb fullam 
tendre i brandant branques d’avet (cf. Eurípides, Bacch. 110), que en 
altres fonts, també iconogràfiques, són tingudes per armes seves; els 
centaures, en efecte, no coneixen la forja ni el treball de la fusta i 



180	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 181

acudeixen a les núpcies bàsicament atrets pel vi (vegeu Jouan, Euri-
pide et les légendes des Chants Cypriens cit., 81-82). 

v. 1063: «una poderosa llum per a Tessàlia»
Eurípides empra una expressió idèntica per a referir-se a Aquil·leu 

en el primer estàsim de la tragèdia Electra (v. 449), on es descriu com 
les Nereides busquen el fill de Peleu i Tetis pel Pèlion per donar-li les 
armes amb què haurà de fer cap a Troia (sobre les armes d’Aquil·leu, 
vegeu n. ad vv. 1071-1075). En I. A., l’expressió tornarà a aparèixer 
en veu d’Ifigenia (v. 1502) per a referir-se a ella mateixa, quan es 
disposi a ser sacrificada per a la salvació de Grècia.

vv. 1064-1066: «Quiró ho va enunciar, l’endeví coneixedor de la 
Musa profètica»

Les arts profètiques de Quiró ja són esmentades per Píndar (P. IX 
38). Catul, en la seva descripció de les noces de Tetis i Peleu, atri-
bueix la profecia del naixement d’Aquil·leu a les Parques (LXIV 338-
371).

vv. 1071-1075: «revestit el seu cos amb unes armes d’or, obra d’He-
fest i regal de la seva divinal mare Tetis»

Eurípides sembla evocar el conegut passatge de la fabricació de les 
armes d’Aquil·leu per part d’Hefest, descrit brillantment en la Ilíada 
(XVIII 468-617). Tanmateix no es pot tractar del mateix episodi, 
perquè en Homer les armes són un regal de Tetis al seu fill per tal 
de reemplaçar les que Hèctor havia arrabassat a Pàtrocle després de 
matar-lo. El cor es refereix, per tant, a les primeres armes d’Aquil·
leu, aquelles amb què salparà rumb a Troia. En el primer estàsim de 
l’Electra (vv. 434-486), Eurípides es complau a esmentar de nou la 
fabricació d’aquestes primeres armes d’Aquil·leu, obra també d’He-
fest, incloent-hi fins i tot una descripció detallada de la decoració de 
l’escut, la cuirassa, el casc i la llança. És interessant esmentar que la 
imatge d’una Nereida (¿Tetis?) dalt d’un hipocamp i amb un escut a 
les mans és un tipus monetari emprat en les monedes de Tessàlia 
d’època hel·lenística (vegeu més amunt la n. ad vv. 239-241), prova 
que aquest episodi era particularment estimat i rellevant per a la gent 
d’aquelles contrades.

vv. 1148-1150: «et vas casar amb mi sense el meu consentiment i em 
vas prendre per la força, després de matar Tàntal, el meu anterior 
marit.»

Aquest relat sobre la forma extremament violenta amb la qual Cli-
temestra es va convertir en l’esposa d’Agamèmnon es troba docu-
mentat per primer cop aquí (cf. Pseudo-Apol·lodor, Ep. II 16; 
Pausànias II 18, 2, sobre Tàntal fill de Tiestes). Podria tractar-se 
d’una invenció d’Eurípides (Stockert 1992: 18, n. 69), tot i que 
hom ha conjecturat l’existència d’algun precedent en els Cants cipris 
o bé en l’obra d’Estesícor (Jouan, Euripide et les légendes des 
Chants Cypriens cit., 276, n. 2). 

vv. 1157-1158: «he estat una esposa irreprotxable envers tu i el teu 
casal»

Clitemestra es presenta com una esposa modèlica, tant pel que fa 
a la seva sexualitat moderada com a la seva gestió òptima del patri-
moni. Es tracta de dos aspectes particularment importants en la de-
finició clàssica d’una bona esposa, un fet que ens inclina a pensar en 
una mena de rehabilitació de la seva figura, particularment bescanta-
da en la producció dramàtica anterior (vegeu Jonah Radding, 
«Clytemnestra at Aulis: Euripides and the reconsideration of tradi-
tion», GRBS 55, 2015, 832-862). En efecte, Clitemestra apareix als 
ulls de l’audiència com a víctima de l’extrema crueltat d’Agamèm-
non, i la venjança que durà a terme, que és evocada en els versos que 
vindran (vv. 1185-1190, 1455), pren una nova dimensió més propera 
a la reacció comprensible d’una mare doblement atacada en allò que 
més estima, la seva fillada (vegeu Michelakis, Euripides: Iphigenia 
at Aulis cit., 36-37). 

vv. 1180-1182: «Perquè només falta una excusa de no res perquè jo i 
les filles que et queden et donem la rebuda que et mereixes.»

El retorn d’Agamèmnon a Argos és evocat en diferents moments 
dels parlaments de Clitemestra, que busca suscitar en el seu marit el 
temor d’una acollida no gens agradable, fins i tot perillosa, per part 
de la dona i dels fills encara vius, després de la guerra de Troia. El 
públic deuria escoltar amb esglai aquestes amenaces, ja que, amb tota 
probabilitat, coneixia el mite del casal argiu i, molt concretament, la 
versió que en dona l’Agamèmnon d’Èsquil, on es descriu amb detall 
l’assassinat del sobirà argiu per part de la seva esposa i de l’amant 
d’aquesta, Egist.



182	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 183

v. 1198: «Doncs feu a sorts la filla de qui ha de morir!»
En la Ilíada (III 316) aquest procediment és emprat per a la tria 

de contrincants d’un combat singular. Es tractava de posar en un 
casc les sorts (κλῆρος), que podien ser trossets d’argila, pedretes o 
fustes de diferents colors, remenar-les i extreure’n una a l’atzar, sen-
se mirar. 

v. 1211: Orfeu
Orfeu, fill d’Èagre i oriünd de Tràcia, excel·lia en l’art de la poesia, 

de la música i del cant. Acompanyat d’una lira o d’una cítara, es deia 
que la seva veu encisadora era capaç de doblegar la voluntat de les 
persones, apaivagar bèsties ferotges i, fins tot, encalmar la mar. Ifi-
genia, que no té la veu d’Orfeu, és conscient que les possibilitats de 
persuadir Agamèmnon amb les seves paraules són remotes, però, 
malgrat tot, ho intenta, recorrent als únics estratagemes que li que-
den: els plors, que susciten compassió, els records sobre un temps 
passat feliç i la crida als projectes de futur estroncats. La invocació 
a Orfeu es troba també en l’Alcestis (vv. 357-360). D’altra banda, en 
els discursos judicials solia ser un lloc comú començar invocant la 
manca d’expertesa o d’eloqüència com a recurs per a captar la bene-
volència del tribunal, que a l’Atenes clàssica era format per ciutadans 
lliures elegits a l’atzar.

v. 1218: «abans d’hora»
L’adjectiu ἄωρος defineix la mort prematura, en particular en els 

epigrames funeraris (tant públics com privats) dedicats a nens i nenes 
que no arriben a l’edat adulta —una realitat força comuna en el món 
antic—. L’adjectiu val aquí no només per a Ifigenia, sinó també per 
a Aquil·leu, que comparteix amb la jove un destí breu, però gloriós 
(cf. Homer, Il. I 352-354). Sobre aquest motiu, vegeu els estudis 
d’Ewald Griessmair, Das Motiv der Mors immatura in den griechi
schen metrischen Grabinschriften, Innsbruck 1966; Anne-Marie Véril- 
hac, ΠΑΙΔΕΣ ΑΩΡΟΙ. Poésie funérarie, 2 vols., Atenes 1978-1982; 
Joannis N. Kazakis, «Mors immatura in funerary epigrams: a typo-
logical study», Hellenica 40, 1989, 21-33; Johan H. M. Strubbe, 
«Epigrams and consolation decrees for deceased youths», AC 67, 
1998, 45-75.

v. 1252: «és millor malviure que morir noblement»
Aquesta última afirmació, de tarannà gnòmic, resulta poc heroica, 

en el sentit tràgic, i contrasta fortament amb el missatge que Antí-

gona reivindica en la tragèdia homònima de Sòfocles (vv. 461-464): 
per a l’heroïna sofoclea una mort prematura és millor que resignar-se 
a la vida sense noblesa a la qual la condemna Creont. Així mateix, 
en l’Electra (v. 989), Sòfocles posa en veu de la protagonista que és 
vergonyós per a la gent del seu estatus dur una vida ignominiosa. 
Aquesta actitud despresa envers la pròpia vida s’ha vist com una 
forma de κλέος més pròpiament masculina, en els termes en què, per 
exemple, ho expressa Aiant (Sòfocles, Ai. 479-480). Tanmateix és 
aquest el κλέος envers el qual Ifigenia mateixa es girarà quan final-
ment accepti de ser sacrificada voluntàriament (vv. 1383-1384); vegeu 
Justina Gregory, «Iphigenia at Aulis», en A. Markantonatos (ed.), 
Brill’s companion to Euripides, Leiden – Boston 2020, 405-406.

vv. 1284-1288: «Vall dels frigis batuda per la neu i muntanyes de 
l’Ida on temps enrere Príam va exposar un tendre infantó! El va 
separar, ben lluny de la seva mare, per a un destí de mort!»

Eurípides recull la tradició al voltant de la infantesa de Paris/Ale-
xandre. Segons el mite (cf. Pseudo-Apol·lodor III 12, 5; Higí, Fab. 
91), quan estava embarassada, Hècabe va tenir un somni premonito-
ri (cf. Eurípides, Tr. 919-922) en què paria una torxa que incendiava 
Troia. Atemorit pel mal presagi, Príam va ordenar abandonar el 
nadó acabat de néixer a la muntanya de l’Ida, on fou criat per una 
ossa i adoptat després pel mateix pastor que l’havia exposat. Ja adult, 
va participar en el judici de les tres deesses i, després de ser recone-
gut com a príncep troià, es va reintegrar al palau de Príam, malgrat 
les advertències de Cassandra. Eurípides ja havia tractat aquest epi-
sodi en la tragèdia Alexandre, avui perduda, que fou presentada l’any 
415 aC juntament amb Palamedes i Les troianes. Així mateix, en un 
estàsim de l’Andròmaca (vv. 293-300), el cor evoca els crits profètics 
de Cassandra que anunciaven la destrucció de Troia per causa de 
Paris. Un estudi detallat dels fragments conservats de l’Alexandre, 
amb variants mítiques i possibles antecedents, es pot llegir a Jouan, 
Euripide et les légendes des Chants Cypriens cit., 113-142.

v. 1316: «funesta Hèlena»
El mot δυσελένα, ‘funesta Hèlena’ (cf. Eurípides, Or. 1388), és un 

compost (de δυσ- i Ἑλένη) format per analogia amb el terme homè-
ric δύσπαρις, ‘funest Paris’ (cf. Il. III 39; XIII 769). D’aquesta mane-
ra, la parella formada per Paris i Hèlena emergeixen com els culpa-
bles per igual de les desgràcies d’Ifigenia.



184	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 185

v. 1350: «Cridaven que el meu cos fos lapidat a cops de roc.» 
Aquil·leu veu com el seu propi contingent se li gira en contra i 

l’amenaça de ser lapidat, un càstig força popular en el món grec des 
d’antic (cf. Homer, Il. III 57), sovint entès com l’expressió de la 
còlera del poble, resultat d’un θόρυβος, un tumult espontani i impre-
visible (cf. Heròdot IX 5; Xenofont, An. V 7, 21; Diodor de 
Sicília XIII 87, 5). Ara bé, en la tragèdia la lapidació també pot 
venir acordada mitjançant un decret votat en assemblea (cf. Eurípi-
des, Or. 46-50), esdevenint una forma d’execució legal sancionada 
per les institucions de la ciutat. 

Sobre la lapidació d’Aquil·leu, Èsquil ja n’havia fet una versió en 
la tragèdia Mirmídons, de principis del segle v aC; vegeu l’anàlisi del 
motiu en Michelakis, Achilles in Greek tragedy cit., 24-26. Sobre la 
lapidació a l’Antiguitat, vegeu l’estudi de Bernard Eck, «La lapida-
tion dans la Grèce antique: une peine institutionnelle?», en Y. Jean-
clos (ed.), La dimension historique de la peine: 1810-2010, París 
2013, 15-40.

vv. 1400-1401: «És convenient, mare, que els grecs governin sobre els 
bàrbars i no pas que els bàrbars ho facin sobre els grecs, perquè els uns 
són un poble esclau, mentre que els altres són homes lliures.»

Ifigenia torna a enarborar la idea d’una expedició panhel·lènica 
amb l’argument d’una suposada superioritat grega respecte dels bàr-
bars troians. Aquest eulogi de Grècia —que es troba en altres tragè-
dies euripidees, sobretot en les anomenades «tragèdies patriòtiques», 
com ara l’Andròmaca, Les troianes o Els fills d’Hèracles— va ser 
percebut com a part de la funció didàctica de la tragèdia per oradors 
i filòsofs del segle iv aC, els quals solien recórrer a passatges tràgics 
quan volien defensar una política panhel·lènica o justificar el sotme-
timent dels pobles «bàrbars» a Grècia. És en aquest sentit que Aris-
tòtil (Pol. I 2, 1252b) evoca aquest vers 1400 quan defensa l’esclavat-
ge com una condició natural d’aquells que no serveixen per a 
governar, com ara les dones o els bàrbars. Vegeu un comentari 
d’aquesta qüestió en Hall, Inventing the barbarian cit., 160-165.

vv. 1412-1413: «Mira: jo vull ajudar-te i portar-te al meu casal.»
En sentir parlar Ifigenia amb tanta valentia, Aquil·leu sembla pres 

d’un enamorament sobtat i d’un desig imperiós de convertir la jove 
en la seva esposa. El tarannà enamoradís de l’heroi no era en absolut 
aliè a la seva figura èpica: de fet, a banda de Briseida, a qui l’heroi 
confessa estimar de tot cor a la Ilíada (IX 341-343), Aquil·leu era 

acusat d’haver-se enamorat de Pentesilea en l’Etiòpida (cf. Procle, 
Chrest. 172 Severyns, 6-8) i, en els Cants cipris, d’haver volgut tenir 
una trobada secreta amb Hèlena (cf. Procle, Chrest. 80 Severyns, 
58-60). 

D’altra banda, convé no oblidar que altres tragèdies, avui poc co-
negudes o del tot perdudes, havien explorat episodis de la vida 
d’Aquil·leu poc heroics, com ara la seva estada a Esciros disfressat de 
noia i els seus amors ocults amb Deidamia; uns episodis que Eurípi-
des hauria tractat en la tragèdia Esciris (Σκύριοι), segons la hipòtesi 
conservada fragmentàriament (PSI 12, 1286, frag. A col. ii; cf. Pseu-
do-Apol·lodor III 13, 8). Es tracta d’una visió de l’heroi força allu-
nyada de l’ideal de guerrer homèric, però que tindrà una llarga re-
percussió en la tradició posterior, tant llatina com medieval, com 
demostren Katherine Callen King (Achilles: Paradigms of the war 
from Homer to the Middle Ages, Berkeley – Los Angeles 1987, 171-
217) i Marco Fantuzzi (Achilles in love cit.). Per tot això, no sorprèn 
gens que, en època hel·lenística, la trobada a Àulida entre Aquil·leu i 
Ifigenia agafés volada com una història d’amor amb final tràgic, se-
gons que es pot llegir en l’Alexandra de Licòfron (vv. 183-201); sobre 
aquest relat, vegeu el meu article, ja citat, «Racing for love: Achilles 
and Iphigenia in the Black Sea».

v. 1446: «i faig un bé a Grècia»
El terme εὐεργέτις, poc usual en femení, correspon al masculí 

εὐεργέτης, ‘benefactor’, un mot que, sobretot a partir del segle v aC, 
està àmpliament documentat en l’epigrafia institucional grega per a 
designar un títol honorífic atorgat a aquella persona, generalment un 
home, que de forma altruista actua a favor d’una ciutat i que rep a 
canvi reconeixement i privilegis de part dels (con)ciutadans (vegeu 
Marc Domingo Gygax, Benefaction and rewards in the Ancient 
Greek city: The origins of euergetism, Cambridge 2016). Eurípides ja 
havia emprat prèviament aquest adjectiu per a definir el comporta-
ment exemplar d’una altra dona, Alcestis, a la tragèdia homònima 
(Alc. 1058), però en aquella ocasió l’actuació romania en l’àmbit de 
la vida privada; en I. A., en canvi, el terme adquireix clarament una 
dimensió pública que fa de l’heroïna una figura digna de record i de 
glòria a tot Grècia.

v. 1468: «entoneu un peà»
Ifigenia exhorta el cor a entonar un peà de victòria (v. 1473) en 

comptes d’un θρῆνος o cant trenòdic, que seria l’esperable davant la 



186	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	 187

seva mort imminent. Tot seguit, ella mateixa, com un ἔξαρχος o «di-
rector» dels sacrificis, dona les ordres per a iniciar l’acte ordenant el 
silenci ritual i la preparació dels atuells i del foc que cremarà a l’altar 
(sobre el ritual, vegeu la n. 100 de la traducció). 

vv. 1500-1509: Notació musical
Els versos 1500-1509 es conserven amb notació musical en el Pa-

pir de Leiden.

v. 1500: «la ciutat de Perseu»
Perseu era considerat l’heroi fundador de la ciutat de Micenes (cf. 

Estrabó VIII 6, 19; Pausànias II 15, 4). Segons conta Pausànias (II 
16), Perseu s’hi va establir després d’haver matat accidentalment el 
seu avi Acrisi a Larisa, complint així una profecia que li havia estat 
donada. Quant a l’origen del nom de Micenes, el periegeta exposa 
tres versions diferents: en la primera, s’explica que Perseu va anome-
nar-la així a partir de la virolla (μύκης) de l’espasa, que li va caure 
just en el lloc on havia d’establir la ciutat; en la segona, que Perseu, 
assedegat, va arrencar un bolet (μύκης) de terra i en va brollar una 
deu d’aigua amb què va poder sadollar la seva set (i per això va 
decidir anomenar Μυκῆναι la nova fundació); per últim, s’evoca tam-
bé una tal Micene (Μυκήνη), esmentada en l’Odissea (II 120), que 
hauria estat filla d’Ínac i esposa d’Arèstor. Cal dir també que Pausà-
nias no dona credibilitat a la versió atribuïda a Acusilau, segons la 
qual el nom de la ciutat derivaria d’un tal Miceneu, fill d’Espartó, 
que al seu torn era fill de Foroneu.

v. 1509: «Acomiada’t de mi, llum estimada!»
En la mesura que veure la llum del dia representa estar en vida 

(vegeu la n. 108 de la traducció), acomiadar-se’n simbolitza morir. 
L’expressió es troba en altres tragèdies d’Eurípides (cf. Alc. 244-245; 
Hec. 411, 435-437). A partir d’aquest comiat, per a alguns el final de 
l’obra, l’autenticitat del text preservat ha estat llargament discutida 
(vegeu Valeria Andò, «Espungere e interpretare: a proposito dell’eso- 
do di Ifigenia in Aulide», ὅρμος: Ricerche di Storia Antica 5, 2013, 
1-10). Diggle, en la seva edició, modula el grau d’autenticitat del 
passatge transmès considerant els versos que van del 1510 al 1577 
com a uix Euripidei, i els versos del 1578 al final com a non Euripi-
dei. Sobre l’èxode d’I. A., vegeu «La tradició manuscrita i el debat 
sobre l’autenticitat del text» en la Notícia preliminar.

v. 1531: «glòria de record sempitern»
En opinió de David Kovacs (2002: 161; «Toward a reconstruction 

of Iphigenia Aulidensis», JHS 123, 2003, 98-101), el vers 1531 seria, 
molt probablement, el final de la versió representada l’any 405 aC, 
després del qual el cor sortiria per un pàrode i Clitemestra per l’al-
tre. El mateix criteri adopten H. Günther (1988) i W. Stockert (1992: 
79-87). Ara bé, altres editors, com ara D. L. Page (Actors’ interpola-
tions cit., 191-192), M. L. West («Tragica V», BICS 28, 1981, 61-78) 
i, més recentment, J. Collard & R. Morwood (2017), han considerat 
espuri fins i tot l’intermedi coral dels versos 1510-1531.

vv. 1532-1629: Èxode
L’èxode d’I. A. (vv. 1532-1629), igual que el pròleg, ha estat ob-

jecte d’un llarg i intens debat per part dels editors, del qual només 
esmentarem algunes aportacions particularment rellevants. Segons 
assenyala Andò (2021: 52-59), A. Kirchhoff, en la seva edició de 
l’any 1855, seguint les argumentacions de R. Porson, fou el primer a 
considerar espuri tot el text final transmès en L i a reivindicar la 
genuïnitat d’uns versos que Elià atribueix a la Ifigenia (sic) d’Eurípi-
des (vegeu més avall, el frag. 1), en què Àrtemis, probablement com 
una dea ex machina, adreça unes paraules de consol a Clitemestra, 
tot fent esment de la substitució d’Ifigenia per una cérvola a l’altar 
sacrificial. 

Força temps més tard, D. Page (Actors’ interpolations cit., 200) va 
treure credibilitat a la cita d’Elià en considerar que tant el text trans-
mès pels manuscrits com el text d’Elià eren dues versions diferents 
del final, ambdues escrites entre el 360 aC i el 200 aC; ara bé, Page 
distingí entre una primera part del relat del missatger (vv. 1532-
1577), obra d’un autor de meitat del segle iv aC, i els versos finals 
(vv. 1578-1629), entre els quals alguns deurien ser del mateix autor 
que els precedents, i la resta ja serien d’època bizantina. 

En un estudi més recent, M. L. West («Tragica V», BICS 28, 1981, 
73-78) va datar aquesta última part a cavall dels segles v i vi dC, una 
datació avui dia acceptada unànimement (vegeu Collard & Morwood 
2017: 622), i va anar fins i tot una mica més enllà atribuint-ne l’auto
ria a Eugeni d’Augustòpoli, un eminent professor a Constantinoble 
en temps d’Anastasi I (reg. c. 430-518 dC). En resum, doncs, l’esce-
na inclouria dues parts (vv. 1532-1577 i 1578-1629), cap d’elles ori-
ginal, separades per prop de mil anys d’història i tradició. Per altres 
consideracions, remetem a la presentació de Valeria Andò (2021: 52-
59), que inclou també una anàlisi molt acurada i prudent de les re-



188	 NOTES COMPLEMENTÀRIES	

presentacions iconogràfiques de l’episodi del sacrifici d’Ifigenia i la 
seva relació amb la tradició textual.

v. 1563: «Dret al bell mig, Taltibi, en qui requeia l’encàrrec»
Taltibi és l’herald a qui Agamèmnon havia demanat de desfer 

l’exèrcit en saber que havia de sacrificar Ifigenia (vv. 94-96). Amb la 
seva intervenció, es donarà peu a l’inici del sacrifici amb el silenci 
ritual. Juntament amb ell, tres personatges més participen en l’acte: 
l’endeví Calcant, que treu el coltell sacrificial, el posa dins d’un cis-
tell d’or i corona la noia; Aquil·leu, que agafa el cistell amb l’aigua 
lustral i envolta corrent l’altar per acabar pronunciant una pregrària 
a Àrtemis, i finalment, un sacerdot anònim, que dona el cop mortal a 
Ifigenia (sobre aquesta escena, vegeu Louise Bruit Zaidman, «Objets 
rituels tragiques chez Euripide», RHR 231, 4, 2014, 581-598). 

vv. 1568-1569: «El fill de Peleu ha agafat la cistella juntament amb 
l’aigua lustral i ha corregut en cercle al voltant de l’altar de la deessa.»

La participació d’Aquil·leu en el sacrifici és del tot incongruent 
amb la seva declaració d’intencions prèvia, segons la qual no havia 
de permetre en cap concepte que el sacrifici s’acomplís. És veritat, 
però, que l’acte pren un nou sentit a partir del moment en què és la 
mateixa Ifigenia qui accepta ofrenar el seu cos per a la salvació de 
Grècia. 

Hom ha intentat explicar de moltes maneres diferents la inespera-
da implicació del Pelida, a qui veiem córrer al voltant de l’altar amb 
un cistell i aigua lustral, i pronunciar la pregària a Àrtemis. Walter 
Stockert (1992: 628-29) considera que l’acció de «córrer», que ve 
definida pel verb ἔθρεξε, per bé que és molt adequada al personatge, 
no escau al context sacrificial, ja que té connotacions còmiques; per 
això Stockert acull la lectura ἔβρεξε d’Henri Weil, fent èmfasi en 
l’acció de «mullar» l’altar. Pantelis Michelakis (Euripides: Iphigenia 
at Aulis cit., 136-142) comparteix aquesta interpretació pel que fa al 
verb ἔθρεξε, però en manté la lectura argumentant que precisament 
l’autor d’aquests versos buscava reprendre el motiu de la lleugeresa 
de peus de l’heroi, ja evocat anteriorment (vv. 206-240 i 1338-1357), 
i la noblesa dels seus orígens (se l’anomena el Pelida), però en un 
context en què aquests trets heroics ja s’han mostrat inútils per a 
capgirar la situació i esdevenen, per tant, una paròdia de l’heroi fallit 
(contra Andò 2021: 508, que considera la cursa al voltant de l’altar 
part del ritual sacrificial).



FIGURES

Fig. 1.1. Agamèmnon lliura la carta segellada al vell servent (relleu sobre bol 
megarès de terracota, primera meitat del s. ii aC, The Metropolitan Museum 
of Art, Nova York). Foto: The Metropolitan Museum of Art, Nova York 
(domini públic)



190	 FIGURES	 	 FIGURES	 191

Fig. 1.2. Menelau i el vell servent, a la dreta, es barallen per la carta (relleu 
sobre bol megarès de terracota, primera meitat del s. ii aC, The Metropolitan 
Museum of Art, Nova York). Foto: The Metropolitan Museum of Art, Nova 
York (domini públic)

Fig. 1.3. Menelau, amb la carta oberta a la mà, s’enfronta a Agamèmnon 
(relleu sobre bol megarès de terracota, primera meitat del s. ii aC, The Me-
tropolitan Museum of Art, Nova York). Foto: The Metropolitan Museum of 
Art, Nova York (domini públic)

Fig. 1.4. Arriba el carro que du Orestes (esq.) i Ifigenia (dr.) seguits de Cli-
temnestra (relleu sobre bol megarès de terracota, primera meitat del s. ii aC, 
The Metropolitan Museum of Art, Nova York). Foto: The Metropolitan Mu-
seum of Art, Nova York (domini públic)

Fig. 2. Aiant i Aquil·leu jugant a daus (àmfora d’Exèquias, 540-530 aC, Museo 
Gregoriano Etrusco). Foto: Saiko, Wikimedia Commons (creative commons)



ÍNDEX

Abreviatures . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 9

Ifigenia a Àulida

Notícia preliminar  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 10
Sigla  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 47
Text i traducció .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 48
Fragments . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 127
Notes complementàries .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 129
Figures .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 189



FUNDACIÓ BERNAT METGE

Col·lecció dels Clàssics Grecs i Llatins

INSTITUÏDA PER FRANCESC CAMBÓ

Primers Directors:

Joan Estelrich († 1958), Carles Riba († 1959),  
Josep Vergés († 1984), Miquel Dolç († 1994), Montserrat Ros († 2018)

Consell de Direcció:

Francesc J. Cuartero, Antoni Seva, Jaume Medina (†),  
Joan Alberich, Jaume Pòrtulas, Pere Lluís Font, Pere J. Quetglas,  

Ramon Guardans, Jordi Pàmias i Massana, Àlex Broch, 
Noemí Moncunill

V O L U M S    P U B L I C A T S

Agustí d’Hipona
	270	 Dels acadèmics (vol. i). Per Josep Batalla.
	271	 Dels acadèmics (vol. ii i últim). Per Josep Batalla.

Alcidamant d’Elea
	403	 Discursos i fragments. Per Jordi Redondo.

Alcmà
	415	 Cants. Per Pere Bescós.

Alexis
	369	 Fragments de comèdies. Per Rubén J. Montañés i Gómez.

Andòcides
	355	 Discursos (vol. i). Sobre els misteris. Per Jordi Redondo.
	359	 Discursos (vol. ii i últim). Sobre el seu retorn. Sobre el tractat de pau 

amb els lacedemonis. Contra Alcibíades. Fragments. Per Jordi Redondo.

[Anònim]
	286	 Regla del mestre (vol. i). Per Ventura Sella.
	288	 Regla del mestre (vol. ii i últim). Per Ventura Sella.

Antifont
	351	 Testimonis i fragments. Per Àlvar F. Ortolà.

Antifont de Ramnunt
	338	 Discursos (vol. i). Tetralogies. Per Jordi Redondo.
	344	 Discursos (vol. ii i últim). Contra la seva madrastra, per emmetzina­

ment. Sobre l’assassinat d’Herodes. Sobre el coreuta. Per Jordi Redondo.



Antoní Liberal

	390	 Recull de metamorfosis. Per Jaume Almirall i Esteban Calderón.

Apici

	264	 L’art de la cuina. Per Joan Gómez Pallarès.

Apol·lodor de Carist

	391	 Fragments de Comèdia Nova. Per Jordi Pérez Asensio.

Apol·lodor de Gela

	391	 Fragments de Comèdia Nova. Per Jordi Pérez Asensio.

Apuleu

	 58	 Apologia. Flòrides. Per Marçal Olivar.
	 50	 Les metamorfosis (vol. i). Llibres I-V. Per Marçal Olivar.
	 53	 Les metamorfosis (vol. ii i últim). Llibres VI-XI. Per Marçal Olivar.

Aquil·les Taci

	428	 Leucipe i Clitofont. Per Roser Homar.

Arat

	299	 Fenòmens. Per Jaume Almirall.

Aristènet

	373	 Lletres d’amor. Per Joan Pagès.

Aristòfanes

	171	 Comèdies (vol. i). Els acarnesos. Per Manuel Balasch.
	177	 Comèdies (vol. ii). Els cavallers. Les bromes. Per Manuel Balasch.
	181	 Comèdies (vol. iii). Les vespes. La pau. Per Manuel Balasch.
	185	 Comèdies (vol. iv). Els ocells. Lisístrata. Per Manuel Balasch.
	190	 Comèdies (vol. v). Les tesmofòries. Les granotes. Per Manuel Balasch.
	197	 Comèdies (vol. vi i últim). Les assembleistes. Plutus. Per Manuel Balasch.

Aristòtil

	311	 Categories. Per Josep Batalla.
	409	 De l’ànima. Per Miguel Candel.
	291	 Ètica nicomaquea (vol. i). Per Josep Batalla.
	292	 Ètica nicomaquea (vol. ii i últim). Per Josep Batalla.
	295	 Història dels animals (vol. i). Per Juli Pallí.
	296	 Història dels animals (vol. ii). Per Juli Pallí.
	297	 Història dels animals (vol. iii i últim). Per Juli Pallí.
	425	 Metafísica (vol. i). Llibres I-VII. Per Miguel Candel.
	426	 Metafísica (vol. ii i últim). Llibres VIII-XIV. Per Miguel Candel.
	 19	 Poètica. Constitució d’Atenes. Per Josep Farran i Mayoral; 2a ed. a cura 

de Josep Vergés.
	421	 Poètica. Per Xavier Riu.
	442	 Política. (vol. i). Llibres I-III. Per Miguel Candel.
	443	 Política. (vol. ii i últim). Llibres IV-VIII. Per Miguel Candel.
	352	 Qüestions mecàniques. Per Albert Presas i Joan Vaqué.

Arquimedes

	306	 Mètode. Per Joan Vaqué i Pedro Miguel González Urbaneja.
	381	 Sobre l’esfera i el cilindre. Per Ramon Masià Fornos.

	413	 Sobre les conoides i les esferoides. La mesura del cercle. La quadratura 
de la paràbola. Per Ramon Masià Fornos.

Ateneu de Nàucratis

	406	 El sopar dels erudits (vol. i). Llibre I (epítome). Per Rubén Montañés 
Gómez, Jordi Sanchis Llopis i Jordi Pérez Asensio.

Aulus Gel·li

	 51	 Les nits àtiques (vol. i). Llibres I-II. Per Cebrià Montserrat.
	 73	 Les nits àtiques (vol. ii). Llibres III-V. Per Cebrià Montserrat i Marçal 

Olivar.
	253	 Les nits àtiques (vol. iii). Llibres VI-IX. Per Vicent Ferrís i Miquel 

Dolç.

Ausoni

	 8	 Obres (vol. i). Per Carles Riba i Antoni Navarro; 2a ed. a cura de Joan 
Petit.

	 33	 Obres (vol. ii i últim). Per Carles Riba, Antoni Navarro i Joaquim 
Balcells.

[Autor desconegut]
	320	 Retòrica a Herenni. Per Jaume Medina.

Aviè

	241	 Periple (Ora maritima). Per Pere Villalba.
	389	 Fenòmens d’Arat. Per Pere Villalba i Enric Mallorquí.

Baquílides

	145	 Odes. Per Manuel Balasch.

Basili el Gran

	231	 Als joves, sobre la utilitat de la literatura grega. Per Josep O’Cal­
laghan.

Benet de Núrsia

	304	 La regla dels monjos. Per Ventura Sella.

Boeci

	332	 Consolació de la Filosofia. Per Valentí Fàbrega.

Cal·límac

	205	 Epigrames. Per Pere Villalba.
	182	 Himnes. Per Pere Villalba.

Cató

	 26	 D’agricolia. Per Salvador Galmés.

Catul

	 32	 Poesies. 1a ed. Per Joan Petit i Josep Vergés.
	262	 Poesies. 2a ed. Per Antoni Seva i Josep Vergés.

Cebrià

	 44	 Epistolari (vol. i). Lletres I-LV. Per Josep Vergés i Tomàs Bellpuig.
	 55	 Epistolari (vol. ii i últim). Lletres LVI-LXXXI. Per Josep Vergés i 

Tomàs Bellpuig.



Cèsar
	186	 Comentaris de la Guerra Civil (vol. i). Llibre I. Per Josep Maria Mo­

rató.
	204	 Comentaris de la Guerra Civil (vol. ii i últim). Llibres II-III. Per Jo­

sep Maria Morató.
	251	 Guerra d’Àfrica. Guerra d’Hispània. Per Joaquim Icart i Miquel Dolç.
	246	 Guerra d’Alexandria. Per Joaquim Icart i Miquel Dolç.
	189	 Guerra de les Gàl·lies (vol. i). Llibres I-III. Per Joaquim Icart.
	191	 Guerra de les Gàl·lies (vol. ii). Llibres IV-VI. Per Joaquim Icart.
	195	 Guerra de les Gàl·lies (vol. iii i últim). Llibres VII-VIII. Per Joaquim 

Icart.

Ciceró
	 7	 Brutus. Per Gumersind Alabart; 2a ed. a cura d’Eduard Valentí.
	308	 Cató el Vell (De la vellesa). Per Pere Villalba.
	 43	 De l’orador (vol. i). Llibre I. Per Salvador Galmés.
	 54	 De l’orador (vol. ii). Llibre II. Per Salvador Galmés.
	 65	 De l’orador (vol. iii i últim). Llibre III. Per Salvador Galmés.
	 84	 Dels deures (vol. i). Llibre I. Per Eduard Valentí.
	 86	 Dels deures (vol. ii i últim). Llibres II-III. Per Eduard Valentí.
	 4	 Discursos (vol. i). En defensa de Quincti. En defensa de Rosci Amerí. 

En defensa de Rosci Comediant. En defensa de Tul·li. Per Josep Maria 
Llovera, Joan Estelrich i Llorenç Riber.

	 89	 Discursos (vol. ii). Contra Quint Cecili. Primera acció contra Verres. 
Segona acció contra Verres: La pretura urbana. Per Llorenç Riber i 
Josep Vergés.

	 98	 Discursos (vol. iii). Segona acció contra Verres: La pretura de Sicília. 
Per Llorenç Riber i Josep Vergés.

	 99	 Discursos (vol. iv). Segona acció contra Verres: El blat. Per Llorenç 
Riber i Josep Vergés.

	106	 Discursos (vol. v). Segona acció contra Verres: Les imatges. Per Josep 
Vergés.

	108	 Discursos (vol. vi). Segona acció contra Verres: Els suplicis. Per Josep 
Vergés.

	115	 Discursos (vol. vii). Defensa de Marc Fontei. Defensa d’Aulus Cecina. 
Per Josep Vergés.

	143	 Discursos (vol. viii). Sobre el comandament de Gneu Pompeu. Defen­
sa d’Aulus Cluenci. Per Josep Vergés.

	154	 Discursos (vol. ix). Sobre la llei agrària. Defensa de Gai Rabiri. Per 
Josep Vergés.

	188	 Discursos (vol. x). Catilinàries. Per Oliveri Nortes.
	293	 Discursos (vol. xi). Discurs de gratitud al senat. Discurs de gratitud al 

poble. Sobre la seva casa. Sobre la resposta dels harúspexs. Per Dolors 
Condom.

	255	 Discursos (vol. xii). Defensa de Publi Sul·la. Defensa de Luci Flac. Per 
Dolors Condom.

	279	 Discursos (vol. xiii). Defensa de Luci Licini Murena. Defensa d’Àr­
quia. Per Joaquim Icart.

	349	 Discursos (vol. xiv). Defensa de Publi Sesti. Per Joan Bellès.
	370	 Discursos (vol. xv). Contra Publi Vatini. Defensa de Marc Celi. Per 

Joan Bellès i Julio Granadero.

	396	 Discursos (vol. xvi). Sobre el govern de les províncies consulars. En 
defensa de Corneli Balb. Per Joan Bellès, Xavier Espluga i Noemí 
Moncunill.

	432	 Discursos (vol. xix). Sobre Marc Marcel. En defensa de Quint Ligari. 
En defensa del rei Deiòtar. Per Xavier Espluga.

	329	 Discursos (vol. xx). Filípiques I-II. Per Joan Bellès.
	336	 Discursos (vol. xxi). Filípiques III-IX. Per Joan Bellès.
	343	 Discursos (vol. xxii). Filípiques X-XIV. Per Joan Bellès.
	254	 La naturalesa dels déus (vol. i). Llibre I. Per Joan M. del Pozo.
	337	 La naturalesa dels déus (vol. ii i últim). Llibres II-III. Per Joan M. del 

Pozo.
	354	 La República. Per Joan M. del Pozo.
	312	 Leli (De l’amistat). Per Pere Villalba.
	395	 Les lleis. Per Núria Gómez.
	399	 Les paradoxes dels estoics. Per Joan Manuel del Pozo.
	 90	 Tusculanes (vol. i). Llibres I-II. Per Eduard Valentí.
	 94	 Tusculanes (vol. ii). Llibres III-IV. Per Eduard Valentí.
	 96	 Tusculanes (vol. iii i últim). Llibre V. Per Eduard Valentí.

Claudi Claudià

	294	 El rapte de Prosèrpina. Per Àngels Calderó i Antoni Seva.

Col·lut

	274	 El rapte d’Hèlena. Per Francesc J. Cuartero.

Consenci

	244	 Correspondència amb sant Agustí (vol. i). Per Josep Amengual.
	268	 Correspondència amb sant Agustí (vol. ii). Per Josep Amengual.

Corinna de Tànagra

	348	 Testimonis i fragments. Per Ricard Torres, Margalida Capellà i Jaume 
Pòrtulas.

Corneli Nepos

	 2	 Vides d’homes il·lustres. Per Manuel de Montoliu; 2a ed. a cura de 
Josep Vergés.

Demòstenes

	 60	 Arengues (vol. i). Sobre les simmòries. Pels megalopolites. Primera fi­
lípica. Per la llibertat dels rodis. Sobre l’organització financera. Olin­
tíaques. Per René Guastalla i Joan Petit.

	 97	 Arengues (vol. ii). Sobre la pau. Segona filípica. Sobre l’Halonnès. So­
bre la qüestió del Quersonès. Tercera filípica. Per Joan Petit.

	102	 Arengues (vol. iii i últim). Quarta filípica. Lletra de Filip. Rèplica a la 
lletra de Filip. Sobre el tractat amb Alexandre. Per Joan Petit.

	259	 Discursos civils (vol. i). Contra Àfob i-iii (xxvii-xxix). Contra Onètor 
i-ii (xxx-xxxi). Per Juli Pallí.

	265	 Discursos civils (vol. ii). Contra Zenòtemis. Contra Apaturi. Contra 
Formió. Contra Làcrit. A favor de Formió. Contra Pantènet. Con- 
tra Nausímac i Xenopites. Per Juli Pallí.

	280	 Discursos civils (vol. iii). Contra Beot i-ii. Contra Espúdias. Contra Fe­
nip. Contra Macàrtat. Contra Leòcares. Contra Estèfan i-ii. Per Juli Pallí.



	281	 Discursos civils (vol. iv). Contra Everg i Mnesibul. Contra Olimpio­
dor. Contra Timoteu. Contra Pòlicles. Sobre la corona trieràrquica. 
Contra Cal·lip. Contra Nicòstrat. Contra Conó. Per Juli Pallí.

	282	 Discursos civils (vol. v i últim). Contra Càl·licles. Contra Dionisodor. 
Contra Eubúlides. Contra Teòcrines. Contra Neera. Per Juli Pallí.

	232	 Discursos polítics (vol. i). Contra Androció. Contra Lèptines. Per Juli 
Pallí.

	234	 Discursos polítics (vol. ii). Contra Timòcrates. Per Juli Pallí.
	236	 Discursos polítics (vol. iii). Contra Mídias. Per Juli Pallí.
	240	 Discursos polítics (vol. iv). Contra Aristòcrates. Per Juli Pallí.
	242	 Discursos polítics (vol. v). Sobre l’ambaixada fraudulenta. Per Juli Pallí.
	248	 Discursos polítics (vol. vi). Sobre la corona. Per Juli Pallí.
	252	 Discursos polítics (vol. vii i últim). Contra Aristogíton i-ii. Per Juli Pallí.

Dífil

	391	 Fragments de Comèdia Nova. Per Jordi Pérez Asensio.

Diògenes Laerci

	401	 Vides i doctrines dels filòsofs més il·lustres (vol. i). Llibre I. Per Sergi 
Grau.

	422	 Vides i doctrines dels filòsofs més il·lustres (vol. ii). Llibres II-III. Per 
Sergi Grau.

	439	 Vides i doctrines dels filòsofs més il·lustres (vol. iii). Llibres IV-V. Per 
Sergi Grau.

Egèria

	237	 Pelegrinatge (vol. i). Per Sebastià Janeras.
	238	 Pelegrinatge (vol. ii i últim). Per Sebastià Janeras.

Epicur
	192	 Lletres. Per Montserrat Jufresa.

Eratòstenes de Cirene
	345	 Catasterismes. Per Jordi Pàmias.

Èsquil
	 64	 Tragèdies (vol. i). Les suplicants. Els perses. Per Carles Riba.
	 67	 Tragèdies (vol. ii). Els set contra Tebes. Prometeu encadenat. Per Car­

les Riba.
	 72	 Tragèdies (vol. iii i últim). L’Orestea. Per Carles Riba.

Èsquines
	313	 Discursos (vol. i). Contra Timarc. Sobre l’ambaixada fraudulenta. Per 

Juli Pallí.
	314	 Discursos (vol. ii i últim). Contra Ctesifont. Cartes. Per Juli Pallí.

Estaci
	377	 Aquil·leida. Fragment de la Guerra de Germània. Per Pere-Enric Bar­

reda.
	125	 Silves (vol. i). Llibre I. Per Guillem Colom i Miquel Dolç.
	128	 Silves (vol. ii). Llibres II-III. Per Guillem Colom i Miquel Dolç.
	135	 Silves (vol. iii i últim). Llibres IV-V. Per Guillem Colom i Miquel 

Dolç.

Euforió de Calcis
	275	 Poemes i fragments. Per Josep Antoni Clua.

Eurípides
	159	 Tragèdies (vol. i). Alcestis. Per Josep Alsina.
	412	 Tragèdies (vol. ii). Medea. Els fills d’Hèracles. Per Jaume Almirall.
	408	 Tragèdies (vol. iii). Hipòlit. Andròmaca. Per Maria Rosa Llabrés.
	417	 Tragèdies (vol. iv). Hècabe. Les suplicants. Per Joan Pagès.
	424	 Tragèdies (vol. v). Electra. Hèracles. Per Maria Rosa Llabrés.
	419	 Tragèdies (vol. vi). Les troianes. Ifigenia entre els taures. Per Adrià 

Piñol.
	434	 Tragèdies (vol. vii). Hèlena. Ió. Per Jaume Almirall.
	437	 Tragèdies (vol. viii). Les fenícies. Orestes. Per Joan Pagès i Maria Rosa 

Llabrés.
	440	 Tragèdies (vol. ix, 1). Les bacants. Per Jordi Pàmias.
	444	 Tragèdies (vol. ix, 2). Ifigenia a Àulida. Per Marta Oller.
	429	 Tragèdies (vol. x i últim). El ciclop. Resos. Per Montserrat Nogueras.

Ferecides d’Atenes
	365	 Històries (vol. i). Testimonis. Fragments 1-80. Per Jordi Pàmias.
	367	 Històries (vol. ii i últim). Fragments 81-180A. Per Jordi Pàmias.

Flavi Josep
	384	 La guerra jueva (vol. i). Llibre I. Per Joan Ferrer Costa i Joan-Andreu 

Martí Gebellí.
	405	 La guerra jueva (vol. ii). Llibres II-III. Per Joan Ferrer Costa i Joan- 

Andreu Martí Gebellí.
	431	 La guerra jueva (vol. iii). Llibres IV-V. Per Joan Ferrer Costa i Joan- 

Andreu Martí Gebellí.

Florus
	210	 Gestes dels romans (vol. i). Llibre I. Per Joaquim Icart.
	214	 Gestes dels romans (vol. ii i últim). Llibre II i apèndix: Virgili, ¿orador 

o poeta? Per Joaquim Icart.

Gregori de Nissa
	325	 Discurs catequètic. Per Josep Vives.
	364	 Obres ascètiques. La professió del cristià. La perfecció. Vida de Macri­

na. Per Josep Vives.
	339	 Homilies sobre el Càntic dels Càntics (vol. i). Homilies I-VII. Per Josep 

Vives.
	340	 Homilies sobre el Càntic dels Càntics (vol. ii i últim). Homilies VIII-XV. 

Per Josep Vives.
	347	 Homilies sobre el Parenostre. Homilies sobre les Benaurances. Per Josep 

Vives.
	356	 La virginitat. Per Josep Vives.

Gregori el Gran
	260	 Diàlegs (vol. i). Llibres I-II. Per Narcís Xifra.
	269	 Diàlegs (vol. ii i últim). Llibres III-IV. Per Narcís Xifra.

Herodes
	175	 Mimiambes. Per Carles Miralles.



Heròdot

	322	 Història (vol. i). Llibre I. Per Manuel Balasch.
	324	 Història (vol. ii). Llibre II. Per Manuel Balasch.
	353	 Història (vol. iii). Llibre III. Per Joaquim Gestí.
	361	 Història (vol. iv). Llibre IV. Per Joaquim Gestí.
	366	 Història (vol. v). Llibre V. Per Joaquim Gestí.
	372	 Història (vol. vi). Llibre VI. Per Joaquim Gestí.
	378	 Història (vol. vii). Llibre VII. Per Joaquim Gestí.
	386	 Història (vol. viii). Llibre VIII. Per Joaquim Gestí.
	393	 Història (vol. ix i últim). Llibre IX. Per Joaquim Gestí.

Higí
	382	 Faules (vol. i). Per Antònia Soler i Nicolau.
	383	 Faules (vol. ii i últim). Per Antònia Soler i Nicolau.

Hipòcrates
	184	 Tractats mèdics (vol. i). El mal sagrat. Per Josep Alsina i Eulàlia Vintró.
	196	 Tractats mèdics (vol. ii). Aires, aigües i llocs. El pronòstic. L’antiga 

medicina. Per Josep Alsina i Eulàlia Vintró.
	221	 Tractats mèdics (vol. iii). Sobre la naturalesa de l’home. Epidèmies i i 

iii. Per Josep Alsina.
	326	 Tractats mèdics (vol. iv). El règim de vida. Per Darío López.

Homer
	350	 Ilíada (vol. i). Cants I-IV. Per Montserrat Ros, Francesc J. Cuartero i 

Joan Alberich.
	358	 Ilíada (vol. ii). Cants V-VIII. Per Montserrat Ros, Francesc J. Cuar­

tero i Joan Alberich.
	375	 Ilíada (vol. iii). Cants IX-XII. Per Montserrat Ros, Francesc J. Cuarte­

ro i Joan Alberich.
	368	 Introducció a la Ilíada. Homer, entre la història i la llegenda. Per Jaume 

Pòrtulas.
	379	 Odissea (vol. i). Cants I-VI. Per Carles Riba, Francesc J. Cuartero i 

Joan Alberich.
	385	 Odissea (vol. ii). Cants VII-XII. Per Carles Riba, Francesc J. Cuartero 

i Joan Alberich.
	392	 Odissea (vol. iii). Cants XIII-XVIII. Per Carles Riba, Francesc J. Cuar­

tero i Joan Alberich.
	400	 Odissea (vol. iv i últim). Cants XIX-XXIV. Per Carles Riba, Francesc 

J. Cuartero i Joan Alberich.

Horaci
	203	 Odes i epodes (vol. i). Per Josep Vergés.
	216	 Odes i epodes (vol. ii i últim). Per Josep Vergés.
	 23	 Sàtires i epístoles. Per Isidor Ribas i Llorenç Riber.

Iàmblic
	407	 La vida pitagòrica. Per Montserrat Jufresa i Albert Xurigué.

Ignasi d’Antioquia
	327	 Cartes (vol. i). Per Josep Rius-Camps.
	328	 Cartes (vol. ii i últim). Per Josep Rius-Camps.

Iseu
	 48	 Discursos (vol. i). Sobre l’herència de Cleònim. Sobre l’herència de 

Mènecles. Sobre l’herència de Pirros. Sobre l’herència de Nicòstrat. 
Sobre l’herència de Diceògenes. Sobre l’herència de Filoctèmon. Per 
Josep Vergés.

	 56	 Discursos (vol. ii i últim). Sobre l’herència d’Apol·lodor. Sobre l’herèn­
cia de Ciró. Sobre l’herència d’Astífil. Sobre l’herència d’Aristarc. Sobre 
l’herència d’Hàgnias. En defensa d’Eufilet. Fragments. Per Josep Vergés.

Isòcrates

	179	 Discursos (vol. i). A Demonic. A Nícocles. Nícocles. Per Joan Caste­
llanos.

	211	 Discursos (vol. ii). Panegíric. Filip. Per Joan Castellanos.
	272	 Discursos (vol. iii). Arquidam. Areopagític. Sobre la pau. Per Joan Cas­

tellanos.
	315	 Discursos (vol. iv). Evàgoras. Elogi d’Hèlena. Busiris. Per Joan Caste­

llanos.

Isop

	227	 Faules (vol. i). Per Francesc J. Cuartero i Montserrat Ros.
	257	 Faules (vol. ii i últim). Per Francesc J. Cuartero i Montserrat Ros.

Juvenal

	138	 Sàtires (vol. i). Per Manuel Balasch.
	139	 Sàtires (vol. ii i últim). Per Manuel Balasch.

Licòfron de Calcis

	298	 Alexandra. Per Josep Antoni Clua.

Lísias

	 41	 Discursos (vol. i). Sobre la mort d’Eratòstenes. Discurs fúnebre. Con­
tra Simó. Per ferida amb premeditació. En favor de Càl·lias, acusat de 
sacrilegi. Contra Andòcides. A l’areòpag. Acusació contra uns coasso­
ciats. En defensa del soldat. Contra Teomnest i. Contra Teomnest ii. 
Contra Eratòstenes. Per Joan Petit.

	 70	 Discursos (vol. ii). Contra Agorat. Contra Alcibíades per abandó de 
reng. Contra Alcibíades per refús de servir. En defensa de Mantiteu, 
en un examen. Per una confiscació. Sobre la confiscació dels béns del 
germà de Nícias. Sobre els béns d’Aristòfanes. En favor de Polístrat. 
Defensa d’un desconegut acusat de suborn. Contra els bladers. Contra 
Pancleó. Per l’invàlid. Per Joan Petit.

	321	 Discursos (vol. iii i últim). Defensa d’un ciutadà acusat d’ardits contra la 
democràcia. Sobre l’examen d’Evandre. Contra Epícrates (i els com­
panys d’ambaixada. Discurs complementari segons Teodor). Contra Èr­
gocles, Epíleg. Contra Filòcrates, Epíleg. Contra Nicòmac. Contra Filó, 
Procés d’examen. Contra Diogíton. Discurs olímpic. A favor de la 
Constitució tradicional d’Atenes. Discurs sobre l’amor. Fragments. Per 
Juli Pallí.

Llucià

	161	 Obres (vol. i). Diàlegs dels déus. Diàlegs marins. Per Montserrat Ju­
fresa.



	261	 Obres (vol. ii). Nigrí. Demònax. Subhasta de vides. Anacarsis. Menip. 
Per Montserrat Jufresa i Francesca Mestre.

Longus

	213	 Dafnis i Cloe. Per Jaume Berenguer i Francesc J. Cuartero.

Lucà
	404	 La Guerra Civil (vol. i). Cants I-III. Per Joan Carbonell.

Lucreci
	 1	 De la natura (vol. i). Llibres I-III. Per Joaquim Balcells.
	 31	 De la natura (vol. ii i últim). Llibres IV-VI. Per Joaquim Balcells.

Macrobi
	335	 Les Saturnals (vol. i). Llibre I. Per Pere J. Quetglas i Jordi Raventós.
	341	 Les Saturnals (vol. ii). Llibres II-IV. Per Jordi Raventós.
	346	 Les Saturnals (vol. iii). Llibre V. Per Jordi Raventós.
	357	 Les Saturnals (vol. iv i últim). Llibres VI-VII. Per Jordi Raventós.

Marc Pacuvi
	376	 Tragèdies. Per Esther Artigas.

Marcial
	 92	 Epigrames (vol. i). Espectacles: Llibres I-IV. Per Miquel Dolç.
	103	 Epigrames (vol. ii). Llibres V-VII. Per Miquel Dolç.
	114	 Epigrames (vol. iii). Llibres VIII-X. Per Miquel Dolç.
	131	 Epigrames (vol. iv). Llibres XI-XII. Per Miquel Dolç.
	133	 Epigrames (vol. v i últim). Llibres XIII-XIV. Per Miquel Dolç.

Orígenes
	309	 Tractat dels Principis (vol. i). Per Josep Rius-Camps.
	310	 Tractat dels Principis (vol. ii i últim). Per Josep Rius-Camps.

Ovidi
	180	 Amors. Per Jordi Pérez Durà i Miquel Dolç.
	198	 Art amatòria. Per Jordi Pérez Durà i Miquel Dolç.
	267	 Fastos (vol. i). Llibres I-III. Per Miquel Dolç i Jaume Medina.
	303	 Fastos (vol. ii i últim). Llibres IV-VI. Per Jaume Medina.
	 29	 Heroides. Per Adela M. Trepat i Anna M. de Saavedra.
	 40	 Les metamorfosis (vol. i). Llibres I-V. Per Adela M. Trepat i Anna M. 

de Saavedra.
	 49	 Les metamorfosis (vol. ii). Llibres VI-X. Per Adela M. Trepat i Anna 

M. de Saavedra.
	 62	 Les metamorfosis (vol. iii i últim). Llibres XI-XV. Per Adela M. Tre­

pat i Anna M. de Saavedra.
	225	 Pòntiques (vol. i). Per Carme Boyé.
	235	 Pòntiques (vol. ii i últim). Per Carme Boyé.
	206	 Remeis a l’amor. Cosmètics per a la cara. Per Jordi Pérez Durà i Mi­

quel Dolç.
	157	 Tristes (vol. i). Llibres I-II. Per Carme Boyé i Miquel Dolç.
	160	 Tristes (vol. ii i últim). Llibres III-V. Per Carme Boyé i Miquel Dolç.

Palèfat
	194	 Històries increïbles. Per Enric Roquet.

Pal·ladi
	414	 Tractat d’agricultura (vol. i). Per Raimon Sebastian.

Pal·ladi d’Helenòpolis
	 24	 Història lausíaca. Per Antoni Ramon.

Parteni de Nicea

	217	 Dissorts d’amor. Per Francesc J. Cuartero.

Pere Crisòleg

	233	 Sermons (vol. i). Sermons i-xxvii. Per Alexandre Olivar i Jaume Fà­
bregas.

	247	 Sermons (vol. ii). Sermons xxviii-lxiibis. Per Alexandre Olivar i Jau­
me Fàbregas.

	266	 Sermons (vol. iii). Sermons lxiii-xcii. Per Alexandre Olivar i Jaume 
Fàbregas.

	287	 Sermons (vol. iv). Sermons xciii-cxxiv. Per Alexandre Olivar i Jaume 
Fàbregas.

	318	 Sermons (vol. v). Sermons cxxv-cli. Per Alexandre Olivar.
	323	 Sermons (vol. vi i últim). Sermons clii-clxxix. Per Alexandre Olivar.

Persi

	112	 Sàtires. Per Miquel Dolç.

Píndar

	289	 Fragments (vol. vi). Per Manuel Balasch i Josep M. Gómez Pallarès.
	124	 Odes (vol. i). Olímpiques i-v. Per Joan Triadú.
	129	 Odes (vol. ii). Olímpiques vi-xiv. Per Joan Triadú.
	283	 Odes (vol. iii). Olímpiques i-xiv. Per Manuel Balasch i Josep M. Gó­

mez Pallarès.
	284	 Odes (vol. iv). Pítiques. Per Manuel Balasch i Josep M. Gómez Pallarès.
	285	 Odes (vol. v). Nèmees. Ístmiques. Per Manuel Balasch i Josep M. Gó­

mez Pallarès.

Plató

	374	 Cartes. Per Raül Garrigasait.
	 6	 Diàlegs (vol. i). Defensa de Sòcrates. Critó. Eutífron. Laques. Per Joan 

Crexells; 2a ed. a cura de Carles Riba.
	 13	 Diàlegs (vol. ii). Càrmides. Lisis. Protàgoras. Per Joan Crexells; 2a ed. 

a cura de Carles Riba.
	 34	 Diàlegs (vol. iii). Ió. Hípias Menor. Hípias Major. Eutidem. Per Joan 

Crexells, Carles Riba i Jaume Serra Húnter.
	104	 Diàlegs (vol. iv). Cràtil. Menexen. Per Jaume Olives.
	119	 Diàlegs (vol. v). Menó. Alcibíades. Per Jaume Olives.
	223	 Diàlegs (vol. vi). El convit. Per Eulàlia Presas.
	144	 Diàlegs (vol. vii). Fedó. Per Jaume Olives.
	239	 Diàlegs (vol. viii). Gòrgias. Per Manuel Balasch.
	250	 Diàlegs (vol. ix). Fedre. Per Manuel Balasch.
	258	 Diàlegs (vol. x). La República: llibres I-IV. Per Manuel Balasch.
	263	 Diàlegs (vol. xi). La República: llibres V-VII. Per Manuel Balasch.
	273	 Diàlegs (vol. xii). La República: llibres VIII-X. Per Manuel Balasch.
	278	 Diàlegs (vol. xiii). Parmènides. Per Manuel Balasch.



	290	 Diàlegs (vol. xiv). Teetet. Per Manuel Balasch.
	300	 Diàlegs (vol. xv). El sofista. Per Manuel Balasch.
	301	 Diàlegs (vol. xvi). El polític. Per Manuel Balasch.
	305	 Diàlegs (vol. xvii). Fileb. Per Manuel Balasch.
	317	 Diàlegs (vol. xviii). Timeu. Crítias. Per Josep Vives.
	394	 Diàlegs (vol. xix). Les lleis: llibres I-III. Per Montserrat Camps.
	411	 Diàlegs (vol. xx). Les lleis: llibres IV-VI. Per Montserrat Camps.
	436	 Diàlegs (vol. xxi). Les lleis: llibres VII-IX. Per Montserrat Camps.

Plaute
	 71	 Comèdies (vol. i). Amfitrió. La comèdia dels ases. Per Marçal Olivar.
	 76	 Comèdies (vol. ii). La comèdia de l’olla. Les baquis. Per Marçal Olivar.
	 78	 Comèdies (vol. iii). Els captius. Càsina. Per Marçal Olivar.
	 82	 Comèdies (vol. iv). La comèdia del cistellet. El corc. Per Marçal Oli­

var.
	 87	 Comèdies (vol. v). Epídic. Els dos Menecmes. Per Marçal Olivar.
	 91	 Comèdies (vol. vi). El mercader. El militar fanfarró. Per Marçal Olivar.
	101	 Comèdies (vol. vii). L’ànima en pena. Per Marçal Olivar.
	105	 Comèdies (vol. viii). El persa. El cartaginès. Per Marçal Olivar.
	110	 Comèdies (vol. ix). Psèudolus. Per Marçal Olivar.
	111	 Comèdies (vol. x). Rudens. Per Marçal Olivar.
	118	 Comèdies (vol. xi). Esticus. Les tres monedes. Per Marçal Olivar.
	136	 Comèdies (vol. xii i últim). El malcarat. La maleta. Per Marçal Olivar.

Plini el Jove
	 63	 Correspondència amb Trajà. Per Marçal Olivar.
	 25	 Lletres (vol. i). Llibres I-IV. Per Marçal Olivar.
	 28	 Lletres (vol. ii i últim). Llibres V-IX. Per Marçal Olivar.
	 61	 Panegíric. Per Marçal Olivar.

Plini el Vell
	 15	 Història natural (vol. i). Llibres I-II. Per Marçal Olivar.

Plutarc
	398	 Escrits d’ètica pràctica (Moralia) (vol. i). Sobre l’educació dels infants. 

Com el jove ha d’escoltar la poesia. Per Lieve Van Hoof i Àngel Martín.
	427	 Escrits d’ètica pràctica (Moralia) (vol. ii). De l’escoltar. Com distingir 

l’adulador de l’amic. Com treure profit dels enemics. Sobre el fet de 
tenir molts amics. Per Àngel Martín.

	 18	 Vides paral·leles (vol. i). Teseu i Ròmul. Per Carles Riba.
	 21	 Vides paral·leles (vol. ii). Soló i Publícola. Temístocles i Camil. Per 

Carles Riba.
	 27	 Vides paral·leles (vol. iii). Aristides i Marc Cató. Cimó i Lucul·le. Per Car- 

les Riba.
	 30	 Vides paral·leles (vol. iv). Pèricles i Fabi Màxim. Nícias i Crassus. Per 

Carles Riba.
	 36	 Vides paral·leles (vol. v). Coriolà i Alcibíades. Demòstenes i Ciceró. 

Per Carles Riba.
	 74	 Vides paral·leles (vol. vi). Foció i Cató el Jove. Dió i Brutus. Per Car­

les Riba.
	 81	 Vides paral·leles (vol. vii). Emili Paulus i Timoleont. Èumenes i Serto­

ri. Per Carles Riba.

	 83	 Vides paral·leles (vol. viii). Filopemen i Tit Flaminí. Pelòpidas i Mar­
cel. Per Carles Riba.

	 85	 Vides paral·leles (vol. ix). Alexandre i Cèsar. Per Carles Riba.
	 42	 Vides paral·leles (vol. x). Demetri i Antoni. Per Carles Riba.
	 52	 Vides paral·leles (vol. xi). Pirros i Mari. Aratos. Per Carles Riba.
	 59	 Vides paral·leles (vol. xii). Artaxerxes. Agis i Cleòmenes. Tiberi i Gaius 

Grac. Per Carles Riba.
	 66	 Vides paral·leles (vol. xiii). Licurg i Numa. Lisandre i Sul·la. Per Carles 

Riba.
	 69	 Vides paral·leles (vol. xiv). Agesilau i Pompeu. Per Carles Riba.
	 88	 Vides paral·leles (vol. xv i últim). Galba i Otó. Apèndix. Per Carles Riba.

Polibi
	 39	 Història (vol. i). Llibre I. Per Antoni Ramon.
	 46	 Història (vol. ii). Llibres II-III, i-lix. Per Antoni Ramon.
	 75	 Història (vol. iii). Llibres III, l – IV, xxxvii. Per Antoni Ramon.
	 79	 Història (vol. iv). Llibres IV, xxxviii – V. Per Antoni Ramon.
	149	 Història (vol. v). Llibres VI-VIII. Per Manuel Balasch.
	158	 Història (vol. vi). Llibres IX-X. Per Manuel Balasch.
	167	 Història (vol. vii). Llibres XI-XII. Per Manuel Balasch.
	215	 Història (vol. viii). Llibres XIII-XVI. Per Manuel Balasch.
	219	 Història (vol. ix). Llibres XVIII-XXI. Per Manuel Balasch.
	224	 Història (vol. x). Llibres XXII-XXIX. Per Manuel Balasch.
	228	 Història (vol. xi). Llibres XXX-XXXVII. Per Manuel Balasch.
	243	 Història (vol. xii i últim). Llibres XXXVIII-XXXIX. Per Manuel Ba­

lasch.

Properci
	 12	 Elegies. Per Joaquim Balcells i Joan Mínguez; 2a ed. a cura de Josep 

Vergés.

Prudenci
	222	 Contra Símmac. Per Maurice P. Cunningham, Nolasc Rebull i Miquel 

Dolç.
	229	 Llibre de les corones (vol. i). I-IX. Per Maurice P. Cunningham, No­

lasc Rebull i Miquel Dolç.
	230	 Llibre de les corones (vol. ii i últim). X-XIV. Rètols d’històries. Dels 

seus opuscles. Per Maurice P. Cunningham, Nolasc Rebull i Miquel 
Dolç.

	212	 Natura de Déu. Origen del pecat. Combat espiritual. Per Maurice P. 
Cunningham, Nolasc Rebull i Miquel Dolç.

	207	 Prefaci. Llibre d’himnes de cada dia. Per Maurice P. Cunningham, 
Nolasc Rebull i Miquel Dolç.

Pseudo-Apol·lodor
	380	 Biblioteca (vol. i). Llibre I. Per Francesc J. Cuartero.
	388	 Biblioteca (vol. ii). Llibre II. Per Francesc J. Cuartero.

Pseudo-Cebrià
	360	 Poemes. Per Josep Maria Escolà.



Quint Curci
	 14	 Història d’Alexandre el Gran (vol. i). Llibres I-IV. Per Manuel de 

Montoliu; 2a ed. a cura de Josep Vergés.
	 20	 Història d’Alexandre el Gran (vol. ii). Llibres V-VII. Per Joan Estel­

rich i Manuel de Montoliu.
	 77	 Història d’Alexandre el Gran (vol. iii i últim). Llibres VIII-X. Per 

Josep Vergés i Manuel de Montoliu.

Quintilià
	142	 Institució oratòria (vol. i). Llibre I. Per Josep M. Casas i Homs.
	151	 Institució oratòria (vol. ii). Llibre II. Per Josep M. Casas i Homs.
	245	 Institució oratòria (vol. iii). Llibres III-IV. Per Jordi Pérez Durà i Mi­

quel Dolç.
	331	 Institució oratòria (vol. iv). Llibre V. Per Jordi Pérez Durà.
	333	 Institució oratòria (vol. v). Llibre VI. Per Jordi Pérez Durà.
	371	 Institució oratòria (vol. vi). Llibre VII. Per Jordi Pérez Durà.
	402	 Institució oratòria (vol. vii). Llibre VIII. Per Jordi Pérez Durà.
	416	 Institució oratòria (vol. viii). Llibre IX. Per Jordi Pérez Durà.
	433	 Institució oratòria (vol. ix). Llibre X. Per Jordi Pérez Durà.
	441	 Institució oratòria (vol. x). Llibre XI. Per Jordi Pérez Durà.

Rutili Namacià
	319	 Del seu retorn. Per Dolors Condom.

Sal·lusti
	187	 Apèndix (Fragments i obres espúries). Per Josep Ignasi Ciruelo.
	147	 La conjuració de Catilina. Per Joaquim Icart.
	152	 La Guerra de Jugurta. Per Joaquim Icart.

Sèneca
	342	 Apocolocintosi del diví Claudi. Epigrames. Per Joan Mariné Isidro.
	 16	 Consolacions. Per Carles Cardó.
	 9	 De la brevetat de la vida. De la vida benaurada. De la providència. 

Per Carles Cardó.
	 5	 De la ira. Per Carles Cardó.
	 68	 Dels beneficis (vol. i). Llibres I-IV. Per Carles Cardó.
	109	 Dels beneficis (vol. ii i últim). Llibres V-VII. Per Carles Cardó.
	 22	 Diàlegs a Serè. De la constància del savi. De la tranquil·litat de l’es­

perit. De l’oci. De la clemència. Per Carles Cardó.
	 35	 Lletres a Lucili (vol. i). Llibres I-V. Per Carles Cardó.
	 38	 Lletres a Lucili (vol. ii). Llibres VI-IX. Per Carles Cardó.
	 45	 Lletres a Lucili (vol. iii). Llibres X-XV. Per Carles Cardó.
	 57	 Lletres a Lucili (vol. iv i últim). Llibres XVI-XX. Per Carles Cardó.
	121	 Qüestions naturals (vol. i). Llibres I-II. Per Carles Cardó.
	122	 Qüestions naturals (vol. ii). Llibres III-IV. Per Carles Cardó.
	132	 Qüestions naturals (vol. iii i últim). Llibres V-VII. Per Carles Cardó.
	423	 Tragèdies (vol. i). Hèrcules. Per Antoni Seva.
	438	 Tragèdies (vol. ii). Les troianes. Les fenícies. Per Antoni Seva.

Sidoni Apol·linar
	302	 Lletres (vol. i). Llibres I-III. Per Joan Bellès.
	307	 Lletres (vol. ii). Llibres IV-VI. Per Joan Bellès.

	316	 Lletres (vol. iii i últim). Llibres VII-IX. Per Joan Bellès.
	256	 Poemes (vol. i). Panegírics. Per Joan Bellès.
	276	 Poemes (vol. ii i últim). Poemes menors. Per Joan Bellès.

Sòfocles
	100	 Tragèdies (vol. i). Les dones de Traquis. Antígona. Per Carles Riba.
	130	 Tragèdies (vol. ii). Àiax. Èdip rei. Per Carles Riba.
	140	 Tragèdies (vol. iii). Electra. Filoctetes. Per Carles Riba.
	153	 Tragèdies (vol. iv i últim). Èdip a Colonos. Els sàtirs rastrejadors. Per 

Carles Riba i Manuel Balasch.

Suetoni
	162	 Vides dels dotze cèsars (vol. i). Cèsar. Per Joaquim Icart.
	165	 Vides dels dotze cèsars (vol. ii). August. Per Joaquim Icart.
	169	 Vides dels dotze cèsars (vol. iii). Tiberi. Calígula. Per Joaquim Icart.
	172	 Vides dels dotze cèsars (vol. iv). Claudi. Neró. Per Joaquim Icart.
	178	 Vides dels dotze cèsars (vol. v i últim). Galba. Otó. Vitel·li. Vespasià. 

Tit. Domicià. Per Joaquim Icart.

Tàcit
	 47	 Annals (vol. i). Llibres I-II. Per Ferran Soldevila.
	155	 Annals (vol. ii). Llibres III-IV. Per Miquel Dolç.
	166	 Annals (vol. iii). Llibres V-VI, XI. Per Miquel Dolç.
	170	 Annals (vol. iv). Llibres XII-XIII. Per Miquel Dolç.
	173	 Annals (vol. v). Llibres XIV-XV. Per Miquel Dolç.
	176	 Annals (vol. vi i últim). Llibre XVI. Per Miquel Dolç.
	 93	 Històries (vol. i). Llibre I. Per Marià Bassols de Climent i Josep M. 

Casas i Homs.
	 95	 Històries (vol. ii). Llibre II. Per Marià Bassols de Climent i Josep M. 

Casas i Homs.
	123	 Històries (vol. iii). Llibre III. Per Marià Bassols de Climent i Miquel 

Dolç.
	146	 Històries (vol. iv i últim). Llibres IV-V. Per Marià Bassols de Climent 

i Miquel Dolç.
	 17	 Obres menors. Diàleg dels oradors. Agrícola. Germània. Per F. Mar­

torell, Miquel Ferrà i Llorenç Riber; 2a ed. a cura d’Eduard Valentí.

Teòcrit
	141	 Idil·lis (vol. i). Per Josep Alsina.
	148	 Idil·lis (vol. ii i últim). Per Josep Alsina.

Terenci
	 80	 Comèdies (vol. i). Àndria. El botxí de si mateix. Per Pere Coromines 

i Joan Coromines.
	120	 Comèdies (vol. ii). L’eunuc. Per Pere Coromines i Joan Coromines.
	127	 Comèdies (vol. iii). Formió. Per Pere Coromines i Joan Coromines.
	134	 Comèdies (vol. iv). La sogra. Els germans. Per Joan Coromines.

Tertul·lià
	137	 Apologètic. Per Fèlix Senties i Miquel Dolç.

Tibul
	 11	 Elegies. Per Carles Magrinyà i Joan Mínguez.



Titus Livi
	330	 Història de Roma (vol. i). Llibre I. Per Antonio Fontán i Antoni Co­

bos.
	387	 Història de Roma (vol. ii). Llibre II. Per Victòria Bescós Calleja.
	363	 Història de Roma (vol. xi). Llibre XXI. Per Jordi Avilés.

Trifiodor
	249	 La presa de Troia. Per Francesc J. Cuartero.

Tucídides
	107	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. i). Llibre I. Per Jaume Be­

renguer.
	113	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. ii). Llibre II. Per Jaume 

Berenguer.
	116	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. iii). Llibre III. Per Jaume 

Berenguer.
	126	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. iv). Llibre IV. Per Jaume 

Berenguer.
	174	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. v). Llibre V. Per Jaume 

Berenguer.
	202	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. vi). Llibre VI. Per Manuel 

Balasch.
	209	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. vii). Llibre VII. Per Manuel 

Balasch.
	220	 Història de la Guerra del Peloponnès (vol. viii i últim). Llibre VIII. 

Per Manuel Balasch.

Valeri Flac
	418	 Argonàutiques (vol. i). Llibres I-III. Per Joan Mariné.
	420	 Argonàutiques (vol. ii i últim). Llibres IV-VIII. Per Joan Mariné.

Varró
	 37	 Del camp. Per Salvador Galmés.

Vel·lei Patèrcul
	410	 Història romana. Per Jaume Juan Castelló.

Venanci Fortunat
	277	 Poesies (vol. i). Per Josep Pla i Agulló.

Virgili
	218	 Apèndix virgiliana (vol. i). Imprecacions. <Lídia>. El mosquit. L’Etna. 

La tavernera. Per Miquel Dolç.
	226	 Apèndix virgiliana (vol. ii i últim). Elegia a Mecenas. L’agró. Minúcies. 

L’almadroc. Del capteniment de l’home bo. Del sí i del no. De la 
naixença de les roses. Per Miquel Dolç.

	117	 Bucòliques. Per Miquel Dolç.
	183	 Eneida (vol. i). Llibres I-III. Per Miquel Dolç.
	193	 Eneida (vol. ii). Llibres IV-VI. Per Miquel Dolç.
	199	 Eneida (vol. iii). Llibres VII-IX. Per Miquel Dolç.
	201	 Eneida (vol. iv i últim). Llibres X-XII. Per Miquel Dolç.
	150	 Geòrgiques. Per Miquel Dolç.

Xenofont
	334	 Cinegètic. Per Guillem Gracià.
	156	 Ciropèdia (vol. i). Llibre I. Per Núria Albafull.
	362	 Ciropèdia (vol. ii). Llibres II-IV. Per Núria Albafull.
	397	 Ciropèdia (vol. iii). Llibres V-VI. Per Núria Albafull.
	435	 Ciropèdia (vol. iv i últim). Llibres VII-VIII. Per Núria Albafull.
	168	 Expedició dels deu mil (vol. i). Llibres I-II. Per Francesc J. Cuartero.
	200	 Expedició dels deu mil (vol. ii). Llibres III-V. Per Francesc J. Cuartero.
	208	 Expedició dels deu mil (vol. iii i últim). Llibres VI-VII. Per Francesc 

J. Cuartero.
	430	 Llibre de l’equitació. Per Guillem Gracià.
	 10	 Obres socràtiques menors. L’economia. El convit de Càl·lias. Defensa 

de Sòcrates. Per Carles Riba.
	163	 Opuscles (vol. i). Hieró. Agesilau. La República dels lacedemonis. Per 

Teresa Sempere.
	 3	 Records de Sòcrates. Per Carles Riba.

Xenofont d’Efes
	164	 Efesíaques. Per Carles Miralles.

E N    P R E P A R A C I Ó

		  Aviè. Descripció de l’ordre de la Terra. Poemes. Per Pere Villalba.
		  Quintilià. Institució oratòria (vol. xi i últim). Per Jordi Pérez Durà.
		  Plutarc. Escrit d’ètica pràctica (Moralia) (vol. iii). Per Àngel Martin.






	01_PLEC_EURIPIDES_vol_IX_2_(001-007)
	02_ABREVIATURES_vol_IX_2_(008-009)
	03_NOTICIA_PRELIMINAR_EURIPIDES_vol_IX_2_(010-045)
	04_SIGLA_vol_IX_2_(046-047)
	05_EURIPIDES_vol_IX_2_Traduccio_(048-126)
	06_FRAGMENTS_vol_IX_2_(127-128)
	07_NOTES_COMPLEMENTARIES_vol_IX_2_(128_188)
	08_FIGURES_vol_IX_2_(189-191)
	09_INDEX_vol_IX_2_(192-193)
	10_COLECCIO_vol_IX_2_(194-214)

