
Antoni Rossell
Adriana Camprubí

Maria Incoronata Colantuono
Gabriel Seguí Trobat

L’OBRA LÍRICA D’ALFONS X EL SAVI:
ORALITAT, MÚSICA I MEMÒRIA



L’obra lírica d’Alfons X el savi: oralitat, música i memòria

1a edició: gener de 2024

Disseny coberta: 
Fotografia coberta: 
Maquetació: DINSIC GRÀFIC

© 	Antoni Rossell / Adriana Camprubí
	 Maria Incoronata Colantuono / Gabriel Seguí Trobat

©	DINSIC Publicacions Musicals, S.L.
	 e-mail: dinsic@dinsic.com
	 www.dinsic.com

Imprès a:
	
Dipòsit legal: 
ISBN: 

DISTRIBUEIX:	DINSIC Distribucions Musicals, S.L.
	 e-mail: dinsic@dinsic.com
	 www.dinsic.com

La reproducció total o parcial d’aquesta obra per qualsevol procediment, 
comprenent-hi la reprografia i el tractament informàtic, com també la 
distribució d’exemplars mitjançant lloguer i préstec, resten rigorosament 
prohibides sense l’autorització escrita de l’editor o entitat autoritzada, i 
estaran sotmeses a les sancions establertes per la llei.



3L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

ÍNDEX

PRÒLEG (Antoni Rossell) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  9

1. Arquitectura de la composició melòdica: la construcció de l’obra lírica . . . . . . . . . . . . .             8

2. Intencionalitat, planificació i prestigi   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       9

3. Concepte d’autoria   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  10

4. Les Cantigas de Santa Maria  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           11

4.1. Els manuscrits de les Cantigas de Santa Maria .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 11
4.2. La música de las Cantigas de Santa María  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 11
4.3. Paleografia i transcripció  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           12
4.4. Instruments musicals . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              13
4.5. La tradició litúrgica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                14
4.6. Imitació i contrafacció  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             18
4.7. Imitacions de la lírica trobadoresca occitana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            20
4.8. Imitacions de la lírica francesa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       21
4.9. Imitacions de la lírica catalana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      22

LA CREACIÓ MUSICAL EN L’OBRA LÍRICA D’ALFONS X (Antoni Rossell)  . . . . .     25

1. Composició mètricomusical de les Cantigas de Santa Maria . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 25

2. O genete d’Alfons X: Una hipòtesi de reconstrucció musical en el context de la lírica 
gallega medieval . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     46

3. La música de las esferes i les CSM: Un monarca heterodox 

LA TRADICIÓ MÈTRICA EN LES CANTIGAS DE SANTA MARÍA D’ALFONS X 
(Adriana Camprubí) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       69

1. Característiques mètriques del repertori marià alfonsí  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         69

1.1. El zéjel i el virelai  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 70
1.2. El problema de la divisió dels versos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  73
1.3. Unica mètrics  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   75

2. Intertextualitat, intermelodicitat i contrafacció en les Cantigas de Santa Maria . .  .  .  .  .  . 80

2.1. Virgen madre gloriosa (CSM nº 340)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  80
2. 2. Deus te salve, gloriosa (CSM nº 40)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  84

COMPOSICIÓ I ORALITAT A LES CANTIGAS DE SANTA MARIA  
(Maria Incoronata Colantuono) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             91

1. La tradició mariana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   91

1.1.Plantejament teòric . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                91
1.2. La presència de la Mare de Déu des del repertori litúrgic al líric romànic . . . . . . .       92



4 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1.3. Fonts de procedència del material narratiu i melòdic  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     95
2.	 Imitació i composició  

El paper de la veu i la relació entre memòria i vers cantat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      97

2.1. Les individuacions del models melòdics  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               97
2.2. La classificació modal i el seu significat a la dimensió oral.  

La modalitat arcaica  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             100
2.3. Alfons X trobador a la Mare de Déu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  100

3. 	Des del pergamí a l’acció performativa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   124

3.1. Composició oral i codificació . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       124
3.1. Performance i ritual eucarístic  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      127
3.2. Performance i ofici monàstic  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       132

LA FUNCIONALITAT LITÚRGICA DE LES CANTIGAS D’ALFONS X EL SAVI 
(Gabriel Seguí Trobat) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    137

1.  Destinació litúrgica de les Cantigas das fiestas de Santa Maria  . . . . . . . . . . . . . . . .               137

2.	 Composició a les Cantigas das fiestas de Santa Maria  
(Maria Incoronata Colantuono)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         138

3.  Les Cantigas de Santa Maria i la litúrgia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  146

Bibliografia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            149



5L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Pròleg1 (Antoni Rossell)

L’epistemologia medieval concedeix una gran importància a la recepció auditiva (Heilmann 
1983: 283-299). A l’inici tant del Bonium com de la Gran Conquista de Ultramar hi ha un 
discurs sobre els sentits en el qual podem llegir les següents línies:

«E commoquier que estos cinco sentidos sean todos muy buenos, e los sabios antiguos 
fablassen en ellos, e departiessen de cada uno las bondades que en él havia, en fin tovieron 
que el oyr es más necessatio al saber e entendimiento del hombre; porque aunque el ver es 
muy buena cosa, muchos hombres fueron que nascieron ciegos. e muchos que perdieron la 
lumbre después que nascieron, que deprendieron e supieron muchas cosas e ovieron su sen-
tido complidamente. E esto les causó el oyr. que oyendo las cosas e faziéndogelas entender, 
las deprendieron tan bien e mejor como otros muchos que ovieron sus sentidos complidos. E 
muchos otros que tuvieron los otros sentidos complidos, e por el oyr que les faltó, perdieron 
el entendimiento, e algunos dellos la habla; e no supieron ninguna cosa, e fueron assi como 
mudos. E demás, por el oyr conosce hombre a Dios e los santos. e las otras cosas muchas 
que no vio, assí como si las viesse.»2

[I com vulgui que aquests cinc sentits siguin tots molt bons, i els savis antics parlessin d’ells, i 
comentessin les bondats que hi havia en cadascun d’ells, a la fi varen concloure que el sentit 
de l’oïda és el més necessari per al saber i l’enteniment de l’home, perquè tot i que la vista és 
molt bona cosa, hi va haver molts homes que nasqueren cecs, i molts que perderen la llum 
després de néixer, que aprengueren i saberen moltes coses, i arribaren a comprendre-les 
completament. I això fou gràcies a l’oïda, ja que oïren les coses, i fent-les entendre, les apren-
gueren tan bé o millor que d’altres que tingueren tots els seus sentits. I molts d’altres que 
tingueren tots els seus sentits, quan els faltà l’oïda, perderen la capacitat d’entendre, i n’hi 
havia alguns que també perderen la parla i no saberen res de res, i era com si fossin muts. I 
a més, per l’oïda l’home coneix Déu i els sants, i 5/6/23 moltes altres coses que mai no veié, 
tal com si les hagués vistes.]
En qualsevol cas, en aquest mateix discurs sobre els sentits trobem una de les fonts de la llei 
de les Partidas sobre la història, que recomana rebre els sesos i els esforços por oyda et por 
entendimiento en temps de pau:

1	 Aquest volum és fruit de la recerca realitzada pel Grup de Recerca LITMUS, de l’Arxiu Occità-Institut 
d’Estudis Medievals de la Universitat Autònoma de Barcelona. Hem cregut interessant aplegar en una mateixa 
publicació una sèrie de treballs, alguns ja publicats i d’altres inèdits, sobre Alfons X i la música.
2	 Gran conquista de ultramar, 1, 1-2 . Alfonso X (1979)



6 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

«E pues que tan gran bien puso Dios en este sentido [el oído], mucho deven los hombres 
obrar bien con él. e trabajar siempre de oýr buenas cosas, e ‹de buenos hombres e de 
aquellos que las sepan dezir, e oyr los libros antiguos e las ystorias de buenos fechos 
que fizieron  los hombres buenos antepasados. E aquel que esto fiziere, ayudarse ha 
bien del sentido del oýr”.3

[Com que Déu posà tal bondat en aquest sentit [l’oïda], els homes han d’obrar bé amb 
ell, i intentar escoltar sempre coses bones i de bons homes, i d’aquells que sàpiguen 
dir i escoltar els llibres antics i les històries de les bones obres que portaren a terme els 
bons homes avantpassats. I aquell que fes això, bé ha de servir-se del sentit de l’oïda.]

Comprovem la consciència oral d’Alfons X, l’autor del corpus de les Cantigas de Santa Ma-
ria (CSM) que analitzarem. Tanmateix, s’ha de destacar que, de la producció lírica gallega 
medieval, el grau d’oralitat de les Cantigas de escarnho e mal dizer (CEMD) és superior al de 
les CSM, ja que malgrat una de les característiques formals del repertori marià alfonsí és el 
paral·lelisme, tant les repeticions lèxiques com els grups fraseològics que aquestes generen 
són molt més nombrosos a les CEMD que a les CSM.

La història de les literatures romàniques medievals ens ha llegat un patrimoni líric conside-
rable del que destaca per la seva notorietat l’obra de diversos monarques, en aquest cas es 
tracta del monarca Alfons X (1221-1284) anomenat “El Savi”, Rei de Castella, Lleó i Galícia. El 
monarca utilitza la llengua gallega des d’una perspectiva panromànica, ja que el gallec a l’edat 
mitjana gaudia de gran prestigi, i era utilitzat per trobadors de diferents procedències, com el 
trobador italià/occità Raimbaut de Vaqueiras, el trobador català Cerverí de Girona , o un bon 
nombre de trobadors castellans que van redactar les seves obres líriques en llengua gallega, 
entre ells, el Rei Savi.

La nostra és una aproximació interdisciplinària que té com a objectiu conèixer els meca-
nismes de composició musical i textual que confereixen unitat i dinamisme a la lírica monòdica 
cortesana. Això no obstant, abordarem preferentment l’aspecte melòdic, el de la composició 
musical, però també el poètic, tant en l’aspecte lèxic i sintàctic,  com literari, en els casos en 
què la música hagi estat un factor determinant per la seva intenció poètica. És per això que 
tractarem la vessant intertextual i intermelòdica amb l’objectiu de fer comprendre el lector i 
l’auditori que aquestes obres estan prenyades de registres connotatius conscients que con-
verteixen l’obra monòdica en una polifonia de significats.

Aquest repertori té una arquitectura i una intencionalitat metapoètica: una compilació 
d’elements musicals i literaris d’obres anteriors a les que imiten per dotar la nova obra d’un 
major nombre de significats, i que, alhora, es converteixen ells mateixos en models d’imitació 
per a obres líriques contemporànies i posteriors.

3	 González. 1992, cap. I,2.



7L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

L’elecció d’Alfons X i del repertori marià alfonsí rau en què aquesta és una obra que respon 
a un projecte unitari intel·lectual i que és fruit d’una planificació literària, musical i ideològica. 
El seu autor-compilador, el Rei Savi, era conscient de la importància de la seva tasca i per 
això es va entossudir en la confecció d’uns manuscrits que actualment constitueixen un dels 
monuments no només de la lírica medieval sinó també de l’univers social i de la vida quotidiana 
de l’edat mitjana romànica, per la inestimable informació que les imatges de les miniatures 
ens proporcionen tant de la cort i de l’aristocràcia o del món quotidià i popular medieval, com 
del propi monarca. El monarca es considera l'autor d’aquest  repertori marià, tal com diu a la 
CSM 614, A Madre de Jhesu Cristo, / o verdadeiro Messias: 

...ond’ un gran livro é chêo,
de que fiz cantiga nova / 
con son meu, ca non allêo.

(CSM 61, vv. 4-5, Mettmann 1986, I: 205)

així com també en composicions de tema procaç (Non quer’eu donzela fea, T 18,275, entre 
moltes altres) i autobiogràfic, com Non me posso pagar tanto, T 18,26,  l’anomenada Fuga 
Mundi, englobades tradicionalment en el gènere de CEMD.6
La lírica medieval és objecte de debat musicològic i filològic tant pel seu origen i tradició 
com per les tècniques de composició. Mentre els textos compten amb hipòtesis sobre la 
seva tradició avalades per altres textos anteriors i posteriors, llatins i romànics, a partir de la 
tradició poètica, intertextual, o per la simple imitació literària, en la vessant melòdicomusical 
només encertem a descobrir alguns dels seus models, sobretot a partir de l’element mètric, 
amb l’ajuda d’anàlisis intertextuals i intermelòdiques. La qüestió de la tradició musical i de 
l’opció melòdica del compositor no està ni de bon tros tancada, i és un dels àmbits que ens 
proposem tractar en aquest llibre.

La nostra intenció és comptar -a partir de l’anàlisi mètrica i musical- amb elements su-
ficients per demostrar que la composició d’una melodia al repertori monòdic medieval, en 
aquest cas marià, no és arbitrària, sinó que respon a una estratègia de composició equiparable 
a la poèticoliteraria que abordarem en els casos que la música suposi o tingui una especial 
rellevància. És mitjançant l’anàlisi musical comparada, sobretot amb la litúrgia gregoriana, 
però també amb la lírica trobadoresca occitana, francesa i catalana, on trobarem elements 
suficients per plantejar imitacions del repertori monòdic, i, en algun cas del polifònic, i, per 
tant, la seva tradició melòdica.

4	  Como Santa María guareceu ao que xe lle torcera a boca porque descreera en ela.
5	  Citem les cantigas numèricament (T 18,27 per ex.) per la numeració de  Giuseppe Tavani (Tavani 1967). Les 
estructures mètriques, per altra banda, es citen també a partir d’aquesta obra, com Tavani 52:2, corresponent 
a l’obra d’Alfons X, O genete, T 18,28.
6	 Sobre l'autoria, vuere el punt 3 d'aquest pròleg.



8 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La relació, vinculació i interdependència del repertori gallec medieval amb la resta de repertoris 
romànics està prou demostrada, així com amb la lírica llatina medieval. Les CSM són fruit d'un 
projecte unitari, amb una intenció ideològicoreligiosa i política. Si a tot això hi afegim el gran 
nombre de melodies conservades, estem davant d'un corpus idoni per a la investigació de 
“l'opció melòdica” susceptible d'analitzar el seu “sistema” de composició musical monòdica. Per 
aquestes raons ens hem decidit a analitzar una sèrie de cantigas del repertori marià alfonsí per tal 
de palesar l’existència de l’estratègia de composició comuna d’aquest repertori líric. Intentarem 
esbrinar quin ha estat el criteri que regeix el desenvolupament melòdic de cada composició, i 
si aquesta respon a una simple imitació o bé a una construcció melòdica complexa. Ens detin-
drem en l’estudi de la possible tradició musical d’alguna composició lírica del gènere de CEMD 
d’Alfons X, com la poesia O genete (18,28, B 491, V 74) de la que ens ocuparem més endavant.  

1.	 Arquitectura de la composició melòdica: la construcció de l’obra lírica

El nostre punt de partida és la concepció arquitectònica de la composició tant del text -que 
abordarem des de la perspectiva mètrica- com de la música, o més ben dit, la melodia, ja que 
no tractarem l’aspecte rítmic d’aquestes composicions. Una paraula en la tradició romànica 
defineix el procés arquitectònic de la composició musical, “bastir” (construïr), i que trobem en 
diferents textos lírics com a la famosa estampida del trobador occità Raimbaut de Vaqueiras 
(1165-1207), Kalenda Maia (BdT 392,27), referint-se tant al text com a la música a partir d’un 
procés d’imitació, en aquest cas a la música d’una cançó de dansa, una estampida, com apunta 
la razo (Boutiere, Schutz, 1973: 465-466): es tracta del contrafactum, un sistema d’adaptació 
musical medieval basat en la utilització -tant en la lírica profana com religiosa- d’una melodia 
preexistent, un préstec mètricomelodic que a la lírica cortesana es materialitza genèricament 
en el sirventes. La nova composició, per definició, utilitza sempre la melodia d’una cançó pre-
existent, i, per tant, el seu esquema mètric i sovint les rimes. Comptem tant amb contrafaccions 
exactes o tancades, que repeteixen la mateixa estructura mètrica que el model, com imitacions 
o contrafaccions obertes. Aquestes darreres només reprodueixen una part de l’estructura mètri-
ca, normalment el principi del poema, el frons, mentre que la coda, la segona part de l’estrofa, 
presenta un desenvolupament diferent del model, es tracta doncs de contrafaccions parcials 
o obertes. Un magnífic exemple o metàfora del procés arquitectònic i de construcció de l’obra 
lírica trobadoresca el tenim a la sextina del trobador Arnaut Daniel. En una de les versions de 
la composició es refereix al seu so construït com son cledisat, és a dir, la seva mètrica i la seva 
música construïts i edificats, ja que el verb cledisar fa referència a la construcció de cases de 
tova i concretament a la disposició diagonal dels pals de fusta que componen l’estructura en 
què s’insereix aquest tipus de maçoneria (Rossell 2015: 23-52):

7	  Es citen les obres dels trobadors occitans per la classificació numèrica d’autor i obra que apareix a Boutiere, 
Schutz 1973.



9L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Arnaut tramet son cantar d’ongl’e d’oncle
a Grant Desiei, qui de sa verj’a l’arma,
son cledisat qu’apres dins cambra intra.

(Arnaut Daniel BdT 29,14; edició Eusebi 1984)

La mètrica i la música de les CSM -aquesta és la nostra hipòtesi- giren al voltant d’un projecte 
compositiu del rei Alfons, que en alguns casos és obra del mateix rei i en altres dels trobadors 
de la seva cort. Hi ha una estratègia de composició textual i musical en la qual la mètrica és 
el punt central, on els aspectes literaris i intertextuals conformen un procediment que incideix 
directament en la música.
Tornant al sistema arquitectònic de composició poètica i lírica, comptem amb altres exemples 
de bastir, com el sirventès de Guilhem de Berguedà (1130-1195), Un sirventes ai en cor a 
bastir (BdT 210, 20), i que va ser model d’un altre sirventès, Ges per guerra no.m chal aver 
consir (BdT 160, 1), de contingut polític del rei de Sicília, Frederic III de Sicília (1272-1337), en 
realitat un intercanvi d’estrofes entre el monarca i el noble Ponç Hug IV (1264-1313), comte 
d’Empúries. Aquest sirventès va ser compost a partir de l’estrofisme i les rimes de la poesia 
del trobador català, i, per tant, s’hauria cantat amb la seva música que no s’ha conservat. 
En aquest sirventès el rei Frederic de Sicília es lamenta per la decisió del seu germà, Jaume I 
d’atacar Sicília i la seva intenció de extorquir-lo de la corona del regne de Sicília (Riquer 1973).

2.	 Intencionalitat, planificació i prestigi  

Les nostres investigacions, com intentarem demostrar a continuació, conclouen que la tasca 
lírica del monarca i el seu grup d’intel·lectuals, músics i clergues respon a una tasca prèviament 
planificada. La composició del repertori marià obeeix a una internacionalització de la tasca poè-
tica del monarca, segurament per donar suport a les seves aspiracions imperials, l’anomenat 
Fecho del Imperio, com un “producte” d’actualitat musical i intel·lectual del seu temps, que 
alhora fos modern i exemplar, i que representés el seu ideari religiós i intel·lectual. En aquest 
corpus marià Alfons parla en primera persona, reclamant-ne l’autoria, i a més reivindica el 
seu paper d’intermediari o interlocutor entre la Verge, mediadora entre Déu i els homes. El 
protagonisme del monarca i la seva intervenció a l’elecció dels models literaris i musicals ens 
porta a valorar una clara estratègia ideològica. La composició del corpus marià obeiria, doncs, 
a una estratègia política, ja que la religió li interessa, sobretot, com a representació del seu 
poder i com a rei intermediari entre la divinitat i el poble (aristocràcia, religiosos, poble pla…), 
i així queda representat en nombroses miniatures del Códice Rico. El monarca, mitjançant 
aquest plantejament “diví”, utilitza la religió com a instrument polític i s’enfronta a les autori-
tats religioses que li poden disputar poder o benefici econòmic. Utilitza la seva ascendència 
familiar i els miracles que pretesament va viure ell mateix i la seva família per destacar-ne la 



10 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

seva exemplaritat religiosa. En realitat s’intenta una sacralització de la monarquia en allò que 
s’ha anomenat com “feudalisme teològic”. Alfons considera que el seu poder procedeix de 
Déu, Rex Dei gratia, la qual cosa el legitima com a rei i com a legislador.

3.	 Concepte d’autoria  

La responsabilitat sobre la creació del corpus (tant pel que fa al text com a la música) no és 
la mateixa a l’Edat Mitjana que actualment, i per això no hi ha millor referència que un text del 
mateix Rei Savi on ens ho aclareix:

El rei faze un libro non porque el escriba con sus manos mas porque compone las ra-
zones d’el e las enmienda, e yegua e endereza e muestra la manera de cómo se deben 
fazer, dezi escribelas qui el manda, pero dezimos -por esta razon- que el rei faze el libro8.

(Alfonso X, General Estoria I, f. 216r; Alfonso X 2011)

I tenim textos que podem considerar autobiogràfics en primera persona, tant el ja citat de la 
Fuga Mundi, com en el mateix corpus marià a la CSM 2849:

E daquest’un miragre / mui fermoso direi / 
que fez Santa Maria, / per com’ escrit’ achei / 
en un livr’, e d’ontr’ outros/ trasladar-o mandei / 
e un cantar eu fige / segund’ esta razón 

(Alfonso X, CSM 284; Ed. Mettmann 1986, vol III, p. 61; vv. 3-6)

 …e por aquest’ éu
quéro seer hoi mais séu trobador,
e rógo-lle que me queira por séu
trobador e que queira méu trovar
receber, ca per el quér’ éu mostrar
dos miragres que ela fez;

(Alfonso X, CSM, pròleg B; Ed. Mettmann 1986, vol I, p. 61; vv. 19-23)

8	  Gil de Zamora (1241-1318) atribuïa a Alfonso talent musical i afirmava que Alfonso «ad preconium Virginis 
gloriose multas et pepulchras composuit cantinelas» (Snow 2012).  Mettmann volia limitar la participació directa 
d’Alfons X a 8 o 10 de les  CSM, sent «insostenible» que les CSM siguin d’un poeta individual (Mettmann 1986-
1989 pp. 18-20; Mettmann 1971 pp. 8-10; Ferreira 2006-2007 pp. 117-137). 
9	  Esta é como Santa María livrou un monge do poder do démo que o tentava.



11L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

4.	 Les Cantigas de Santa Maria 

Aquest repertori líric, dedicat a l’exaltació de la Mare de Déu i als seus miracles, ha arribat fins 
a nosaltres en quatre manuscrits del tercer terç del segle XIII. Són 420 composicions líriques 
(cantigas), 417 amb música.

4.1. Els manuscrits de les Cantigas de Santa Maria10

— Códice de Toledo o «To», ms. 10069, Biblioteca Nacional de España (BNE). Procedent de 
la catedral de Toledo. Amb notació musical. Possible còpia d’un manuscrit anterior i confec-
cionat entre el 1270 i el 1274. Es tracta de 160 fulls de pergamí a dues columnes. Conté els 
apartats següents: pròleg, 100 cantigas, la Pitiçon, cinc cantigas  de les festes anuals de la 
Verge, cinc de les festes de Jesucrist i 16 cantigas,  entre les quals tenim una maia (cantiga 
núm. 406 del còdex E. No  hi ha miniatures.

— Códice Rico o «T» (RBME, T.I.1), Real Biblioteca del Escorial. Presenta 193 cantigas amb 
notació musical. Confeccionat entre 1274 i 1277. Conté 256 pàgines de pergamí a dues 
columnes i 1262 miniatures en 210 làmines. Exemplar miniat i il·lustrat de gran importància 
per al coneixement de la vida quotidiana medieval (segle XIII). Notació musical.

— Códice de los músicos o códice «E» (RBME, ms. B.I.2), Real Biblioteca del Escorial. Ma-
nuscrit de 361 pàgines de pergamí a dues columnes. Confeccionat entre 1277 i 1282. Sense 
notació musical. Conté els apartats següents: pròleg de les cantigas, de les cinc festes de 
santa Maria (CSM 410), seguit de 12 cantigas; a continuació, la introducció (A), el pròleg, 400 
cantigas, i la Pitiçon, a més d’una altra cantiga de súplica. És el més complet musicalment. 
Cada deu cantigas,  presenta una miniatura amb instruments musicals; en total, 40 miniatures 
que representen músics amb els seus instruments.

— Códice de Florencia o «Flo» (BNCF, B. R. 20). Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze. Segle 
XIII. 113 cantigas. Manuscrit incomplet tant pel que fa a les melodies com a les miniatures, i 
sense notació musical. Són 131 pàgines de pergamí a dues columnes.

4.2	 La música de las Cantigas de Santa Maria

La lírica de les literatures romàniques medievals i, en concret, el repertori marià alfonsí viu en 
un món oral. Si hi afegim la voluntat religiosa i exemplar d’Alfons X, no ens ha d’estranyar la 

10	  Reproduïm la informació sobre els manuscrits a partir de Jesús Montoya (Montoya 1988).



12 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

utilització voluntària d’elements de la litúrgia cristiana per caracteritzar els textos amb ressons 
melòdics litúrgics, connotatius per a un públic cristià medieval. La composició musical de les 
CSM té com a tret particular l’existència d’una voluntat intertextual i intermelòdica, tant de la 
lírica religiosa com de la profana.

La música composta per Alfons X i pels trobadors gallecs com Martin Codax o Don Di-
nis és monòdica, és a dir, compta amb una única melodia o línia de cant, a diferència de la 
polifonia, que té dues o més melodies que es canten al mateix temps. La unitat melòdica és 
l’estrofa i la mateixa música es va repetint a cada nova estrofa. És en aquest punt on el text 
i la música són interdependents, de manera que l’aspecte mètric es converteix en l’enllaç 
formal d’unió entre el text literari i la música. L’origen musical d’aquest repertori és la tradició 
religiosa medieval de la litúrgia gregoriana. Es tracta, doncs, d’una música culta i, com en 
l’àmbit literari dels textos, és poc probable una influència dels repertoris populars, encara que 
aquesta afirmació a favor o en contra, avui, és del tot indemostrable.

Tradicionalment, quan s’ha abordat la música dels trobadors, ha aparegut com a prin-
cipal problema el de la transcripció del ritme de les melodies, i s’han obviat qüestions tan 
importants com l’opció melòdica del compositor/trobador o la interpretació pràctica d’aquest 
repertori amb criteris arqueològics. De la música medieval amb text en llengua gallega se 
n’han conservat -a més de les quatre-centes melodies diferents del repertori marià alfonsí, 
sis cantigas de amigo del trobador Martin Codax en un únic manuscrit, el Pergamí Vindel, i 
set cantigas de amor, en estat fragmentari, de Don Dinis, conservades al Pergamí Sharrer. La 
investigació d’aquest exigu repertori cortesà és, per raons de contemporaneïtat, transmissió 
i gènere musical, interdependent dels estudis del repertori marià de les Cantigas de Santa 
Maria. El repertori musical marià alfonsí és el gran corpus monòdic medieval, amb projecció 
universal ja a l’Edat Mitjana, pels recursos intertextuals i intermelòdics —tant litúrgics com 
trobadorescos— que es van utilitzar en la seva composició.

4.3.	 Paleografia i transcripció

Des del segle XIX es van aplicar ritmes proporcionals procedents de la polifonia sense que 
hi hagi una raó paleogràfica clara i evident que ho justifiqui. La interpretació de la monodia 
amb aquests ritmes proporcionals s’ha convertit en una “moda” entre els intèrprets del segle 
XX i actuals, i el públic avui identifica la interpretació de la monodia trobadoresca amb ritmes 
proporcionals. La transcripció de la notació monòdica a partir d’aquests “modes” rítmics de 
la polifonia subverteix la naturalesa de la notació de la monodia tant cortesana com litúrgica. 
El sistema que atribueix a aquesta música el “ritme síl·laba” com unitat rítmica tampoc no 
està justificat, i no funciona com a temps musical fix quantificat, ja que contravé l’element 
prosòdic del text. 



13L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La musicologia tradicional ha dedicat els seus esforços més grans a desxifrar rítmicament 
una notació musical que a primera vista sembla semimensural: la  notació semimensural té 
un codi propi independent del sistema dels modes rítmics, patrons que no cal cercar-los 
en una regularitat, sinó que apareixen de manera ocasional i per influència de la tradició 
musical monòdica. Per a Robert Lug (2019) aquest tipus de notació -en deixar els rígids 
patrons mensurals dels modes- gaudeix d’uns esquemes com a base d’una cartografia d’un 
espectre semimensural. S’ha de tenir en compte que el copista ofereix al cantor un patró 
d’interpretació on -segons Lug- es descartaria el patró de “ritme lliure” de Van der Werf, per 
passar a una apreciació rítmico-paleogràfica més acurada on hi hauria un cant fonamentat 
en la combinació longa-brevis, sense implicar-hi cap necessitat de regularitat o repetició de 
peu rítmic. Robert Lug planteja un sistema de transició entre el ritme monòdic declamatori -on 
és el text i l’accent del text els que regeixen la durada melòdica d’unes síl·labes respecte les 
altres- front a la regularitat rítmica modal. La notació de la monodia gallega, i sobretot la dels 
manuscrits del corpus marià, sembla tenir trets de semimensurabilitat; no obstant, aquesta 
“semimensurabilitat” no implica ni periodicitat ni regularitat rítmica, i -segons Lug- cal pensar 
que aquesta notació es troba en un estadi intermedi més proper al ritme lliure prosòdic que 
al ritme dels modes polifòniques. 

Tota interpretació d’aquest repertori ha de respectar el ritme prosòdic textual aplicant 
-en aquells casos que la prosòdia ho permeti- les indicacions semimensurals de la notació 
musical, però sempre posant en primer terme el text i la seva accentuació, de manera que la 
interpretació de cada estrofa comptarà amb el seu ritme en funció de l’accentuació del text 
i la prosòdia del vers.

4.4.	 Instruments musicals

La presència gràfica d’instruments en manuscrits de les CSM, especialment al Códice de 
los músicos, així com les diferents fases de l’estudi organogràfic i organològic dut a terme 
als pòrtics d’esglésies gallegues (catedral de Sant Jaume de Compostel·la, església de Sant 
Martiño de Noia…) i d’altres testimonis del territori romànic medieval europeu, converteixen 
aquest repertori en un material idoni per connectar l’univers sonor medieval amb la cultura 
medieval i tradicional gallega. No ha arribat fins a nosaltres cap anotació d’acompanyament 
musical pels instruments; no obstant això, sabem que els trobadors i els joglars s’acompan-
yaven amb instruments de corda amb arc o polsada, com la viola o el rebec, la mandora… 
Els teòrics medievals són poc explícits sobre els instruments i la seva utilització a la música 
monòdica, i els escassos documents amb què comptem indiquen que era habitual cantar 
sense instruments, o es tocava l’instrument quan no es cantava, i segurament la melodia que 
es tocava als instruments era la mateixa que el trobador o joglar cantava. Tenim l’exemple de 
l’acompanyament musical en el repertori èpic (contemporani al líric) en una glosa de Martianus 
Capella (360-428):



14 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Fecere silentium, id est dedere musica instrumenta sicut faciunt ioculatores : dum ins-
trumentum suum tangunt, silent; est dum silet instrumentum suum, cantant   (Chailley  
1982:  25)

És a dir que quan toquen els instruments els cantants no canten, argument que es justifica 
també en el text de la Chanson de Horn :

Apres en l’estrument fait les cordes suner / tut issi cum en voiz l’aveit dit en premier cantant  
(Chailley 1982:  25)

Aquests textos indiquen clarament que la intervenció de l’instrument es produïa abans o des-
prés del cant, però l’instrument no es tocava –segons aquests documents medievals– mentre 
es cantava. És a dir, l’instrument jugava un paper de puntuació episòdica. Ignorem, però,  si 
en la lírica es seguia el mateix patró.

4.5.	 La tradició litúrgica11

Són constants les cites textuals i melòdiques d’origen litúrgic citades a les CSM. La forma 
musical més simple d’origen litúrgic que trobem en aquest repertori és la del sistema salmòdic, 
amb contínues referències textuals al repertori litúrgic d’aquest sistema. Les melodies dels 
salms es repeteixen al llarg d’una sèrie de versos, amb canvis melòdics -subtils, de vegades, 
i contundents, d’altres-, però dins d’unes pautes de combinació i commutació d’un sistema 
de “modes musicals” (sistema modal). La tradició salmòdica neix a la nostra memòria amb la 
tradició musical d’Israel, amb la cantil·lació dels llibres bíblics, dels quals els Salms van tenir 
gran influència al món occidental. La música jueva, igual que gran part de l’àrab està regida 
per un caràcter modal que la música europea va desenvolupar a l’edat mitjana, però que es 
va perdre gradualment en benefici de la música tonal, conservant-se únicament al repertori 
gregorià. Diferents cantigas,  presenten relacions amb el sistema salmòdic, així la CSM 41912, 
Des quando Deus sa Madre / aos çeos levou:

E rezaron seus psalmos  

CSM 419 (Mettmann 1986, III: 342, v. 77)

11	  Per a una relació exhaustiva de la tradició lírica de les CSM vègis el capítol COMPOSICIÓ I ORALITAT A 
LES CANTIGAS DE SANTA MARIA: 2. Imitació i composició: 2.2 Les individuacions del models melòdics
12	  Esta novena é da vigilía de Santa María d’ Agosto, como ela passou deste mundo e foi levada ao céo.



15L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

o la CSM 11113

El avia começado
madodyos e rezado
un salm’ ; e logo fillado
foi do demo feramen.   

CSM 111 (Mettmann 1986, II: 37 v. 36-39)

És interessant assenyalar que al text de la CSM 5614, la cantiga de “las cinc roses”,  Gran 
dereit’ é de ser,  es citen referències a textos de càntics i salms:

“Magnificat” y jazer,
e “Ad Dominum” y á,
e cabo del “In conver
tendo” e “Ad te” está,
e pois “Retribue ser
vo tuo” muit’ omildoso.

CSM 56 (Mettmann 1986, I: 194 v. 37-42)

Que es corresponen amb:

–Càntic Magnificat anima mea Dominum . Luc. I, 46
–Magnificate Dominum mecum . Ps. 33.4
–Ad Dominum cum tribularer clamavi. Ps. 119 [120]
–In convertendo Dominus captivitatem Sion.  Ps. 125 [126]
–Ad te levavi oculos meos.  Ps. 122 [123],
–Retribue servo tuo, vivica me.  Ps. 118 [119]

i el text de la poesia ens aclareix que el difunt, tot i no ser gaire instruït, componia lloances 
amb textos i melodies de tipus salmòdic:

13	  Esta é como un crérigo de missa que servía a Santa María morreu no río que ven por París; e a tercer día 
ressocitó-o Santa María e sacó-o do río.
14	  Esta é como Santa María fez nacer as cinco rósas na boca do monge depós sa mórte, polos cinco salmos 
que dizía a honrra das cinco lêteras que há no séu nome. 



16 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Este sabia leer
pouco, com’ oy contar,
mas sabia ben querer
a virgen que non á par;
e poren foi compôer
cinque salmos e juntar,
por en ssa loor crecer,

CSM 56 (Mettmann 1986, I: 193 v. 17-23)

La melodia d’aquesta cantiga ens recorda el primer i segon mode salmòdic gregorià amb la 
qual cosa es referma la voluntat intermelòdica de l’autor.

A altres cantigas apareixen mencions als salms en diferents textos, com a la CSM 34715, 
A Madre de Jhesu-Cristo, / o verdadeiro Messias:

rezaron sobr’ ele salmos, ...

CSM 347 (Mettmann 1986, III: 204 v. 44)

En aquest cas l’estructura mètrica del vers, partit en dos hemistiquis, ens recorda l’estructu-
ra mètrica del vers salmòdic llatí, i per tant la seva música, cosa que ens porta a concloure 
que la composició de nova factura hauria estat construïda sota l’estructura salmòdica, tant 
mètrica com melòdica.  
El ventall de models litúrgics de les CSM no ha cessat de créixer des que els musicòlegs van 
abordar aquesta línia de recerca i encara avui és un camp obert ple de possibilitats i de proves 
que demostren que Alfons X s’inspira, sobretot, en aquest repertori, destacant els següents :

–La CSM de loor 290, Maldito seja quen non loará/ a que en si todas bondades á, que hauria pres 
com a model Fidelium sonet vox sobria, conductus de Notre-Dame de París (Anglès 1958: 337).

–La CSM 37116, Tantos vay Santa Maria / eno seu Porto fazer, estaria emparentada melò-
dicament amb Et exspecto resurrectionem mortuorum del Credo IV del Kyriale Romanum 
(Anglès 1958: 361).

–La CSM 21617, O que en Santa [Maria] / de coraçôn confiar, estaria  relacionada amb el 
Kyrie VIII De Angelis  del  Kyriale  Romanum, a més de recordar, a l’inici melòdic, el descort 
J’ai maintes fois chanté (73,14) de Gautier de Dargies (An glès 1958: 313).

15	  Esta é como Santa Maria de Tudia resorgiu ûu menynno que era morto de quatro dias.
16	  [C]omo Santa Maria do Porto guariu ûa moller que perigoara dûa pinaça e caera no mar.
17	  Como Santa Maria se mostrou en semellança da moller do cavaleiro ao demo, e o demo fugiu ant’ ela.



17L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

–La CSM de loor 300, Muito deveria / ome sempr’ a loar, estaria melòdicament emparentada 
amb Ubi caritas et amor (Anglès 1958: 340- 341).

–La CSM 1118 Macar ome per folia, la melodia de la qual, segons Anglès sembla presa del 
repertori litúrgic de trops del Propium Missae. (Anglès 1958: 246-247).

–La CSM  8419, O que en Santa Maria / crever ben de coraçon y la CSM 17120, Santa Maria 
grandes faz miragres e sabososos estarien relacionades melòdicament amb la Seqüència 
Eterni numinis. (Asensio, 2011)

I per últim ens aturarem entre els exemples d’imitació melòdica, sempre dins del repertori 
litúrgic a partir de la melodia de la CSM 422, Mare de Deus, ora per ens teu Fill’essa ora21, el 
model melòdic de la qual va ser El Cant de la Sibil·la. Aquesta cantiga presenta la Verge Maria, 
mare del Salvador, com a intercessora entre els homes i la divinitat. La melodia utilitzada tal 
com va demostrar el musicòleg català Higini  Anglès (Anglès 1935: 296-298) és la del Cant 
de la Sibil·la, que s’interpretava, i en algunes esglésies catalanes encara s’interpreta ara, a 
la Missa del Gall el 24 de desembre. En el moment de gran alegria en què tots celebraven el 
naixement del fill de Déu, apareixia un nen vestit amb puntes que recordava als presents el 
destí mortal dels seus cossos i l’inevitable “judici final” a què tots serien sotmesos. Tant el text 
com la melodia van gaudir de gran difusió, i en són testimonis no només el gran nombre de 
versions manuscrites tant medievals com posteriors, sinó també les conservades per tradició 
oral que han perdurat fins als nostres dies a l’illa de Mallorca. 
El text de la cantiga, encara que no de manera explícita, és el típic de la Sibil·la, en què 
s’anuncia la vinguda del redemptor, els efectes devastadors a la terra i als vius, i la inutilitat 
de les riqueses terrenals:

U ao juyzio / todos, per com’ é escrito, 
verrán, di lli como / con el fugisti a Egito.
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.

U leixarán todos / os viços e as requezas,
di lle que sofriste / con el[e] muitas  pobrezas. 
Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.

CSM 419 (Mettmann 1986, III: 349; vv. 16-21)

18	  Esta é de como Santa Maria tolleu a alma do monge que ss’ affogara no rio ao demo, e fezeo ressocitar.
19	  Como Santa Maria resuscitou a moller do cavaleiro, que se matara porque lle disse o cavaleiro que amava 
mais outra ca ela;e dizialle por Santa Maria
20	  Como hûa moller de PedraSalze ya con seu marido a Salas, e perderon un fillo pequeno en un rio, e foron 
a Salas e acharono vivo ant’ o altar.
21	  Esta düodécima é de como Santa María rógue por nós a séu fillo eno día do jüízio.



18 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Als exemples anteriors cal afegir el resultat d’una interessantíssima investigació realitzada per 
l’especialista en música litúrgica gregoriana, la professora Maria Incoronata Colantuono que 
trobareu en el capítol XXX on planteja el cas de la CSM  2422 i el Kyrie Orbis Factor. [Graduale 
Triplex, In Dominicis per annum: Kyrie XI Orbis factor].

4.6	 imitació i contrafacció

Les pautes d’imitació líricoliterària als repertoris orals se sustenten, en gran part, en el factor 
melòdic. En la imitació lírica hi ha una valoració cultural de l’anterior model, i una utilització 
d’aquest bagatge de prestigi per dotar la nova creació mitjançant la copia melòdica de nous 
significats i, per descomptat, d’una més gran autoritat. Sovint en aquesta imitació musical 
hi intervé un factor combinat d’intertextualitat i intermelodicitat (Rossell 2000). L’exemple 
paradigmàtic de calc melòdic intersistèmic al món medieval el tenim en el gènere líric de la 
cançó d’alba en què intervenen el repertori llatí, l’occità, el francès i el gallec (Rossell 1991; 
Monari 2005). Quan el trobador Giraut de Bornelh compon l’alba Reis glorios verais lums e 
clardad  (BdT 242,64), pren com a model l’himne  Ave, Maris Stella , del segle IX, imitada 
musicalment pel trobador Cadenet a S’anc fui belha ni prezada  (BdT 106,14) a partir de 
l’alba de Giraut de Bornelh; i el mateix Alfons X pren l’estructura mètrica i la música de 
l’alba de Cadenet per a la seva cantiga de loor, en realitat una “alba a lo diví” Virgen Madre 
Groriosa (CSM   340)23. El Rei Savi segueix també la tradició del so d’alba de Giraut de 
Bornelh i Cadenet, en un procés d’imitació melòdica que comprèn -a més de les citades- O 
Maria, Deu maire  (contrafactum d’Ave, Maris stella), l’alba anònima bilingüe (llatí/francès) 
Phebi claro nondum orto iubare, o l’alba anònima en francès antic Gaite de la tor  (Rossell 
1991). La cantiga de loor d’Alfons X, CSM 340 Virgen Madre groriosa, que s’ha descrit com 
una cantiga d’alba de tema religiós, i que presenta una melodia dins el gènere musical de 
l’alba romànica medieval, atenent al vers  de l’alba del trobador occità Cadenet “que mi 
fes son d’alba“ (BdT 106,14: ed. Appel 1920). Tant  Gennrich com Anglès van considerar 
aquesta cantiga com  un himne marià en forma d’alba, com una imitació melòdica de l’alba 
del trobador occità Cadenet, fet que ja havia estat advertit pels filòlegs (Riquer 1975. III: 
1231) però partint només de l’estructura mètrica i del gènere literari, sense tenir en compte 
la qüestió melòdica. Per altra banda Bruno Stäblein (Stäblein 1956; 1958-1961) relacionà 
l’himne marià Ave maris stella amb l’alba de Giraut de Bornelh Reis glorios, verais lums 
e clardatz (BdT 242,64) assenyalant-ne llur similitud. És evident que l’estudi de les albes 

22	  Esta é como Santa Maria fez nacer hua fror na boca ao crerigo depois que foi morto, et era en semellança 
de lilio, porque a loava con refrán Madre de Deus, non pod’errar que en ti á fiança], en la que encontramos el 
texto  Os crerigos en mui bon son cantando Kyrie eleyson
23	  Veure el capítol: LA TRADICIÓ MÈTRICA EN LES CANTIGAS DE SANTA MARÍA D’ALFONS X; 2. Inter-
textualitat, intermelodicitat i contrafacció en les Cantigas de Santa Maria; 2.1. Virgen madre gloriosa (CSM nº 
340) 



19L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

romàniques –pel que fa a l’aspecte musical- no es pot reduir només al camp trobadoresc 
occità. Dins l’àmbit romànic la primera cançó del gènere d’alba de què tenim constància 
és l’alba bilingüe Phebi claro nondum orto iubare.  En francès antic s’ha conservat una alba 
anònima amb música: Gaita de la tor, a més d’una imitació melòdica o contrafactum,  Rei 
glorios, sener, per qu’anc nasquei del Misteri de Santa Agnès a partir de l’alba de Giraut de 
Bornelh. Segons Gennrich, la relació entre l’alba de Cadenet i la d’Alfons X queda comple-
tament demostrada (Gennrich 1958-1960: 90-91). Quan Cadenet parla del “so d’alba” es 
refereix a tota una tradició musical pel que fa al gènere musical i que ell reprèn de Giraut de 
Bornelh, tal com Alfons X ho faria més tard a partir de la composició del mateix Cadenet. Les 
relacions esmentades entre Cadenet i Alfons X conclouen en la realització d’un contrafactum 
per part del Rei Savi.  Tota aquesta recerca, a més del gènere literari, es fonamenta en les 
estructures mètriques de les poesies (Rossell 1991), i aquests  estudis ens han permès, per 
exemple, la reconstrucció de la cançó d’alba del trobador Pero Meogo [Levou-s’aa alva], 
levou-s’a velida a partir de l’himne Ave, Maris Stella  (Rossell 2022). Del trobador català, 
Guilhem de Cabestanh i mitjançant el procés de contrafacció podem cantar Mout m’alegra 
douza vos per boscatge (Bdt 213,7) a partir d’un contrafactum d’una cançó a la Mare de 
Déu de Gautier de Coinci, Pour conforter mon cuer et mon courage (RS 20). 

I en l’àmbit trobadoresc occità, per exemple, el trobador Raimon de Miraval va prendre 
la melodia i l’estructura mètrica d’Aital dona, cum ieu sai (BdT 47,3)  del trobador català 
Berenguer de Palou, per al seu sirventès polític Del rei d’Aragon conssir (BdT 392,11: 1 -8; 
també atribuït a Raimbaut de Vaqueiras), composició sobre el conflicte càtar (Rossell 2006). 
Posteriorment, i en el teatre religiós peninsular, la melodia de Can vei la lauzeta mover  (BdT 
70,43) del trobador Bernart de Ventadorn, es va utilitzar al Misteri de l’Assumpció de la catedral 
de València (Massip 1988).

No s’entendria un procés de contacte entre llengües, repertoris i cultures si no fos perquè 
el procés de creació musical està fonamentat en la imitació, en aquest cas entre el gallec, el 
llatí i la resta de llengües romàniques, dins un context plurilingüístic. Els préstecs melòdics o 
contrafacta són els que desenvolupen un gènere literarimusical com és el sirventes, i ja hem 
tingut ocasió de citar-ne algun exemple a les línies anteriors.  

Els trobadors, sigui perquè necessiten justificar la validesa d’una nova creació o perquè 
consideren que el seu nivell cultural és inferior al dels seus avantpassats, tendeixen a valo-
rar el patrimoni anterior i, a partir d’aquest bagatge, construeixen la seva cultura i la seva 
identitat proposant nous valors reafirmats per la cita de la tradició. En aquest context la 
imitació, sigui dins l’àmbit literari, el musical o en tots dos, suposa un sistema que afavoreix 
tant un transvasament intersistèmic perquè es nodreix de diferents bagatges culturals (en 
aquest cas repertoris musicals) de diferent procedència i naturalesa, com la divulgació dels 
seus missatges incrementant-ne la difusió mitjançant el registre oralmusical. Amb aquest 
sistema no només es garanteix la difusió de l’obra poètic musical, sinó que se n’assegura 
el reconeixement i la identificació, a més de la seva pervivència. La contrafacció i la imitació 
com a sistemes de composició musical medieval tenen la seva màxima expressió litúrgica 



20 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

al tropus, i, al repertori cortesà, al sirventes (Rossell 2007). La lírica trobadoresca utilitza el 
sistema litúrgic de composició dels trops i n’imita la música. La imitació no és únicament 
una tècnica pràctica, sinó que té sentit identitari i d’autoconsciència. Suposa un progrés 
més enllà de la còpia musical, i, sobretot, comporta la valorització del propi repertori tant en 
el seu vessant textual com a musical, convertint la seva pròpia obra en un “cànon” literari 
i musical que altres imitaran. 

El que ha permès l'establiment i el reconeixement com a cànon a la lírica trobadores-
ca és l’element oral, ja que suposa un factor de reconeixement immediat per al públic, a 
més de la seva difusió. Hi ha l’opinió generalitzada que la imitació musical es produeix 
generalment del repertori llatí al vulgar, no obstant comptem amb nombrosos exemples 
que ens mostren el contrari, tant a la tradició medieval (Gennrich 1930) com a la posterior 
renaixentista (Apel 1950). 

4.7.	 Imitacions de la lírica trobadoresca occitana

Era muy sabidor de caçar toda caça; otrosí de jugar tablas e ascaques e otros juegos 
buenos de muchas maneras; e pagándose de omnes cantadores e sabiéndole él fazer; 
et otrosí pagándose de omnes de corte que sabían bien trabar e cantar, e de joglares 
que sopiesen tocar estrumentos; ca desto se pagaua él mucho e entendía quién lo 
fazía bien e quién non 

(Alfonso X 1984, 13)

El rei Alfons i Arnaut Catalan van mantenir una “tensó” o debat poètic, Sènher ara ie·us vein 
quer[er] (T 21,1), el model del qual va ser la famosa cançó d’amor no correspost Can vei la 
lauzeta mover (BdT 70,43) del no menys famós trobador occità Bernart de Ventadorn. En el 
text d’aquest debat poètic, el trobador Arnaut Catalan mostra les seves qualitats per produir 
“airs” que farien avançar els vaixells del monarca, i per això li demana el títol d’almirall. El Rei 
respon mitjançant una metàfora escatològica comparant el trobador amb el sisó. La intenció 
d’Arnaut Catalan (… 1219-1253…) -l’autor de la primera “cobla” -qui, per tant, tria les rimes, 
l’estructura mètrica i la música- sembla clara: reutilitzar una famosa cançó d’amor que va 
tenir una gran difusió, i que sens dubte Alfons X coneixia, mitjançant un text obscè de tipus 
escatològic. Aquest recurs el va utilitzar, sens dubte, per provocar la hilaritat del públic, ac-
centuada pel record del text d’amor de la poesia imitada. La intenció dels dos adversaris és 
aconseguir produir un text de burla des del model occità, cosa que mostra el poc respecte 
que tots dos tenen cap a aquesta tradició poètica i pel que fins aleshores havia representat 
(Rossell, 2000). El rei Alfons utilitza la música com a arma ideològica, sigui per desprestigiar 
la fin’amors (l’amor cortès) o bé per despullar la cançó d’alba del seu contingut adúlter a la 



21L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

cantiga A mare de Deus groriosa (CSM 340) comentada més amunt24.Tant la CSM 340 com 
la tenso entre el rei Alfons i Arnaut Catalan, són una bona mostra de l’actitud anticortesana 
del monarca. Aquesta actitud contraria a la fin’amor (l’amor cortès) es justifica pel caràcter 
religiós tradicional del monarca i perquè aquesta religiositat formava part de la seva estratègia 
política. Així, la redacció del corpus marià obeeix també a una voluntat d’assimilació de la 
població gallega o hispana als corrents europeus que promocionaven el culte a la Verge, no 
sempre ben acceptat per les jerarquies eclesiàstiques del moment.  

4.8	 Imitacions de la lírica francesa

La CSM  41425 Como Deus é comprida Tríidade seria un  contrafactum de Pour conforter mon 
cuer et mon courage  (RS 20)  de Gautier de Coinci (Anglès 1958 Vol III[1]: 370) composició 
que pertany  al repertori de Miracles de Nôtre Dame, d’aquest autor (Biel Seguí capítol XXX). 
Sembla que aquest llibre del trouvère francès va ser una de les principals fonts d’inspiració 
del monarca hispànic, tal com declara a la primera cobla de la CSM 6126, en la que parla 
d’un llibre de miracles:

Fol é o que cuida que non poderia
faze-lo que quisesse Santa Maria. 

Dest’ un miragre vos direi que aveo
en Seixons, ond’ un livro á todo cheo
de miragres ben d’ i, ca d’ allur non veo
que a Madre de Deus mostra noit’ e dia.

CSM 61(Mettmann 1986, I: 205; vv. 1-8)

Y a la CSM 3327 esmenta també un llibre del què s’ha agafat l’argument dels miracles, i que 
molt probablement sigui també el del trouvère francès:

24	  Com ja hem apuntat més amunt, la CSM 340 havia estat creada a partir de la composició S’anc fui belha 
ni prezada (BdT 106,14) del trobador occità Cadenet, que recollia la tradició de la cançó d’alba trobadoresca 
a  partir de l’ himne marià Ave maris Stella: Liber Usualis (1952) Monasteri Benedictí de Solesmes, Tournai, 
Desclee & Co., (Reprint, 1961), pp.  1259-1263.
25	  Esta quarta é da trĩidade de Santa María.
26	  Como Santa María guareceu ao que xe lle torcera a boca porque descreera en ela.
27	  Esta é como Santa María levou en salvo o roméu que caera no mar, e o guïou per so a agua ao pórto ante 
que chegass’ o batél.



22 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Gran poder á de mandar
o mar e todo-los ventos
a Madre daquel que fez
todo-los quatr’ elementos.
 
Desto vos quero contar
un miragre, que achar
ouv’ en un livr’, e tirar
o fui ben d’ ontre trezentos,
que fez a Virgen sen par
por nos a todos mostrar
que seus sson os mandamentos.

CSM 3 (Mettmann 1986, I: 140, vv. 1-13)

Podem afegir, pel que fa al repertori dels trouvères,  la cantiga de amor d’Alfons X, Ben ssabia 
eu mha senhor (T 18,5), el model de la qual seria una composició del trouvère Moniot de Paris, 
probablement Je chevauchoie l’autrier (RS 1255).
La CSM 20228, Muito há Santa María, | Madre de Déus, gran sabor, Higini Anglès li atribueix 
cert valor intertextual i intermelòdic (Anglès 1958, III[1]: 308). El text de la cantiga fa referència 
a un clergue francès que demana ajuda a la verge per trobar una rima adequada per al vers 
que està component. Segons Anglès la melodia de la cantiga recorda el Lai Virge glorieuse 
(Raynaud 1020), és a dir una melodia francesa per a un text que té com a protagonista un 
clergue francès. Aquesta referència melòdica podríem interpretar-la com el testimoni particular 
de l’opció melòdica del compositor amb l’objectiu de caracteritzar i diferenciar una cantiga i 
la seva melodia d’acord amb el contingut poètic del text.

4.7.	 Imitacions de la lírica catalana 

La CSM 22429 A Reynna en que é / comprida toda mesura,  segons Higini Anglès (Anglès 
1958, III[1]: 315-316),  estaria  emparentada amb una composició lírica catalana,  Los set 
goigs recomptarem del “Llibre Vermell de Montserrat” (segle XIV), una  composició  que trobem 
titulada como “Ballada dels goytxs de nostre dona en vulgar cathallan, a ball redon”.  Dins la 
mateixa línia, la CSM 100, de loor,  Santa Maria, /Strela do dia, també , segons Anglès,   es-
taria emparentada amb el repertori català a partir del  virelai del “Llibre vermell de Montserrat” 

28	  Esta é como un clérigo en París fazía ũa prosa a Santa María e non podía achar ũa rima, e foi rogar a Santa 
María que o ajudasse i, e achó-a lógo. E a Magestade lle disse “muitas graças.
29	  Como Santa María de Terena, que é no reino de Portugal, ressucitou ũa meninna mórta.



23L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Stella splendens. L’excepcionalitat del “Llibre Vermell de Montserrat” ha convertit aquesta 
compilació de melodies en un dels repertoris més famosos del món romànic medieval, tant 
per les composicions polifòniques com per ser algunes de les melodies de les més antigues 
composicions medievals amb text català conservades. Malgrat que el manuscrit de l’obra 
montserratina és posterior, no és estrany que el Rei Savi o el seu entorn de músics i intel·lec-
tuals conegués, segurament per tradició oral,  aquest repertori, i, sens dubte, és un exemple 
de les connexions culturals entre les diferents zones de l’Europa medieval i dels seus centres 
de pelegrinatge marià.





25L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La creació musical en l’obra lírica d’Alfons X 

1. Composició mètricomusical de les Cantigas de Santa Maria

L’objecte de la nostra recerca és demostrar que la composició d’una melodia en el repertori 
monòdic medieval, en aquest cas marià, no és arbitrària, sinó que respon a una estratègia de 
composició equiparable a la poeticoliterària. L’elecció del repertori marià gallec no és gratuïta, 
ja que és un repertori interdependent de la producció lírica romànica i llatina, tant litúrgica com 
profana.  Intentarem escatir quin ha estat el criteri que regeix el desenvolupament melòdic de 
cada una de les composicions analitzades, i si aquest criteri pertany a un pla preconcebut de 
composició lírica, tant del text com de la música.

La descripció melòdica de la musicologia tradicional dels repertoris monòdics trobado-
rescos, o “forma musical”,  no arriba a representar la complexitat ni les relacions internes de 
la melodia, es tracta únicament d’una descripció superficial del curs melòdic. Aquesta anàlisi 
melòdica ha seguit els patrons d’anàlisi tradicionals de Ludwig, Gennrich i Anglès: l’anàlisi 
moderna d’aquestes melodies ha plantejat la qüestió melòdica només des de la perspectiva 
de composició litúrgica, seguint una hipòtesi de formació propedèutica d’origen culte. Segons 
Gerard Huseby (Huseby 1983) la melodia es desenvolupa sota els patrons melòdics de la 
modalitat gregoriana, la qual cosa és certa en algunes melodies de les cantigas, com la 340, 
però no sempre és així, depenent de la tradició musical i literària de la cantiga analitzada. Ja 
Anglès (1958: 395) havia afirmat que les frases musicals excedeixen, a vegades, el patró vers, 
ja sigui per l’exigu nombre de síl·labes d’un vers, o pel desenvolupament melòdic de l’estrofa, 
no obstant això continuà amb les seves “formes musicals”.

Actualment la investigació ens demana una descripció més detallada del procés melòdic, 
una anàlisi que es fonamenta en patrons de composició de la música oral. I sense descartar 
les anàlisis i descripcions musicològiques anteriors, hem d’intentar plantejar l’especificació 
melòdica des de la perspectiva de la creació de l’autor, a partir de la seva estratègia de com-
posició. Amb les nostres recerques i anàlisis, hem comprovat que la “frase musical” no és un 
patró subjecte al vers mètric. Cal variar, doncs, la representació musicològica de la melodia 
per tal de mostrar el seu veritable funcionament i connexions internes. Vegem com podrien 
interpretar-se gràficament aquest conjunt de relacions melòdiques:



26 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Cantiga 42
To 57, f. 76 b-c
T 41, f. 60r-60v.
E 42, f. 63d-64a

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ ˆ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ



27L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La forma musical segons Anglès és:  

α  β α’ β’// γ δ γ  δ / α  β α’ β’

o sigui que hi ha quatre melodies diferents (α β γ δ) que es repeteixen en diferents versos, 
alguns (α β) amb variacions cadencials. Si fem cas d’aquesta descripció melòdica resultaria 
que la música d’aquesta cantiga desenvoluparia una melodia per versos i aquests tindrien 
melodies diferents en cada un dels versos. No obstant això, si contemplem la melodia des 
d’una perspectiva paradigmàtica :

&

&

&

&

&

&

&

&

&

&

&

&

αʹ

β

αʹ

βʹ

γ

δ

γ

δ

α

β

αʹ

βʹ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ



28 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

resulta evident que l’anàlisi melòdica d’Anglès va arribar només a la meitat del procés, car 
a l’analitzar totes les melodies, suposadament diferents, una cèl·lula melòdica regeix tota la 
composició i on tots els versos estan emparentats musicalment per una estructura o nucli 
melòdic independentment de la « forma musical » :               

       

El mateix podem veure a les CSM  23 i 54 :
Cantiga 23
To 23, f.. 32 c-d
T 23, f. 35 a-b
E 23, f. 48 b-c

&

&

&

&

&

&

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

La cantiga 23 té una forma musical segons Anglès de :

α α´// β β’ // α α’ 

No obstant, com a la cantiga analitzada anteriorment, ens trobem amb una sèrie de corres-
pondències melòdiques significatives:



29L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

&

&

&

&

&

&

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ œ

œ

œ œ

que estan construïdes sobre dos nuclis melòdics :

  

 

la



do



si i

 

do



si



la



sol


fa

Que arriben a solapar-se :

&

&

&

&

&

&

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œœœ œ



30 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

I el mateix tenim a la CSM 54 : 

Vegem ara la cantiga 54:
To 69, f. 90 b-c
T 54, f. 79 a-c
E 54, f. 74 c-d

&

&

&

&

&

&

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ œ

œ œ œ œ

œ

œ

œ œ

œ œ œ œ

œ œ œ œ œ

œ œ œ œ

œ œ œ

œ œ œ

œ œ œ œ œ

œ œ œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

que presenta una forma musical descrita per Anglès com : 

α β //  γ  γ // α   β  

mentre que si comparem les melodies de tots els versos : 



31L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

&

&

&

&

&

&

œ

œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ œ œ

œ œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ

œ œ œ

œ œ œ

œ œ

œ œ

œ œ œ

œ œ œ

œ

œ

œ œ

œ

œ

œ

œ œ œ

œ œ œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

œ

comprovem, com en els exemples precedents i malgrat la descripció melòdica d’Anglès, 
també  apareixen nuclis melòdics comuns a tots els versos :

 

           …

Coexisteixen, doncs, en totes aquestes melodies, per una banda una estructura melòdica 
sintagmàtica (la tradicional « forma musical »), qu’articula diferentes melodies alternant-se i 
repetint-se en els diferents versos, i, per l’altra, l’estructura melòdica paradigmàtica, que regeix 
les melodies de tots els versos.   

Després d’haver comprovat que les formes melòdiques proposades per Anglès no des-
criuen la concepció compositiva de la melodia, sinó la seva estructura més superficial, és 
necessària una anàlisi paradigmàtica de la melodia a dos nivells, el primer de “forma musical” 
que en el repertori marià alfonsí seria el que establí Anglès, i el segon de sistema “nuclear” i 
de naturalesa i tradició oral litúrgica. És necessari concebre la representació de l’estructura 
musical com una traducció del sistema de creació del trobador, i per tant ha de reflectir l’es-
tratègia creativa del compositor.  

La composició musical a l’obra lírica del Rei Savi obeeix a una planificació, no només 
respecte a la contrafacció i la tria de models musical amb voluntat intermelòdica i intertex-
tual, sinó a la composició musical pròpiament dita des d’una perspectiva arquitectònica. Per 



32 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

exemplificar aquest procés hem escollit una sèrie de melodies de diferents cantigas amb un 
encapçalament melòdic comú que trobem a les CSM 72, 149, 196, 223, 259 i 32430:

 

          …

CSM 72 Quen diz mal / da Reynna Espirital31 

A3 A8 A3 A8 || b8 ¦ b7 | b7 a5 ¦
a a’ || b  ¦ b  | a” ¦

CSM 149 Fol é a desmesura / quen dulta que tornada32

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦ ¦
a b γ d || a e ¦ a e | a b γ d ¦

CSM 196 Senpre punnou muit’ a Virgen / per u fose connoçuda33

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦
a b γ d || γ d ¦ γ d | a b γ d ¦

CSM 223 Todo-los coitados que queren saude / demanden a Virgen e assa vertude.34

A11 A11 || b11 ¦ b11 | b11 a11 ¦ ¦
a b || γ ¦ γ | a b’ ¦ ¦

CSM 259 Santa Maria punna d’ avîir / os seus por se dues mellor servir.35

A10 A10 || b10 ¦ b10 | b10 a10 ¦
a b || b’ ¦ b’ | a b ¦

30	 Reproduïm l’estructura mètrica i forma musical establerta per Anglès (1943 i 1958).
31	  CSM 072: Como o demo matou a un tafur que deostou a Santa Maria porque perdera.
32	  CSM 149: Como un preste aleiman duitava do Sagramento [do corpo]de Deus e rogou a Santa Maria que 
lle mostrasse ende a verdade; e Santa Maria assi o fez porque era de bóa vida.
33	  CSM 196: Como Santa Maria converteu un gentil que lle queria gran mal e fezera hûa forma pera deitar 
hûa ymagen do ydolo que adorasse, e sayu-lle hûa ymagen de Santa Maria con seu Fillo en braços.
34	  CSM 223: Esta é como Santa Maria sâou ûu ome bôo que coidava morrer de ravia.
35	  CSM 259: Como Santa Maria fez aviir na ssa eigreja d' Arraz dous jograres que sse querian mal, e deu-lles 
hûa candea que non pode outre trager senon eles.



33L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 324 A Sennor que mui ben soube / pe[r] sa lingua responder36

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦ ¦
a b γ d || a e ¦ a e | a b γ d ¦

Les melodies de totes aquestes composicions -en principi- són diferents, encara que comptin 
amb un íncipit melòdic comú:

Melodies

& œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ
β

œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ
α

œ œ œ œ œ œ
,

œ œ
β

œ œb œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ
γ

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œδ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œb œ œ
ε

œ œ œ œ œ œ
,œ œδ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œβ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ
γ

œ œ œ œ

& œ œ œ œ
δ

œ œ œ œ œ œ œ
,

œ
ε

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ
β

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ
β

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ
α

œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œβ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ
γ

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ
δ

œ œ œ œ œ œ œ

1491

1492

1961

1962

2231

2232

259

3241

3242

72

36	  CSM 324: Como Santa Maria guareceu en Sevilla ûu mudo que avia dous anos que non falara.



34 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Si analitzem acuradament les relacions melòdiques internes d’aquestes poesies trobem que 
comparteixen  una estructura melòdica interna comuna, i independent de la “forma musical” 
presentada per Anglès. Així, a la cantiga 72 trobem les següents relacions melòdiques:

CSM 72 Quen diz mal / da Reynna Espirital, relations mélodiques:

A3 A8 A3 A8 || b8 ¦ ¦ b7 | b7 a5 ¦
a a’ || b ¦ b | a” ¦

 

& œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α

β

           …

Les melodies a i b, a més de comptar amb el mateix període melòdic inicial, tenen una cèl·lula 
o estructura melòdica descendent (la-re) comuna, que mentre a a es realitza dues vegades 
per graus conjunts, a b adquireix –tant per la repetició de la, com pel salt de cinquena des-
cendent- un acusat valor cadencial. 

A la cantiga 149 podem veure quatre estructures o cèl·lules melòdiques que es van 
combinant al llarg dels dotze versos, independentment de la forma musical: una estructura 
melòdica A que trobem encavalcada entre a i b; una estructura melòdica B a b i e, que, en 
realitat, compleix la funció de període melòdic de transició que condueix el desenvolupament 



35L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

melòdic, i mentre a b ho fa vers l’àmbit superior conjunt (..la-sol>fa), a e  es realitza cap a 
l’àmbit inferior conjunt (..la-sol>la); una estructura melòdica C, comuna per a b i γ  ( amb una 
funció d’estructura melòdica de repetició; i comptem amb un període melòdic D a e, que per 
la seva doble repetició a la frase li confereix un valor conclusiu:

CSM 149 Fol é a desmesur a / quen dulta que tornada, 

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦
a b γ d || a e ¦ a e | a b γ d ¦

& œ œ œ œ œC

& œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œb œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œA & œb œ œB

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œb œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œD

βα γ

A la cantiga 196 comptem amb tres estructures melòdiques que s’articulen al llarg dels 
dotze versos. L’estructura A comuna per a a i γ; l’estructura B per a a, b i e ; i l’estructura C 
per a d i e . Com a la cantiga 146, la repetició d’una estructura melòdica ens porta a considerar 
el seu caràcter cadencial en el cas de C:



36 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 196 Senpre punnou muit’ a Virgen / per u fose connoçuda

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦
a b γ d || γ d ¦ γ d | a b γ d ¦

& œ œ œ œ œ
A

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ
B

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ
C

α β
γ

δ ε

A la cantiga 223 trobem dues estructures melòdiques: A per a a i γ; B per a b i γ, que a b es 
repeteix dues vegades amb una mínima variació de tipus cadencial:



37L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 223 Todo-los coitados que queren saude / demanden a Virgen e a ssa vertude.

A11 A11 || b11 ¦ b11 | b11 a11 ¦ ¦
a b || γ ¦ γ | a b’ ¦ ¦

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œC. 223

α β

γ

A la cantiga 259, amb dues frases melòdiques a i b, apareix una estructura melòdica que es 
repeteix a totes dues i que també apareixia a la cantiga 223:

CSM 259 Santa Maria punna d’ avîir / os seus por se dues mellor servir.

A10 A10 || b10 ¦ ¦ b10 | b10 a10 ¦
a b || b’ ¦ b’ | a b ¦

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œA & œ œ œ œ œ œB

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

α
β

γ

A la cantiga 324, a més del període inicial comú a totes les cantigas que estem comentant, 
apareix una estructura melòdica a les frases γ i d:



38 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

324 A Sennor que mui ben soube / pe[r] sa lingua responder

N7 A7 N7 A7 || n7 b7 ¦ n7 b7 | n7 b7 n7 a7 ¦
a b γ d || a e ¦ a e | a b γ d ¦

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ}

& œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

α β γ

δ

A partir d’aquestes relacions queda de manifest que hi ha una coincidència de cèl·lules melò-
diques en les diverses composicions citades, paral·leles al coupling o a les isotòpies textuals 
(Rossell 2008):

& œ œ œ œ œ œ œ œ& œ œ œ œ œ œ&

& œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ& œ œ œ œ œ œ&

& œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ

CSM 72 α, β
CSM 149 β, ε

CSM 259 α, β

CSM 72 α, (2 vv.)

CSM 149 ε (2 vv.)

CSM 149 α, β, γ

CSM 149 β, γ

CSM 196 α, β 

CSM 196 δ, ε
CSM 324 γ, δ 

CSM 223 α, γ

CSM 223 β (2 vv.) γ

A més de les relacions melòdiques internes, en comparar totes les composicions analitzades 
podem concloure que totes elles estan emparentades estructuralment per altres relacions 
melòdiques:



39L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œb œ œ œ œ œ œ œ œ
γ , β ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β , œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œb œ œ œ œ œ œ œ œ

δ , ε ,œ œ œδ...

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
γ , δ ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
ε

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
γ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β , γ

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
α ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
β ,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
γ

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
, δ

196

49

72

223

259

324

Fins i tot podem trobar altres relacions melòdiques creuades que no hem assenyalat per no 
augmentar el nombre de línies de relació melòdica. Com exemple de relació creuada, vegi’s 
la relació estructural entre les cantigas 223 i 72: 

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ

& œ
,

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ…

2231

2232

72

α

α

β

γ

Aquest sistema de composició estructural i de relacions melòdiques no són exclusives 
d’aquestes cantigas. Algunes de les estructures comentades apareixen també a la cantiga 
737, amb un inici similar al de les cantigas ja comentades:

A7 A7 B6 A7 A7 B6 || c7 c7 d6 ¦ c7 c7 d6 | a7 a7 b6 a7 a7 b6 ¦
a b n a b’ γ || e b γ ¦ e b γ | a b γ a b’ γ ¦

37	  Esta é como Santa María livrou a abadessa prenne, que adormecera ant’ o séu altar chorando.



40 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

& œ œ œ & œ œ œ œ œ & œ œ œ œ œ œ

& œ œ œ

& œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
œ œ œ œ œ œ œ œ

α  , β  , γ  , δ  , ε

& œ œ œ œ œ œ œ & œ œ œ œ œ

CSM 72 α, β
CSM 149 β, ε

CSM 196 α, β CSM 223 α, γ

CSM 149 ε (2 vv.)

CSM 72 α (2vv.)CSM 259 α, β

CSM 7

 

Ens trobem, doncs, davant d’un entramat melòdic que actua com una “estructura profunda” 
de la “forma musical” a la qual podríem designar realment com a “estructura superficial”.
Fins aquí hem constatat únicament l’aparició d’unes estructures melòdiques en una sèrie de 
cantigas amb una estructura melòdica inicial comuna. L’aparició d’aquests nuclis melòdics 
es podria justificar també des d’una hipòtesi “modal” de les melodies, no obstant, si atenem 
a l’aspecte mètric de les cantigas –aspecte que no només participa del contingut poètic, sinó 
també de la forma musical- comprovem que la composició musical està condicionada a més 
per una concepció mètricopoetica prèvia:



41L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CANTIGAS NÚM.:

7	 34	 37	 39	 72	 77	 85	 100	 149	 196	 223	 259	 324

A7	N7	 A5	 A10	 A3	 A11	 A7	 A4	 A6	 N7	 A11	 A10	 N7

A7	A6	 N7	 A10	 A8	 A11	 B5	 A6 A	 B6	 A7 A	 A11	 A10	 A7

B6	N7	 A5		  A3		  A7	 A4	 A6	 N7			   N7

A7	A6	             	 A8	    	 B5	 A6 A	 B6	 A7 A	    	    	 A7

c7	n7	 b12	 b10	 b7	 b13	 c13	 b8	 n6	 n7	 b11	 b10	 n7+b7

c7	b5 b	 b12	 b10	 b7	 b13	 c13	 b8	 c6	 b7 b	 b11	 b10	 n7+b7

d6	n7	 b12	 b10	 b7	 b11	 a13	 b8	 n6	 n7	 b11	 b10	 n7+b7

c7	b5 b	 a5 	 a10	 a5	 a11	 a13	 b8	 c6	 b7 b	 a11	 a10	 n7+b7

c7	n7						      a4	 n6	 n7	

d6	a6 a						      a4	 c6	 b7 b	

a7	 n7						      a4	 n6	 n7	

a7	 a6 a						      a6	 a6	 a7 a	

b6

a7

a7

b6

Una vegada comparades les estructures mètriques de les cantigas analitzades, constatem 
que podem establir diverses relacions mètriques entre elles, però la més evident és la relació 
mètrica: b/b/b/a, que s’estableix entre les cantigas 37, 39, 72, 77, 196, 223, 259 i parcialment 
a la 324. Altres relacions mètriques, com l’estructuració comuna del refrany de les cantigas 
39, 100, 196, 223 i 259, resulten evidents, junt amb d’altres que ara, per raons d’espai no 
podem comentar, però que queden de manifest en el quadre mètric esquemàtic:



42 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CANTIGAS NÚM.:

7 34 37 39 72 77 85 100 149 196 223 259 324

A7 N7 A5 A10 A3 A11 A7 A4 A6 N7 A11 A10 N7

A7 A6 N7 A10 A8 A11 B5 A6 B6 A7 A11 A10 A7

B6 N7 A5 A3 A7 A4 A6 N7 N7

A7 A6             A8    B5 A6 B6 A7       A7

c7 n7 b12 b10 b7 b13 c13 b8 n6 n7 b11 b10 n7+b7

c7 b5 b b12 b10 b7 b13 c13 b8 c6 b7 b b11 b10 n7+b7

d6 n7 b12 b10 b7 b11 a13 b8 n6 n7 b11 b10 n7+b7

c7 b5 b a5 a10 a5 a11 a13 b8 c6 b7 b a11 a10 n7+b7

c7 n7 a4 n6 n7

d6 a6 a a4 c6 b7 b

a7 n7 a4 n6 n7

a7 a6 a a6 a6 a7 a

b6

a7

a7

b6

}A

}A

}A

}A

}A

}A

}A

}A

b]

b]

b]

a]

b b b a

12

Totes aquestes cantigas estan relacionades entre elles no només melòdicament a partir d’es-
tructures o cèl·lules melòdiques sobre les quals es construeix la forma musical i –en fi- la 
melodia, sinó que tenen en comú unes característiques mètriques evidents. Tot això, doncs, 
ens duu a considerar la seva composició poètica i musical com una estratègia metricomelò-
dica, estratègia amb diferents objectius:  una coherència textual i musical del corpus, i la 
segona una estratègia de tipus oral i musical que, mitjançant una sèrie de recursos formals, 
confereix a les melodies una coincidència auditiva que devia afavorir tant la transmissió com 
la recepció del text i la seva melodia i, per tant, la seva memorització. Les bases comunes 
metricomelòdiques són una bona mostra de la interacció text/música i de la indissociable 
dependència entre elles des del moment de la seva creació.
Aquestes estructures, tant les lèxicoliteràries com les musicals les trobem també en altres 
repertoris lírics romànics con el dels trobadors occitans o el dels trouvères en francès antic, 
però també en les melodies de textos llatins medievals. Raons de tipus mètric ens demostren 
que aquestes estructures no són ni casuals ni gratuïtes, i que formen part d’un mètode  paral·lel 
al dels textos, en el que la repetició lèxica i la repetició melòdica no són res més que recursos 
mnemotècnics. El que es requereix –present en el repertori líric gallec medieval- és un mètode 
de llenguatge (en el text) clònic (és a dir, unes estructures de so acústicament idèntiques) que, 

tanmateix, sigui susceptible de canviar el contingut per tal d’expressar significats diversos. 
Així, uns enunciats variables es podien entreteixir en unes estructures de so (text i música) 
idèntiques, per construir un sistema que no només fos repetible, sinó que a més fos susceptible 
de ser recordat. Allò que en l’escriptura pot ser redundant no ho és en la comunicació oral, 
ja que aquesta necessita la repetició fònicosemàntica i musical per tal que la informació es 
transmeti i rebi adequadament. Les repeticions lèxiques i melòdiques no són, per tant, signes 
d’inhabilitat, sinó exigències d’un sistema de comunicació. Cal, per consegüent, descriure 
certes repeticions lèxiques i fraseològiques no només com a conseqüència de l’espontaneïtat 
amb què actua l’emissor oral (conscient o no dels recursos que utilitza), sinó també com a 
un mecanisme necessari i voluntari per tal que el text adquireixi una coherència comunicativa 
davant d’un públic habituat a rebre la informació mitjançant un sistema oral. 

Ja hem esmentat la relació text música a partir d’aspectes formals pel que fa a repetició 
de cèl·lules melòdiques. Les repeticions fòniques del text, de rimes internes, i de cèl·lules 
musicals de la melodia reiteren una vegada més el recurs oral de repetició, sigui el coupling o 
isotopies (Levin 1962; Greimas 1966; Rastier 1972,1981, 2009) convertint aquestes cantigas 
en uns artefactes perfectes (Trigger 1989) per ser memoritzades de manera inconscient. Com 
a exemple d’aquest mètode de composició textual i musical tenim una de les composicions 
marianes alfonsines més popular, la cantiga de loor, CSM 100 Santa Maria, Strela do dia38, i 
tant en el text com a la melodia comprovem una voluntat estructural que va més enllà d’una 
forma musical o de la disposició de rimes típica repertori líric39:

 
R

100      
 

            

 
M

                    

                      

 
V

      
 

           

38	  Veure l’análisi mètricomelódica al capítol: La tradició mètrica en les Cantigas de Santa María d’Alfons X: 
1.2. El problema de la divisió dels versos.
39	  Transcripció de Colantuono (2012). Vol. 2, p. 376.



43L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

tanmateix, sigui susceptible de canviar el contingut per tal d’expressar significats diversos. 
Així, uns enunciats variables es podien entreteixir en unes estructures de so (text i música) 
idèntiques, per construir un sistema que no només fos repetible, sinó que a més fos susceptible 
de ser recordat. Allò que en l’escriptura pot ser redundant no ho és en la comunicació oral, 
ja que aquesta necessita la repetició fònicosemàntica i musical per tal que la informació es 
transmeti i rebi adequadament. Les repeticions lèxiques i melòdiques no són, per tant, signes 
d’inhabilitat, sinó exigències d’un sistema de comunicació. Cal, per consegüent, descriure 
certes repeticions lèxiques i fraseològiques no només com a conseqüència de l’espontaneïtat 
amb què actua l’emissor oral (conscient o no dels recursos que utilitza), sinó també com a 
un mecanisme necessari i voluntari per tal que el text adquireixi una coherència comunicativa 
davant d’un públic habituat a rebre la informació mitjançant un sistema oral. 

Ja hem esmentat la relació text música a partir d’aspectes formals pel que fa a repetició 
de cèl·lules melòdiques. Les repeticions fòniques del text, de rimes internes, i de cèl·lules 
musicals de la melodia reiteren una vegada més el recurs oral de repetició, sigui el coupling o 
isotopies (Levin 1962; Greimas 1966; Rastier 1972,1981, 2009) convertint aquestes cantigas 
en uns artefactes perfectes (Trigger 1989) per ser memoritzades de manera inconscient. Com 
a exemple d’aquest mètode de composició textual i musical tenim una de les composicions 
marianes alfonsines més popular, la cantiga de loor, CSM 100 Santa Maria, Strela do dia38, i 
tant en el text com a la melodia comprovem una voluntat estructural que va més enllà d’una 
forma musical o de la disposició de rimes típica repertori líric39:

 
R

100      
 

            

 
M

                    

                      

 
V

      
 

           

38	  Veure l’análisi mètricomelódica al capítol: La tradició mètrica en les Cantigas de Santa María d’Alfons X: 
1.2. El problema de la divisió dels versos.
39	  Transcripció de Colantuono (2012). Vol. 2, p. 376.



44 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Santa Maria,Strela do dia,
mostra-nos via pera Deus e nos guia.

	 I
Ca veer /faze-los errados
que perder /foran per pecados
entender /de que mui culpadosson; 
mais por/ ti son perdôados
da ousadia
mais que non deveria.
Santa Maria,Strela do dia,… 

	 II
Amostrar/-nos deves carreira
por gâar/ en toda maneira
a sen par /luz e verdadeira
que tu dar/-nos podes senlleira; 
ca Deus a ti a outorgaria
e a querria
por ti dar e daria.
Santa Maria,Strela do dia,…

	 III
Guiar ben / nos pod’ o teu siso 
mais ca ren / pera Parayso
u Deus ten / senpre goy’ e riso 
pora quen / en el creer quiso; 
e prazer-m-ia se teprazia 
que foss’ a mia
alm’ en tal compannia.
Santa Maria,Strela do dia,…



45L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 
Ca
A
Gui

1.- vv. 1:1.- vv. 1:



ve
mos
ar



er

ben
trar

  

fa
nos
nos



ze
de

pod'



los
ves
o



er
ca
teu


ra

rrei
si


dos
ra
so

- - -- - -
- - -- -

- -

 
que
por
mais

2.- vv. 2:



per
gâ
ca



der
ar

ren

  

fo
en
per



ran
to
a



per
da
Pa


pe
ma
ra



ca
nei
y



dos
ra
so

- - - -
- - - -

- -- -

 

En
a
u

3.- vv. 3:



ten
sen

Deus



der
par
ten

  

de
luz
sen



que
e

pre



mui
ver
goy'

 

cul
da
e



pa
dei
ri



dos
ra  
so

- - - -
-- -

- -

 

son;
que
po

4.- vv. 4:



mais
tu
ra



per
dar

quen

  

ti
nos
en



son
po
el



per
des
cre



dô
sen
er


a

llei
qui


dos
ra;  
so;

- -
-- - -

- - -

 
da
ca
e

5.- vv. 5:


au

Deus
pra


sa
a

zer


di
ti
mi


a

a  
a

- - -

- -

 
que
ou
se

6.- vv. 6:


lles
tor
te



fa
ga
pra


zi
ri
zi


a

a  
a

- - -
- - - -

- -

 

Fa
e
que

7.- vv. 7:


cer
a

foss'


fo

que
a


li
rrí
mi


a

a  
a

- - - -
- -

-

 
mais
por
alm'

8.- vv. 8:


que
ti
en


non
dar
tal


de
e

com


ve
da
pa


ri
ri

nni


a

a.  
a.

- - -
- -

- - -



46 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

2.	 O genete d’Alfons X: una hipòtesi de reconstrucció musical en el context de 
la lírica gallega medieval

Partint de les estructures mètriques, i de l’obra d’Alfons X analitzarem una poesia el primer 
vers del qual té 4 síl·labes, o tal com es descriu en el còmput sil·làbic romànic medieval, vers 
de 4 síl·labes i rima femenina (3’). Es tracta del sirventès polític O genete (18,28) que contrasta 
sobre les altres composicions del corpus gallec tant per l’escàs nombre de síl·labes en el vers 
que inicia l’estrofa com per la irregularitat estròfica de la poesia, que Tavani (1967) descriu 
mètricament amb dos números diferents del seu repertori (Tavani 13:59 i Tavani 52:2):

Alfonso X, T 18,28, O genete

O genete
pois remete
seu alfaraz corredor,
estremece
e esmorece
o coteife con pavor.

3’a
3’a
7 b
3’a
3’a
7 b

Vi coteifes orpelados
estar mui mal espantados,
e genetes trosquiados
corriâ-nos arredor;
tiinhâ-nos mal aficados,
ca perdian na color.
…
(Arias Freixedo 2003: 346–349)

7’a
7’a
7’a
7 b
7’a
7 b

Primera estrofa:

Tavani 13:59 3’ 3’ 7’ 3’ 3’ 7’

a a b a a b

Segona estrofa:

Tavani 52:2 7’ 7’ 7’ 7 7’ 7

a a a b a b



47L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Els versos de 3’ no són gaire comuns en inici d’estrofa a la lírica trobadoresca gallega. Al 
repertori de Tavani, a més de O genete (18,28), trobem aquests altres casos:

Tavani 29:1 Alfonso X 18,31:  Par Deus, Senhor

a a b a a b a a b B

4 4 6’ 4 4 6’ 4 4 6’ 5’

Tavani 30:1 Johan Lobeira 71,4: Senhor genta40

a a b a a b b C C D C C D

3’ 3’ 7 3’ 3’ 7 7 3’ 3’ 7 3’ 3’ 7

Tavani 7:1 Roy Fernandez de Santiago 143,4: Des que eu vi

a a a a b

4 4 6’ 4 4

com O genete (18,28)  aquesta última cantiga compta amb una altra descripció mètrica per 
part de Tavani (T 19:42) per a l’última estrofa:

a a a b b b

4 4 4 2 2 2

Com hem  vist, les quatre composicions tenen la característica de començar amb un vers 
curt de 4 síl·labes ( 3’) alternat amb un altre de 8 síl·labes (7’) (T 18,28; Tavani 13:59 i Tavani 
52:2), de 7 síl·labes i de 6 síl·labes (5’) (T 18,31; Tavani 29:1).
D’un cop d’ull es podria pensar que O genete (T 18,28) és una peça precedida d’una estrofa 
que funcionaria com a tornada; tanmateix, segons el que exposarem a continuació, consi-
derem que aquesta estructura és poc probable. Com hem comentat més amunt, la poesia 
desenvolupa dues estructures, Tavani 13:59 a la primera estrofa i Tavani 52:2 a la segona i 
següents, la qual cosa no deixa de resultar ―almenys― poc habitual.

Segons Dominique Billy:

L’hétérostrophie repose sur le changement systématique de la mélodie. Elle s’applique 
aussi bien à des structures strophiques équipartites, comme dans le descort ou dans 
l’estampie, qu’a des structures indivises. (Billy 1989: 3)

40	  Aquesta cantiga també es coneix com la “Leonoreta” pel seu refrany: Leonoreta/ fin roseta,/ bela sobre 
toda fror/ fin roseta,/ non me meta / em tal coita voss’amor! 



48 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Seguint Billy, és interessant pensar en el nivell melòdic com a factor arquitectònic no només de 
l’estructura mètrica, sinó també de l’estròfico-literària. No comptem a la lírica romànica amb 
masses exemples mètrics comparables a la cantiga d’Alfons X, O genete, i així ho constata 
Alvar (1993: 204). Tant Betti (2003: 104–105) com Billy (2006; 2007) han indagat en la tradició 
trobadoresca occitana, la primera prenent com a model un sirventès Un trichaire de Guilhem 
de Bergueda (BdT 210,22), i el segon comparant l’estructura de la cantiga gallega amb dues 
estampides del trobador català Cerveri de Girona. Per a Alvar O genete (T 18,28) estaria em-
parentat amb un lai a la Verge que s’atribueix a Gautier de Coinci i que hauria inspirat el Lai 
des Hermins (Alvar 1993: 204), però uns paràgrafs més endavant Alvar escriu: 

“Es significativo el hecho de que los ejemplos más próximos a la estructura métrica 
de la sátira alfonsí sean, justamente, testimonios piadosos, dirigidos a la Virgen. La 
búsqueda debe dirigirse, pues, hacia la poesía culta, en latín, y de contenido mariano 
o religioso” (Alvar 1993: 205).

El mateix Billy (2006; 2007) remarca la possible tradició litúrgica de l’estructura mètrica d’O 
genete a partir d’una citació de Manuel Rodrigues Lapa (1929). És per això que la nostra 
cerca s’ha centrat en la lírica llatina i hem pogut constatar les relacions mètriques entre una 
composició llatina i l’escarni alfonsí. Es tracta d’un cant monòdic aquità de vespres dedicat 
a celebrar l’any nou, i de gran popularitat a l’Edat Mitjana, Novus annus-dies magnus (Con-
ductus in secundo nocturno):

 
No

Cul
Lux


vus
e

pam


an
ter
se

 

nus
na
ve

 

di
de
ma



es
su
tris

 

mag
per
E

 

nus
na
ve


- - - -

- - - -
- - - -

 

As
Ve
So



sit
nit
la

 
in
at
de


le
nos
let

  
ti
re
gra


ci
gi
ti

 
a
na
a

- - - -
- - -
- - - -



Qui


a



sic



ge


ni


tor


Pa



ra

 
di


si


A


dam- - - - - -



Pro


to



plas



ma


su


um


Ve



hit


ad


pa


tri


am- - - - - - -



Cru


cis



su



pli


ci



o



Re



pe


ran


do


vi


am- - - - - - -



49L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Seguint Billy, és interessant pensar en el nivell melòdic com a factor arquitectònic no només de 
l’estructura mètrica, sinó també de l’estròfico-literària. No comptem a la lírica romànica amb 
masses exemples mètrics comparables a la cantiga d’Alfons X, O genete, i així ho constata 
Alvar (1993: 204). Tant Betti (2003: 104–105) com Billy (2006; 2007) han indagat en la tradició 
trobadoresca occitana, la primera prenent com a model un sirventès Un trichaire de Guilhem 
de Bergueda (BdT 210,22), i el segon comparant l’estructura de la cantiga gallega amb dues 
estampides del trobador català Cerveri de Girona. Per a Alvar O genete (T 18,28) estaria em-
parentat amb un lai a la Verge que s’atribueix a Gautier de Coinci i que hauria inspirat el Lai 
des Hermins (Alvar 1993: 204), però uns paràgrafs més endavant Alvar escriu: 

“Es significativo el hecho de que los ejemplos más próximos a la estructura métrica 
de la sátira alfonsí sean, justamente, testimonios piadosos, dirigidos a la Virgen. La 
búsqueda debe dirigirse, pues, hacia la poesía culta, en latín, y de contenido mariano 
o religioso” (Alvar 1993: 205).

El mateix Billy (2006; 2007) remarca la possible tradició litúrgica de l’estructura mètrica d’O 
genete a partir d’una citació de Manuel Rodrigues Lapa (1929). És per això que la nostra 
cerca s’ha centrat en la lírica llatina i hem pogut constatar les relacions mètriques entre una 
composició llatina i l’escarni alfonsí. Es tracta d’un cant monòdic aquità de vespres dedicat 
a celebrar l’any nou, i de gran popularitat a l’Edat Mitjana, Novus annus-dies magnus (Con-
ductus in secundo nocturno):

 
No

Cul
Lux


vus
e

pam


an
ter
se

 

nus
na
ve

 

di
de
ma



es
su
tris

 

mag
per
E

 

nus
na
ve


- - - -

- - - -
- - - -

 

As
Ve
So



sit
nit
la

 
in
at
de


le
nos
let

  
ti
re
gra


ci
gi
ti

 
a
na
a

- - - -
- - -
- - - -



Qui


a



sic



ge


ni


tor


Pa



ra

 
di


si


A


dam- - - - - -



Pro


to



plas



ma


su


um


Ve



hit


ad


pa


tri


am- - - - - - -



Cru


cis



su



pli


ci



o



Re



pe


ran


do


vi


am- - - - - - -

Novus annus,. Manuscrito de Sant Martial de Limoges, SM1 (F-Pn lat. 1139), fol. 40v41

Novus annus dies magnus		 Assit in leticia.
Lux eterna de superna		  Venit ad nos regia.
Culpam seve matris Eve 			   Sola delet gratia.

Quia sic genitor paradisi Adam
Protoplasma suum vehit ad patriam
Crucis supplicio reperando viam. 

La mètrica i la rítmica d’aquesta composició segueixen els paràmetres de la poesia rítmica 
llatina i romànica, l’estructura de la qual és la següent:

a a b c c b D D D

3’ 3’ 7 3’ 3’ 7 11’ 11’ 11’

α β γ α β γ δ δ’ δ’

La mètrica de l’estrofa del cant aquità coincideix amb la primera de la cantiga del rei Alfons (T 
18,28) i, per tant, podríem plantejar un contrafactum per a aquesta primera estrofa:

O genete
pois remete
seu alfaraz corredor,
estremece
e esmorece
o coteife con pavor.

3’a
3’a
7 b
3’a
3’a
7 b

 

 
O
es

1 
ge
tre


ne
me

 

te
ce

 

pois
e es



re
mo

 

me
re

 

te
ce


- - - -

- - - - - -

 

seu
o

2 

al
co

 
fa
tei


raz
fe

  
co
con


rre
pa

 
dor
vor

- - - -
- - -

41	  Transcripció de Treitler (1967), The Aquitanian Repertories, III, nº 3.*



50 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Segons la nostra anàlisi, a partir de l’estructura estròfica de Novus annus, podem particula-
ritzar dues frases melòdiques:

 

Frase A

           

 

Frase B

         

Si analitzem detingudament –o bé desconstruïm– la resta d’estrofes (II, III, IV, V) podem establir 
per a elles una “subestructura” paral·lela a la de la primera que converteix el text de 4 cobras 
en 17 hipotètics grups estròfics:

I
O genete,
pois remete
seu alfaraz corredor,

II
estremece
e esmorece
o coteife con pavor.

III
Vi coteifes
orpelados
estar mui mal
espantados,

IV
e genetes
trosquiados
corriâ-nos arredor;

V
tiinhâ-nos
mal aficados,
[e] perdian na color.
VI
Vi coteifes
de gran brio,
eno meio do estio,

VII
estar tremendo
sen frio
ant’ os mouros d’ Azamor;

VIII
e ia-se
deles rio
que Aguadalquivir maior.

IX
Vi eu de
coteifes
azes con infanções

X
[s]iguazes
mui peores
ca rapazes;
e ouveron tal pavor,
XI
que os seus
panos d’ arrazes
tornaron doutra color.

XII
Vi coteifes
con arminhos,
conhecedores de vinhos,

XIII
que rapazes
dos martinhos,
que non tragian senhor,

XIV
sairon
aos mesquinhos,
e fezeron todo peor.
XV
Vi coteifes
e cochões
con mui longos granhões

XVI
que as barvas
dos cabrões,
ao son do atambor

XVII
os deitavan
dos arções
ant’ os pees de seu senhor.



51L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

No és la nostra intenció proposar una nova estructura mètrica per a la poesia, sinó com-
prendre’n la interdependència arquitectònic-musical. D’aquesta manera, si apliquem la lògica 
musico-estròfica de la primera estrofa, tindríem la següent organització musical sustentada 
en l’organització rítmica del vers, en què la rima “a” es correspondria amb la frase musical A, 
i la rima “b” amb la frase musical B:

Vi coteifes orpelados 		  7’a  ⎫
⎬
⎭

estar mui mal espantados, 	 7’a	 A
e genetes trosquiados 		 7’a		
corriâ-nos arredor; 		  7 b	 B
tiinhâ-nos mal aficados,  	 7’a	 A
e perdian na color.		  7 b	 B

 
Vi


co


tei

 

fes

 

or



pe

 

la

 

dos


- - - - -

2

es


tar


mui

 

mal

 

es



pan

 

ta

 

dos,


- - - -

3

e



ge



ne

 

tes

 

tros



qui

 

a

 

dos


- - - - -

4 

co



rri

 
â


nos
  

a


rre
 

dor;- - - - -

5

tii



nhâ



nos

 

mal

 

a



fi

 

ca

 

dos,


- - - - -

6 

e



per

 
di


an
  

na


co
 

lor.- - -

La hipòtesi de reconstrucció melòdica presentada aquí confereix un argument de coherència 
a la conciliació mètrica de les dues estrofes diferents de la mateixa poesia, encara que sem-
pre a partir d’un concepte de variabilitat, sintagmàtic si considerem el nombre de síl·labes 
dels versos, o paradigmàtic considerant conjunt de l’estrofa. L’aspecte sintagmàtic ens 
porta a considerar la qüestió de l’anisosil·labisme en algun cas, no des de la perspectiva 
de la composició i la creació de la poesia, sinó en la dimensió de la transmissió. El mateix 
succeeix pel que fa al nivell paradigmàtic, ja que és la transmissió la que en algunes cir-
cumstàncies pot —i de fet en tenim exemples— variar el nombre de versos per estrofa. 
En tots dos casos la interpretació musical és la que possibilita un procés anisosil·làbic al 
vers i —segons el tipus de melodia que utilitzi l’estrofa— també permetria l’afegit o omissió 
d’un vers a l’estrofa.
Vegem a continuació el resultat d’aplicar la mateixa concepció melòdica a partir del model 
de Novus annus a la resta de composicions amb un principi estròfic de 4 síl·labes al primer 
vers (T 18,31; T 71,4 i T 143,4) .

 
Par Deus, Senhor  

T 18,31 Alfons X Par Deus, Senhor   (Tavani 29:1)

a a b a a b a a b B

4 4 6’ 4 4 6’ 4 4 6’ 5’



52 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Par Deus, senhor,
en quant’ eu for
de vós tan alongado,
nunc(a) en maior
coita d’ amor
nen atan coitado
foi eno mundo
por sa senhor
homen que fosse nado,
penado, penado.

Sen nulha ren,
sen vosso ben,
que tant’ ei desejado
que ja o sen
perdi poren,
e viv’ atormentado,
sen vosso ben,
de morrer en
ced’ e mui guisado,
penado, penado.

En aquesta cantiga comptem amb un obstacle que al primer cop d’ull ens impedeix l’aplicació 
del model melòdic llatí, un darrer vers o tornada amb un nombre de síl·labes en 6 (5’). I també 
el penúltim vers de la segona estrofa en té 5’ i pel patró mètric de la primera estrofa hauria 
de ser 6’. Des d’una perspectiva musical ni l’un ni l’altre suposen un escull per a la hipotètica 
reconstrucció musical, ja que la manca d’una síl·laba se supleix amb una redistribució de la 
melodia d’un dels pneumes al text. Pel que fa al vers final, la qüestió és més epistemològica 
que musical. Si observem el text d’aquest vers, es tracta de la repetició de dues paraules, 
que, per tant, no constitueixen una unitat sintàctica per elles mateixes. Aplicant novament la 
perspectiva musical, es tracta d’una repetició d’una unitat textual i musical de la paraula rima 
del penúltim vers:

… (fo)-se nado, penado, penado.
… guisado, penado, penado.

Així doncs, la melodia de la tornada seria la de les paraules que el precedeixen en idèntic 
nombre de síl·labes: (fo)-se nado a la primera estrofa i guisado a la segona. Es tractaria úni-
cament d’una repetició lexicó-melòdica amb una clara intenció conclusiva i cadencial, i no 
pas d’un vers pròpiament dit. Per tant, l’estructura mètrica es podria descriure com segueix:



53L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Par Deus, Senhor   (Tavani 29:1)

a a b a a b a a b B

4 4 6’ 4 4 6’ 4 4 6’ 5’

No obstant això, i seguint criteris estrictament filològics i ecdòtics, l’aparició a l’últim vers de 
totes les estrofes de les paraules penado, penado ens obliga a descriure l’estructura mètrica 
de la cantiga tal com Tavani ho ha fet en el seu repertori.
Transcrivim a continuació la reconstrucció musical de les dues estrofes, tenint en compte 
que, en funció del nombre de síl·labes de la primera estrofa (6’) i de la segona (5’), cal una 
redistribució dels neumes:

1

Par



Deus,



sen

 

hor,



-

2 

En



quant’

 

eu

 

for



3 

De



vos

 

tan


a

  
lo



nga

 
do,- - -

4


Nunc’



en



ma

 

ior



-

5 

Coy



ta

 

d’a

 

mor



- -

6 

Nen



a

 

tam


co

  
y



ta

 
do- - - -

7

Foy



e



no

 

mun



do- -

8 

Por



sa

 

se

 

nhor



-

9 

Ho



men

 

que


fos

  
se



na

 
do,- - -

10 
Pe



na

 
do,


pe



na

 
do.- - - -



54 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1

Sen



nu



lha

 

ren



-

2 

Sen



vos

 

so

 

ben,



-

3 

Que



tant’

 

ei


de

  
se



ja

 
do- - -

4

Que



ja



o

 

sen



5 

Per



di

 

po

 

ren



- -

6 

E



viv’

 

a


tor

  
men



ta

 
do- - - -

7

Sen



vos



so

 

ben,



-

8 

De



mo

 

rrer

 

en



-

9 

Ced’



e

 

mui


gui

  

sa

 
do,- -

10 
Pe

   

na

 
do,


pe

   

na

 
do.- - - -



55L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Senhor genta (Leonoreta)

Johan obeira T 71,4: Senhor genta (Leonoreta) Tavani 30:1

a a b a a b b C C D C C D

3’ 3’ 7 3’ 3’ 7 7 3’ 3’ 7 3’ 3’ 7

Aquesta poesia havia estat ja relacionada mètricament amb O genete per alguns autors (Alvar 
1993; Billy 2007 i 2006-2007). A diferència dels estudis esmentats, nosaltres continuarem 
relacionant les dues poesies des de la perspectiva mètrico-melòdica. L’aplicació del model 
llatí Novus annus  a Senhor genta mitjançant la combinació de les dues frases musicals seria 
possible sense necessitat de modificar la melodia original del model llatí:

Senhor genta,
mi tormenta
voss’ amor em guisa tal,
que tormenta
que eu senta
outra non m’ é ben nen mal,
mays la vossa m’ é mortal!
Leonoreta,
fin roseta, 
bela sobre toda fror,
fin roseta,
non me meta
en tal coita voss’ amor!



56 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1

Se


nhor


gen

 

ta


- -

2 

Mi



tor

 

men

 

ta


- -

3 

Voss’



a

 
mor


em
  

gui


sa
 

tal,- -

4

Que



tor



men

 

ta


- -

5 

Que



eu

 

sen

 

ta


-

6 

Ou



tra

 
non


m’é
  

ben


e
 

mal,-

7 

Mays



la

 
vos


sa
  

m’é


mor
 

tal!- -

 8

Leo
Fin



no
ro



re
se

 

ta,
ta,


- --
- -

9 

Fin
Non



ro
me

 

se
me

 

ta
ta


--
-

 10 

Be
En



la
tal

 
so
coi


bre
ta

  
to
voss’


da
a

 
fror,
mor!

- - -
- -

11 
Fin
   

fror,ro
 

Finse


rota,
   

se
 

ta,- -- -



57L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Des que eu vi

La cantiga de Roy Fernandiz no s’adequa al patró mètric melòdic de les poesies anteriors: 

Roy Fernandez de Santiago T 143,4: Des que eu vi; Tavani 7:1

a a a a b

4 4 4 4 2

Des que eu vi
A que eu vi
nunca dormi
e, cuydand’ i,
moyr’ eu.

Fez-me veer
Deus e per veer
quen me morrer
faz e dizer:
moyr’ eu.

Gran mal mi ven,
e non mi ven,
nen verrá ben
end’ e por en
moyr’ eu.

E non mi val
Deus, non mi val,
e d’ este mal
moyr’ eu,
moyr’ eu,
moyr’ eu. 

L’estructura mètrica de la cantiga ens permetria conservar el patró melòdic inicial de Novus 
annus, i podríem aplicar a les estrofes les melodies α i β repetides dues vegades als versos 
1 i 2, i 3 i 4. No obstant, ens trobem que la estrofa final no té l’últim vers i, en canvi, repeteix 
el refrany tres vegades. Si seguim la teoria de Monteverdi (1959: 136) quant a la melodia de 
textos narratius en forma de laisse:



58 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Le chant se réduisit donc à la répétition régulière, à chaque vers (ou éventuellement à chaque 
couple de vers) d’une mélodie assez simple. La répétition était coupée librement, de temps en 
temps, par des pauses, annoncées soit par une variation de la mélodie au dernier vers, soit 
par un refrain. Parallèlement la strophe s’allongea, ou s’abrégea, suivant les besoins du récit; 
et en s’allongeant, ou en s’abrégeant, elle cessa d’être une strophe: elle devint une laisse. 

(Monteverdi 1959: 136)

podríem establir paral·lelismes rítmics amb les estrofes de Des que eu vi com una rima única 
per a tota l’estrofa excepte el refrany, que —guardant les distàncies— podríem comparar amb 
les estrofes i el refrany de la Chanson de Guillaume:

Plaist vus oïr de granz batailles e de forz esturs
de Deramed, uns reis sarazinurs,
cun il prist guere vers Lowis, nostre empereür?
Mais dan Wuilame la prist vers lui forçur,
tant qu’il ocist el Larchamp par grant onur.
Mais sovent se cunbati a la gent paienur,
si perdi de ses homes les meillurs,
e sun nevou, dan Vivien les preuz,
Pur qui il out tut tens al quor grant dolur.
Lunsdi al vespre.

(Ed. Suard 1991)

Seguint Monteverdi i la seva concepció estròfica de laisse, cal suposar que la manca de l’últim 
vers de l’estrofa i anterior al refrany de l’estrofa final es deuria a que tots els versos d’aquesta 
es cantarien amb la mateixa melodia, la qual cosa permetria la omissió d’un d’ells. I aplicant 
aquesta concepció estròfica, i que els versos de dues síl·labes tenen una funció cadencial 
que  repetirien la melodia de les dues darreres síl·labes de la melodia del vers anterior (que és 
la mateixa per als dos versos), l’estructura melòdica de la peça gallega quedaria així:

a a a a b

4 4 4 4 2

I
Des que eu vi
A que eu vi
nunca dormi
e, cuydand’ i,
moyr’ eu.

a
a
a
a
b

α
α
α
α
α’



59L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

IV
E non mi val
Deus, non mi val,
e d’ este mal
moyr’ eu,
moyr’ eu,
moyr’ eu,

a
a
a
b
b
b

α
α
α
α’
α’
α’

La intervenció en el vers refrany es fa necessària, ja que considerem, des d’una perspectiva 
melòdica, que aquest vers reproduiria la melodia de les dues darreres síl·labes del vers anterior. 
Quant a la variació mètrica de l’última estrofa, no seria tal, sinó que la repetició del refrany 
dues vegades més (com succeeix a l’exemple anteriorment esmentat T 18,31) seria deguda 
a una intenció conclusiva de la poesia. Aquesta “plausible” reconstrucció musical es podria 
combinar amb la possibilitat de mantenir el patró melòdic α i β de Novus annus, de manera 
que comptaríem amb dues hipotètiques transcripcions musicals sigui amb la frase A o amb 
la frase B que descrivíem de l’estructura melòdica del model llatí. A la nostra reconstrucció 
musical hem optat per mantenir el patró α i β a partir del primer hemistiqui de la frase A:

1

Des



que



eu

 

vi



2 

A



que

 

eu

 

vi



3

Nun



ca



dor

 

mi


- -

4 

E,



cuy

 

dand’

 

i,


-

5 

Moy

 

reu


-

		  …



60 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1

E


non


mi

 

val



2 

Deus,



non

 

mi

 

val



3

E



d’es



te

 

mal


-

4 

Moy

 

r’eu


-

5 

Moy

 

r’eu


-

6 

Moy

 

r’eu


-

Per concloure volem recalcar que -a partir de l’obra lírica del Rei Savi- la nostra intenció ha 
estat projectar una hipòtesi musical sobre una estructura mètrica amb un nombre limitat de 
versos a l’inici de l’estrofa, amb dos objectius, en primer lloc —i a partir de la perspectiva 
musical—  indagar sobre la  concepció mètrica i musical de l’estrofa; i, en segon lloc, i a partir 
de la reflexió i del seu possible model melòdic medieval, assajar una reconstrucció musical 
o contrafactum que sens dubte som conscients que és hipotètica. El cant monòdic aquità 
Novus annus-dies magnus suposa un model plausible, tant per les coincidències mètriques 
com per la influència del cant litúrgic aquità al Codex Calixtinus com demostra la notació 
d’aquest manuscrit a Dum pater familias  (Rossell 2010). Per tant la reflexió mètrica a partir 
de l’element melòdic ens ha proporcionat una hipòtesi per explicar els dos esquemes mètrics 
d’ O genete. A la següent cantiga comentada d’Alfons X, Par Deus, Senhor   (T 18,31), la 
perspectiva melòdica ens porta a considerar com una repetició lèxica allò que fins ara era 
designat com un vers. I a la Des que eu vi (T 143,4) de Roy Fernandis de Santiago  el model 
llatí ens ha permès formular dues hipòtesis de reconstrucció melòdica.

A tot això cal afegir l’apreciació de Billy (2007) sobre el parentiu —sinó contrafacció— de 
la cantiga de Fernan Soarez de Quinhones Lop’ Anaia ( T 49,4) respecte a O genete d’Alfonso 
X ( 18,28), assenyalant les coincidències entre les rimes d’ambdues composicions:



61L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Fernan Soarez de Quinhones T 49,4

15

a a a b a b c b c b

7’ 7’ 7’ 7 7’ 7 7’ 7 7’ 7

13

a a a b a b

7’ 7’ 7’ 7 7’ 7 59 Alf X 18,28

52

a a b c c b

3’ 3’ 7 3’ 3’ 7 2 Alf X 18,28

O genete
pois remete
seu alfaraz corredor:
estremece
esmorece
o coteife con pavor.

Lop’Anaia
non se vaia
ca, senhor, se s’ora vai
e lhi froree
cer a faia,
a alguen jogará lai.

La relació metrico-melòdica, doncs, s’ampliaria a la cantiga de Fernan Soarez de Quinhones, 
i, per tant, també podríem considerar una reconstrucció melòdica de la cantiga de Fernan 
Soarez de Quinhones, Lop’ Anaia (49,4), a partir de Annus Novus.  

Segons la nostra opinió i després del que hem exposat, cal plantejar-se en tot estudi líric la 
incidència de la música a la mètrica romànica en composicions orals. Tot i que aquesta vegada 
no hem abordat el motiu de la possible imitació d’un model litúrgic, caldria reflexionar sobre 
aquesta qüestió per descobrir si la imitació compta amb factors connotatius intertextuals. 
Ara bé, més que reivindicar uns nous i hipotètics contrafacta, el que proposem és una nova 
perspectiva de la mètrica romànica no només d’O Genete d’Alfons X i de la resta de peces 
examinades, sinó de tot el repertori gallec medieval, des d’una dimensió mètricomusical, i 
considerant possibles imitacions parcials com factibles models tant quant a la mètrica com 
a la música.



62 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

3. La música de las esferes i les CSM: un monarca heterodox 

Els tres monjos que eren incapaços de reprimir els seus desitjos i passions, a la porta del 
Cel, van escoltar el so de la roda celeste que estava girant; on el so era de tal dolçor i 
suavitat, i tan gran el seu plaer que gairebé no coneixien el lloc on eren, de fet van poder 
seure a l’interior de la porta, tan feliços i contents estaven per aquell so de la roda del 
cel! (“Llegenda del Paradís Terrestre”, a Les set obres de penitència de Sant Bernat).

El Rei Savi fou un innovador: en l’àmbit jurídic, per la redacció d’un corpus jurídic que 
centralitzava el poder en el monarca i amb la intenció de relegar les legislacions tradicionals 
que emparaven els drets de comunitats i estaments com el religiós o la noblesa; en 
l’aspecte lingüístic per la utilització de la llengua castellana com a mitjà de  comunicació de 
la cancelleria en detriment del llatí, però sense deixar d’utilitzar la llengua de prestigi cultural 
peninsular i internacional, el gallec; en la creació literària per servir-se de la figura de la Verge 
i els seus miracles a favor seu i en detriment del Cabildo Compostelano; en la composició 
literària i musical, subvertint tant la tradició com variant de forma voluntària els esquemes 
de la matèria literària i musical a més d’utilitzar melodies cortesanes i irreverents per lloar 
la Verge; en la representació de la pròpia imatge (política), per l’elaboració  d’un model regi 
estereotipat per enaltiment de la seva persona i la dels seus ascendents reals, així com la 
seva pròpia persona com a intermediari entre el poble i la divinitat; i en els aspectes filosòfic i 
científic per la promoció de la traducció d’obres de l’hebreu i de l’àrab al castellà, concedint-
los una difusió en l’univers cristià, que aquest considerava com a paganes. En definitiva, un 
revolucionari per a la seva època.

Totes aquestes innovacions no sempre podien ser ben rebudes pels ambients culturals o 
religiosos, car es considerava una “subversió” dels paràmetres ideològics a l’ús. Tot això va 
suposar una “dissidència” que obeïa -sense cap dubte- a un projecte de tipus politico-cultural, 
i que va convertir el seu protagonista en un personatge singular actuant amb una voluntat 
específica en tot allò relacionat amb la seva producció intel·lectual. Devoció, maquiavel·lisme 
polític, subversió de la tradició trobadoresca i hagiogràfica? En realitat, parlem de l’ús de la 
intel·ligència al servei d’uns interessos culturals o polítics mitjançant la ciència i la cultura.

De tota aquesta producció no se’ns escapa la seva preocupació per assegurar-se l’èxit de 
les seves empreses, malgrat que la majoria van fracassar i van acabar amb la seva destitució 
per part del seu fill, el Rei Sanç IV (1258-1295), confabulat amb la noblesa, acabant tristament 
relegat de tots els seus privilegis i drets reials a Sevilla els darrers anys de la seva vida.

En tota aquesta operació del Rei Savi, la Verge va tenir un paper crucial, perquè en aquell 
moment era considerada la intermediària entre la humanitat i Déu, quan la tradició medieval 
assignava aquesta funció a l’Església i als seus ministres. Alfons veu a la Verge com un model 
per organitzar un paral·lelisme intel·lectual que legitimi el seu poder: divinitzar la monarquia 
(Rex Dei gratia). Les CSM incideixen en el paper de la Verge com a intermediària entre el món 



63L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

terrenal i el diví, i comptem amb una gran quantitat de representacions del món celeste en 
els manuscrits que ens han transmès aquesta obra, concretament el Códice Rico del segle 
XIII (RBME, T.I.1). Prenent el model de la Verge com a intermediària, i lliure de peatges amb 
l’Església, el monarca pretén convertir-se, ell mateix, en un intermediari entre els seus súbdits 
i la Verge, postergant la funció i els poders tradicionals de l’Església i dotant la figura real d’un 
poder beneït per Déu, allò que s’ha anomenat com “feudalisme teològic”. Per aquesta raó, 
utilitza tots els ressorts a la seva mà, creant un “model historiogràfic” que prescindeix dels 
historiadors, una legislació controlada per la monarquia, una producció científica conforme 
als seus objectius, i uns textos marians que connectin la seva persona com a monarca Dei 
gratia amb la divinitat.

Des d’una perspectiva més antropològica que religiosa, la divinitat femenina, la Verge, en 
realitat funciona com un demiürg que intercedeix entre els homes i Déu, i que, en un context 
litúrgic de caràcter astronòmic/astrològic –o més aviat astromàgic–, ens condueix fins i tot a les 
divinitats femenines relacionades amb l’astrologia i la màgia. I la figura central d’aquest univers i 
d'aquesta tradició és Isis, la deessa hel·lenística, dels cultes hermètics de tradició neoplatònica i 
la seva representació. Em refereixo al fragment XXIII del Llibre d’Estobeu del Corpus Hermeticum. 
En el seu títol, Kore Kosmu, trobem una doble referència a la divinitat i a la concepció neoplatò-
nica d’aquesta: Kore kosmu, que podríem traduir com a “pupil·la del món”, “la nina dels ulls”, o 
“nina i pupil·la de l’ull”, subratllant -al mateix temps- la idea neoplatònica de la divinitat femenina 
d’origen egipci com a centre del món, i com a representació del cosmos (Rossell 1984).42 

La imatge de l’ull com a representació de l’univers, a més de la tradició neoplatònica, té 
un llarg recorregut posterior, també en la tradició alquímica, per exemple a l’obra del filòsof 
hermètic Heinrich Khunrath (1560 –1605) i a les representacions del seu Amphitheatrum 
sapientiae aeternae, llibre en què es combina el cristianisme i la màgia, en allò que hom ha 
anomenat com “l’alquímia espiritual”. A més de deessa de la maternitat i de la fertilitat, Isis és 
una deessa de la vida, de la mort i de la resurrecció, però -sobretot- afavoridora de dones i 
homes, en el sentit de “demiürg” que concedeix a la humanitat béns, privilegis i protecció a 
la vida terrenal. Aquestes darreres funcions són fàcilment comparables amb el paper de la 
Verge en la tradició cristiana

A més del vincle astronòmic i de l’element femení a partir de la Kore/Isis i la seva asso-
ciació des de molts punts de vista amb la Verge, els textos hermètics consideren els astres 
com a intermediaris entre Déu i els homes. El mateix Hermes és un demiürg, i la Verge, en la 
tradició medieval, és el demiürg per excel·lència després de Jesucrist. No podem afirmar que 
el mateix Alfons o el seu Scriptorium coneguessin els textos hermètics, ni tan sols el fragment 
XXIII del Llibre d’Estobeu o Kore Kosmu del Corpus Hermeticum, si bé podem assegurar 
que la tradició neoplatònica era present a la filosofia medieval. Atenent al nombrós equip 
de savis i científics del monarca, aquesta influència podria haver estat possible. No obstant 

42	 Recordem que el cercle és la representació de l'eternitat, i la pupil·la o centre de l'ull representa la concen-
tració o el temps de l'eternitat, símbol de la unitat del macrocosmos i del microcosmos.



64 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

aquest paral·lelisme antropològic entre Isis i la Verge i el seu caràcter demiúrgic comú, ens 
hem de centrar en la imatge circular de la pupil·la com a representació de l’element femení 
demiúrgic i diví, juntament amb l’element musical. La imatge hermètica ens porta al món de 
l’astronomia/astrologia en la producció alfonsí, de la qual és una bona mostra tota una sèrie 
d’obres, així com d’estudis i investigacions que presenten la importància que el monarca va 
concedir a aquests continguts. Donada la seva rellevància és obligat preguntar-se si realment 
hi ha una concepció astrològica de la música alfonsí, i concretament a les CSM. La presència 
de la tradició hermètica no és aliena al món medieval (Alejandro García Avilés 1997). Alfons X 
representa el cel, la volta o esfera celeste a les miniatures de les cantigues normalment amb un 
cercle, o mig cercle el que ens recorda la representació hermètica de l’ull i la seva simbologia. 
La roda o cercle és el motiu més representat a les miniatures dels tractats alfonsins de tema 
astronòmic i astrològic (Chico 1987). Aquesta representació la trobem a diferents miniatures 
de les CSM, però ens centrarem en la CSM 100, on la melodia es desenvolupa a partir d’un 
interval de 5ª que ja hem comentat43, la tradició de la qual no és altra que l’himne marià de 
l’alta edad mitjana, Ave maris stella, Interval que també trobem a altres cantigas com per 
exemple la també ja comentada CSM 340. La tradició musical d’aquesta cantiga entronca 
amb l’himne marià dedicat a la Verge Ave maris stella. Aquest himne a la Verge, com ja hem 
explicat, va ser pres com a model melòdic pel trobador Giraut de Bornelh en un procés d’in-
termelodicitat i intertextualitat per a la “cançó d’alba” trobadoresca Reis glorios verais lums 
e clardatz (BdT 242,64) per ponderar l’adulteri en el context de l’“amor cortès”, i davant de 
la representació de la virginitat defensada per l’església, en una maniobra literària i musical 
de gran irreverència. Aquesta contrafacció musical gaudiria de tal èxit que la música esde-
vingué la melodia del gènere literari-musical romànic de la cançó d’alba. Podria semblar-nos 
estrany que el monarca escollís una cançó i un gènere tan transgressors per lloar la Verge. 
La intenció del rei Alfons, escollint un gènere tan poc piadós com a model d’una cançó a la 
Verge, seria la de tornar la melodia a l’àmbit litúrgic i al seu origen natural, el culte marià, no 
obstant ignorem la reacció de l’església sentint cantar a la Verge amb la melodia de la cançó 
adúltera de Cadenet, però podem imaginar que no tot l’estament religiós ho veuria amb bons 
ulls. Una vegada més, el monarca estaria actuant com legislador emprant la música pels seus 
objectius morals i ideològics.

Què va moure el Rei Savi a promocionar, compondre, redactar i reunir un nombrós grup 
d’intel·lectuals, religiosos, músics, miniaturistes... per a l’elaboració d’un corpus marià tan 
costós econòmicament i ingent com les Cantigas de Santa Maria? No ens serveix la simple 
justificació religiosa, ja que, com s’ha demostrat, el monarca castellà intervé ideològicament i 
política en els miracles a favor de centres marians peninsulars fora de l’àrea lingüística gallega i 
en detriment del culte compostel·là. El monarca hauria pretès avalar amb diferents estratègies 
polítiques i culturals el seu pretès i fracassat “Fecho del Imperio”, i la composició de les CSM no 

43	 Veure capítol: LA CREACIÓ MUSICAL EN L’OBRA LÍRICA D’ALFONS X; 1. COMPOSICIÓ MÈTRICOMU-
SICAL DE LES CANTIGAS DE SANTA MARIA



65L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

n’era la menor carta (Rossell 1999). Amb la utilització en aquest corpus d’elements de diferent 
i divers origen cultural i religiós, així com de música d’origen trobadoresc, el monarca hauria 
pogut desafiar l’ortodòxia catòlica i papal. L’heterodòxia del rei podria haver estat identificada 
com una disconformitat amb els postulats religiosos, morals i ètics cristians i que -a judici d’un 
censor religiós- negaria l’ortodòxia cristiana. D'aquesta manera la intervenció del Rei Savi en 
la composició medieval (musical i literària) subverteix de manera conscient la tradició religiosa.  

L’organització numèrica és present en diferents obres del Rei Savi, i més clarament en 
les Cantigas de Santa Maria: Totes les cantigas de loor s’organitzen en base al número 10, 
amb al cinc, suma de tres -que representa la Santíssima trinitat- més dues -que representa 
el món real imperfecte i perible-. Segons Ribad, el número cinc representa la recerca humana 
de la divinitat. El número cinc s’identifica amb la Verge, ja que cinc són les lletres de la Verge, 
del seu nom (Maria), cinc les desenes del rosari, cinc els misteris joiosos, cinc els dolorosos i 
cinc els gloriosos (Fidalgo 2002). I nombroses són les coincidències del número cinc amb els 
miracles i les festes de Crist i de la Verge que apareixen a les CSM. De totes les cantigas on es 
pondera la Mare de Déu pels seus miracles i naturalesa, destaquen les cantigas de loor o de 
lloança, i que són presents al cançoner després de cada nou cantigas de miragre, les peces 
narratives en què se’ns compten diferents miracles marians. Per la posició que ocupen en 
els manuscrits les cantigas de loor es designen com a “desenals”. Atès que és en aquestes 
on la divinitat de la Mare de Déu està exalçada d’una manera més vehement, cal saber si la 
seva música obeeix a alguna estratègia compositiva en què hi hagi un altre “ordre” que les 
diferenciarà de la resta de cantigas del corpus. A la cantiga de loor, Santa Maria, Strela do 
dia (CSM 100), a més d’aparèixer el monarca de genolls enmig de la miniatura, la Verge està 
acompanyada de dos àngels, i a la dreta de la il·lustració i damunt dels àngels, veiem una 
estrella al firmament, segurament la stella gallicinalis o estel de l’alba. 

El que ens interessa en primer lloc, a partir d’aquesta miniatura  de la CSM 100,  és desta-
car la figura dels àngels dins el tema que estem considerant: els àngels i el moviment celeste. 
En un manuscrit del segle XIII44 en què s’identifiquen les nou Muses, els set planetes, els nou 
cors dels àngels, i les danses i els cants, els àngels estan associats al moviment celeste. Una 
de les activitats dels àngels, en l’àmbit de l’astronomia, era la de moure i impulsar els astres, i 
que trobem ja en la tradició jueva medieval.45 La imatge de firmament com a roda és constant 
tant en els tractats d’astronomia medievals com en els textos literaris, una mostra la tenim a 
la Commedia de Dante, al Paradís, quan Dante és atret per ella i en el context de la “musica 
mundana” o música del macrocosmos que representa l’ordenada organització del món en 
el cosmos segons Dante: 

44	 Manuscrit 7975 de la Bibliothèque Nationale de Paris, cf. D'Averny 1964: 7-19
45	 Dins l'àmbit del sabianisme, els àngels son mediadors de les xxxxxxx dels homes davant els cossos ce-
lestes, df. Corbin 1986



66 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Quando la rota, che tu sempiterni/ Desiderato, a sé mi fece atteso, / Con l’armonia che 
temperi e discerni…, 

(Commedia, Paradiso,  I, vv. 76-78).  

La tradició hebrea considera l’existència d’uns éssers que podríem considerar com a “àngels 
de l’univers” que s’encarreguen de moure i impulsar els cossos celestes, responsables del 
moviment i per tant del so que emeten (Meyer-Baer 1970: 7-19). En la tradició astrològica 
cristiana medieval, els astres estan conduïts per àngels (Pizer 1851: 200-215). Aquesta tradició 
perdura amb el pas dels temps, un bon exemple el tenim al frontispici de l’obra del científic 
i intel·lectual Athanasius Kircher (1602-1680), Iter extaticum Kircherianum, on veiem Kircher 
conduït per l’àngel Cosmiel pels sistemes astronòmics, tant en una referència hermètica al 
sol com la representació de Déu al cosmos. Els àngels, en el context astronòmic compleixen 
un paper dinamitzador i de moviment, però caldria preguntar-se la raó de la seva presència 
a la miniatura de la CSM 100. La resposta la tenim a la música. L’interval de cinquena regeix 
la melodia d’aquesta cantiga.

No podem incórrer en l’equívoc de considerar la música conformada sota l’interval de 5a 
com la “música de les esferes”, ja que comportaria una dimensió polifònica que significaria 
caure en un panteisme flagrant, sobretot per la concepció musical medieval de l’alta Edat 
Mitjana. La “música de les esferes” està concebuda com una harmonia, és a dir polifònica, 
mentre que el repertori musical marià és monòdic. Sabem que la concepció astral de la música 
suposa -a l’edat mitjana- un concepte filosòfic però també religiós, i que la polifonia sovint 
es considerava com la destrucció del verb, ja que la presència de diverses veus, i fins i tot 
de diverses llengües (el motet amb textos en llatí i en francès antic cantats simultàniament), 
subvertien el missatge diví. Per això la música astral, o “música de les esferes”, podria ser 
considerada una concepció filosòfica de la divinitat contrària a la puresa del “Verb Diví”, i aliena 
a la tradició religiosa cristiana, més propera a la filosofia pitagòrica i neoplatònica grega que 
a la dels Pares de l’Església. Aquesta col·lisió entre monodia i polifonia no és fútil, ja que un 
dels enigmes del repertori marià alfonsí és la concepció del mateix manuscrit musical i de la 
seva notació musical, per la qual cosa s’ha derivat una agra polèmica musicològica sobre la 
interpretació rítmica o no de la seva música. En realitat, i tractant-se d’un repertori monòdic, 
l’execució musical s’hauria de fer seguint la tradició monòdica litúrgica i trobadoresca, en 
què la interpretació musical hauria de respectar la prosòdia del text, ja que cada estrofa té un 
ritme propi segons la seva particular accentuació, i per tant no es canta amb un ritme regular 
ni periòdic com el de la polifonia (veure capítol anterior i Lug 2019).

El monarca, amb aquest repertori líric (text-música) estaria donant un missatge ambigu, i 
possiblement censurable des de la perspectiva de l’autoritat religiosa i -és clar- papal. Sabem 
que les CSM era una de les aportacions del monarca al papat per avalar la seva empresa 
del Fecho del Imperio. No obstant, aquesta ingent obra no va ser suficient per validar la seva 
opció a emperador pel Papa de Roma. És possible que la negativa del Papa fos per qüestions 



estrictament polítiques, però per què no interrogar-nos si altres factors de tipus heterodox 
van poder influir en la decisió del papat? Hem apuntat diversos motius que d’alguna manera 
van poder ferir la sensibilitat de l’estament religiós: la imatge del monarca rivalitzant amb la 
Verge i els ministres de l’Església i convertint-se en intermediari entre la divinitat i el poble; 
la utilització “científica” tant de les miniatures com de les melodies en una tradició neopla-
tònica que sabem que l’església no va ser acceptada de manera unànime, i que podia ser 
vista com una interpretació fora de la línia oficial de l’Església de Roma; la confecció gràfica 
d’un manuscrit que estava més proper, tant pel disseny com per la paleografia musical, a la 
polifonia que als manuscrits de música monòdica, religiosa o profana; o unes melodies que 
coquetejaven amb la música trobadoresca i que utilitzaven la contrafacció tant del repertori 
litúrgic com cortesà de manera intertextual i intermelòdica. Per tot això, aquest corpus podria 
ser considerat cristianament fora de la norma eclesiàstica, i totes aquestes transgressions 
l’haurien pogut priva del títol d’emperador, i titllar-lo com a “heterodox”. Només una hipòtesi.





69L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La tradició mètrica en les Cantigas de Santa María d’Alfons X 
(Adriana Camprubí)

1. Característiques mètriques del repertori marià alfonsí

El corpus de les Cantigas de Santa María d’Alfons X és únic per a l’estudi dels elements 
mètrics i melòdics de la lírica medieval. Les CSM han estat considerades com la gran ‘Bíblia 
estètica del segle XIII’ (Menéndez Pelayo 1941: 180), el seu conjunt ens permet observar els 
diferents substrats melòdics, mètrics i tòpics, de les diverses literatures que poblaren l’Europa 
medieval. Cruïlla d’encontre de les diferents tradicions líriques, el repertori marià alfonsí ens 
ofereix un terreny fecund per a l’estudi de la mètrica a l’edat mitjana. 

La varietat i riquesa de les formes mètriques utilitzades en les CSM suposa l’ús de més de 
280 combinacions mètriques diferents de les quals 170 son unica, apareixen utilitzades una 
sola vegada (Mettmann 1986: I, 40). Tot i la multiplicitat de les formes emprades, el 90% del 
corpus total segueix, amb més o menys variacions, la forma estròfica de tipus zéjelesca i de 
les 380 cantigas que la fan servir, 306 en reprodueixen la seva forma més clàssica (AA//bbb/a).

La longitud dels versos és variable, de cantigas que empren versos de dues síl·labes com 
la cantiga Quena Virgen por sennor (CSM 276),  a altres que utilitzen versos de fins a setze 
síl·labes com es el cas de la cantiga Quenas coitas deste mundo ben quiser soffrer (CSM 5). 
Entre els metres més freqüents trobem l’heptasíl·lab, l’hendecasíl·lab, l’hexasíl·lab i el pen-
tasíl·lab, així com la combinació de diferents estructures sil·làbiques en una mateixa cobla, 
mostra d’una clara inclinació per les construccions de tipus polimètric (Snow 2012: 185). 

L’anàlisi del seu conjunt evidencia una clara prevalença de la rima consonàntica i certa 
predilecció per l’alternança de versos oxítons o paroxítons, masculins i femenins, en posició 
fixa. N’és un exemple la CSM 18 que alterna versos heptasíl·labs masculins i hexasíl·labs 
femenins per la represa (ABAB//cdcdabab = 76’76’//74’75’76’76’):

Por nos de dulta tirar,	
praz a Santa Maria	
de seus miragres mostrar	
fremosos cada dia.

(Alfons X, CSM 306; Ed. Mettmann 1986, vol. I: 104)



70 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

En les cantigas d’art major, aquelles en les que la quantitat sil·làbica és superior a l’octosíl·lab, 
la rima femenina és utilitzada freqüentment en el primer hemistiqui i la masculina en el segon 
(CSM 306, AA//bbb/A = 7’7 7’7// 7’7 7’7 7’7 7’7):

Por gran maravilla tenno | de null’ ome s’ atrever	
a dizer que Deus non pode | quanto xe quiser fazer.	

E com’ é om’ atrevudo | en querer saber razon	
por que fezo Deus as cousas | que non eran ant’ e son	
ora, muit’ é de mal siso; | ca as obras de Deus non	
son pera saber-sse todas, | nen pode per ren seer.	
Por gran maravilla tenno | de null’ ome s’ atrever...	

(Alfons X, CSM 306; Ed. Mettmann 1986, vol. III: 108)

En el seu estudi pioner sobre la mètrica de les CSM, Spanke (Anglès-Spanke 1958: III.1, 189-
238) classificà les formes estròfiques utilitzades en vuit modalitats diferents que exemplifiquem 
tot seguit per tal de situar, de manera sumària, al lector: estrofes de dos versos amb i sense 
refrany del tipus aaB i les corresponents variacions; estrofes de quatre versos amb refrany 
(CSM 406, aaaaB, o la CSM 230, AA//bccb/AA); estrofes de tipus seriat Reihenstrophe (CSM 
88 o la CSM 350, AA//bcbcbcbc/AA); la Romanzenstrophe que consta de versos monorims 
isomètrics i un refrany normalment més curt (CSM 96, aaabBB); la forma seqüencial; la forma 
característica del rondeau (CSM 278, AAB//aAaAab/AAB); les formes influenciades per la 
canso trobadoresca, emprades, sobretot, en les cantigas de loor (CSM 400, ababccdcd); les 
estrofes lliures i, finalment, les cançons amb refranys de formes diverses. 

La varietat d’estructures mètriques present en les CSM, situa el corpus marià alfonsí en 
el més pur virtuosisme mètric i és mostra d’una clara meestria poètica (Parkinson 1999: 22), 
signe d’una evident planificació estructural, tant des del pla rítmic i mètric com melòdic. La 
diversitat de formes mètriques utilitzades així com una clara tendència a la polimetria, ens 
permet identificar recursos formals hereus de tradicions passades així com establir el punt 
de partida de la versificació desenvolupada en la futura lírica castellana anterior al Segle d’Or 
(Clarke 1955: 84; Beltrán 1988: 27-28).

1.1. El zéjel i el virelai 

El terme zéjel/virelai és utilitzat, sovint, de manera ambivalent per fer referència tant a l’es-
tructura mètrica com melòdica més freqüent del corpus marià alfonsí. Les qüestions relatives 
a l’origen de les formes de tipus zéjelesc –denominació que, per altra banda, no es troba 



71L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

exempta de problemàtiques de tipus terminològic–, son complexes i quedaran fora de l’objecte 
d’estudi d’aquest apartat.

De manera sintètica, la forma pròpia del virelai d’origen francès fa referència a la distribució 
de les frases melòdiques de les cantigas mentre que el zéjel al·ludeix a la forma literària de la 
composició, és a dir, la seva estructura mètrica (Anglès 1958: III.1, 394). Com bé s’ha indicat 
anteriorment, mentre que la major part de les cantigas marianes ofereixen la forma literària 
de tipus zéjeles, la distribució de les frases melòdiques és pròpia de la tradició del virelai. És, 
doncs, important diferenciar entre forma mètrica i forma melòdica.

Tant el virelai com el zéjel presenten una estructura tripartita. El zéjel està format per una 
represa de dos versos, seguida d’un trístic monorim per la mutació i una volta que reprodueix 
la rima del segon vers de la represa (AA//bbb/a). Al seu torn, la forma musical del virelai està 
formada per dues frases melòdiques que tanquen la represa, una mutació bimembre i una 
volta que reprodueix la melodia de la represa (αβ//γγ/αβ). 

L’ús d’una forma no n’exclou l’altre i les casuístiques i variacions observades son múl-
tiples. Un exemple paradigmàtic el trobem en la cantiga Deus, que mui ben barata (CSM 
182) construïda mètricament a partir de la forma clàssica del zéjel però amb una estructura 
melòdica del tipus virelai: 

A	 A // 	b	 b	 b	 a
α	 β	 γ	 γ’	 α	 β	

Trobem, també, cantigas en les que la forma musical segueix l’estructura zéjelesca com es 
pot observar en la CSM 96, Aquesto dig’eu por Santa Maria:

A	 A // 	b	 b	 b	 a
α	 β	 γ	 γ	 γ’	 β’

La forma zéjelesca presenta en les CSM múltiples variacions i desenvolupaments. En alguns 
casos, la rima alterna substitueix al trístic monorim i dona lloc a estructures més amplificades. 
N’és un exemple la cantiga A madre do que da terra (CSM 156) en la que l’estructura melòdica 
emmiralla el desdoblament dels versos de la mutació:

X	 A	 X	 A // b	 c	 b	 c  / 	x	 a	 x	 a
7’	 7	 7’	 7	 7	 7’	 7	 7’	 7	 7’	 7	 7’
α	 β	 α	 β’//	 γ	 δ	 γ	 δ	 α	 β	 α	 β’ 

Altres cantigues utilitzen seqüències de versos monorims més llargues per a la mutació (AA//
bbbbbA – αβ//γδγδ’αβ, CSM 95); en suprimeixen un vers o insereixen un vers de la represa 
com a primer vers de la mutació (AA//Abcb - αβ//γγγ’β, CSM 320), entre d’altres (Clarke 1955: 



72 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

93-94). La sofisticació de la forma zéjelesca en el repertori marià és signe del virtuosisme en 
l’ús de l’estrofa amb volta que presenta, en les cantigas, diferents solucions. 

L’ús d’aquesta tipologia d’estrofa va ser utilitzat en la lírica gallega ja des de principis del 
segle XIII en mans del trobador Pay Soarez de Taveirós i va ser, poc després, hàbilment em-
prada en el corpus profà d’Alfons X (Beltran 1984: 256). Aquest fet denota, seguint a Beltran, 
una clara predisposició del monarca vers aquesta tipologia d’estrofa que hauria estat cultivada 
amb habilitat anteriorment a la composició de les CSM. De la totalitat del corpus profà alfonsí, 
sis composicions utilitzen aquesta forma. El primer grup de cantigues segueix el model de 
tipus zéjelesc i trobem les següents:

T 18.32, Penhoremos o daian amb la volta desdoblada
AA//bbba/ba

T 18.39, Se me graça fezesse esta Papa de Roma! 
AA//bbb/a

T 18.1, Achei Sancha Anes encavalgada
AA//bbb/a

El segon grup segueix l’estructura mètrica de les formes pròpies del virelai:

T 18.9, CSM 40 Deus te salve, groriosa, la qual tractarem més endavant.
ABAB//cdcd/cdcb

T 18.23, Maria Pérez vi muit’ assanhada
AB//cddc/ab.

T 18.28, O genete. Aquesta cantiga permet una dobla distribució dels versos de la represa 
que segueixen la forma pròpia del versus tripertitus caudatus (aabaab).   
ABCB//dd/dbdb. 

Des del punt de vista de la interpretació melòdica, la forma de l’estrofa amb volta denota una 
execució responsorial del repertori marià alfonsí. En les cantigas de miragre, on el pes narratiu 
es troba en l’estrofa, semblaria plausible pensar que aquesta fora interpretada per el solista 
mentre que la represa, melòdicament menys desenvolupada, hauria estat interpretada per el 
cor (Fernández de la Cuesta 1984: 30).



73L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1.2. El problema de la divisió dels versos

En els cançoners medievals la partició dels versos durant el procés de còpia respon, sovint, 
a les necessitats d’espai del manuscrit i no sempre concorda amb la seva divisió mètrica. En 
molts casos, els versos son separats per un punt però les imprecisions que es produeixen 
durant el procés de còpia son abundants. En aquests casos, l’editor haurà d’adoptar un criteri 
d’escansió i divisió del vers.

Des de la primerenca edició de Valmar (1889), el problema de la partició dels versos en les 
CSM ha estat objecte d’estudis i revisions. La qüestió de la cesura i la subseqüent divisió dels 
versos de les cantigas en llargs o curts, ocupa una posició central i és un tema controvertit 
entre musicòlegs i filòlegs.	

La presència de rima interna en els versos d’art major i la ocurrència de versos sense rima 
son dos dels problemes habituals que presenta el corpus marià alfonsí. Dites particularitats han 
estat tractades per els editors de les cantigas de diverses maneres, sovint sense un consens 
comú i donant solucions variades a la disposició dels versos. 

Les opcions son, a priori, antitètiques: bé es decideix apostar per l’ordenació isosil·làbica 
dels versos i admetre la presència de rimes internes i versos sense rima, bé es dona preferència 
a la rima i es renuncia, per tant, a la igualtat mètrica de la composició (Montero 2008: 89). 

En la introducció del Répertoire métrique de la poésie des troubadours de Frank (1966: xxx), 
l’autor adopta com a criteri unificador prioritzar la rima en la distribució dels versos de la lírica 
trobadoresca occitana: “no existeix ni rima sense vers ni vers sense rima”. Aquesta premissa 
serà seguida per Mettmann (1986: I, 41) qui en la seva edició de les CSM declara que només 
partint de la rima serà possible divisar la complexitat d’algunes de les estructures estròfiques 
del repertori alfonsí. Tavani (1967: 16-17), al seu torn, optarà no només per una partició dels 
versos que respongui a criteris de rima sinó també seguirà el criteri de l’isosil·labisme, la qual 
cosa dona lloc, sovint, a diferents esquemes possibles per a una mateixa composició. Cap 
d’ells, però, menciona la melodia com a factor decisiu a l’hora d’establir criteris editorials per 
a la partició dels versos.

Segons Huseby, en les CSM el vers es defineix com a entitat a partir de les cadències 
melòdiques i de la continuïtat de les seves frases musicals. La llargada del vers sempre coin-
cidirà, doncs, amb la unitat melòdica, i viceversa, l’estructura mètrica de cada peça sempre 
serà un reflex de la seva divisió melòdica (Huseby 1983: 84). 

Prenem com a exemple la que és una de les cantigas de loor més interpretades del repertori 
alfonsí, la CSM 100 Santa Maria, Strela do dia46. Aquesta cantiga segueix la forma estròfica 
de tipus zejelesc simètric. Ara bé, existeixen diferents propostes per a la divisió dels versos 
del refrany. En l’edició de Mettmann es proposa la següent partició dels versos de la cantiga:

46	 Veure l’análisi rítmicomelódica estructural al capítol: LA CREACIÓ MUSICAL EN L’OBRA LÍRICA D’ALFONS 
X: 1. COMPOSICIÓ MÈTRICOMUSICAL DE LES CANTIGAS DE SANTA MARIA.



74 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Santa Maria,
Strela do dia,
mostra-nos via
pera Deus e nos guia.

Ca veer faze-los errados
que perder foran per pecados
entender de que mui culpados
son; mais per ti son perdõados
da ousadia
que lles fazia
fazer folia
mais que non devia.

Santa Maria...

(Alfons X, CSM 100; Ed. Mettmann 1986, vol. I: 304)

Si atenem a l’estructura mètrica de la disposició dels versos plantejada en l’edició de Mett-
mann i incorporem l’estructura melòdica de l’edició d’Anglès ens trobem amb una estructura 
formada per una represa isosil·làbica formada per versos tetrasíl·labs femenins, una mutació 
monorima d’octosíl·labs també femenins i una volta idèntica a la primera secció de la cantiga:

A	 A	 A	 A // b	 b	 b	 b  /	a	 a	 a	 a	
4’	 4’	 4’	 4’	 8’	 8’	 8’	 8’	 4’	 4’	 4’	 4’
α		  β		  γ	 γ’	 δ	 γ’’	 α		  β	

Seguint aquesta proposta, l’ordre de les frases melòdiques de la represa seria el següent:

 

San


ta


Ma


ri


a,- - -

 
Stre


la


do


di


a,- -

 
mos


tra


nos


vi


a- - -

 
per


a


Deus


e


nos


gui


a.-



75L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Segons Huseby (1983: 93), la divisió del refrany en dos hemistiquis més curts trencaria la 
continuïtat de la línia musical creant un fragmentació forçada de la melodia que no estaria justi-
ficada a nivell de les seves cadències finals. Si seguim la lògica interna de la melodia, el refrany 
s’hauria d’interpretar com dos versos llargs anisosil·làbics (9’+11’) amb cesura i rima interna: 

 

San


ta


Ma


ri


a,


Stre


la



do

di


a,- - - - -

 
mos


tra


nos


vi


a


per


a


Deus


e


nos


gui


a.- - - -

L’esquema mètricomelodic de la CSM 100 seria doncs, seguint la proposta de Huseby, el 
següent:

	 A	 A // b	 b	 b	 b  / 	a	 a	
	 9’	 11’	8’	 8’	 8’	 8’	 9’	 11’
	 α	 α’	 β	 β’	 γ	 β’’	 α	 α’	

En el moment en que es canta la cantiga, l’asimetria sil·làbica del refrany queda resolta ja que 
la quantitat accentual dels dos versos és exactament la mateixa:

 
San


ta


Ma


ri


a,


Stre


la


do


di


a,- - - - -

 
mos


tra


nos


vi


a


per


a


Deus


e


nos


gui


a.- - - -

L’exemple proposat no només subratlla la importància de considerar la melodia en el procés 
editorial sinó que ens ofereixen un clar exemple de la interdependència entre text i música en 
la composició del repertori marià alfonsí.

1.3. Unica mètrics 

Tal i com s’ha esmentat a l’inici del capítol, 170 de les formes mètriques de les CSM son 
utilitzades una sola vegada. Un anàlisi del seu conjunt ens permet identificar paral·lelismes 



76 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

amb la resta de repertoris lírics romànics, bé siguin influències de la lírica occitana, de la lírica 
francesa, de la gallega o de la llatina. 

CSM 261: Quen Jesu Crist’e ssa Madre veer

La CSM 261 és un exemple de meestria poètica (Parkinson 1999: 24). Aquesta cantiga-virelai 
segueix el recurs de les coblas unissonans en el que les mateixes rimes es repeteixen a cada 
cobla, la qual cosa implica un clar domini de la llengua i el desplegament d’una rica varietat 
lèxica.

Quen Jesu Crist’ e ssa Madre veer
quiser, en ssa vida á de guardar
como punne de lles fazer prazer
e sse guarde de lles fazer pesar.

Dest’ un miragre quero retraer
que fez a Virgen que non ouve par
por hũa bõa dona que veer
bõos omes queria e onrrar,
e bõas donas; e foi-llos mostrar
Sana Maria e fez connocer.

Quen Jhesu-Crist’ e sa Madre veer...

(Alfons X, CSM 261; Ed. Mettmann 1986, vol. II: 9)

La seva estructura mètrica està formada per una represa de quatre versos de rima creuada, 
una mutació que reprodueix la rima de la represa, una volta que inverteix l’ordre de la rima i 
l’ús del decasíl·lab masculí per a tota la composició:

A	 B	 A	 B //	a	 b	 a	 b	 /	 b	 a
10	 10	 10	 10	 10	 10	 10	 10	 10	 10
α	 β	 α’	 γ	 δ	ε	  δ	ε	  α	 γ	

La mateixa disposició de rima, ara bé, sense concordança sil·làbica i melòdica, la trobem en 
tres composicions occitanes (BdT 101,011a, BdT 461,202 i BdT 70,37) i en dues composi-
cions del trouvère Craon, Quant li foillissent li boscage (RS 14) i A l’entrant du dous termine 
(RS 1387), ambdues d’atribució dubtosa. 



77L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

En aquest context, és interessant l’ús d’un esquema semblant en la lauda mariana alfonsí 
Falar quer’ eu da senhor ben cousida (T 18.18) conservada fragmentàriament en l’apògraf 
italià B amb un esquema en abababba i l’alternança de versos decasíl·labs femenins per a i 
masculins per b:

Falar quer’ eu da senhor ben cousida
qual nuncas foi outra nen a de seer,
que os seus servidores muy ben convida
en tal logar hu nunca ham de morrer
(d’ esto son certo); que non for falida
e cada hun avrá o don que merecer
e pois ouveren d’ aqui a morrer.

Una simplificació de l’esquema anterior amb l’alternança del decasíl·lab masculí i femení és 
utilitzat per Alfons X en la cantiga d’escarnio Pero da Pont’ á feito gran pecado (T 18.33) amb 
un esquema de rima en ababba que correspondria a la la mutació i a la volta de la CSM 261. 
A continuació recontruim la secuència rimàtica de les tres composicions:

a b a b a b a b b a	 CSM 261
      a b a b a b b a	 T 18.18
            a b a b b a 	 T 18.33 

CSM 380: Sen calar nen tardar

Per les seves característiques mètriques, la cantiga de loor nº 380 mereix una atenció especial:

Sen calar
nen tardar
deve todavia
om’ onrar
e loar
a Santa Maria.
Ca Ela non tardou
quando nos acorreu,
e da prijon sacou
d’ u Eva nos meteu,
u pesar
e cuidar



78 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

sempre nus creçia,
mais guiar
e levar
foi u Deus siia.
Sen calar...

(Alfons X, CSM 380; Ed. Mettmann 1986, vol. III: 272)

L’edició de Mettmann distribueix els versos de la represa i la volta seguint la forma mètrica 
pròpia del versus tripartitus caudatus, és a dir, l’ordenació de la rima en aabaab i una estructura 
sil·làbica que alterna els versos trisíl·labs masculins per a la rima a i els versos pentasíl·labs 
femenins per la rima b:

A	A	 B	 A	 A	 B // c	 d	 c	 d	 / a	 a	 b	 a	 a	 b
3	3	 5’	 3	 3	 5’	 6	 6	 6	 6	 3	 3	 5’	 3	 3	 5’ 

L’ús de versos curts de tres síl·labes és poc freqüent en el repertori marià alfonsí. El trobem 
utilitzat parcialment en la CSM 115, la CSM 72, la CSM 97 i la CSM 300, sent aquest última 
la única que alterna el trisíl·lab femení amb l’heptasíl·lab masculí, forma típica de la tradició 
del versus tripartitus caudatus:

CSM 300
A	 B	 A	 B	 c	 d	 d	 c	 c	 c	 b	 c	 c	 b
5’	 6	 5’	 6	 7’	 7’	 7’	 7’	 3’	 3’	 7	 3’	 3’ 	 7

Si bé l’ús del versus tripartitus caudatus es troba testimoniat en un total de nou composicions 
pertanyents al repertori de l’escola aquitana de Saint Martial de Limoges i bastant representat 
en la lírica occitana (Camprubí 2019), la lírica profana gallega l’empra exclusivament en tres 
composicions:

– La cantiga de Johan Lobeira, Senhor genta (T 71.4), amb el refrany de la Leonoreta47:

		  Leonoreta,		  a	 3’
		  fin roseta,		  a	 3’
		  bela sobre toda fror,	 b	 7
		  fin roseta,		  a	 3’

47	 Veure el comentari mètricomelòdic d’aquesta composición al capítol: LA CREACIÓ MUSICAL EN L’OBRA 
LÍRICA D’ALFONS X. 2. O genete d’Alfons X: Una hipòtesi de reconstrucció musical en el context de la lírica 
gallega medieval



79L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

		  non me meta		  a	 3’
		  en tal coita voss’ amor!	 b	 7	

– La cantiga de refrany d’Alfons X, Par Deus, senhor (T 18.31) que utilitza el tetrasíl·lab masculí 
per la rima a i l’hexasíl·lab femení per a b:

		  Par Deus, senhor,	 a	 4
		  en quant’ eu for		  a	 4
		  de vós tan alongado,	 b	 6’
		  nunca en maior		  a	 4
		  coita d’amor		  a	 4
		  nen atan coitado		 b	 6’
		  foi eno mundo		  b           (4’)
		  por sa senhor		  a	 4
		  homen que fosse nado,	 b	 6’

– I la primera cobla de la cantiga de meestria, O genete (T 18.28), també d’Alfons X, que 
conserva una forma pròxima als usos del versus tripartitus caudatus del repertori llatí de Saint 
Martial de Limoges:  

		  O genete,		  a	 3’	
		  pois remete		  a	 3’
		  seu alfaraz corredor,	 b	 7
		  estremece		  a	 3’
		  e esmortece		  a	 3’
		  o coteife con pavor.	 b	 7

Les similituds entre l’estructura d’aquesta cantiga i el refrany de la CSM 380 son evidents. 
Seguint a Alvar, el referent d’aquesta escarni polític podria ser una composició d’origen li-
túrgic. L’autor cita les similituds entre O genete i l’himne anònim Nete, glorieuse que, amb 
una estructura semblant a la del genete alfonsí i dirigit a la Verge Maria (aabccb / 446’446’), 
podria ser-ne el seu model. 

En una article publicat per Rossell (2012), trobem el plantejament pràctic per a il·lustrar 
aquesta premissa. Rossell, reconstrueix la melodia de la cantiga profana alfonsí a partir de 
l’adaptació melòdica del conductus aquità Novus annus, dies magnus. Semblaria legítim 
pensar, doncs, que el model estructural de la cantiga de loor 380 seria una composició 
d’origen litúrgic.48 

48	 Per una anàlisi exhaustiva d’aquesta composició remeto al capítol: LA CREACIÓ MUSICAL EN L’OBRA 
LÍRICA D’ALFONS X. 2. O genete d’Alfons X: Una hipòtesi de reconstrucció musical en el context de la lírica 
gallega medieval.



80 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

2. Intertextualitat, intermelodicitat i contrafacció en les CSM

La influència de la tradició lírica litúrgica en el repertori marià alfonsí ha estat sobradament 
demostrada per la crítica. L’ús de fórmules melòdiques d’origen paralitúrgic, base del sistema 
compositiu de la centonització, és un recurs compositiu utilitzat en més d’una cantiga (Colan-
tuono 2012; Wulstan 2001). En aquest apartat estudiarem dos casos particulars de relacions 
mètricomelodiques en el repertori mariològic d’Alfons X. 

2.1 Virgen madre gloriosa (CSM nº 340)49

A la introducció del present volum, s’ha fet referència a la relació entre la CSM 340 i la tradició 
mètricomelodica de l’alba de Cadenet. Ambdues composicions comparteixen un mateix es-
quema mètric per a la primera part de l’estrofa i un desenvolupament sil·làbic diferent per a la 
segona. Mentre que la cantiga utilitza l’heptasíl·lab femení per a totes les cobles, S’anc fui belha 
ni prezada incorpora el pentasíl·lab, masculí i femení, per els dos últims versos de l’estrofa:

CSM 340
		 a	 a	 a	 b	 b	 b	 c	 c	 d
		 7'	 7'	 7'	 7'	 3'	 7' 	 7'	 7'	 7'

BdT 106, 14
		 a	 a	 a	 b	 b	 b	 c	 c	 d
		 7'	 7'	 7'	 7'	 3'	 7'	 7	 5	 5'

En ambdós casos, la paraula rima alba/alva es troba citada a l’últim vers de cada estrofa en 
posició de rima, element estilístic característic de les albes occitanes. La reiteració anafòrica 
del mot alva en la cantiga alfonsí es produeix també, a excepció de la primera cobla, a cada 
primer vers de la composició: Tu es alva per que visto / Tu es alva dos alvores / Tu es alva dos 
mesquinnos / Tu es alva dos culpados / Tu es alva dos que creen / Tu es alva que pareces. 
Reproduïm a continuació les dues primeres estrofes de la cantiga i de l’alba:

I
Virgen madre gloriosa,
de Deus filla e esposa,
santa, nobre, preciosa,
quen te loar saberia
ou podia?

I
S'anc fui belha ni prezada,
ar sui d'aut en bas tornada,
qu'a un vilan sui donada
tot per sa gran manentia;
e murria,

49	 Les referències intertextuals i intermelòdiques apuntades en aquest apartat han sigut tractades en profunditat en la 
publicació “Reyes que cantan a la Virgen María: nuevas relaciones métrico-melódicas en las Cantigas de Santa María 
de AlfonsoX el Sabio” (Camprubí es publicarà al 2024), a la qual remeto per a un estudi panoràmic de la qüestió.



81L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Ca Deus, que é lum’ e dia,
segund’ a nossa natura
non viramos sa figura,
senon por ti, que fust’ alva.

II 
Tu es alva per que visto
foi o sol que éste Cristo,
que o mund’ ouve conquisto
e sacado d’ u jazia,
e jaria,
e de que non sairia,
mais Deus por ti da altura
quis de ti sa criatura
nacer, e fez de ti alva.

s'ieu fin amic non avia
cuy disses mo marrimen,
e guaita plazen
que mi fes son d'alba. 

II
Ieu sui tan corteza guaita
que no vuelh sia desfaita
leials amors a dreit faita,
per que·m don guarda del dia
si venria
e drutz que jai ab s’amia,
prenda comjat francamen
baizan e tenen,
qu’ieu crit, quan vey l’alba.

La relació entre les dues composicions s’efectua tant des del pla mètric i melòdic com in-
tertextual. Es compleix, doncs, el trinomi motz (lèxic), so (música i mètrica) i razo (argument, 
tema o motiu) anunciat per Jaufré Rudel a No sap chantar qui so no di (BdT 262.3), punt de 
partida de la contrafacció en la lírica medieval (Gruber 1983).

El ‘so d’alba’ citat al final de la primera estrofa de S’anc fui belha ni prezada amaga un 
conjunt de relacions més profundes que una simple cita textual. En la tradició del ‘so d’alba’ 
conflueixen el repertori himnològic, la lírica paralitúrgica aquitana, la lírica occitana i la lírica 
del nord-oest peninsular. 

El referent melòdic de l’alba de Cadenet és l’alba Reis glorios, verais lums e clardatz (BdT 
242.64) de Guiraut de Bornelh. Ambdues melodies es caracteritzen per l’interval ascendent 
de quinta (re-la) un així com un mateix desenvolupament melòdic, més desenvolupat en l'alba 
de Cadenet:"



 



Rei


S'anc


glo



fuy


ri


be


os,



la

 

ve

  
ni



ray

  

pre

  

lums

   
za


e

    

da,

 

clar


tatz,- - -

- - -

-

Al seu torn, la tradició melòdica de les dues albes s’ha vinculat a la de l’himne marià  Ave 
maris stella, del que es conserva el primer testimoni melòdic com a contrafactum del versus 
O Maria, Deu maire, copiat al manuscrit lat. 1139 de Saint Martial de Limoges. Reproduïm 



82 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

a continuació la confrontació melòdica que ofereix Stäblein (1969: II, 892-893) de les dues 
albes occitanes, el contrafactum de l’alba de Guiraut de Bornelh, Reis glorios, Senner, per 
qua hanc nasqiei? (BdT461.215b) conservat en el Misteri de Santa Agnès, el versus aquità 
i l’himne marià:

&

&

&

&

..

..

..

..

lat.

prov.

Alba

Agnes - Spiel

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. A - ve ma - ria stel - la

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. O ma - ri - a deu mai - re

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. Reis
2. deus -

glo -
po -

ri -
de -

os,
ros,

ve -
Sen -

rais
her,

lums
si

e
a

clar -
vos

datz
platz

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. Rei glo - ri - os se - ner, per qu'hanc nas - quei

Hymnus

œ œ œ œ œ œ œ œ
2. de - i ma - ter al - ma

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œŒ
2. deu t'es e' filh e pai - re

∑ œ œ œ œ œ œ œ
3. at - que sem - per vir - go

∑ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
4. dom - na prei - a per nos

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
3. al meu com - panh si - ats fi - sels a - iu - da;

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
2. mo - rir vol - gra lo jorn que t'en - fan - tiei

(G a G)

&

&

&

&

..

..

..

..

lat.

prov.

Alba

Agnes - Spiel

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. A - ve ma - ria stel - la

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. O ma - ri - a deu mai - re

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. Reis
2. deus -

glo -
po -

ri -
de -

os,
ros,

ve -
Sen -

rais
her,

lums
si

e
a

clar -
vos

datz
platz

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
1. Rei glo - ri - os se - ner, per qu'hanc nas - quei

Hymnus

œ œ œ œ œ œ œ œ
2. de - i ma - ter al - ma

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œŒ
2. deu t'es e' filh e pai - re

∑ œ œ œ œ œ œ œ
3. at - que sem - per vir - go

∑ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
4. dom - na prei - a per nos

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
3. al meu com - panh si - ats fi - sels a - iu - da;

œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ œ
2. mo - rir vol - gra lo jorn que t'en - fan - tiei

(G a G)



83L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

....

œ
4. qu'eu

œ
3.4. bel -

ar

œ
no

œ
la
n'al

œ
lo

œ
fil -
mil -

œ œ œ
vi,

œ œ œ
la
tang

œ œ œ œ
pos

œ œ œ œ
qar
de

œ
la

œ œ
s'anc
dol

œ
nochs

œ

e
n'aic

œ
fo

œ
a -
de

œ
ven -

œ œ
la -
pe -

œ œ œ œ
gu -

œ œ œ œ
gran -
san -

œ
da,

œ
sa
sa

œ
5. et

œ
5. que

œ
a -

œ
ma -

œ
fe -

œ
lo

œ
des

œ
la

œ
se -

œ
fo -

œ
lix

œ
fill

œ œ œ
ra

œ
sas

œ
cæ -

œ
lo

œ œ œ œ
l'al -

œ œ œ œ
na -

œ
li

œ
glo -

œ

œ œ œ
por -

œ
ri -

œ œ
ba!

œ
da

œ
ta

œ
os

És la tradició melòdica de l’himne mariològic el ‘so d’alba’ que cita Cadenet? Segons Rossell 
(1991), la melodia de l’Ave maris stella realitzaria una funció de gènere literari-musical, referent 
intersistèmic entre les composicions citades i vincle d’unió entre la lírica religiosa i la profana. 
Sembla clar, doncs, que en aquest context de relacions la regió aquitana vinculada a l’abadia 
de Saint Martial de Limoges hauria estat el territori de recepció de la tradició mariològica de 
l’himne Ave maris stella que connecta el repertori aquità, la tradició de les albes occitanes i 
la cantiga Virgen madre gloriosa. 

L’encadenat de relacions intermelòdiques entorn a la cantiga evoca diferents universos 
lírics que amplifiquen i projecten el primer nivell semàntic de text (Colantuono 2017: 1226). En 
aquest context, l’adopció per part d’Alfons X d’una melodia amb clares referències himnolò-
giques no és gratuïta. Des d’un punt de vista textual, la relació entre l’alba i l’estrella matutina 
que anuncia la sortida del sol, esdevé la imatge metafòrica i poètica de la Verge, referent implícit 
en les albes occitanes i metàfora explícita en la cantiga Virgen madre gloriosa. 

Seguint a Rossell (1991), no semblaria estrany que la intenció del monarca, coneixedor 
de la tradició himnològica amagada rere l’alba de Cadenet, fora la de resignificar les con-
notacions religioses de l’alba tot adoptant per a la cantiga una melodia amb clars i evidents 
ecos litúrgics (Rossell 1991). 



84 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

2. 2. Deus te salve, gloriosa (CSM nº 40) 

La cantiga de loor nº 40, sobre les meravelles que Déu ha fet per Santa María, presenta un 
conjunt d’estretes relacions entre el corpus marià alfonsí i el repertori litúrgic català. Totes elles 
rellevants per a l’estudi de les confluències entre les CSM i la lírica llatina, coetània i precedent. 

Deus te salve, groriosa reprodueix l’estructura típica de la forma zéjelesca formada per 
una represa, un trístic monorim per la mutació i una volta (AA//bbb/a). La melodia segueix la 
forma del virelai francès, estructura, que com hem vist, és recurrent en el repertori marià alfonsí:

Deus te salve, groriosa
Reỹa Maria,
Lume dos Santos fremosa
e dos Ceos Via.

Salve-te, que concebiste
mui contra natura,
e pois teu padre pariste
e ficaste pura
Virgen, e poren sobiste
sobela altura
dos ceos, porque quesiste
o que el queria.

A

A

b
b

b

a

A
B
A
B

c
d
c
d
c
d
c
b

7’
5’
7’
5’

7’
5’
7’
5’
7’
5’
7’
5’

α
β
α
β’

γ
δ
γ
β’
α
β
α
β’

Seguint el sentit de les frases melòdiques, dividim els versos de tretze síl·labes femenins en dos 
hemistiquis de 7’+5’, i trobem que el mateix esquema de rima amb disposicions sil·làbiques 
diferents és utilitzat en sis cantigues:

CSM 3, Mais nos faz Santa Maria, (ABAB//cdcd/cdcb – 7’77’777777777)

CSM 4, A Madre do que livrou, (ABAB//cdcd/cdcb – 777777’77’77’77)

CSM 30, Muito valvera mais, se Deus m’anpar, (ABAB//cdcd/cdcb – 
106’106’106’106’106’106’)

CSM 38, Pois que Deus quis da Virgen fillo, (ABAB//cdcd/cdcb – 
8’108’1010’1410’148’108’10)

CSM 49, Ben com’aos que van per mar, (ABAB//cdcd/cdcb – 85’85’86’86’85’85’)



85L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 424, Pois que dos Reys Nostro Sennor, (ABAB//cdcd/cdcb - 888888888888)

La particularitat de Deus te salve, groriosa no rau, doncs, en l’estructura rítmica sinó en l’ús 
d’un esquema sil·làbic format per l’alternança de versos heptasíl·labs i pentasíl·labs femenins. 
Si confrontem el propi repertori de les CSM, l’ús altern de 7’+5’ es troba, total o parcialment, 
utilitzat en les següents cantigues: 

CSM 28, Todo logar mui ben pode sseer deffendudo (XAXA // bcbcdada  -  
7’5’7’5’76’76’76’76’)

CSM 85, Pera toller gran perfia (ABAB//ccbb - 7’5’75’13’13’13’13’ = 
7’5’7’5’7’5’7’5’7’5’7’5’)

CSM 195, Quena festa e o dia (ABAB//ccbb - 7’5’7’5’5’5’5’5’5’7’5’)

CSM 399, Quen usar na de Deus Madre (XAXA//xbxbxbxa - 7’5’7’5’ 7’5’7’5’7’5’7’5’)

CSM 422, Madre de Deus, ora por nos teu Fill’essa hora (AA//xbxb - 5’7’5’7’5’7’). 
Aquesta cantiga inverteix l’ordre sil·làbic (5’+7’) que recorda els futurs usos de la se-
guidilla castellana (Snow 2012: 191). 

Entre les cantigues que empren el binomi amb l’heptasíl·lab masculí (7+5’) destaquem les 
següents: 

CSM 153, Quen quer que ten en desden (ABA//cdcdABA – 75’775’75’75’7)

CSM 94, De vergonna nos guardar (ABAB//ccdccdABAB – 75’75’777’777’75’75’)

CSM 18, Por nos de dulta tirar (ABAB//cdcdABAB – 76’76’74’75’76’76’) 

A la inversa, amb l’heptasíl·lab femení trobem la CSM 66, Quantos en Santa Maria 
(ABC//abababc – 7’57’7’57’57’57’)

L’ús del binomi 7’+5’ es poc freqüent en la resta de tradicions líriques, exceptuant la lírica 
francesa que el reprodueix en les formes pròpies del virelai. En el repertori profà gallego-por-
tuguès és utilitzat parcialment pel trobador Roi Paez de Ribela en la cantiga Ven hun ricome 
das truytas (T 147.21) formada per un dístic monorim i un vers refrany (aaB / 7’7’5’) i en la 
cantiga de marinha As frores do meu amigo de Pai Gomez Charinho (aaBBB / 7’7’5’7’5’), 
trobador vinculat a la cort d’Alfons X.

Els trobadors occitans l’utilitzen amb més fortuna: Marcabrú a Bel m’es quan la foilla ufana 
(BdT 293.21, ababab/7’5’7’5’7’5’); Bernart de Ventadorn a Tant ai mon cor ple de joia (BdT 



86 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

70.44, ababababcccb/7’5’7’5’7’5’7’5’6675’); Peire Cardenal a Falsedatz e desmesura (BdT 
335.25, ababababcccb/7’5’7’5’7’5’7’5’6675’), un contrafacta de l’anterior juntament amb el 
sirventes de Peire Bremon Ricas Novas Lo bels terminis comensa (BdT 330.9, ababababcc-
cb/7’5’7’5’7’5’7’5’6675’) i la canso de Guiraut d’Espanha Pos ses par soi en amar (BdT 
244.10, ababccdccd/7’5’7’5’346’346’). Del corpus occità destaca la cobla anònima Donna, 
pos vos ay chausida (BEdT 461.92) que reprodueix l’esquema mètric i melòdic del virelai 
francès utilitzant en aquest cas el pentasíl·lab femení (ABAB//cdcd/abab/7’57’5 77’77’7’57’5).

Com és natural, la lírica francesa és prolífera en l’ús de la forma del virelai. Ara bé, tot 
i que el binomi 7’+5’ és més present que en la resta de tradicions líriques, no es troba 
cap correspondència total amb la CSM 40. Entre la seva totalitat, i per les clares similituds 
temàtiques, destaquen la chanson de Gautier de Coinci, Hui matin a l’ajournee (Linker 72.8, 
ababababcccDEDEEEEE/7’5’7’5’7’5’7’5’34734266448) i la chanson pieuse polifònica Veine 
pleine de duçur (Linker 265.1540) com a contrafacta del motet Salve, virgo virginum (ababa-
babC/75’75’75’75’5).

Les confluències entre l’esquema mètric de la CSM 40 i la resta de repertoris lírics s’accen-
tuen si ens fixem amb el corpus de conductus de l’Escola de Notre Dame, repertori coetani 
a les cantigas marianes. Entre elles destaquen les següents composicions:

- Flos preclusus sub torpore copiada en el manuscrit Arundel 384 i en el Pluteo 29.1. Atribuïda 
a Philippe le Chancelier, utilitza la mateixa estructura mètrica que les composicions de Bernart 
de Ventadorn (BdT 70.44) i Peire Cardenal (BdT 243.3), esmentades anteriorment, i que la 
chanson de repentir Povre viellece m’assaut (L 265.1379):

		  a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b	 c	 c	 c	 b
		  7’ 	 5’	 7’	 5’	 7’	 5’	 7’	 5’ 	 6	 6	 7	 5’

- Alpha vobis et leoni, vinculada a la chanson Hui matin a l’ajournee (L 72.8) de Gautier de 
Coinci:	

		  a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b	 c	 c	 c	 d	 e	 f	 f	 e	 g	 g
		  7’	 5’	 7’ 	 5’	 7’ 	 5’	 7’	 5’ 	 3	 4	 7	 7	 6	 5’	  4’	 4	 6	 8

- Salve, virgo virginum del manuscrit Pluteo 29.1:	

			   a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b
			   7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	

- Salve, virgo virginum de l’Arundel 248:	

				    a	 b	 a	 b	 a	 b	 c
				    7	 5’ 	 7	 5’	 7	 5’ 	 5	



87L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

- Ave, virgo virginum de Pluteo 29.1:	

			   a	 b	 a	 b	 a	 b	 c	 a	 b
			   7	 5’ 	 7	 5’	 7	 5’	 4	 7	 5’	

- Flebilis et miseri del manuscrit Pluteo 29.1:	

		  a	 b	 a	 b	 a	 b	 b	 a	 a	 b
		  7	 5’	 7	 5’	 7	 5’ 	 5’	 7	 7	 5’	

- Floret fex favellea copiado copiat en el Roman de Fauvel:	

	 a	 b	 a	 b	 c	 b	 c	 b	 c	 b	 d	 d	 b
	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 7	 5’	

- Surrexit de tumulo del Codax de las Huelgas:	

		  a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b	 c	 d
		  7	 5’ 	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	 7	 5’	

- Thronus regis instauratur conservada enel manuscrit Ff.i.17 de Cambridge:	

			   a	 b	 a	 b	 a	 b	 a	 b
			   7’ 	 5’	 7’	 5’ 	 7’	 5’ 	 7’ 	 5’

Tot i que les coincidències exposades fins al moment son parcials no deixen de ser repre-
sentatives. Ara bé, és en la lírica llatina catalana on trobem l’ús d’un esquema mètric idèntic 
al de la CSM 40. En el foli 108r del manuscrit lat. 5132 del monestir de Santa Maria de Ripoll 
es troba copiat el virelai llatí Salve, virgo regia que reprodueix, tal i com senyalaren Spanke i 
Anglès (1958: III, 210), la mateixa estructura mètrica que la cantiga alfonsí: 

A	 B	 A	 B	 c	 d	 c	 d	 a	 b	 a	 b
7	 5’	7	 5’	7	 5’	7	 5’	7	 5’	7	 5’
α	 β	 α	 β’	γ	 δ	 γ	 δ	 α	 β	 α	 β’

A	 B	 A	 B	 c	 d	 c	 d	 c	 d	 c	 b
7’	5’	7’	5’	7’	5’	7’	5’	7’	5’	7’	5’
α	 β	 α	 β’	γ	 δ	 γ	 β’	α	 β	 α	 β’

Salve, virgo regia, 
tui nati nata,
patrem paris filia
natura mutata.

Deus te salve, groriosa
Reỹa Maria,
Lume dos Santos fremosa
e dos Ceos Via.



88 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Totius triclinium
tu es trinitatis,
Paris virgo filium
vi divinitatis,
tua pudicitia
nunaquam violata,
sed adest letitia
integre servata.

Salve-te, que concebiste
mui contra natura,
e pois teu padre pariste
e ficaste pura
Virgen, e poren sobiste
sobela altura
dos ceos, porque quesiste
o que el queria.

El virelai presenta una lleugera variació de rima en la segona secció de la volta que reprodueix 
la rima de la represa (AA//bb/aa = ABAB//cdcd/abab) a diferència de la cantiga que segueix 
la forma estàndard pròpia de la família del zéjel.

El virelai de Ripoll, copiat amb notació aquitana, precedeix la còpia del planctus Mentem meam 
ledit dolor en motiu de la mort de Ramón Berenguer IV situant la còpia de la única secció amb 
música del manuscrit en el tercer quart del segle XII, anterior, per tant, al corpus de les CSM.

Santa Maria de Ripoll va ser un dels centres neuràlgics més important en el cultiu de la 
lírica llatina, porta d’entrada a Catalunya de la litúrgia aquitana de Saint Martial de Limoges 
i punt d’unió amb la resta de monestir peninsulars (Anglès 1931: I, 18). Les relacions entre 
el corpus alfonsí i la litúrgia desenvolupada a l’àrea d’influència aquitana han estat més que 
demostrades. En el seu estudi sobre la lírica llatina de Ripoll, D’Olwer (1923: 10-13) senyalà 
suposades relacions entre les grafies del manuscrit R74 i la copia de la Chronica Turpini i 
els Miraculi Sancti Jacobi del manuscrit R99 feta per Arnaut de Mont, monjo de Ripoll que 
es trobaria a Santiago de Compostel·la a l’any 1173. Encara que la teoria és suggerent per 
a l’estudi de les relacions entre Ripoll i el nord-est peninsular, ha sigut refutada per la crítica 
sense poder ser demostrada (Moralejo 1973 :111; Latzke 1975: 150; Dronke 1991: 19). 



89L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

A banda de l’ús d’una mateixa charpente métrique, el virelai de Ripoll i la cantiga de loor 
alfonsí es relacionen intertextualment a partir del Salve que vincula ambdues composicions 
amb el repertori mariològic litúrgic. La fórmula inicial del Salve, que dona inici a cada primer 
vers de la cantiga, vincula Deus te salve, groriosa al repertori antifonal i a la tradició del Salve 
Regina Coelorum.

Sembla versemblant pensar que l’autor de la CSM 40 tindria en ment la tradició del virelai 
de Ripoll. La suposada falta d’elements intermelòdics entre ambdues composicions portà a 
Anglès (1943-1964: III/1, 257) a pensar que Alfons X podria adoptar esquemes mètrics d’altres 
tradicions líriques sense reproduir les seves melodies, una pràctica que no deixa de ser inusual 
en qualsevol procés de contrafacció. Cal recordar que Spanke advertí de la necessitat de 
revisar les melodies dels virelais llatins de Ripoll per tal de poder establir vincles intermelòdics 
amb les CSM. Aquesta anàlisi ha estat elaborada per Colantuono (en premsa) on, a partir de 
la detecció de fórmules melòdiques comunes, demostra que el virelai de Ripoll hauria estat 
un arquetip de la CSM 40. 

Les relacions entre el virelai de Ripoll i el repertori mariològic alfonsí es veuen reforçades per 
una cita intertextual present en la CSM 202. La dificultat per trobar la rima perfecte, testimoni 
del virtuosisme formal del corpus marià alfonsí, és el tema protagonista de la CSM 202 Muito 
á Sana Maria. En aquesta cantiga es narra la intervenció de la Verge en la composició d’una 
prosa d’un clergue de París a qui li falta una rima per acabar la composició. Postrat davant 
l’altar demana ajuda a la Verge per poder acabar la seva prosa. La Verge intercedeix i li inspira 
la rima que li falta. Aquesta no és altra que “Nobile Triclinium”, una al·legoria del noble triclini 
de les tres persones divines unides en la figura de la Verge. La mateixa referència al triclini 
com a metàfora de la trinitat en Maria la trobem en el primer vers del virelai de Ripoll: «Totius 
triclinium / tu es trinitatis».

CSM 202

Muito á Santa Maria, Madre de Deus, gran sabor
d’ajudar quen lle cantares ou prosas faz de loor. 

V
Estand’ el assi en prezes, veo-lle a coraçon
a rima que lle minguava, que era de ral razon
en latin e que mostrava: “Nobile Triclinium”.
E non avia palavra que y fezesse mellor.
Muito á Santa Maria, Madre de Deus, gran sabor...

Ripoll, lat. 5132

Salve, virgo regia, 
tui nati nata,
patrem paris filia
natura mutata.
Totius triclinium
tu es trinitatis,
Paris virgo filium
vi divinitatis,
tua pudicitia
nunaquam violata,
sed adest letitia
integre servata.



90 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Aquesta cantiga connecta directament el repertori alfonsí amb la litúrgia llatina d’origen francès 
ja que en la última estrofa es diu que el miracle de la rima inspirada per la Verge succeeix a 
l’abadia de Sant Victor de  Paris.

Les cites a les fonts litúrgiques plantejades confirmen, una vegada més, la influència del 
repertori religiós en l’obra d’Alfons X. Cap relació melòdica, mètrica o textual es fortuïta en 
les CSM i totes elles responen a una estratègia conscient que es materialitza en un projecte 
de composició monumental amb una clara projecció ideològica. 



91L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Composició i oralitat a les Cantigas de Santa Maria  
(Maria Incoronata Colantuono)

1. La tradició mariana

1.1. Plantejament teòric

L’objectiu d’aquest capítol és la determinació dels sistemes de composició del repertori  líric 
marià alfonsí amb relació als seus processos de transmissió i recepció i en funció de les seves 
correlacions històriques, o sigui, com a  producte cultural (Zumthor 1987). En aquesta línia, 
de cada poema alfonsí se’n considerarà el “dir” (profération), acte que requereix un destinatari 
i un context, més que el “dit”, o sigui la comunicació ja feta (Nichols 1996). Ara bé, el “dir” 
demana un context oral i la presència d’un públic; per aquest motiu, la verdadera dimensió 
on col·loquem aquesta poesia sempre és teatral, considerant que mai podrà ser expressió 
d’una lectura solitària, que prescindeixi de la presència d’un públic. 

Les narracions dels miracles marians s’analitzaran com a obres completes on conflueixen 
paraules, melodies i gestos que s’entenen només més enllà de la dimensió escrita. Tampoc 
es tractarà d’analitzar textos escrits que, tot i la fixació que obliga a la invariabilitat, continuen 
guardant traces d’oralitat, com si les dues dimensions estiguessin separades i es combines-
sin en la fase de la transmissió (Ong 1982). La perspectiva que ens guiarà és la vocalitat, 
conseqüència de l’actuació concreta de la veu (Zumthor 1987), en consideració al fet que 
aquestes narracions, transmeses a través de l’escriptura, en realitat estaven destinades, des 
del principi, a ser proferides en vox viva.

Cal optar, doncs, per un canvi hermenèutic que, a partir de la percepció de l’oralitat textual, 
ens permeti recuperar la vocalitat, com a factor essencial, sigui en l’àmbit de la transmissió 
o sigui en l’anàlisi dels mecanismes que regeixen els sistemes de composició. Això implica 
el passatge del concepte abstracte d’oralitat a la realitat concreta de la veu, entesa com a 
experiència sensorial directa dels textos alfonsins (Zumthor 1991). Finalment, més enllà de 
la seva codificació escrita, el repertori marià alfonsí en l’acte de la seva profération és “veu”, 
expressió directa del cos, en definitiva matèria. En aquest sentit la veu acaba sent vehicle 
d’aquells valors i creences ja patrimoni de la memòria col·lectiva que reviuen a través de l’evo-
cació del cant. El text poètic cantat només és l’ocasió per a l’expressió d’una veu, portadora 
d’altres veus procedents de la tradició i, a més a més, sempre acompanyada del gest d’una 
mà (Schmitt 1990).



92 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Els repertoris poètics medievals són, doncs, objectes antropològics d’una certa com-
plexitat, perquè són llocs on conflueixen més veus, que no poden uniformar-se en un 
discurs lineal i homòfon, en un espai i en un temps que fan de recipient neutral de sons 
indefinits. L’expressió poètica alfonsina és el resultat de la coincidència d’una multiplicitat 
de veus i de maneres d’escoltar que no es poden reduir a un acte vocal d’una cadena 
causal unívoca. 

Es tracta d’una perspectiva justificada per a la individuació, ja en una primera anàlisi, de 
mecanismes compositius que actuen segons evidents criteris mnemotècnics. Així mateix, 
l’avaluació de la relació entre dimensió escrita i dimensió oral de l’obra alfonsina ofereix la 
possibilitat d’esbrinar no tan sols qüestions inherents a la transmissió i memorització del 
repertori, sinó també elements significatius dels seus sistemes de creació. En definitiva, la 
vocalitat implica l’avaluació de l’acte de la profération i el fet d’escoltar més que l’acció de 
llegir, perquè la recepció altera i modifica el significat del text. La veu, vehicle de transmissió 
dels valors de fe i tradició, se serveix del text que un moment determinat es cristal·litza sobre 
pergamí i acaba sent una forma comunicativa invariable, fixa, que ja no reflecteix la multitud 
de les veus de la tradició.

Les nombroses correspondències intertextuals e intermelòdiques entre les cantigas al-
fonsines i els altres repertoris medievals, són una mostra de l’extensa xarxa de contactes i 
influències (veus), elements determinants per a la comprensió dels significats que s’amaguen 
darrere dels textos dels poemes. 

El propòsit és la individuació de les fonts escrites o orals d’on procedeixen les històries 
miraculoses i els motius o incisos melòdics que van ser vehicles de transmissió i de memo-
rització del repertori alfonsí. La interrelació entre els temes de les narracions, els recursos 
metricomelòdics i la tria del lèxic desvelaran les motivacions mnemotècniques que hi són 
en funció de l’oralitat i, al mateix temps, deixaran emergir referències a un univers semàntic 
que enriqueix i amplifica el repertori i ens facilitaran els mecanismes que mouen el sistema 
de composició.

L’anàlisi dels textos marians, situat en el context performatiu, integrarà els factors lingüístics, 
musicals i gestuals. És a dir, els components essencials del procés de creació del repertori 
marià alfonsí no es poden extreure tout court de l’anàlisi del signe gràfic, que acaba sent un 
símbol mutant dins d’un procés de descodificació costant entre trobador i públic. 

1.2. La presència de la Mare de Déu des del repertori litúrgic al líric romànic

El culte marià va ser una de les formes més conegudes de devoció a l’edat mitjana, que va 
viure un moment de renaixença entre els segles XI i XII gràcies, sobretot, a l’obra de difusió 
dels monjos cistercencs. Una devoció que es vehiculava mitjançant la difusió de les narracions 
del miracles de la Verge (Miracula), que es manifestaven amb la intervenció de la Mare de Déu 
per protegir un cristià, sovint pecador, que com a devot de la Verge obtenia el perdó de Déu.



93L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

De fet, la funció de Maria com a intercessora en el procés de salvació de la humanitat és 
el tema principal, abans que de la lírica en llengua romànica, de la producció litúrgica. Així 
doncs, a les cantigas alfonsines ressonen expressions místiques, suggestions textuals i també 
incisos melòdics identificables i pertanyents al repertori d’antífones de l’ofici marià, dels cants 
del proprium d’Advent o també de la producció himnòdica i seqüencial inspirada en la figura 
de la Mare de Déu. 

Per entendre com s’arriba a la formulació de la imatge de la Filia Virgo et Mater en el re-
pertori líric romànic, Cantigas de Santa Maria incloses, hem de mirar cap al repertori litúrgic 
i cap a la producció poètica en llatí, que inclou versos, prosae, els himnes i les seqüències 
que tanta importància van tenir en la creació de la naixent lírica en llengües romàniques de 
caràcter tant devocional com profà.

La proclamació dogmàtica de Maria com a Mare de Déu es remunta a la celebració del 
concili d’Efes durant l’any 431, que constitueix un moment determinant a l’inici de la divulgació 
del culte marià que es va difondre d’Orient a Occident. No obstant, la devoció a la Mare de Déu 
ja estava escampada, sobretot arreu de les terres orientals, molt abans de la seva oficialització, 
segons fonts indirectes que testimonien la presència de processons acompanyades amb les 
antífones Sub tuum praesidium  (present a l’ofici marià des del segle IX i a partir del XII com 
a antífona al càntic evangèlic Nunc dimittis de completes),  Salve sancta Parens (introit del 
Comune Beatae Mariae Virginis) i Gaude, Maria Virgo, ja documentada des del segle III. Així 
mateix, al segle IV la pelegrina Etèria descrivia en el seu Itinerarium ad Loca Sancta la processó 
de la festa de la Purificació celebrada a Jerusalem, amb la citació de les antífones entonades 
en aquesta ocasió: Adorna thalamum, Sion, O admirabile commercium, Quando natus es 
ineffabiliter i Rubum quem viderat Moises. Aquests testimonis assenyalarien l’existència d’un 
repertori marià d’origen oriental difós abans de l’època carolíngia, en coincidència amb el 
cicle de l’Advent i amb les festes més antigues dedicades a la Verge: Purificació, Anunciació, 
Assumpció i Nativitat (Maggioni 1998).

A més de ser present amb oficis propis en els primers llibres litúrgics confegits a partir del 
segle X-XI, la Mare de Déu ja havia entrat, amb Crist i els Sants, a les invocacions litàniques 
fins al fet de ser protagonista d’una lletania mariana sencera des del segle XII, on apareixia 
amb apel·latius trets dels pares de l’Església, escrits himnogràfics i oracions: Sancta dei ge-
nitrix, Sancta Virgo virginum, Sancta Mater Domini, Sancta regina coelorum i Sancta Mater 
misericordia.

Des del segle XI també es va difondre l’Officium parvum Beatae Mariae Virginis, on con-
flueixen els textos de l’ofici marià més encisadors, cantats en totes les comunitats monàstiques 
i convents de frares, a més de ser difosos entre laics. A la mateixa època es va introduir el 
primer Prefatio de beata Maria Virgine a la missa (primer testimoni de 1095) i  un Ordinarium 
missae dedicat a la Verge.

Entre les fórmules de pregària que conflueixen en els repertoris litúrgics i reelaborades en 
les formes poeticomusicals devocionals, destaca l’íncipit de la cèlebre pregària que repro-
dueix el salut de Gabriel a la Verge (Lluc 1, 28) juntament amb la benedicció d’Elisabet a la 



94 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Mare del Senyor (Lluc 1, 42): Ave Maria, gratia plena Dominus tecum (Gabriel). Benedicta tu 
in mulieribus et benedictus fructus ventris tui (Elisabet). Es tracta d’una fórmula coneguda a 
Orient ja des del segle IV, present en els antifonaris de la missa medieval des dels segle XI 
com a cant d’ofertori del IV diumenge d’Advent, del dimecres de Tempora d’Advent i per la 
missa de l’Anunciació.

La salutació angèlica Ave Maria va tenir difusió, doncs, en àmbit litúrgic i també dins  con-
textos devocionals, on entrava en narracions prodigioses relacionades amb la seva recitació, 
sobretot associada a la pràctica de la genuflexió, en determinats moments del dia i quan 
repicaven les campanes a les completes (cant de l’Angelus). La seva difusió extraordinària 
va estar lligada a la pràctica de recitació del saltiri marià, que substituïa la recitació dels 150 
salms, per part dels conversos illetrats a les comunitats monàstiques. Un costum que es va 
cristal·litzar en la pregària del rosari, basat en la repetició de les Ave Maria pels 15 misteris 
tripartits en gojosos, dolorosos i gloriosos i que tenen la finalitat d’invocar l’ajuda de Déu a 
través de la intercessió de Maria.

La fórmula de la salutació mariana de derivació evangèlica va originar una sèrie de variants 
en llatí (Gaude, Salve Regina) que ocupen el lloc d’íncipit de molts cants del repertori dedicat 
a la Verge, com les quatre antífones que des del segle XIII acaben les completes: Alma re-
demptoris mater, Salve Regina, Ave Regina coelorum  i Regina coeli.

El fervor envers la figura de la Mare de Déu es canalitza en la producció lírica destinada a 
la litúrgia entre els segles XI i XII. La producció himnòdica, juntament amb les composicions 
tropístiques i seqüencials van ser font d’inspiració del gènere líric marià en llengües romàni-
ques. De fet, a les cantigas hi podem reconèixer moltes referències a himnes, seqüencies i 
antífones tal vegada citats directament (Te Deum laudamus, Salve Regina, Ave Maris Stella, 
Ave Maria) o diversament amagats en al·lusions en el text o en la melodia.

Les cantigas on apareixen referències textuals al repertori litúrgic són: Ave Maria a les CSM 
71, 152 i 269; Salve Regina a les CSM 55, 262 i 313; Ave Maris Stella a les CSM 94 i 180, 
Gaude Maria Virgo a la CSM 6 i Salve Mater Salvatoris d’Adán de San Victor a la CSM 202. 
Normalment aquests cants es posen en boca dels protagonistes de les narracions miracu-
loses: per exemple, a la CSM 71 la monja resava 1000 Ave Maria i per això se li va aparèixer 
la Verge; a la CSM 152 el protagonista, un cavaller luxuriós devot a la Verge, a qui resava 
cada dia amb les paraules de l’Àngel, també va merèixer el paradís. A les dues cantigas, a la 
recitació de l’Ave Maria se li atribueix el poder de conquerir el cel.

Especialment les cantigas de loor comparteixen uns mateixos elements ancestrals amb la 
lírica litúrgica, que es materialitzen en estructures salmòdiques i sobretot en fórmules melò-
diques d’himnes i antífones, especialment les 4 que es fan servir com a final de completes: 
Salve Regina, Ave Regina coelorum, Alma Redemptoris Mater i Regina coeli laetare.



95L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

1.3. Fonts de procedència del material narratiu i melòdic 

Les col·leccions de miracles marians, fonts de procedència de les narracions i pertanyents al 
gènere literari dels Miracula, es van difondre a partir de les comunitats monàstiques clunia-
cenques al llarg del segle X amb la intenció de fer conèixer els fets extraordinaris i llegendaris 
succeïts per intervenció de Santa Maria. Un conjunt de narracions miraculoses que va ser 
acollit pels monjos cistercencs, que en van fer divulgació per tota l’Europa cristianitzada durant 
el segle XII. Especialment sant Bernat de Claravall (1091-1153) fou el portaveu de la devoció 
mariana, fins al punt de ser anomenat citharista Mariae. 

En principi, els miracles de la Mare de Déu es trobaven barrejats amb els prodigis d’altres 
sants en recopilacions molt antigues, com els Septem Libri Miraculorum redactats per Gregori 
de Tours el segle VI. Va ser només a partir del segle XI que el culte a la Verge va tenir una 
difusió excepcional a través de l’orde del Cister i, de fet, des d’aquest moment van aparèixer 
antologies de només miracles marians: De laude Sanctae Mariae de Guibert de Nogent (1053-
1121), Liber miracularum Dei genitrix de Guillaume de Malmesbury (mort a l’any 1143) i el De 
miraculis Beatae Virginis Mariae de Gautier de Cluny (mort abans del 1155). 

Un fenomen paral·lel a la difusió de col·leccions de miracles marians de caràcter universal 
va ser la confecció d’antologies de miracles relacionats amb els llocs de culte concrets, on 
sovint es custodiaven relíquies de la Verge. Es tracta de col·leccions de narracions de miracles 
de caràcter local en llatí, anònims o amb indicació clara de paternitat, que van tenir difusió 
al llarg del segle XIII amb finalitat promocional dels santuaris involucrats: Ròcamador, Reims, 
Chartres, Laon, Soissons, Coutances i Saint-Pierre-sur-Dive (Negri 2021, 182). 

Van ser les grans col·leccions universals redactades a Anglaterra i Normandia, basades 
en llegendes de procedència local, les que van delinear aquella fisonomia que les narracions 
acabaran tenint al segle XIII. Finalment, a França apareixeran els primers compendis impor-
tants de llegendes marianes que integren anècdotes de tradició oral atribuïts a la Verge, fets 
històrics, mites pagans i matèria narrativa de procedències vàries. 

Durant el segle XIII la producció d’antologies de miracles atribuïts a la Mare de Déu segueix 
creixent també gràcies a l’aportació dels ordres mendicants: el Mariale magnum amb 43 
miracles, compendi inclòs a l‘Speculum historiale del dominicà francès Vincent de Beauvais 
(mort l’any 1264), juntament amb la Legenda aurea de Iacobus de Voragine, dominicà italià 
(ca. 1230-1298), que aplega 19 miracles marians. Entre aquestes obres narratives de mira-
cles que integren també tractats teològics i composicions poètiques, anomenades marials, 
les fonts possibles d’Alfons X serien:  Stella Maris de Joan de Garlàndia; Speculum historiale 
de Vincent de Beauvais i Dialogus Miraculorum de Cesari d’Heisterbach (Parkinson 2011). 

Al llarg dels segle XIII canvien els vehicles d’expressió del miracle marià, no només per l’ús 
sempre més conscient del vernacle, sinó també per l’ingrés del llenguatge poètic amb música. 
Les tres col·leccions en llengües romàniques que marquen aquesta etapa són: Miracles de 
Notre-Dame de Gautier de Coincy (1177-1236) en francès, els Milagros de Nuestra Señora 
de Gonzalo de Berceo (abans de 1196-després de 1252) en castellà i les Cantigas de Santa 



96 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Maria atribuïdes al rei Alfons X (1221-1284) en llengua gallega medieval. El model, entre les 
primeres antologies d’aquest gènere, fou en llengua anglonormanda i es remunta al segle 
precedent: Le Gracial (ms. Brit. Egerton 612), una recopilació de 49 miracles en octosíl·labs 
atribuïda al clergue Adgar.

La col·lecció que va tenir més difusió al principi del segle XIII fou la dels Miracles de No-
tre-Dame del prior del monestir de Vic-sur-Aisne, Gautier de Coincy (1177-1236): 58 narracions 
de miracles de la Verge en llengua d’oïl aplegats en més de 80 manuscrits. Una antologia 
monumental per dimensió (30.000 octosíl·labs en couplets) i construcció: cada llibre comença 
amb un pròleg i acaba amb un epíleg, i emmarca els miracles entre cançons, tal vegada re-
vestides amb notació musical. Els sistemes de composició de l’obra del monjo trobador es 
fonamenten en el principi de la imitació a partir de patrons de cançons profanes (Gennerich 
1948). L’estructura dels poemes de Gautier i l’anàlisi de les melodies que acompanyen els 
versos cantats (Chailley 1959) en comparació amb algunes cantigas alfonsines ofereixen la 
possibilitat de comprovar semblances temàtiques, lexicals i melòdiques de gran interès. 

Per entendre el valor i la importància poeticomusical dels Miracles de Notre-Dame (1218-
1227), a partir del seu testimoni més valuós (ms París, BnF nouv. acq. fr. 24541) constatem 
la presència d’analogies de contingut (razó), de lèxic (mot) i de melodia (so) amb les cantigas 
alfonsines (Gruber, 1983). La relació entre l’obra de Gautier i la col·lecció d’Alfons X es con-
firma en diverses ocasions com, per exemple, en el text de la CSM 61 Como Santa Maria 
guareçeu ao que xe lle torçera a boca porque desceera en ela (Mettmann I, 205)50, on hi ha 
una referència a un livro amb els miragres de Seixsons (v. 5-6). De la comparació entre les 
chansons de Gautier i les cantigas alfonsines, els casos d’imitació que més destaquen són 
la CSM 10 Esta è de loor de Santa Maria, com’è fremosa e bõa e á gran poder (Mettmann I, 
84), amb refrany Rosa das rosas e fror das frores paràfrasi de la chanson 6 Rose des roses et 
fleur des fleurs, i la CSM 414 Esta quarta é da trĩidade de santa Maria (Mettmann, III, 334) un 
contrafactum de la chanson 9 Pour conforter mon cuer et mon courage de Gautier (Rossell 
2005: 1421; Rossi-Disalvo 2009).

La col·lecció de Gautier de Coincy també té relacions amb els Milagros de Nuestra Se-
ñora de Gonzalo de Berceo, recopilació de 25 miracles en versos alexandrins monorims 
(cuaderna vía) que constitueixen el Mester de clerecía, estil propi dels eclesiàstics que es 
contraposaven al popular Mester de juglaría. Les semblances entre ambdós marials lírics és 
imputable a la coincidència dels models llatins: la Legenda aurea de Iacobus de Voragine i 
l’Speculum historiale del dominicà francès Vincent de Beauvais. Entre les coincidències de 
razó i mot atestades a les dues antologies recordo la narració del miracle n. 20 de Berceo, 
n. 16 de Gautier, on un monjo borratxo lluita contra el dimoni que se li apareix en forma de 
tres feres i que és protegit per la Verge. Així mateix, també hi ha narracions que coincideixen 
a les tres fonts, com el miracle n. 8 de Berceo, n. 25 de Gautier i confluït a la CSM 26 de la 

50	  La numeració segueix l’ordre de l’edició W. Mettmann, Cantigas de Santa Maria, 3 vols., Madrid: Castalia 
1986.



97L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

col·lecció d’Alfons X: Esta é como Santa Maria juigou a alma do romeu que ya a Santiago, 
que sse mato una carreira por engano do diabo, que tornass’ao corpo e fazesse pêedença 
(Mettmann I, 123). Es tracta del relat del pelegrí luxuriós que, per consell del dimoni aparegut 
a semblança de sant Jaume, es decapita i es castra per expiar el seu pecat i és ressuscitat 
per intervenció de la Verge (Colantuono 2017).

Aquestes són només algunes de les fonts escrites certes que han pogut ser d’inspiració al 
rei Savi i als seus col·laboradors, tenint en compte també la importància d’altres recopilacions 
de caràcter local relacionades a santuaris concrets. Més enllà d’aquest canal de transmissió, 
basat en documents escrits conservats o perduts al llarg dels segles, també hem de considerar 
el patrimoni de narracions, tòpics lingüístics i melodies de transmissió oral que confluïren en 
els còdexs alfonsins.

2. Imitació i composició 

2.1. El paper de la veu i la relació entre memòria i vers cantat

La qüestió del paper de la veu no només en l’etapa de la transmissió, sinó també en el procés 
de creació del repertori líric medieval, és un factor d’importància primordial. La manca d’un 
plantejament que tingui en compte aquest punt de partida ha fet possible la proliferació de 
metodologies d’interpretació que no s’integren en la complexitat dels textos medievals (Duggan 
1999). De fet, una aproximació adequada requereix un canvi hermenèutic que suposa una 
perspectiva diferent respecte als estudis precedents. Es tracta de la mateixa perspectiva ar-
queològica de quan s’examina un fòssil que, un cop recuperat, s’ha de desprendre de tots els 
sediments que l’empresonen; així doncs, el repertori poeticomusical medieval s’ha de deslliurar 
dels condicionaments sobrevinguts, els mateixos que han fet possible la seva subsistència.  
Els passos fonamentals dels processos creatius de la composició oral es poden reconstruir a 
través de l’observació de l’estructuració dels versos cantats, elements significatius del sistema 
de creació poeticomusical. Així com en els processos de composició de les narracions literàries 
medievals s’uneixen “textos mentals” que alternen imatges i relats transmesos oralment, el 
material melòdic dels repertoris lírics és el resultat de l’assemblatge de cèl·lules, segments o 
peces senceres pertanyents a la memòria musical compartida per un públic d’entendedors 
(Rossell 2011). L’element de referència del sistema de composició melòdica és la distinctio, 
segment melòdic delimitat per notes estructuralment rellevants que constitueixen ganxos 
per a la memòria51. La relació que s’instaura entre memòria i distinctio en el curs del desen-
volupament melòdic es podria comparar a la relació entre memòria i paraula en els textos 
narratius de tradició oral.

51	  Guido d’Arezzo, Micrologus, en Le opere, ed. Angelo Rusconi (2005), XV, 35. Firenze: Edizioni del Galluzzo.



98 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

El vers cantat també es defineix sobre la base de factors prosòdics com les formes de 
paral·lelismes i recurrències fòniques, les rimes, les al·literacions i les assonàncies. Per tots 
aquests motius, per entendre els principis de construcció de les cantigas és molt útil la 
perspectiva metodològica que Simha Arom aplica a l’anàlisi dels cants de tradicions orals 
(Arom-Khalfa 1998: 5-17). Segons aquestes teories és possible reconèixer unitats melòdiques 
mínimes en els repertoris tradicionals, de llargada i estructura variable segons el context que 
els acull. Es tracta d’una successió melòdica corresponent al “motiu melòdic” que, en certs 
contextos, com l’entonació, té una funció mnemotècnica preeminent (Huseby 1999). Per 
aquest motiu, entenem per vers cantat un segment de text amb una entonació melòdica 
mnemotècnicament significativa que s’estructura a partir de tècniques destinades a la con-
servació i transmissió d’un contingut. A la cultura dominant, que des de fa segles es difon a 
través de l’escriptura, el vers pot ser recitat o cantat, mentre que a les cultures orals, com a 
la lírica alfonsina, el vers només es pot manifestar de manera cantada (Carpitella 1994: 9).

Els textos narratius de transmissió oral sovint presenten indicis verbals que fan referència a 
la procedència tradicional de la informació transmesa: els verbs dicunt, fertur, ferunt, constat, 
al·ludeixen a la font d’això que es diu i creen un pont semàntic amb l’anònim univers de veus 
de la memòria col·lectiva. Així, amb referència a l’àmbit musical també individualitzem un lèxic 
paral·lel amb la funció d’indicar la presència d’una memòria melòdica compartida, tal com les 
locucions recurrents en el repertori marià alfonsí: bon son, cantar missa, missa mui cantada, 
kyrie eleison (Malizia 1992).

En el procés de recuperació del material textual i melòdic, l’element emocional destaca 
com a element intrínsec. És a dir, la perdurabilitat a la memòria d’un conte, d’una anècdota, 
d’una maledicència, del relat d’un miracle i, també, d’un motiu melòdic és directament pro-
porcional a la profunditat de l’emoció suscitada. El gran valor dels textos medievals, creats 
i difosos oralment, consisteix en la força i amplitud de la impressió emotiva que desperta la 
història narrada. Per això, en la producció poeticomusical medieval el factor emotiu és predo-
minant respecte a l’intel·lectual, conjuntura que desvela tot el potencial expressiu i l’extensió 
descriptiva de les obres medievals (Oldoni 1997: 386). 

Una anàlisi integral de les cantigas marianes restitueix un univers de veus, un assemblatge 
d’oralitats múltiples on es poden extreure imatges, creences, temors i picardies de les quals 
només una mínima part s’ha pogut fixar en el pergamí. Un univers que no s’identifica amb 
la seva forma escrita, que va més enllà del signe portador d’un significat fluctuant i que, en 
qualsevol cas, està relacionat amb un receptor.

La dimensió vocal de les composicions líriques alfonsines inclou, a més a més, la presèn-
cia d’elements performàtics que integren factors verbals i no verbals, des de l’entonació a la 
gestualitat, com a mitjans expressius ja previstos a la dimensió vocal de la monodia medieval 
(Rossell 2010). Aquesta teatralitat no s’explicita en la simple dialèctica del discurs directe, sinó 
en la narració indirecta de la veu fuori campo: una veu evocadora d’altres veus procedents de 
lluny, expressions d’un passat que a través del diàleg ininterromput amb la tradició tornen a fer-
se presents. Una estructuració que permet individualitzar un nivell extradiegètic de la narració, 



99L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

on les veus, que deixen les accions a una mena de suspensió atemporal, traslladen els fets 
miraculosos a una dimensió transcendental i es projecten més enllà de l’experiència humana.

El repertori líric narratiu que relata els fets miraculosos atribuïts a la Mare de Déu és com-po-
sat amb un sistema d’assemblatge de material textual i melòdic preexistent. En l’avaluació del 
procés de recuperació d’aquest material des del patrimoni tradicional és possible individualitzar 
els criteris que determinaren les eleccions, sempre en la línia de garantir el contínuum me-
morial. La recuperació tout court d’una forma lexical (mot), d’una estructura metricomelòdica 
preexistent (so) o d’un tema pertanyent a la memòria col·lectiva (razó) determina la creació 
d’una xarxa de relacions entre textos (Gruber 1983). 

El material de la narració d’aquestes col·leccions procedeix de diversos repertoris d’his-
tòries miraculoses, narracions d’una extraordinària força descriptiva i evocadora. Cada poema 
narra llocs reals, temps carregats de memòries i tradicions: històries de miracles, d’homes i 
fets van passar i continuen passant en una dimensió atemporal. Aquí la narració ja és inter-
pretació i, al mateix temps, tradició interpretativa vehiculada per la participació emotiva que 
actua a través la tria de citacions, conscients o involuntàries, fragments melòdics procedents 
d’altres repertoris i que ens restitueixen un univers carregat de memòries. 

El procés de composició començava amb la selecció del miracle o del tema i, successi-
vament, seguia l’elecció dels motius melòdics, opció que determinava l’estructuració mètrica 
del poema. La col·locació de les paraules era una labor posterior, que consistia en l’adaptació 
del text als angles i corbes d’un sender ja predisposat i marcat per l’elecció dels motius melò-
dics. De fet, les adaptacions de textos a segments melòdics preexistents requeria una llengua 
fonèticament versàtil, amb més paraules agudes que esdrúixoles i diftongs que s’adapten amb 
facilitat a un sistema musical ja predisposat. L’opció de la llengua gallega, de l’occità i de la 
llengua d’oïl com a idiomes del repertori líric medieval podria tenir motivacions, a més de les 
sociològiques i polítiques, d’ordre tecnicocompositiu, ja que són llengües de fàcil adaptació 
a motius melòdics preexistents. 

Aquesta perspectiva que considera el procés de composició a partir de l’elecció de la 
melodia justificaria la polimetria sistèmica que contempla la presència de diferents tipologies 
mètriques en una mateixa cantiga, la utilització freqüent de l’enjambement i l’ús lliure de la rima. 
Un exemple molt eloqüent del sistema de composició que s’estructura a partir dels motius 
melòdics és ofert a la CSM 292 Como el rey don Fernando vẽo en visiona o tesoureiro de 
Sevilla e a Maestre Jorge que tirassen o anel do seu dedo e o metessen no dedo da omagen 
de Santa Maria (Mettman 1986, III: 77), una cantiga de 21 estrofes. Aquí la necessitat d’ob-
tenir la rima masculina a tantes estrofes provoca una sèrie d’anomalies lexicals: la menció 
innecessària a San Denis (v. 23), que és recurrent en altres cantigas pel mateix motiu; l’al·lusió 
fora de lloc a San Mateus (v. 48), les distorsions lexicals (ofreçon v. 73 / mentiral v. 104), el 
trencament sil·làbic entre final i començament de vers (San-ta v. 77-78), són tots expedients 
d’un sistema que obeeix a una traça melòdica predeterminada (Llorens 1979).  

Finalment, els motius melòdics constitueixen els canals a través dels quals passen aquells 
valors, ja pertanyents a la memòria col·lectiva, i que amplifiquen o, tal vegada, modifiquen el 



100 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

significat del text. Tant és així que la veu, en els repertoris lírics de l’edat mitjana, no és només 
vehicle, sinó que és el cos mateix de la substància poètica. En aquesta perspectiva, la música 
és portaveu d’aquell sabor de proustiana memòria, en una dimensió on les veus antigues 
tornen en un perdurar etern per recordar, ultrapassant la nostra humana condició, i renovar 
els prodigis del miracle in aeternum.

2.2 Les individuacions del models melòdics 

La correspondència entre les cantigas marianes i la producció litúrgica ha sigut objecte de 
constatacions de semblances melòdiques i d’anàlisis comparatives destinades a la individuació 
d’imitacions significatives (Anglès 1958; Rossell 1997: 41-76; Ferreira 1999: 29-40). De fet, la 
convergència mètrica i melòdica sovint és un expedient per a l’aconseguiment de dos objec-
tius: la coherència textual i melòdica del corpus i, en l’àmbit de la recepció, l’assoliment d’una 
transmissió mnemotècnicament eficaç (Rossell 1997). En aquesta perspectiva, les eleccions 
melòdiques que conflueixen a les cantigas tenen funció aglutinant dins d’un projecte que mira 
cap a la recuperació i cap a una nova lectura de la tradició musical litúrgica en clau devocional.

En aquesta direcció, Anglès havia ja observat que la matèria melòdica de les cantigas sovint 
procedeix de models litúrgics preexistents i que la tria respon a raons temàtiques i, tal vegada, 
ideològiques, és a dir, intertextuals. El musicòleg català va reconèixer el model melòdic en 
més d’una cantiga: a vegades semblances llunyanes, altres possibles i, més d’una vegada, 
certes. És el cas de la CSM 421 Esta XI en outro dia de santa Maria, é de como lle venna 
emente de nos ao dia do juyzio e rogue a seu Fillo que nos aja merçee (Mettmann 1986, III: 
348), que és un contrafactum de la prosula Ab hac familia afegida al melisma final (suam a 
nobis) de l’ofertori Recordare Virgo Mater (Anglès 1931; Asensio 2001), citació melòdica que 
potencia la funció d’intercessió de la Verge el dia del Judici. El propòsit d’aquesta elecció 
estructural i melòdica es pot deduir comparant el contingut de la prosula, que amplia el tema 
ja inclòs en l’ofertori, una pregària a la Verge perquè tingui misericòrdia pels nostres pecats.

Així, a la successiva CSM 422 Esta XII é de como santa Maria rogue por nos a seu fillo 
eno dia do juyzio (Mettmann 1986, III: 349) també reconeixem la melodia del cant de la Sibi-
l·la, justificada per l’evocació del judici final amb la intenció de remarcar i amplificar el sentit 
escatològic de la cantiga.

Sovint la imitació melòdica és parcial i destinada al rescat de significats perduts, com el 
cas de la CSM 340 (=412) Esta é de loor de santa Maria amb represa Virgen, Madre groriosa 
de Deus filla e esposa (Mettmann 1986, III: 187), una cantiga de loor que recuperaria la me-
lodia de l’alba S’anc fui belha ni prezada de Cadenet, amb la intenció de retornar l’entonació 
melòdica al seu lloc originari i a la dimensió sacra de l’himne Ave maris stella (Oroz 1987; 
Rossell 1991; Camprubí, 2020).

Tal vegada les individuacions s’amaguen darrere d’articulades citacions intertextuals 
que, en correspondència amb factors formals, ens desvelen possibles patrons melòdics. Un 

d’aquests casos de relació melòdica va ser reconegut per Wendy Lawson en un interessant 
i suggestiu estudi de la CSM 288 Como un ome bõo de relijon foy veer a ygreja u jazia o 
corpo de sant’Agostin, e viu y de noite santa Maria e grandes coros d’angeos que canta-
van ant’ela (Mettmann 1986, III: 71) amb represa A Madre de Jhesu Cristo, / vedes a quen 
apparece (Lawson 1997: 91-94). El punt de partida és la relació intertextual entre el text del 
cant entonat per les verges a la Verge Maria Amigas, muy ben cantemos ant’aquesta nos 
guia  (v.33) i l’himne de Seduli Cantemus, socii, Domino cantemus honorem. El miracle narrat 
refereix la visió de sant Dunstan, abat de Glastonbury i arquebisbe (957-988), a la catedral de 
Canterbury. L’estructura metricoformal de virolai atípic (aa’/a’’aa’’a/aa’aa’) es pot interpretar 
com una successió d’estrofes de romanz, forma practicada a l’antiga litúrgia hispànica. La 
hipòtesi formulada per Giacomo Baroffio col·locaria la difusió de l’himne a l’Anglaterra del 
segle IX com a reminiscència d’una antiga melodia del patrimoni hispànic integrat a les illes 
juntament amb altres textos litúrgics (Baroffio 1988: 48).

 
R

288
              

 
M

              

                

 
V

              

Fig. 1 CSM 288, ms j. b. 2 de El Escorial (f. 258v); CSM 19, ms Firenze B. R. 20

L’elecció com a objecte d’anàlisi de la CSM 24 Esta é como Santa Maria fez nacer hua fror na 
boca ao crerigo depois que foi morto, et era en semellança de lilio, porque a loava (Mettmann 
1986, I: 115) amb represa Madre de Deus, non pod’errar quen en ti á fiança, està relacionada a 
la presència del vers Os crerigos en mui bon son cantando Kyrie eleison (vv. 49-50). La cantiga 
recull el miracle del clergue de Chartres, un home pecador, lladre i trampós amb una especial 
devoció a la Verge, a qui resava sempre abans de cometre les seves malifetes (I, 15 Gautier 
de Coinci i 3 Gonzalo de Berceo). La narració relata com el clergue va morir improvisament 
sense confessió, com va ser enterrat en un lloc no consagrat i com la Verge es va aparèixer 
al capellà (preste) del poble per demanar digna sepultura al clergue perquè havia obtingut el 
perdó del seu Fill. Durant l’aparició, la Mare de Déu va demanar que es tornés el clergue al 



101L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

d’aquests casos de relació melòdica va ser reconegut per Wendy Lawson en un interessant 
i suggestiu estudi de la CSM 288 Como un ome bõo de relijon foy veer a ygreja u jazia o 
corpo de sant’Agostin, e viu y de noite santa Maria e grandes coros d’angeos que canta-
van ant’ela (Mettmann 1986, III: 71) amb represa A Madre de Jhesu Cristo, / vedes a quen 
apparece (Lawson 1997: 91-94). El punt de partida és la relació intertextual entre el text del 
cant entonat per les verges a la Verge Maria Amigas, muy ben cantemos ant’aquesta nos 
guia  (v.33) i l’himne de Seduli Cantemus, socii, Domino cantemus honorem. El miracle narrat 
refereix la visió de sant Dunstan, abat de Glastonbury i arquebisbe (957-988), a la catedral de 
Canterbury. L’estructura metricoformal de virolai atípic (aa’/a’’aa’’a/aa’aa’) es pot interpretar 
com una successió d’estrofes de romanz, forma practicada a l’antiga litúrgia hispànica. La 
hipòtesi formulada per Giacomo Baroffio col·locaria la difusió de l’himne a l’Anglaterra del 
segle IX com a reminiscència d’una antiga melodia del patrimoni hispànic integrat a les illes 
juntament amb altres textos litúrgics (Baroffio 1988: 48).

 
R

288
              

 
M

              

                

 
V

              

Fig. 1 CSM 288, ms j. b. 2 de El Escorial (f. 258v); CSM 19, ms Firenze B. R. 20

L’elecció com a objecte d’anàlisi de la CSM 24 Esta é como Santa Maria fez nacer hua fror na 
boca ao crerigo depois que foi morto, et era en semellança de lilio, porque a loava (Mettmann 
1986, I: 115) amb represa Madre de Deus, non pod’errar quen en ti á fiança, està relacionada a 
la presència del vers Os crerigos en mui bon son cantando Kyrie eleison (vv. 49-50). La cantiga 
recull el miracle del clergue de Chartres, un home pecador, lladre i trampós amb una especial 
devoció a la Verge, a qui resava sempre abans de cometre les seves malifetes (I, 15 Gautier 
de Coinci i 3 Gonzalo de Berceo). La narració relata com el clergue va morir improvisament 
sense confessió, com va ser enterrat en un lloc no consagrat i com la Verge es va aparèixer 
al capellà (preste) del poble per demanar digna sepultura al clergue perquè havia obtingut el 
perdó del seu Fill. Durant l’aparició, la Mare de Déu va demanar que es tornés el clergue al 



102 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

lloc consagrat amb una solemne processó. Com a símbol visible del perdó, al difunt li hauria 
sortit de la boca una fror de liro. El preste, sense cap mena de dubte, l’endemà va dur a ter-
me els manaments de la Verge amb repicades de campanes mentre tot el poble constatava 
el compliment del miracle. Quan els clergues arribaren al lloc del miracle recitaren sermons i 
amb bon son cantando Kyrie eleison van traslladar el clergue, con dansa, és a dir, amb tots 
els honors, al lloc consagrat per donar-li digna sepultura.

Un element significatiu que remet al context litúrgic mossàrab, és la referència a la dan-
sa: presència que caracteritzava l’antiga litúrgia hispànica abans del procés d’unificació dut 
a terme a partir del segle XI. La referència al bon son cantando Kyrie eleison ens obliga a 
interrogar-nos sobre el sentit de la valoració positiva del so i sobre la presència del cant del 
Kyrie eleison.

 
R

24    
+

        
+

  

 
M

    
+

     
+

 

 
V

   
+

        
+

  

Fig. 2 Transcripció de la CSM 24

La forma de la CSM 24, com la majoria de cantigas alfonsines, és la d’un virolai (ab/ccab), que 
des d’un punt de vista melòdic es pot considerar com a estructura tripartida: represa, muta-
cions i voltes (aba). La melodia en tritus, amb fa nota finalis i do nota de recitació, juntament 
amb la mediana la es presenta com un cant per terceres que pot accedir al re agut com a límit 
superior del registre del V mode. Aquest model formal ad arco es caracteritza per la part central 
desdoblada en dos motius idèntics en un registre agut, modalitat d’iteració pròpia d’un Kyrie 
eleison, el cant litúrgic citat en el text de la cantiga. Ara bé, el Kyrie eleison, cant de l’ordinari de 
la missa, constitueix una tipologia de composició relativament posterior respecte als cants del 
Propium missae i caracteritzada per la presència dels trops. La seva estructura formal consta de 
tres aclamacions, cadascuna entonada tres cops: Kyrie eleison, Christe eleison, Kyrie eleison. 
La modalitat de repetició melòdica determina estructures formals diferents: la forma més senzilla 
se serveix d’un únic motiu melòdic per a cada aclamació, a excepció de l’última; l’altra preveu 
la utilització d’un mateix motiu per als dos Kyrie eleison i un de diferent per al Christe eleison, 
fet que determina la característica forma ad arco que reconeixem a la CSM 24.



103L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Abans de ser cant autònom de l’ordinari de la missa, el kirieleison fou una invocació per 
expressar adhesió a les pregàries pronunciades pel ministre, una melodia d’intercessió d’es-
tructura sil·làbica molt senzilla. Originàriament estava situada després de les lectures com a 
pregària d’acomiadament dels catecúmens, funció que va mantenir quan va ser introduïda 
a l’Occident al segle V. Amb la desaparició del catecumenat, el kirieleison va ser desplaçat 
al començament de la missa i va guardar la seva forma originaria. A partir del segle X es van 
compondre noves melodies i textos (trops), els íncipits dels quals s’han quedat com a re-
ferències que identifiquen cada kirieleison. D’aquesta manera, el Kyrie eleison es converteix 
en cant fix de l’Ordinarium missae, preparat per rebre un trop textual, una mena de comentari 
explicatiu de la celebració que l’inclou.

La tipologia melòdica més comuna d’aquests cants és la forma tripartida ad arco, amb 
l’aclamació central entonada en un registre més agut, i la presència d’un incís melismàtic que 
en un cert nombre de kírie subratlla la síl·laba e d’eleison: un breu melisma que es repeteix en 
les 9 invocacions, desplaçat al registre superior a la part central.

La CSM 24 es caracteritza per una arquitectura formal típica d’un Kyrie eleison i, a més a 
més, manté el mateix incís melismàtic en els mateixos punts de cada distinctio (fa sol la sol), 
transportat al registre agut (la sib do sib) a la part central.

Si totes aquestes evidències no fossin determinats per poder suggerir una derivació del 
cant de l’ordinari, es consideri l’extraordinària semblança amb la melodia del Kyrie Orbis factor 
(Colantuono 2007).





    
        

Ky ri e e le i son

             
Ma dre de Deus non pod' er rar

- - - -

- -





    
        

Ky ri e e le i son

          
que en ti a fi an ça

- - - -

- -





    
        

Ky ri e e le i son

             
Ma dre de Deus non pod' er rar

- - - -

- -





    
        

Ky ri e e le i son

          
que en ti a fi an ça

- - - -

- -

Fig. 3 Comparació melòdica Kyrie Orbis factor / CSM 24

Aquí es reconeix un perfil melòdic amb una armadura significativa sota el perfil mnemotècnic, 
que marca la innegable presència del model melòdic del Kyrie Orbis factor.

Finalment, s’haurien d’explicar els motius de la imitació d’un cant de l’Ordinarium missae 
en un context totalment estrany a la celebració eucarística. A propòsit d’això, cal recordar la 



104 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

funció originària del kirieleison, fora del context de la missa, com a aclamació inclosa en alter-
nança a les invocacions litàniques, funció que va tenir en el context de la missa del Dissabte 
Sant, de la processó de les Rogacions, de les processons funeràries i de l’ofici dels difunts, 
almenys fins a l’últim Concili52.

La referència a la flor de lirio  (llat. lilium) que sobresurt de la boca del clergue difunt posseeix 
una forta càrrega simbòlica, car el lilium és el símbol del candor i la virginitat, les virtuts que 
distingeixen la figura de santa Maria i que marquen el repertori litúrgic dedicat a la Verge, com 
l’antífona de l’ofici In natale Virginis: Sicut lilium. La llegenda va tenir una difusió molt àmplia 
en un nombre considerable de col·leccions de miracles: dues versions de Gautier de Coincy, 
l’antologia dels Miracula Beatae Mariae Virginis in carnotensis ecclesiae facta, versificada en 
el 1262 per Jehan le Marchand, Las vidas de los padres, fabliaux, cants morals i laudes. A 
la península Ibèrica la mateixa llegenda va ser acollida per Egidi de Zamora i versificada per 
Gonzalo de Berceo als Milagros de Nuestra Señora.

La locució bon son torna en altres cantigas (CSM 82, 188, 270, 410) i possiblement sempre 
amb relació al repertori litúrgic. Ara bé, una clara connexió amb el cant del kírie s’individua a 
la CSM 82 Como Santa Maria guardou un monge dos diaboos que o quiseran tentar e se lle 
mostraron en figuras de porcos pol-o fazer perder (Mettmann 1986, I: 261). Aquesta cantiga 
narra com Santa Maria va protegir un monge temptat pels dimonis, que se li van aparèixer 
en forma de porcos. La intervenció de la Verge va ser afable i amb bon son: e a Virgen santa 
mans’e en bon son confortou o frade, dizend’: A mi praz... (v. 48-49).

 
R

82
   

+

   
+

      
+

   
+

 

  
M

          

  
V
       

+

      
+

   
+

 

Fig. 4 Transcripció CSM 82

Es tracta d’un virolai amb estructura melòdica tripartida en tritus, amb finalis fa, corda de 
recitació do i un registre que s’estén de mi greu a re agut, límit extrem del V mode. A la típica 
estructura de kírie correspon una extraordinària semblança amb el kirieleison XVII, conegut 
amb el trop com a Kyrie Salve.

52	  Cantarkirieleison és una expressió que s’utilitza amb el significat de demanar misericòrdia.



105L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com





             
A San ta Ma ri a mai bon ser vir fez

                
Ky ri e e le i son

- - -

- - - - -

-

Fig. 5 Comparació Kyrie Salve / CSM 82
 
Aquesta seria una altra prova indicativa de la valoració positiva de la locució bon son, que no 

refereix judicis de caràcter estètic, sinó adhesió al model d’elecció, i es converteix en referència 
de models litúrgics, que en els casos analitzats remeten a patrons melòdics de Kyrie eleison.

La citació d’un bagatge lexical (mot), d’un esquema metricomelòdic preexistent (so) o d’un 
contingut o tema (razó), determina una xarxa de relacions ininterrompuda entre obra citant 
i obra citada. La imitació d’un motiu melòdic definit, d’un incís mínim o d’una peça sencera 
permet el diàleg amb el model imitat i afegeix un plus semàntic a la narració: es tracta de la 
funció intermelòdica, com a factor determinant del procés de composició del repertori marià. 
És a dir, la melodia s’estructura a partir un sistema de citacions que amplifiquen o modifiquen 
el sentit del text i que faciliten la transmissió i memorització dels repertoris. L’univers sonor de 
les cantigas es presenta, doncs, com a plataforma calidoscòpica on podem destacar citacions 
intencionals i involuntàries, juntament amb fragments melòdics inusuals perquè deriven de 
sistemes modals arcaics mai codificats. A cada referència melòdica o citació textual correspon 
una extraordinària varietat de santuaris i llocs que van ser escenaris dels miracles marians 
evocats a la col·lecció alfonsina (Colantuono 2007). 

Entre els llocs marians citats a les cantigas, el monestir de Santa Maria la Real de Las 
Huelgas (Burgos) ocupa un lloc de cert relleu, sigui pels seus orígens reials per haver estat 
fundat per Alfons VIII de Castella el 1187, sigui per la presència d’una comunitat cistercenca 
femenina sovint procedent de llinatge regi. La Verge de Las Huelgas és evocada a la CSM 363 
(CSM 59 al ms Firenze B. R. 20) Como Santa Maria livrou de prijon un cavaleiro por ũa cantiga 
que lle fez, que tiinna preso el con Simon (Mettmann 1986, III: 236) amb refrany En bon ponto 
vimos esta Sennor que loamos, on un trobador gascó salvat per la Verge titular del monestir 
de Burgos promet que mentre vivesse / polo seu amor trobasse (v. 27-28). Un altre miracle 
atribuït a la Verge de Burgos és narrat a la CSM 303 (CSM 29 nel ms Firenze B. R. 20) Como 
hũa omagen de Santa Maria falou nas Olgas de Burgos a ũa moça que ouve medo (Mettmann 
1986, III: 102), amb refrany Por fol tenno quen na Virgen non á mui grand’asperança. 

Mencions directes a la fundació monàstica règia, lloc de sepultura de la família real, es 
troben a les cantigas:



106 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 292 (CSM 10 al ms Firenze B. R. 20) Como el Rey Fernando vêo en vision ao te-
soureiro de Sevilla e a maestre Jorge que tirassen o anel do seu dedo e o metessen no 
dedo da omagen de Santa Maria (Mettmann 1986, III: 77), amb refrany Muito demostra 
a Virgen, a Sennor esperital; 

CSM 221 (CSM 73 al ms Firenze B. R. 20) Como Santa Maria guareceu en Onna al Rei 
Don Fernando, quand’era menŷo, dûa grand’enfermidade que avia, (Mettmann 1986, 
II: 284), cantiga que relata l’episodi de la curació de Ferran III gràcies a la intervenció 
de la Verge de Burgos; 

CSM 122 (CSM 122 al ms El Escorial T.I.1) Como Santa Maria resucitou hûa infante, 
filla du rei, e pois foi monja e mui santa moller (Mettmann 1986, II: 67), la cantiga que 
narra l’ingrés de Berenguera, germana d’Alfons X, al monestir cistercenc després d’una 
guarició miraculosa. El vers 67 de la CSM 122 refereix l’origen real de les monges que 
residien en aquest lloc: nas Holgas, logar de bon preu (v. 67). 

El monestir cistercenc de Las Huelgas és el lloc on es manifesta el miracle narrat a la CSM 
361 (CSM 83 nel ms Firenze B. R. 20): Como Santa (Maria) fez nas Olgas de Burgos a ũa sa 
omagen que se volveu (na cama) u a deitaron (Mettmann 1986, III: 232) amb refrany Null’ome 
per ren non deve / a dultar nen a tẽer. La primera estrofa de la cantiga refereix la voluntat de 
celebrar, entonant un cant, un miracle ocorregut al cenobi: quero del (milagre) un bon cantar 
fazer (v. 8). Es tracta del ritual de simular el part de la Verge, celebrat la nit de Nadal al mo-
nestir cistercenc: ena noite de Navidad’, en que faz / Santa Ygreja gran festa, que as monjas 
por solaz / fezeron mui rico leito (v. 35-37). El text descriu com les monges, amb la figura de 
la Mare de Déu ajaguda en un llit, es disposaven agenollades al seu voltant esperant el mi-
racle, que consistia en el canvi de color de la cara de l’efígie mentre es rodolava simulant les 
contraccions del part. Una vegada manifestat el miracle, les religioses es posaven dempeus i 
cantaven: E enton toda-las monjas s’ergeron cantando ben: / “Santa Virgen sen mazela, que 
per bondad’e per sen / feziste que Deus o Padre, que o mundo en si ten / e en que os ceos 
caben, que podess’en ti caber (v. 50-53). Els mateixos continguts teològics, com la paradoxa 
de les petites entranyes de la Verge que recullen l’infinit, són recurrents en els cants 112 Virgo 
virginum, salus hominum i 53 Salve, sancta Christi parens del Còdex de Las Huelgas, confegit 
al principi del segle XIV i destinat des del principi al monestir de Santa María la Real.

El repertori del famós còdex, que conté 45 peces monòdiques i 151 de polifòniques datades 
des del segle XI fins a les composicions arsnovístiques del segle XIV, ofereix moltes oportunitats 
de comparació temàtica i melòdica amb les cantigas alfonsines 53. De fet, Higini Anglès ja havia 
destacat la presència de la prosula Ab hac familia, model melòdic de la CSM 421 (cod. Las 

53	  El repertori monòdic inclou 10 trops de benedicamus, 20 prosae i 15 conductus; mentre que el polifònic 
consta de 59 motets:17 conductus; un solfeig a 2 veus; 24 fragments d’Ordinarium, sobretot tropats; 3 frag-
ments de gradual; 2 al·leluies; un trop d’ofertori (Recordare Virgo Mater); 21 benedicamus; 11 prosae a 2 veus. 



107L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Huelgas, n. XII, f. 8v). Així, entre les semblances melòdiques destaquen les que presenten ana-
logies amb la prosa Aeterni numinis, unicum del còdex de Burgos (Asensio 2011): la CSM 84 
(CSM 84 al ms El Escorial T.I.1 i CSM 98 del ms Madrid 10.069) Como Santa Maria resuscitou 
a moller do cavaleiro que se matara porque lle disse o cavaleiro que amava mais outra ca ela; 
e dizia-lle por Santa Maria (Mettmann 1986, I: 265); i la CSM 171 (CSM 171 al ms El Escorial 
T.I.1) Como hũa moller de Pedra-salze ya con seu marido a Salas, e perderon un fillo pequeno 
en un rio, e foron a Salas e achárono vivo ant’o altar (Mettmann 1986, II: 176).

Una altra interessant filiació textual i melòdica fou identificada entre la CSM 413 Esta terceira 
é da Virgîidade de Santa Maria, e esta festa é no mes de dezenbro, e feze-a Sant’Alifonsso; 
e começa assi (Mettmann 1986, III: 332) amb refrany Tod’aqueste mund’a loar deveria a 
virgîidade de Santa Maria i la seqüència 56, Novis cedunt vetera, unicum del Còdex de Las 
Huelgas (Rossi-Disalvo 2008: 13-26). Aquesta individuació, a partir de la similitud melòdica 
constatada entre cantigas de loor i prosae de Las Huelgas, dona peu a la suggestiva hipòtesi 
de translatio de la seqüència litúrgica en llengua vernacular. En el cas específic la Cantiga III 
das Festas de Santa Maria celebra la virginitat de la Mare de Déu, menciona sant Ildefons de 
Toledo i el refrany Tod’aqueste mund’a loar deveria a Virgîidade de Santa Maria exhorta a lloar 
la Mare de Déu perquè Verge en cos i anima, recordant la concepció virginal simbolitzada pel 
raig de llum que traspassa el vidre.

A la imatge del raig de llum que xoca contra la llosa per indicar la concepció, topos d’àmplia 
difusió a la poesia mariana, li fa de contracant l’expressió perplexa que marca la paradoxa de la 
Mare-Verge, factor que caracteritza la seqüència Novis cedunt vetera del còdex de Burgos54.  
Si a les convergències textuals afegim les semblances melòdiques especialment explícites 
en fase d’entonació i cadència, podem suposar una intencionalitat intertextual i intermelòdica 
entre les dues peces (Rossi i Disalvo 2008: 22-25).

La individuació d’altres filiacions entre cantigas i prosae del Còdex de Las Huelgas desvela 
relacions intermelòdiques i intertextuals que afegeixen nous elements al procés de definició 
dels punts de contacte entre repertoris monòdics d’inspiració mariana. És el cas de la CSM 7 
Esta é como Santa Maria livrou a abadessa prenne, que adormecera ant’o seu altar chorando 
(Mettmann 1986, I: 75)con refrain Santa Maria amar / devemos muit’e rogar, on es relata el 
miracle fet per la Verge a una abadessa embarassada (Colantuono 2014). 

Es tracta d’una història localitzada a Itàlia, de possible derivació francesa, considerant 
que apareix entre els miracles de la sèrie atribuïda a Pothon, present a l’Speculum Histo-
riale de Beauvais amb el títol De abbatissa pregnante quam Mariam ab infancia liveravit. 
Successivament fou inclosa als miracles d’origen occità i a fabliaux, historiae, vidae i 
mariales; recuperada a la península Ibèrica per Gonzalo de Berceo i Egidi de Zamora, 

54	  Entre els autors marians que presenten continguts similars, recordo: Adam de Sant Víctor (s. XII) a la 
Sequentia IV in Nativitate Domini (v. 13-24) i frare Egidi de Zamora (s. XIII) en un himne de l’ofici de la Verge, 
en el Liber Mariae, Nocturno III (v. 197-210). En vernacle, el tòpic de la llum que ultrapassa el vidre es troba a 
Salus de Nostre Dame de Gautier de Coincy (Sal. II, v. 237-240) i a Loores de Nuestra Señora (c. 209-210) de 
Gonzalo de Berceo (vd. G. Rossi – S. A. Disalvo, op. cit., p. 18).



108 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

i integrada als miracles catalans des del segle XV. La història és d’una abadessa que 
mas o demo enartar a foi (v. 15-16) “enganyada pel dimoni”, es va quedar embarassada 
després de ficar-se al llit amb un cavaller de Bolonya. Les monges del monestir, un cop 
descobert l’embaràs, van córrer per alertar el bisbe del lloc, que va començar el viatge de 
seguida per verificar el succés. L’abadessa acusada va demanar intercessió a la Verge i 
come quen sonna (v. 43), “mentre dormia”, santa Maria li va extreure la criatura per con-
duir-la al santuari de Soissons. Quan es va despertar, l’abadessa es va despullar davant 
del bisbe que la jutjava i que, pois lle vyu o sẽo (v. 53), va renyar les monges que l’havien 
incriminada “injustament”. La versió alfonsina anomena el santuari de Soissons i l’orde 
monàstic d’Oña, on pertanyia l’abadessa.

L’estructura melòdica de la cantiga presenta una successió emparellada de motius melò-
dics que dibuixen un model seqüencial perfecte aa/bb/aa, amb parelles de versos textuals 
divergents en llargada i accentuació. Semblaria una seqüència dins un virolai: aa (represa), 
bb (mutacions), aa (volta).

Una de les prosae de santa Maria, unicum del Còdex de Las Huelgas, Flavit auster flatu 
leni (prosa 9 del còdex de LH, f. 45), celebra el part de la Verge i presenta coincidències 
melòdiques significatives amb la cantiga en qüestió, sobretot en fase d’entonació i cadència.




R
7

      
          

 

 
  

                 

  
M
                 

 

 


V

      
          

 

 
  

                 

 


Prosa IX
          

     
   

         
           

   

    
              

     

     
       

       
    

         
          

   

Fig. 6 Comparació CSM 7 / Prosa Flavit auster flatu leni

La nostra anàlisi comença a partir de la consideració del paral·lelisme modal: l’evident arquetip 
del I mode, el re nota finalis, la corda de recitació i fa mediana. Des del punt de vista de la 
perspectiva formular, reconeixem l’entonació d’extrema predominança melòdica (re fa sol la); 
el passatge la-do, microcèl·lula en correspondència d’un context d’accentuació determinant 
que es repeteix en tots els versos de la cantiga, i finalment, la cadència final (mi re do re), que 
és un altre lloc mnemotècnicament significatiu.

El paral·lelisme temàtic (razó) que s’instaura entre ambdós textos confirmaria la hipòtesi 
de la relació intermelòdica: a la cantiga alfonsina una abadessa embarassada demana la 



109L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

intervenció de la Verge i a la prosa, model melòdic, se celebra el part de la Mare de Déu. Les 
raons intertextuals són d’una evidència clara si considerem el concepte medieval del part i 
de l’estat de mare sempre beat independentment de les circumstàncies. És a dir, la utilització 
de la melodia de la prosa mariana rescata l’abadessa de qualsevol acusació i la transforma 
en víctima d’una passió amorosa incontenible i màrtir de la maledicència de les monges, 
considerat pecat més greu segons les normes morals vigents a la cort alfonsina. Finalment, 
la melodia, amb la seva capacitat evocativa, ens dona la clau de lectura de la cantiga, amb 
un cop de volta a la nostra concepció de “pecat” (Colantuono 2014).

2.3. La classificació modal i el seu significat a la dimensió oral. La modalitat arcaica

Entre les tipologies de les anàlisis aplicades a la melodia de les cantigas alfonsines, es va 
assolir una etapa decisiva amb l’aplicació del sistema modal de l’Oktoekhos (Huseby 1999). 
La classificació i anàlisi modal del repertori marià, tot tenint en compte que es tracta d’una 
abstracció, ens facilita la individuació dels motius melòdics preexistents que es reconeixen per 
la presència de graus modalment significatius que determinen les condicions de l’assemblatge 
i, alhora, funcionen com a ganxos per la memòria. Els modes, de fet, representen estructures 
cognitives que asseguren la pervivència mnemònica i la versatilitat en el procés de recreació del 
material melòdic preexistent. La força estabilitzadora que garanteix la continuïtat mnemònica 
d’un motiu melòdic es deu als graus amb funció de pilars de l’estructura que s’identifiquen 
amb la corda de recitació, la nota finalis i la mediana dels sistemes modals. Almenys ¾ de 
cantigas pertanyen a tres famílies modals: protus, tritus plagal i tetrardus (I, VI i VII). Un nombre 
molt reduït de composicions, unes 6 cantigas, pertanyen modalment al deuterus caracteritzat 
per la presència del mi com a nota finalis, que com a grau dèbil, en posició subsemitonal, en 
el procés de transmissió està destinat a relliscar cap al fa.

Els motius melòdics (distinctiones) tendeixen a combinar-se per equivalència o semblança 
de graus estructurals: condició que afavoreix la uniformitat modal de les composicions. No 
obstant, les distinctiones poden procedir de diferents sistemes modals i determinar un meca-
nisme de modalitat mòbil, com a la música tradicional. Els graus estructurals tracen un mapa 
que permet reconèixer dins de cada motiu melòdic cadenes de terceres (finalis, mediana i 
nota de recitació), esquema característic dels sistemes modals de protus i tetrardus (el tritus 
plagal seria una part de la cadena de terceres del protus sense finalis). De fet, la cadena de 
terceres representa l’esquelet dels motius melòdics, amb la presència de segones en fórmules 
d’entonació i cadències, i poques quartes i quintes, que apareixen puntualment en citacions 
melòdiques (fórmules centòniques).

L’anàlisi melòdica de les cantigas marianes permet la individuació, doncs, de cèl·lules i 
fórmules melòdiques que, tal vegada, es poden reconduir a altres repertoris. Les correspon-
dències i semblances melòdiques, conseqüència directa de trasllats de material melòdic d’un 



110 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

repertori a l’altre, permeten la individuació de relacions intertextuals, destinades a l’ampliació 
i, tal vegada, al capgirament del significat expressat pels texts.

És a dir, el factor melòdic reforça la funció descriptiva, a través de l’evocació de mons 
poètics i musicals relacionats amb el tema, a més de ser vehicle de transmissió i memorització 
del repertori. Especialment l’entonació, que representa el lloc funcionalment determinant per 
a la reactivació de la memòria musical, és habitualment estructurada sobre fórmules cone-
gudes, que permeten al públic una primera immersió en el tema narrat. De fet, els exemples 
de translatio de motius melòdics entre cantigas marianes sovint s’imputen a la identitat del 
tema narratiu i evoquen la mateixa emoció compartida.

Els episodis relacionats amb l’alliberament de presoners per intercessió de la Verge 
narrats a la CSM 227 Como Santa Maria sacou un escudeiro de cativo de guisa que o 
non viron os que guardavan o carcer en que jazia (Mettmann 1986, II: 297) i a la CSM 
325 Como Santa Maria de Tudia sacou hûa manceba de cativo (Mettmann 1986, III: 152) 
comparteixen un mateixa fórmula d’entonació i una fórmula melòdica amb funció de cre-
mallera entre els dos motius principals en protus autèntic. El material melòdic de les dues 
cantigas, a més de ser modalment semblant, basat sobre els mateixos graus portants, 
s’articula per fórmules idèntiques, situades en fase d’entonació. A l’equivalència melòdica 
li correspon una mateixa estructura mètrica: versos de 15 síl·labes que s’alternen entre 
masculins i femenins. A la CSM 227 es narra com un escuder va ser alliberat de la presó 
de Quintanilla de Onsoña (Palència) gràcies a la intervenció de la Verge; la CSM 325 narra 
d’una noia empresonada pels moros i alliberada per intercessió de santa Maria de Tudia 
(Sevilla). El tema de les narracions de les dues cantigas és l’alliberament miraculós de 
presoners caiguts a les mans dels infidels: la relació intertextual entre els dos poemes és 
d’una evidència clara (Colantuono 2014a).

 




R
227

   
+

             
+



     

+

            



M

              

                




V

 

+

          
+



   

+

           




R
325

  

+

            

    
+
 

+



+

    

+

  




M

  

+

       
+

   


   

+

       
+

   




V

     

+

             

     
+
 

+



+

    

+

  

Fig. 7 CSM 227 i CSM 325 Transcripció melòdica



111L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Seguint la mateixa línia no pot passar desapercebuda la semblança melòdica entre la CSM 
316 Como Santa Maria fillou vingança do cerigo que mandou queimar a hermida, e fezlla fazer 
nova (Mettmann 1986, III: 132) i la CSM 379 [C]omo Santa Maria do Porto se vengou dos 
cos[s]arios do mar que roubavan os omees que viin[n]an pobrar en aquela sa vila (Mettmann 
1986, III: 270), poemes que refereixen episodis de venjança. En aquest cas específic, les dues 
cantigas fan servir dos motius melòdics idèntics que s’escampen al llarg de les narracions, 
amb l’única concessió d’una pujada melòdica que roda al voltant del tenor la a les mutacions 
de la CSM 316. A la primera cantiga s’exposa un episodi contemporani al rei Alfons X, succeït 
a Alenquer a un clergue trobador al servei de Don Sancho, un tal Martín Alvitez, que trobava 
cantigas profanes i que, envejós per l’afluència de pelegrins al santuari de santa Maria de 
Triana, va decidir incendiar la famosa catedral. La Verge el va castigar amb la pèrdua de la 
vista, recuperada miraculosament després d’haver reconstruït la catedral cremada i d’haver 
jurat que trobaria només a la Verge. Així mateix, la CSM 379, unicum del ms Escorial b.I.2, 
narra com santa Maria es va venjar dels pirates que arribaven del mar i rapinyaven els habitants 
de El Puerto de Santa María. També en aquest cas, la translatio melòdica de l’entonació i de 
la dúplex cadència troba correspondència en l’estructura mètrica i en el tema: la venjança 
implacable de la Verge (Colantuono 2014a).

 

R
379

     

+

 

+

    

+

  

        

+

 

+

    

+

 

 

M

         
+

  

+

  

+

   

          
+

  

+

      

 

V

     

+

 

+

    

+

  

       

+

 

+

    

+

  

 

R
316              

               

  
M

             

                 

 

V

               

               

Fig. 8 CSM 316 i CSM 379 Transcripció melòdica

Una correspondència singular “retrogradada” s’individua entre la CSM 35 Esta é como 
Santa Maria fez queimar a lâa aos mercadores que offereran algo a sua omage, e llo tomaran 
depois (Mettmann 1986, I: 144) i la CSM 53 Como Santa Maria guareceu o moço pegureiro 
que levaron a Seixon e lle fez saber o Testamento das Scrituras, macar nunca leera (Mettmann 
1986, I: 185). El motiu inicial de la CSM 35 correspon al de la CSM 53 trasllat de manera 



112 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

simètricament contrària: la melodia inicial de la CSM 35 es mou cap a dalt, mentre que la de 
la CSM 53 cap avall. És a dir, el mateix motiu melòdic de l’entonació es disposa de manera 
especular, ja que té els mateixos intervals al voltant del fa a la CSM 53 i del fa’ (octava supe-
rior) a la CMS 35, en deuterus sobre el la. Un dibuix melòdic especular que condueix a un 
motiu melòdic idèntic: segona meitat de la represa i de la volta a la CSM 53 i únic motiu de 
les mutacions de la CSM 35. Un paral·lelisme que també es constata en l’atribució numèrica: 
els nombres contenen les mateixes xifres invertides (35/53) i, d’aquesta manera, reflecteixen 
l’anament de la melodia traslladada especularment. La CSM 35 narra com la Verge va pro-
vocar l’incendi que va cremar la nau amb la llana dels mercaders que no van mantenir la 
promesa de construir-li una catedral, mentre que la CSM 53 narra l’aparició de la Verge en 
què va demanar al jove leprós la reconstrucció de l’església on se la venerava. La narració 
d’aquesta última cantiga integra tres episodis tòpics de la literatura de miracles marians: la 
curació del jove pastor leprós, el jove ignorant que acaba sent savi per intervenció de l’Esperit 
Sant i l’aparició de la Verge en què ordena la reconstrucció de l’església on se la venera. El 
relat de la CSM 35 es desenvolupa en 26 estofes i representa un dels poemes més amplis 
del repertori alfonsí. El fet, ubicat a Dover, s’articula en tres moments: l’incendi de la catedral 
de Laon, on es guarden relíquies relacionades amb santa Maria; l’atracament dels pirates a 
les naus dels mercants de llana on viatjaven les relíquies de la Verge, i, finalment, l’epíleg, que 
refereix la punició infligida als mercaders que no van mantenir la promesa de reconstruir la 
catedral i que van assistir, impotents, a la crema de la partida de llana. Aquí també destaquem 
la convergència de l’estructura melòdica amb la mètrica entre dues cantigas que narren una 
història anàloga: la demanda de la Verge de reconstrucció d’una catedral, a la CSM 53, al jove 
leprós i, a la CSM 35, als mercants de llana. La raó de la inversió de la direcció melòdica que 
es produeix a la translatio resideix en la diferència que a la CSM 53 la promesa es va mantenir 
i a la CSM 35 els mercaders no van respectar el jurament (Colantuono 2014a).

 

 
R

35       
+

      

                

  
M

              

  
V

      
+
      

                

  
R

53 
+
             

     
+

        
+
 

  
M

+
           

+
 

  
V
              

     
+

        
+
 

Fig. 9 CSM 53 i CSM 35 Transcripció melòdica 



113L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Així, la individuació d’una peculiar estructura melòdica permet determinar ponts semàntics 
entre poemes, com és el cas de les cantigas relacionades amb els fets extraordinaris passats 
al llarg del Camí de Santiago per intervenció de la Verge (Rossell 2010 b).

La CSM 26 Esta é como Santa Maria juigou a alma do romeu que ya a Santiago, que sse 
matou na carreira por engano do diabo, que tornass’ao corpo e fezesse pẽedença (Mettmann 
1986, I: 123) narra el miracle de la resurrecció del peregrí que mor després de castrar-se. Es 
tracta d'un dels miracles de tradició oral més coneguts del cicle de Santiago (com’oí contar: 
v. 16), difós ja des del segle xii i celebrat amb festa pròpia a la catedral de Santiago el 3 d’oc-
tubre. L’episodi narrat per l’abat de Cluny Sant Hug (Miracles de Notre-Dame: I, 25, v. 2-3) és 
reelaborat en el Liber Beati Jacobi en una versió atribuïda a Sant Anselm (1033-1109), bisbe 
de Canterbury (Codex Calixtinus, llibre II, cap. xvi)55. 

La CSM 175  Como Santa Maria livrou de morte ữu mancebo que enforcaron a mui gran 
torto, e queimaron un herege que llo fezera fazer  (Mettmann 1986, II: 183) no té paral·lels 
en les altres col·leccions, encara que pertanyi a una tradició antiquíssima. El poema alfonsí 
rendeix homenatge al prodigi més famós del cicle de Santiago: el miracle del penjat que viu 
durant tres mesos i és alliberat per intervenció de la Verge. En el Liber Beati Jacobi (Codex 
Calixtinus, llibre II, cap. V) l’episodi, datat de l’any 1090 i atribuït al papa Calixt II, parla d’un 
grup de peregrins enganyats per un ric malvat que els ofereix hospitalitat56. No obstant la 
tradició unànimement atribueix el miracle a Sant Jaume, en la versió de la cantiga alfonsina la 
intervenció és obra de la Verge: E u el assi chorava, diss’o fillo: “Ome bõo, padre, e non vos 
matedes, cade certo vivo sõo; e guarda-m’ a Virgen santa, que con Deus see no trõo, e me 
sofreu en sas mãos pola ssa gran caridade” (CSM 175, v. 50-53).

 
R

26     
+



+

     

    
+



+

        

55	  Liber Sancti Jacobi, Codex Calixtinus, traducció a càrrec de Moralejo A., Torres C. i Feo J., Consejo Su-
perior de Investigaciones Científicas, Instituto Padre Sarmiento de Estudios Gallegos, 1951, p. 646.
56	  Els peregrins s’allotgen a Tolosa a casa d’un ric, malvat i trampós que emborratxa els seus convidats per 
apropiar-se dels seus diners. Per aconseguir la impunitat, durant la nit, mentre els peregrins embriagats dormen, 
deposita unes de les seves copes de plata a la motxilla d’un jove que acompanya el seu pare per a poder-lo 
acusar del furt. Així mateix, després d’un judici ràpid, el jove és condemnat a mort amb penjament. Després 
de l’execució, el pare segueix el seu viatge fins a Compostel·la i a la tornada, després de trenta-sis dies, torna 
a visitar el fill penjat. Aquí es manifesta el miracle: el peregrí sent la veu del fill que explica com l’apòstol l’ha 
tingut en vida durant tot aquest temps..



114 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 
R

175 
+

 
+

  

+

      
+

   

  
+

 
+

 

+

     

+

   

Fig. 10 CSM 26 i CSM 175

La CSM 253 Como un romeu de França, que ya a Santiago foi per Santa Maria de Vila-sirga, 
e non pod’ en sacar un bordon de ferro grande que tragia en pẽedença (Mettmann 1986, 
II: 355); la CSM 278 Como hữa bỡa dona de França, que era cega, vẽo a Vila-sirga e teve 
y vigia, e foi logo guarida e cobrou seu lume. E ela yndo-se pera sa terra, achou un cego 
que ya en romaria a Santiago, e ela consellou-lle que fosse per Vila-sirga e guareceria (Me-
ttmann 1986, III: 50); la CSM 218 Esta é como Santa Maria guareceu en Vila-sirga un ome 
bõo d’Alemanna que era contreito (Mettmann 1986, II: 279) i la CSM 268 Como Santa Maria 
guareceu en Vila-sirga hữa dona filladalgo de França, que avia todo-los nenbros do corpo 
tolleitos (Mettmann1986, III: 28) entren totes en el cicle dels miracles de la Verge de Vilasirga 
amb una finalitat promocional del santuari, lloc de passatge del camí jacobeu.

La correspondència del so, entenent l’esquema metricomelòdic, de les cantigas de 
Santiago reflecteix la identitat de la razó: la superioritat del poder de la Verge respecte al de 
l’apòstol de Compostel·la per obrar miracles. La semblança melòdica, conseqüència de la 
presència repartida de les mateixes fórmules melòdiques, deixa clarament marcada la inten-
cionalitat intertextual i intermelòdica dels poemes marians relacionats amb el pelegrinatge 
jacobeu. Finalment, la col·lecció de Cantigas de Santa Maria presenta narracions vehicula-
des per motius melòdics que, a més d’oferir l’oportunitat de reconèixer les estratègies de 
composició metricomelòdiques destinades a l’assoliment de l’eficàcia mnemotècnica en 
un context de transmissió fonamentalment oral, permeten la individualització de contextos 
geogràfics, històrics i socials, de manera que funcionen com a distintius d’identitat (Colan-
tuono 2017b: 57-63).

Finalment, també podem destacar motius pentacordals procedents de repertoris tra-
dicionals que mai van ser codificats i que podem reconèixer en el repertori marià, com per 
exemple a la CSM 293 Como un jograr quis remedar como siia a omagen de Santa Maria, 
e torceu-se-lle a boca e o braço (Mettmann 1986, III: 81) i a la CSM 297 Como Santa Maria 
mostrou vertude na sa omagen, porque dizia un frade que non avia vertude no madeir’ enta-
llado (Mettmann 1986, III: 89). Les dues melodies en deuterus presenten reminiscències de 
cants de transmissió oral: el nucli central fa, sol, fa, mi, re (amb el mi en posició dèbil destinat 
a ser nota no estructural) s’itera i acaba sent element estructural de l’edifici compositiu. Els 
dos motius melòdics (distinctiones) que comparteixen les dues cantigas son fa, sol, fa, mi, 



115L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

re i un altre que es mou al voltant del do. A la identitat del material melòdic correspon un 
paral·lelisme mètric perfecte, ja que les dues cantigas estan constituïdes amb versos de 15 
síl·labes (septenaris dobles) masculins a la CSM 293 i femenins a la CSM 297. És evident la 
convergència dels temes tractats: a la CSM 293 el protagonista, un joglar imitador, és castigat 
per la Verge a causa de les burles continues a la seva imatge i queda amb la boca i el clatell 
torts en una ganyota grotesca, mentre que a la CSM 297 la Verge es va venjar d’un frare 
que es burlava de la seva talla de fusta policromada i que va acabar anant de mal en peor. 
A les correspondències mètriques i melòdiques (so) els corresponen temes (razó) relacionats 
amb pecats d’iconoclàstia, els quals ens permeten destacar la convergència de relacions 
intermelòdiques i intertexuals (Colantuono 2014a).

 

 
R

297  

+

   

+

       

+



    

+

   

+

       

+



  
M

 

+

   

+

       

+



  
V

 

+

   

+

        

    

+

   

+

       

+



 

R
293

  

+

   

+

    
+

  

+

        

+

      
+



 


M

     

+

       
+



 

V

  

+

   

+

     
+

  

        

+

       

Fig. 11 CSM 293 i CSM 297 Transcripció melòdica

La presència de melodies estructurades a partir de fórmules d’entonació estranyes als siste-
mes modals comuns ens planteja la possibilitat d’integració d’elements modals arcaics. Tal 
vegada es reconeixen estructures pentatòniques, com el cas de les CSM 293 i 297, i elements 
estranys al teixit melòdic modal tradicional, com el cas de la CSM 361, que presenta un mi≤, 
havent derivat el material melòdic d’una estampida instrumental.

2.4 Alfons X trobador a la Mare de Déu

La qüestió inherent a la intervenció directa d’Alfons X (1221-1284) com a autor, a més de 
promotor, d’algunes cantigas marianes que en porten el nom és un tema compartit i confir-
mat de referències textuals. No obstant, la identificació del rei com a trobador no havia tingut 
mai proves melòdiques, o sigui, no s’havien individuat indicis que poguessin suggerir l’acció 
directa del monarca en el procés de creació musical.



116 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

El paper d’Alfons X com a cap i arquitecte de l’obra que porta el seu nom li va valdre 
l’atribució de creador de la col·lecció sencera. Aquesta atribució deriva del mateix concepte 
d’“autor”, amb una connotació semàntica que inclou la funció d’organitzador, corrector i 
revisor d’un obra.57 Per una banda, doncs, l’atribució de l’obra de la col·lecció alfonsina s’ha 
d’interpretar en el sentit de responsable del projecte i revisor de l’“escriptura” (fazedor), i, d’altra 
banda, és possible suposar una intervenció directa del rei en el procés de creació poètica i 
melòdica d’algunes cantigas. 

El rey Sabio fou fazedor de les cantigas, com també de tots els llibres confegits a l’escrip-
torium reial, amb els rols de coordinador del grup d’experts, responsable de la selecció de 
material, revisor i aprovador final del treball, sistema que es pot estendre a tota la producció 
confegida sota l’ègida d’Alfons X. L’organització de les activitats que es duien a terme a 
l’escriptorium alfonsí, que consistien en l’acumulació de material, selecció i treball de grup, 
recorda la tipologia de compilació i creació cultural activa a la cort carolíngia uns cinc segles 
abans, destinada a la promoció i conservació del coneixement en totes les seves vessants. 
La intenció del rey Sabio era aplegar i donar eternitat a un repertori de narracions de miracles 
marians coneguts a través de col·leccions amb difusió local o universal, en llatí o en vulgar, 
incloent-hi episodis de l’àmbit històric contemporani del seu entorn, ocorreguts a la seva 
família o a ell mateix. 

La presència del rei Alfons X mateix en algunes cantigas, com a beneficiari de la intervenció 
miraculosa de la Verge o testimoni de prodigis succeïts a persones del seu entorn familiar 
testimonia el valor també autobiogràfic de la col·lecció. Entre els poemes amb referències 
directes a la família del rei, la CSM 229 Como Santa Maria guardou a ssa eigreja en Vila-Sirga 
dos mouros que a querian derribar (Mettmann 1986, II: 301) i la CSM 292 Como el Rey Don 
Fernando vêo en vision ao tesoureiro de Sevilla e a maestre Jorge que tirassen o anel do seu 
dedo e o metessen no dedo da omagen de Santa Maria, (Mettmann 1986, III: 77) representen 
exemples significatius. 

La CSM 229 amb represa Razon è grand’e dereito narra l’episodi ocorregut dins l’esglé-
sia de Villasirga (Palència) durant la guerra del 1196 d’Alfons IX, avi del rey Sabio, contra els 
moros. La cantiga refereix com els soldats sarraïns es van introduir a l’església de Villasirga 
per cremar-la i com van ser detinguts gràcies a la intervenció de la Verge, que els va immo-
bilitzar després de cegar-los. Així mateix, la CSM 292 amb represa Muito demostra a Virgen 
té com a protagonista el pare d’Alfons X, Ferran III el Sant, que va veure en somni el tresorer 
de Sevilla i el mestre Jorge posant un anell al dit de la Verge. La referència a la translació des 
de Burgos a Sevilla de les relíquies de la mare d’Alfons X, Beatriu de Suàbia,  permet datar el 
relat de la cantiga a l’any 1280. Les dues cantigas, a més de tenir nombres que constitueixen 
en les mateixes xifres invertides, presenten la mateixa entonació, fórmules melòdiques iguals, 
un esquema mètric idèntic i, a més, les dues relaten fets autobiogràfics. 

57	  Sobre el concepte d’autoria veure en el pròleg l’apartat 3. Concepte d’autoria  



117L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 

 
R

229
           

+

  

 
R

292


+

  
+

 
+

  
+



+

 

+

  

Fig. 12 CSM 229 i CSM 292 Transcripció melòdica

La melodia de les dues cantigas fa servir un mateix motiu melòdic per narrar dos miracles 
relacionats amb membres de la família del rei Alfons. Els poemes s’obren amb una mateixa 
entonació, que representa una senyal de pregnància mnemotècnica forta i que té la funció 
de re-evocar narracions semblants en circumstàncies, personatges o temàtiques. La iteració 
d’una mateixa fórmula al llarg del desenvolupament melòdic n’enforteix la reevocació, com 
és el cas de la cadència en protus fa, mi, re, do, re, que en les dues cantigas és la cèl·lula 
germinativa al voltant de la qual s’articula el discurs musical. A l’afinitat melòdica li correspon 
l’equivalència mètrica que s’estableix amb la presència de versos masculins de 15 síl·labes 
amb un mateix esquema de rimes. La convergència dels elements melòdics, mètrics i temàtics 
permet formular la suggestiva hipòtesi d’una voluntat de caracterització semàntica justificada 
per la presència excepcional dels dos protagonistes de les històries narrades: l’avi i el pare 
d’Alfons X, respectivament.

En l’entorn familiar del rei, el germà Don Manuel és protagonista de dues cantigas: la CSM 
376 [C]omo un ome levava un anel a Don Manuel, irmâo del Rey, e perdé-o na carreira, e 
fez-llo Santa Maria cobrar (Mettmann 1986, III: 263) i la CSM 366, [Esta.CCC e LXVI. é como 
Santa Maria do Porto fez cobrar a Don Manuel un azor que perdera.] (Mettmann 1986, III: 
241). Són dos poemes que narren casos d’objectes preciosos o animals perduts, retrobats 
gràcies a la intervenció de la Verge: un anell a la CSM 376 A Virgen, cuja merçee i un falcó a 
la CSM 366 A que nossos cantares.

 




R
376

       
+

    

+

 

 
        

+

      

  
M

       
+

      

          
+

      

 


V

       
+

    

+

 

 
        

+

      



118 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com




R
376

       
+

    

+

 

 
        

+

      

  
M

       
+

      

          
+

      

 


V

       
+

    

+

 

 
        

+

      

 
R

366  
  

+

    
  

+

 

   
  

+

    
  

+

 

 
M

              

                

 
V

 
  

+

    
  

+

 

   
  

+

    
  

+

 

Fig. 13 CSM 376 i CSM 366 Transcripció melòdica



119L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

A la CSM 376 que relata com un home va perdre un anell que pertanyia a Don Manuel, s’obre 
amb una entonació única en el repertori marià: una cadena de terceres, estructura bàsica 
i predominant a tota la producció monòdica medieval, presentada en la seva essencialitat, 
sense els passatges de segones que solen caracteritzar les entonacions. Així mateix, el motiu 
melòdic, iterat al final de la represa i de les mutacions, coincideix amb el motiu reiterat a les 
mutacions de la CSM 366, que relata com santa Maria do Porto va intercedir perquè Don 
Manuel pogués recuperar el falcó que havia perdut. La semblança melòdica, reforçada amb 
la identitat mètrica caracteritzada per la presència de versos de 15 síl·labes amb una mateixa 
distribució de rimes, deixa emergir la voluntat d’identificar Don Manuel, a més de remarcar la 
temàtica comuna del retrobament miraculós.

És de caràcter autobiogràfic l’episodi narrat a la CSM 209 Como el Rey Don Affonso de 
Castela adoçeu en Bitoria e ouv’hūa door tan grande que coidaron que morresse ende, e 
poseron-lle de suso o livro dal Cantigas de Santa Maria, e foi guarido (Mettmann 1986, II: 
259), testimoni de l’extraordinària veneració de què gaudia el llibre de les cantigas, considerat 
objecte amb poders taumatúrgics. La cantiga narra com el rei Alfons X, afectat per una greu 
malaltia a Vitòria l’any 1275 i gairebé a punt de morir, després de consultar els metges més 
prestigiosos del regne, demana que li portin el llibre de les cantigas marianes. El contacte amb 
el còdex, reclinat sobre l’abdomen, segons explica la cantiga, restitueix la salut del monarca. 

L’obra lírica mariana d’Alfons X s’ha considerat des del principi una forma de sacralització 
de l’art trobadoresca: la fin’amor a la dama terrenal es transformaria, aquí, en loor a la dama 
celeste (Oroz Arizcuren 1972: 206-295). L’elecció de cantar a la Verge representa un element 
crucial a la vida artística del rei, que a través de l’anunci del canvi en una chanson de change, 
instaura un pont entre forma i contingut i capgira la destinació de la seva obra lírica. A partir 
del gènere profà, doncs, justifica el canvi de contingut i registre literari sense renegar la imatge 
de “trobador”, que en surt sublimada i que s’expressa especialment a les cantigas de loor. 

El canvi de destinació del seu cant des del terrenal al diví s’expressa amb certa freqüència 
als textos de les cantigas, mitjançant passatges textuals que es refereixen al rei com a trobador 
de la Dama celestial. En almenys dos llocs del Pròleg B, el rei anuncia en primera persona la 
voluntat de voler ser trobador al servei de la Verge Maria: Pr. B (v. 15) e o quero é dizer loorda 
Virgen i quero ser oy mais seu trobador / e rogo-lle que me queira por seu / trobador e que 
queira meu trobar (Mettmann 1986, I: 55).  Aquestes proposicions que s’aniran reforçant al 
llarg de l’obra i defineixen el paper de trobador a la Verge, juntament al de promotor: CSM 1 
Des oge mais quer’eu trobar/pola Sennor onrrada (Mettmann 1986, I: 56, v. 3-4), i amb major 
fervor  CSM 10 Esta dona que tenno por Sennor/e de que quero seer trobador / se eu per 
ren poss’aver seu amor, / dou ao demo os outros amores  (Mettmann 1986, I: 84, v. 19-20), 
CSM 130 Quen entender quiser, entendedor seja da Madre de Nostro Sennor (Mettmann 
1986, II: 86, v. 1-2). No obstant, la vessant més humana d’Alfons X, amb l’admissió de la seva 
incapacitat  com a trobador a la Verge, emergeix al Prolèg B (v. 9-11): E macar eu estas dues 
non ey / com’eu querria, però provarei / a mostrar ende un pouco que sei (Mettmann 1986, 
I: 55). Les intencions manifestades en el pròleg tornen a la CSM 400 Pero cantigas de loor 



120 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

(Mettmann 1986, III: 301, v. 1-6), on el rei reconeix els seus límits, i que també confirma els 
esforços per superar-los: Pero cantigas de loor / fiz de muits maneiras, / avendo de loar sabor 
/ a que nos dé carreiras / como de Deus ajamos ben, / sol no tenno que dixe ren (Mettmann 
1986, III: 301). Aquí, Alfons X reconeix no haver aconseguit l’objectiu prefixat i, quan afirma 
no haver dit res (dixe ren), manifesta la impossibilitat de l’humà trobar d’expressar de manera 
convenient les laudes a la Dona das dones.

El lloc on es declara explícitament la intervenció d’Alfons X a la composició de les cantigas 
marianes és el Pròleg A: Don Affonso de Castela, de Toledo, de Leon... (v. 1-2)... este livro, 
com’achei, fez a onrr’e a loor / Da Virgen Santa Maria... (v. 19-21) ... en que ele muito fia. / 
Poren dos miragres seus / fezo cantares e sões / saborosos de cantar, / todos de sennas 
razões / com’y podades achar (v. 23-28) (Mettmann 1986, I: 53). Aquí s’afirma que l’acció 
del monarca en el procés de composició va ser directa perquè ell mateix fezo cantares e 
sões i declara ser trobador a la Virgen. Un rol que no sorprèn considerant la precedent 
activitat trobadoresca d’Alfons X en camp profà, tal com testimonien les atestacions de 
cantigas de escarnio y maldecir, cantigas de amor i tençóes en còdexs italians (Bertolucci 
1999: 149-158). 

Amb la finalitat de reconèixer elements melòdics que puguin fer pensar en la intervenció 
directa del rei Savi, podem observar les entonacions com a llocs privilegiats del sistema de 
composició oral. En aquest sentit, un cas emblemàtic i divergent de fórmula d’entonació 
es pot reconèixer a dues cantigas contigües: la CSM 347 Esta é como Santa Maria de Tu-
dia resorgiu ûu menynno que era morto de quatro días (Mettmann 1986, III: 203) i la CSM 
348 Como Santa Maria demostrou a ûu Rey que trobava por ela gran tesouro d’ouro e de 
prata (Mettmann 1986, III: 205). En ambdós casos, l’entonació melòdica és excepcional 
respecte a la fórmula convencional en protus plagal que sovint caracteritza l’obertura dels 
poemes alfonsins:

 


  

CSM 60 Entre Av’e Eva 
CSM 62 Santa Maria sempr’os seus ajuda
CSM 71 (mutació) Se muito non amamos 
CSM 93 (mutació) Nulla enfermidade 
CSM 193 Sobelos fondos do mar 
CSM 194 Como o nome da Virgen 
CSM 200 Santa Maria loei 
CSM 213 (=377) Quen serve Santa Maria 
CSM 217 Non dev’entrar null’ome 



121L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

CSM 227 Quen os peccadores guia 
CSM 236 A Santa Maria daquele que ape sobelo mar 
CSM 318 Quen Deus e a ssa Madre 
CSM 325 Con dereit’a Virgen santa 
CSM 380 Sen calar nen tardar 
CSM 382 (mutació) Verdad’éste a paravoa

Fig. 14 Entonació do re fa i llistat de cantigas que la contenen

L’aconseguiment de la nota mediana fa, que en la dinàmica modal representa un grau fort i 
que condueix a fenòmens d’iteració, acaba sent obligat en totes les entonacions que s’obren 
amb aquesta fórmula en protus plagal, ja sigui com a entonació del refrany, ja sigui com a 
obertura de les mutacions, amb només dues excepcions en tot el corpus. Els íncipits melòdics 
inèdits (do re mi) que no obeeixen al reclam del tercer grau i que, a més a més, confirmen el 
rol de grau rellevant del mi, caracteritzen les dues cantigas en qüestió. 

 




R
347

          
+

 

+

 


           

+

   

 
M

     
+


+

   
+

 

+

 

       
+


+

   
+

 

+

 




V

          
+

 

+

 


           

+

 

+

 



122 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com




R
348

         

+

     


          

+

 

+

  



M


+

             


 

+

             




V

         

+

    


          

+

 

+

  

CSM 348
R Ben parte Santa Maria / sas graças e 
seus tesouros
aos que serven seu Fillo / ben e ela con-
tra mouros.
M Desto direi un miragre / que avêo en 
Espanna,
que mostrou Santa Maria, /a piadosa 
sen sanna,
V contra un rei que de gente / levava 
mui gran companna
por onrrar a fe de Cristo / e destroyr a 
dos mouros.

CSM 347
R A Madre de Jhesu-Cristo, / o verda-
deiro Messias,
pode resorgir o morto / de mui mais ca 
quatro dias.
M Desto direi ûu miragre que en Tudia 
avêo,
e porrey-o con os outros, ond’ un gran 
livro é chêo,
V de que fiz cantiga nova / con son meu, 
ca non allêo,
que fez a que nos [a]mostra / por yr a 
Deus muitas vias.

Estructura mètrica: A15’ A15’ b15’ b15’ b15’ a15’

Fig. 15 CSM 347 i CSM 348 Transcripcions



123L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Les dues cantigas, unica del Códice de los músicos (El Escorial b.I.2), són els únics poemes 
de la col·lecció alfonsina que s’obren amb aquesta fórmula d’entonació: do, re, mi, un íncipit 
difícil d’entendre en el context melòdic que l’acull. De fet, les melodies de les dues cantigas se 
situen en un àmbit modal de protus, amb un reclam a l’entonació del mode arcaic de mi: CSM 
347 do, re, mi, mi, mi, re, fa, fa i CSM 348 do, do, re, mi, fa, sol, mi, mi. En el cas de la CSM 
347, la fórmula iterada a les entonacions, transportada una quarta superior (fa, sol, la) a les 
mutacions, acaba sent una mena de motiu conductor. El grau protagonista de les dues estruc-
tures melòdiques acaba sent el mi, nota de recitació i grau estructural de l’escala pentatònica 
a la CSM 347 i repercutida com a nota amb funció de cadència intermèdia a la CSM 348. Les 
cantil·lacions sobre el mi eleven aquest grau a únic pol arquitectònic, creant una contradicció 
complexa entre l’estructura de l’escala i la jerarquia dels graus. La nota mi des de punt de vista 
de l’escala és un grau dèbil i per aquest motiu les melodies en la modalitat arcaica de mi es va 
dissoldre amb la pujada del grau portant: els mi acabaren com a fa, entrant en el camp modal 
del do. Les fórmules melòdiques que custodiaren ecos parcials d’aquest mode foren poques i 
escampades en els més antics cants de kírie i en la tradicional cantilena litànica. Melòdicament 
no hi ha cap dubte  sobre la intencionalitat d’evocar una fórmula típica de la modalitat arcaica 
aplicada al cant dels salms que les dues cantigas, unica entre les fonts de la col·lecció, com-
parteixen. A més l’estructura salmòdica de la melodia troba confirmació en el mateix text de la 
cantiga: rezaron sobr’ele salmos (v. 41), tal com observa Rossell (2004: 119).

A les convergències melòdiques els correspon una estructura mètrica idèntica i l’ús d’ex-
pressions textuals recurrents. Les mutacions de les dues cantigas comencen amb versos 
sintàcticament i lèxicament semblants: Desto direi un miragre que aveo en España (CSM 
348, v. 5, Mettmann 1986, III: 205) i Desto direi un miragre que en Tudia aveo (CSM 347, v. 
5, Mettmann 1986, III: 203). Ambdós poemes comparteixen, a més a més, una referència 
directa al rey Sabio, que a la primera cantiga és mencionat com a autor del so i, a la segona, 
es declara trobador: CSM 347, v. 7 fiz cantiga nova con son meu i CSM 348, rubrica, uu 
Rey que trobava por ela.  Considerant, doncs, la coincidència dels tres pols de gruberiana 
memòria, no queden dubtes sobre la manifestada voluntat de posar un segell a les dues 
cantigas atribuïdes al monarca (Colantuono 2013).

Finalment, no podem considerar casual l’ús del mode arcaic més complex i, en certs 
aspectes, el més culte del sistema modal tradicional, que és el mode de mi: aquí l’evocació 
té un valor arcaïtzant i, possiblement, hi ha un intent de marcar-ne el caràcter regi. Podem 
confirmar amb argumentacions concretes tot el que s’havia suposat sobre el paper del rei 
en el procés de composició de les seves cantigas: que a la mano del Rey, y no meramente 
a su interés intelectual o su patronazgo, se debe atribuir también una cantidad de las Can-
tigas religiosas (Snow 1985). La hipòtesi de la intervenció directa del rei trobador en la seva 
obra més emblemàtica és reforçada pel valor atribuït des del principi a l’obra mariana, l’única 
mencionada al testament del rei. (Seguí Trobat, 137)

La voluntat de caracteritzar melòdicament un text per donar-li una connotació semàntica 
era una pràctica ja coneguda en el repertori litúrgic. L’anàlisi de la relació entre memòria i mú-



124 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

sica, les dues realitats estrictament relacionades en el sistema de composició de la monodia 
medieval, assumeix un valor peculiar si es considera com a fil conductor del procés compositiu. 
De fet, en els casos específics la melodia té funció de re-evocació, ja que amplifica la xarxa de 
significats inserits en el text. Naturalment, la conditio sine qua non del procés de descodificació 
dels significats és la facultat del públic destinatari per reconèixer la referència. La individuació 
d’un motiu melòdic determina l’activació de la funció semàntica que requereix un referent 
cultural per part del públic. Així a les cantigas alfonsines la tria dels elements melòdics i els 
criteris de la seva disposició segueixen raons lligades a l’eficàcia mnemotècnica, afegeixen un 
plus al significat de la narració i poden oferir traces que condueixen a la identificació d’autors 
excepcionals, com és el cas d’Alfons X mateix.

3. Des del pergamí a l’acció performativa 

3.1. Composició oral i codificació

Amb la finalitat d’esbrinar quines són les implicacions de l’esfera oral en el procés de composi-
ció del repertori marià hem de col·locar les composicions a la seva dimensió sensorial. Només 
a través de l’experiència vocal directa podem percebre l’estructuració mètrica com a reflex de 
la transmissió oral que obeeix els sistemes fisiològics de la respiració. El coneixement directe 
permet un apropament al repertori que condueix més enllà de les traces fixades al pergamí, 
que només representen esbossos d’un moment determinat d’una realitat poètica múltiple 
(Bent 1995: 367-372). És a dir, els poemes marians no representen creacions cristal·litzades, 
sinó realitats en moviment, així que cada testimoni escrit sempre constitueix un unicum.

Tal com s’assenyala al pròleg, l’obra mariana alfonsina es guarda en quatre còdexs manus-
crits d’extraordinari valor artístic: el Códice rico T o E2 (El Escorial, T.I.1) i el Códice de Florencia 
F (Florència, BC, ms B.R.20), font inacabada que no presenta notació musical, haurien hagut 
de recollir cadascuna 200 cantigas, es consideren dues parts d’un mateix projecte editorial 
(195 cantigas al Còdice rico i 104 al de Florència) i inclouen les cantigas historiades, o sigui, 
les acompanyades per vinyetes que il·lustren els fets narrats. El Códice de los músicos E1 (El 
Escorial, b.I.2) conté 416 cantigas amb miniatures afegides a les decennals amb músics tocant 
instruments, i és conegut com a Códice Príncipe per ser la font més completa; el Códice de 
Toledo To (Madrid, BN ms 100069) conté 128 cantigas i semblaria còpia d’un manuscrit més 
antic. Els tres còdexs amb notació musical i el còdex de Florència, que presenta el pautat per 
anotar els signes notacionals, no deixen cap dubte sobre la importància de l’aspecte musical 
com a element essencial de la composició58.

58	  El Escorial, MS J.b.2 <http://www.pbm.com/~lindahl/cantigas/facsimiles/E/>; Madrid, Biblioteca Nacional 
de España, MS 10069 ‘Códice de Toledo’



125L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Per entendre el model estructural del repertori de miracles marians que actua en funció 
d’un sistema mnemotècnic, és imprescindible reconèixer el grau de correlació entre l’essència 
oral i la seva dimensió escrita. Es tracta d’avaluar, ni més ni menys, els vincles entre escriptura 
i creació musical, anàlisi condicionada pel model de referència basat en la relació de l’home 
contemporani amb l’escriptura. L’avaluació del vincle entre la notació musical dels còdexs i 
el món de l’oralitat ens obliga a fer una reflexió al voltant de l’estatus de l’escriptura en el seu 
context històric (Derrida 1998). De fet, sovint oblidem que la relació entre signe i so és fruit 
d’un procés de codificació i que la descodificació dels signes no dona lloc a interpretacions 
de caràcter unívoc. A la nostra cultura, intensament condicionada pels còdexs escrits, so 
i signe s’identifiquen de manera que el so té una permanència gràfica i visual abans que 
auditiva. Per això, el repertori marià ens obliga a interrogar-nos sobre la intencionalitat de la 
notació, que, alhora que guarda indicis d’un món sonor alfabetitzat, posseeix reminiscències 
melòdiques vives a la memòria.

Cada procés d’escriptura musical comporta un grau de relació variable amb els processos 
compositius que expressa. La diferència entre la forma mentis del notator dels còdexs alfon-
sins, condicionada per processos mnemotècnics i llunyana pel que fa a la nostra percepció 
tipogràfica, es pot copsar observant la disposició de l’escriptura al llarg de l’espai de la co-
lumna. La falta de qualsevol temptatiu d’alineament i ordenament que marqui els passatges 
entre estrofes i represes reflecteix la superfluïtat del control de la música a través dels ulls. 
O sigui, la tipologia d’estructuració de la pàgina testimonia l’absència de qualsevol intent de 
facilitar la mirada d’un possible intèrpret. 

Aquest tipus de representació escrita, fruit d’una cultura condicionada per l’oralitat, di-
vergeix de l’actual, procedent d’una civilització que ha aconseguit un nivell més elevat en la 
interiorització de l’escriptura (Haar 1995: 97-128; Bent 1995: 367-372). Així com la seqüència 
de lletres i grafemes constitueix una representació simbòlica de les paraules pronunciades, 
els signes musicals traçats sobre pergamí representen simbòlicament els sons en seqüència 
(melodia). Com que les lletres de l’alfabet no reprodueixen el so de la paraula, les notes tam-
poc reprodueixen la música. Així doncs, la notació musical fixada en els còdexs representa 
només de manera abstracta i parcial la realitat del fenomen musical, ja que és una reducció 
a l’espai d’una realitat que es desenvolupa en el temps.

Finalment, la funció de l’escriptura musical dels còdexs de les cantigas no està destinada 
ni a l’aprenentatge, ni a la interpretació. La notació no guarda cap significat intrínsec tret del 
de representar la memòria i els seus processos, i la seva funció és la de fer palès a través 
de signes gràfics un contingut ja present a la memòria col·lectiva, que el destinatari podia 
reconèixer. El contingut melòdic que es representa és l’expressió d’una voluntat de reconduir 

<http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000018650 http://www.pbm.com/~lindahl/cantigas/facsimiles/To/>
Il Codice F, Biblioteca Centrale di Firenze Banco Rari 20 
<https://manus.iccu.sbn.it/opac_SchedaScheda.php?ID=258608>
Web site by Andrew Casson <http://www.cantigasdesantamaria.com/>
Vd. M. V. Chico Picaza, “Edición/es y funciones de los Códices de las CSM”, en Titivilus, 1 (2015).



126 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

al present una trama de memòria intersubjectiva (Locanto 2004: 31-88). L’escriptura repro-
dueix un significat fluctuant, un missatge discontinu, un espai indefinible on es poden trobar 
solucions a moltes interpretacions.

Feta aquesta premissa, el punt de partida consisteix en l’anàlisi i l’avaluació dels símbols 
gràfics, primer pas cap a la comprensió dels processos de composició, considerant que el 
nostre apropament no pot prescindir dels signes codificats. Hi una testimoniança sobre la 
funció dels signes gràfics en l’univers simbòlic d’Alfons X al Libro de la açafeha:

Nós, rey don Alfonso el sobredicho, veyendo la bondat de esta açafeha.... et de como 
es estrumente muy complido et mucho acabado, et de como es caro de señalar, et 
que muchos ombres non podrién entender complidamientre la manera de como se faz 
por las parablas que dixo este sabio que la compuso, mandamos figurar la figura de 
ella en este libro.

Des d’aquí podem deduir el sentit que el rei donava al “llibre” i, per extensió, als còdexs de les 
cantigas: instruments capaços de representació virtual. Considerant que el so (estrumente) no 
es pot reproduir per escrit, la dimensió escrita de les cantigas només re-presenta la manera 
de cantar cobras i son (figurando la figura).

La nostra labor consisteix en extreure l’essència d’una estructura compositiva basada 
en la memòria a través dels signes gràfics que intenten fixar sobre pergamí una realitat que 
s’escapa, ja que és una projecció imperfecta de l’acte de la seva profération. És a dir, la 
vocalitat del repertori alfonsí es reconstrueix a partir de l’escriptura, re-presentació virtual 
de la melodia (vox mortua), que a través de la profération del repertori torna a ser vox viva 
(Colantuono 2015: 31-50).

El propòsit de l’anàlisi no es pot limitar a buscar normes, sinó a trobar les múltiples realitats 
en composicions concebudes, a més de transmeses, oralment. Unes composicions que es 
basen sobre un sistema on l’estructura mètrica i la melòdica són inevitablement interconnexes, 
corresponent sense necessàriament coincidir amb el fi de garantir un sistema sòlid de cohesió 
i d’eficàcia mnemònica. Si analitzem els còdexs, podem constatar com la ràtio que regula la 
divisió dels versos, el dimensionament i la distribució de les cesures és interdependent dels 
sistemes mnemotècnics que garanteixen l’aprenentatge i persistència del repertori (Billy 1989; 
Rossell 1997: 41-76). La manca de coincidència entre estructura melòdica i mètrica es pot 
constatar en el Códice de Toledo on per fraccionar la melodia es fan servir barres i per dividir 
el text, puncta. Així, la presència dels signes gràfics no és homogènia a les fonts manuscrites, 
la qual cosa confirma de la contínua variabilitat del repertori.

El procés de composició del repertori alfonsí es funda sobre l’assemblatge i re-creació de 
material melòdic preexistent. En l’acte de com-poner el fazedor utilitza estratègies que si, per 
una banda, garanteixen l’estabilitat del material vocal, per l’altra banda asseguren la funció 
desestabilitzant que permet la desintegració del material preexistent. La funció estabilitzant es 
realitza a través de la identitat o semblança entre graus portants dels fragments assemblats, 



127L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

que és sempre el resultat d’una re-elaboració melòdica d’un patrimoni prèviament memoritzat 
i que avui llegim com a cohesió modal.

Una exegesi acurada del repertori alfonsí comença, però no s’hi pot limitar, amb una anàlisi 
dels elements gràfics, a la qual segueix l’estudi de la gramàtica i de la sintaxi melòdica que ens 
pot restituir una part de l’univers de les múltiples veus que hi ha darrere de cada cantiga. La 
individuació de cada una d’aquestes veus que emergeix a través de la profération, obre camins 
cap al coneixement de significats que no s’identifiquen amb el signe escrit, ja que es tracta 
d’una realitat que es reinventa cada vegada que és emesa/cantada i rebuda per un públic.

3.2. Performance i ritual eucarístic 

El factor performatiu implica la presència d’una sèrie d’expedients poètics i melòdics que 
miren d’amplificar la intensitat de l´experiència sensorial del receptor. D’aquesta manera el 
contingut de cada cantiga no aspira només ser rebut i interpretat, sinó, sobretot, ser perce-
but i viscut amb tots els sentits. El joc de correspondències que s´estableix amb la represa 
de fragments de melodia preexistents obeeix a un exercici de re-memorització constant: els 
incisos d´himnes i antífones citats a les cantigues reenvien al seu significat dins la litúrgia o 
dins les celebracions de l´any, i guien l’oient a rememorar-ne el joc melòdic i a reviure el sentit. 
La reminiscència musical, doncs, empra uns criteris performatius que miren a la re-creació de 
un illo tempore mític, i alhora cap a la re-presentació dels episodis narrats, que han de reviure 
en el present del destinatari. 

L’elecció dels incisos melòdics té relació directa amb els processos mnemònics que actuen, 
a diferència de la reconstrucció històrica que és representació anestèsica d’un relat del passat, 
a partir de l’emoció i de la capacitat subjectiva de la meravella, instrument d’obertura perceptiva 
i interpretativa. La percepció sensorial és una eina mnemotècnica eficaç perquè procedeix 
del mateix cos, així com la veu és el vehicle a través del qual brolla l’expressió directa de la 
corporeïtat. En aquesta perspectiva la presència dels fragments poèticomusicals traslladen 
el discurs de la narració lineal i homòfon a un espai i un temps on convergeixen moltes veus. 

La variabilitat dels factors musicals, siguin melòdics o rítmics, que es reflecteixen en la 
notació dels tres còdexs és ja per si mateix indici de performativitat, així com la individuació 
de citacions i vinculacions amb altres repertoris clarament identificables és també indici de 
trencament del concepte d’“obra tancada”. A més a més, hi ha indicacions textuals que 
assenyalen la destinació performativa de la col·lecció mariana explícitament exposades, com 
a la CSM 8 Esta é como santa Maria fez en Rocamador decender hũa candea na viola do 
jograr que cantava ant’ela (Mettmann 1986, I: 77)  la cantiga del joglar i l’espelma, que des 
de l’exordi es refereix a l’acte performatiu amb incitacions i al·locucions a l’auditori a lloar i 
cantar. Així, la performance projectada cap al futur és pròpia d’un text performatiu en potència 
i, en aquest sentit, cada text líric medieval romànic ha de ser entès amb aquesta potencialitat. 
Algunes cantigas es projecten com a actes de performance futura perquè són concebudes 



128 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

per a ser cantades, tal com s’afirma al final de la CSM 172 (Mettmann 1986, II: 178)  Como 
santa Maria de Salas livrou un mercador do perigoo do mar: “E desto cantar fezemos que 
cantassen os jograres.”

Un dels llocs on s’aprecien significatius elements performatius, amb l’objectiu de moure 
records lligats a l’experiència sensorial, es reconeix a les cantigas dels miracles eucarístics.  
L’evocació del Corpus Christi en el context poètic alfonsí, amb la finalitat de narrar fets mira-
culosos, ens permet copsar la confluència de traces de ritualitat, memòria i nous elements 
deguts a canvis de la percepció col·lectiva. De fet, la rica presència de fonts que constitueixen 
l’orquestració literària i musical de les cantigas marianes ofereix oportunitats i claus d’accés 
per a una lectura performativa de les narracions relacionades amb la celebració eucarística. 
Aquí la performativitat actua de manera dialèctica i dinàmica amb el seu referent, que és la 
celebració eucarística, integrant la tradició espiritual cistercenca i franciscana referent a la 
participació emotiva en l’encarnació, passió i mort de Crist. El procés d’adaptació i re-pre-
sentació de fets i imatges simbòliques ja conegudes suposava la participació activa de l’oient 
i de la seva capacitat imaginativa en l’acció de percebre la imago de Crist en el seu sentit 
físic. La meditació al voltant del Corpus Christi és conseqüència directa de la seva visió, que, 
quan entra en sintonia amb l’afectus, alimenta la devoció. De fet, el Cos Diví és imatge que 
es percep com a presència física i a través de l’experiència sensorial. L’acció de l’afectus ens 
permet, doncs, re-memorar allò que ja coneixem a través del ritual eucarístic, que en la seva 
re-evocació poètica a les cantigas ens retorna i reforça el seu sentit originari.

La presència del miracle eucarístic als poemes alfonsins (CSM 104, 128, 149 i 208) es lliga 
amb el corrent teològic i apologètic promogut a conseqüència de les negacions herètiques 
de la transsubstanciació (Colantuono 2020). Les cantigas que narren miracles eucarístics es 
refereixen sempre a usos sacrílegs de l’hòstia consagrada i deixen emergir un univers on la fe 
religiosa i la nigromància es barregen. Les estratègies poètiques que emergeixen de l’anàlisi 
de les quatre cantigas tendeixen a la reafirmació de la sacralitat del Corpus Christi. Així, el 
potencial performatiu es construeix amb paral·lelismes i convergències melòdiques, mètriques 
i rímiques, amb la finalitat de crear una xarxa de correspondències significatives destinades a 
la reafirmació de la verdadera presència de Crist en l’hòstia consagrada. 

La CSM 104 Como Santa Maria fez aa moller que qeria fazer amadoiras a seu amigo con 
el corpo de Jhesu Cristo e que o tragia na touca, que lle correse sangui da cabeça ata que 
o tirou ende (Mettmann 1986, II: 18) relata la història del robatori de l’hòstia en una església 
de Caldas de Reis (Galícia) per part d’una dona que volia fer un encantament per seduir un 
escuder que havia sigut el seu amant. Aquí s’entrecreuen temes com la presència real del 
Corpus Christi en l’hòstia consagrada, que determina el seu potencial miraculós; la creença 
supersticiosa del poder de l’hòstia per elaborar encanteris, i, finalment, el càstig de la Mare 
de Déu que es manifesta en forma de sang que brolla de la capa de la dona profanadora. 
La descripció de com la dona va sentir i veure la sang calenta i vermella ens proporciona 
elements de caràcter performatiu destinats a promoure la participació de l’oient a través de la 
percepció sensorial. Altres elements d’interès per a la intensitat performativa es reconeixen en 



129L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

l’estructura mètrica i melòdica del poema que s’estén en versos de 15 síl·labes cantades amb 
fórmules melòdiques conegudes i significatives des del punt de vista mnemotècnic. Trobem 
les mateixes fórmules en protus autèntic a la CSM 128 (Mettmann 1986, II: 82) Esta é do 
Corpo de Nostro Sennor, que un vilâo meterá en hûa sa colmêa por aver muito mel e muita 
cera; e ao catar do mel mostrousse que era Santa Maria con seu Fill’ en braço, cantiga també 
estructurada en versos de 15 síl·labes. Es tracta d’un altre prodigi eucarístic que pertany al 
cicle dels exemples contra els heretges i les supersticions al voltant de la transsubstanciació. 
Aquí el protagonista és un pagès que furta una hòstia consagrada per posar-la al seu rusc, 
seguint els consells d’una vella fetillera, per aconseguir treure més mel i cera. Així, quan torna 
a comprovar l’estat del seu rusc, es troba la Verge amb el seu Fill, una aparició miraculosa que 
representa la demostració tangible de la presència real de Crist en l’hòstia i que a la cantiga 
se celebra amb una processó solemne al rusc a repicar de campanes. El seguici al rusc es 
reporta amb una descripció minuciosa de l’olor persistent de lliris, violetes i roses, referència 
significativa en una trama textual estructurada sobre bases performatives, perquè alimenta 
els nostres canals perceptius i ens apropa, a través dels sentits, a la dimensió transcendental 
de l’esdeveniment. Finalment, la narració acaba en un marc litúrgic amb el cant de les hores 
litúrgiques i la celebració de la missa, amb la intenció de retornar el Corpus Christi a la seva 
dimensió sagrada i ritual.

 
R

104


+



+

   
+

     
+

 
+



 
+

  
+

       
+

  

 
M



+

           

+

 

 
V



+



+

         
+

 
+



 
+

          
+

  



130 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 
R

128   
+

  

+

  

+

  

+

  

    
+

  

+

  

+

  

+

  

 
M

   
+

    
+



+

 

+

  

     
+

    
+



+

 

+

  

 
V

  
+

  

+

  

+

  

+

  

    
+

  

+

  

+

 

+

  

Fig. 16 CSM 104 i CSM 128 Transcripció melòdica

A una mateixa razó, la del furt i profanació de l’hòstia per realitzar encanteris, li correspon una 
estructura mètrica idèntica i uns mateixos motius melòdics. Les tres fórmules melòdiques 
distribuïdes en diferents punts de les composicions dibuixen una trama ja coneguda creen, 
sobretot en fase d’entonació i cadència, uns ganxos per a la memòria dels receptors. Aquí la 
intenció és reactivar la memòria d’un patrimoni melòdic compartit que posseeix un potencial 
semàntic relacionat amb la presència del Corpus Christi, amb el seu ús sacríleg i amb la 
intervenció miraculosa de la Verge.

La CSM 149 (Mettmann 1986, II: 135) Como un preste aleiman dultava do Sagramento 
[do corpo]de Deus e rogou a Santa Maria que lle mostrasse ende a verdade; e Santa Maria 
assi o fez porque era de bôa vida, també pertany al grup de cantigas de miracles eucarístics. 
El protagonista és un capellà alemany escèptic que demana a la Verge una prova de la trans-
substanciació. Així, al lloc de l’hòstia apareix la Verge amb el seu Fill als braços, demostrant 
que l’hòstia amb la consagració es converteix en “carne pura”. Aquí, de fet, la paraula més 
important, eix de la composició Ostia sagrada és reiterada també a la CSM 128 (v. 65) amb un 



131L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

joc de rimes en -ada dels adjectius: juntada, achada, rogada, dentada, avondada, demorada, 
abraçada, preçada, onrrada, rosada, catada, sagrada i loada (CSM 128).

Segueix la mateixa línia la CSM 208 (Mettmann 1986, II: 257) Como ûu erege de Tolosa 
meteu o Corpo de Deus na colmêa e deuo aas abellas que o comessen. El protagonista és 
un heretge de Tolosa que furta una hòstia consagrada per posar-la en el seu rusc perquè 
se les mengin les seves abelles. Segons la narració de la cantiga alfonsina, l’interior del rusc 
es converteix en una capella amb un altar central amb la imatge de la Mare de Déu amb el 
seu Fill, amb un “odor tan saboroso que logo foi convertido” (CSM 128, v. 44). La vista de la 
Verge envoltada de l’olor crea les condicions per a la conversió de l’heretge, que anuncia al 
bisbe la manifestació del prodigi. Des d’aquell moment el rusc acaba sent lloc de pelegrinatge.

Melòdicament, les quatre cantigas s’estructuren a partir de fórmules estereotipades en 
protus autèntic o, com en el cas de les CSM 104 i 128, utilitzant els mateixos motius melò-
dics amb poques variants. Un paral·lelisme reforçat per la utilització de les mateixes rimes o, 
també, de les mateixes paraules, que deixen suposar una estratègia compositiva compartida 
(Betti 1997).

Convergència de rimes i paraules:

–	 fazer, escarnecer, lezer, perder, aver, prender, erger, ver, viver, correr, responder,  
merecer, prazer, meter  (CSM 104 ) aver, creer, dizer (CSM 208)

–	 mí, si, oý  (CSM 104) assi, bevi, y (CSM 208);  

–	 sazon, escudeiron, enton (CSM 104) entençon, felon, non (CSM 208); 

–	 buscar, dar, furtar (CSM 104) fillar, amostrar, negar (CSM 208);  

–	 coidou, guardou, passou (CSM 104) comungou, passou, levou (CSM 208);

–	 mentir, viir, partir (CSM 104) oyr, departir, encobrir (CSM 208); 

–	 viu, feriu, oyu (CSM 104) viu, cousiu, sentiu (CSM 208); 

–	 ben, poren, ten (CSM 104) ben, re, sen (CSM 208); 

–	 pavor, loor, Sennor (CSM 104) loor, Sennor, labor (CSM 208).

El paral·lelisme de rimes i lèxic entre la CSM 104 i la CSM 208, que a més a més presenta 
coincidència numèrica perquè cada xifra és el doble o la meitat de l’altra, és conseqüència del 
sistema de composició. Ambdues relaten miracles que es produeixen al voltant de la profanació 
de l’hòstia consagrada aconseguida a través del sagrament de la comunió i amagada entre les 
dents. La reminiscència del Corpus Christi se serveix, doncs, de diferents estratègies, des de 



132 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

la lexical fins a la musical, per re-presentar una realitat ja coneguda a través de la celebració 
eucarística i que reviu en l’acció performativa de l’obra alfonsina.

3.3. Performance i ofici monàstic 

Com la percepció del Corpus Christi en el ritual eucarístic, l’experiència sensorial del “men-
jar sagrat” s’expressa a les cantigas a través de mecanismes de composició performativa 
que actuen fent lleva sobre l’afectus dels oients. L’anàlisi de les cantigas de miracles que 
es manifesten durant la celebració de les hores de l’ofici monàstic restitueixen un potencial 
performatiu que a través de citacions melòdiques i textuals amplifiquen el ventall semàntic i 
reafirmen els valors de la verdadera presència de Crist en l’hòstia consagrada juntament amb 
la funció d’intermediària de la seva Mare entre món terrenal i diví.

La devoció a la Mare de Déu, fil conductor que vincula el moviment de reforma monàstica 
cistercenca a la producció lírica romànica religiosa del segle XIII, representa la inspiració i, al 
mateix temps, la conseqüència directa de la influència que va exercir l’espiritualitat cistercenca 
envers el repertori alfonsí. L’anell de conjunció entre l’univers monàstic cistercenc i el seu reflex 
a les cantigas és representat sobretot per la funció intercessora de Maria en el procés de 
salvació de la humanitat. Es tracta de continguts ja presents a la producció litúrgica de l’ofici 
monàstic i que reapareixen a la lírica alfonsina inspirada en la Verge en forma d’expressions, 
suggestions textuals i incisos melòdics ja patrimoni del repertori preexistent, aquí reinterpretats 
a la llum d’una nova sensibilitat religiosa.  

Les cantigas d’inspiració monàstica constitueixen, doncs, els llocs on es palesa d’una 
manera més directa aquesta espiritualitat,  especialment els monestirs cistercencs a partir 
de l’abadia fundada per sant Bernat mencionada a la CSM 88 com a indret on va succeir 
un increïble fet miraculós. La CSM 88 (Mettmann 1986, I: 275) Como Santa Maria fez a un 
fisico que se metera monje que comesse das vidas que os outros monjes comian, que a el 
soyan mui mal saber narra el miracle de l’aparició de la Verge al monestir de Claravall, el dia 
de l’Encarnació. El protagonista és un metge i home de lletres que des que entra al monestir 
no s’acostuma al menjar frugal dels monjos i es queixa (Ca non à tan arrizado de vos que 
possa cantar se muit’ouver jajuado, nen ss’aas oras levar) també pel fet que, si practica el 
dejuni, no pot cantar ni aguantar les hores de l’ofici i, com que enyora els seus abundants 
i luxosos àpats, amenaça de deixar el monestir. Així, la nit en què Déu es va encarnar, els 
monjos deixen de sopar i comencen a resar les pregàries de les completes abans del descans 
nocturn, des del Miserere mei (ad Completorium). La Verge apareix en mig de la pregària (Que 
tev’ un vaso dourado cheo de nobre menjar dun leitoairo preçado) amb un vas daurat, d’on 
treu un electuari celestial que distribueix als monjos. 

En aquesta cantiga d’ambient cistercenc destaquem uns continguts especialment relle-
vants: el menjar sagrat amb un valor semàntic que es correspon al coneixement de la dimensió 
transcendent. Tot començant pel pa i el vi (e bon vinno non leixar nen bon pan/ bever vinno 



133L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

botado e por bon pan non catar), els dos ingredients amb més càrrega simbòlica des de les 
religions mistèriques més antigues, que simbolitzen la re-creació del cos i sang de Crist i que 
quan reviuen a través del ritual eucarístic es fan símbols d’eternitat.

És en aquest context, mitjançant l’assaboriment de l’electuari ofert per la Verge, que es 
manifesta la conversió del monjo superb, una metamorfosi que es fa juntament amb la com-
prensió de la realitat divina, que no es pot limitar a la dimensió d’una lectura de les coses. Aquí 
es recalca el concepte del coneixement autèntic que suposa l’experiència directa, que passa a 
través del cos, tal com recita el salm 34 Gustate et videte, l’única via possible al coneixement 
que s’ha d’assaborir per a poder-lo interioritzar. De fet, en hebraic ta am vol dir gustar i com-
prendre alhora, fet que suposa una participació que implica l’acció de ser dins de les coses i 
de viure a través del cos. És mitjançant el sagrat menjar que ens posem en contacte amb la 
divinitat (el Déu manducat) i la Verge, que opera de tràmit, té funció d’intermediària entre Déu 
i la humanitat. De fet, el metge amb l’acte de refusar el menjar en comunió amb els monjos 
de Claravall, refusa el coneixement d’aquella realitat. Així, només a través de l’assaboriment 
de l’electuari miraculós de la Verge, donat el dia de l’Encarnació de Crist, pot recuperar el 
camí cap a l’autèntic coneixement, que és autèntic perquè s’experimenta a través del cos.

 
R

88          

         

+

  
+



+

    

  
+



+

           

   
+

             
+



+

   



134 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 

R
54

      
+

  

  

+

   
    

 


M

  
    

+

   

 

V

      
+

   

  

+

   


  

Fig. 17 CSM 88 i CSM 54 Transcripció melòdica

La CSM 54 (Mettmann 1986, I: 187) Esta é como Santa Maria guaryu con seu leite o 
monge doente que cuidavan que era morto es relaciona amb la CSM 88 per paral·lelismes 
de razó, atès que el miracle es produeix en el monestir cistercenc de La Santa Espina, allà 
on sant Bernat va enviar la primera comunitat de monjos, procedent de Claravall. El protago-
nista és un monjo del monestir de La Santa Espina devot a la Verge que pateix una terrible 
malaltia (ena garganta ouv’enfermidade tan maa que, com’aprix en verdade, peyor cheirava 
que a caavrya) que no li permet engolir cap mena de menjar: el tema invertit de la CSM 88, 
on el protagonista demana engolir sense criteri.  Quan els monjos ja el creuen mort, apareix 
la Verge (e pois tirou a ssa teta do seo santa, con que criou aquel que veo por nos fillar nosa 
carne mesquya) que amb un raig de la seva llet a la cara sana el monjo. La referència a la 
Verge com a nossa meezîa (nostra medecina) es lliga a l’especialitat del protagonista de la 
CSM 88, un metge malalt espiritual que se salva gràcies a l’electuari de la Verge. Els temes 
que apareixen a la CSM 54 són: la lactatio, tema bernardí per antonomàsia, també present 
en altres cantigas (CSM 46, 77, 93 i 420), la descripció de l’ideal monàstic i de l’ofici diví E 
dizia prima, terça e sesta e noa e vesperas, e tal festa fazia sempre baixada a testa, e pois 
completes e a ledania, amb referències a la gestualitat i moviments a l’espai, a partir de la 
posició del cadàver cap orient. 

Les convergències temàtiques, paral·leles o invertides, entre les dues cantigas (monestirs 
cistercencs, metges i medecines, aliments sagrats, assaboriment del sagrat menjar, engolir 



135L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

sense criteri i no poder engolir) presenten correspondències melòdiques significatives. L’anàlisi 
de les dues melodies en protus autèntic deixa emergir un motiu melòdic comú i una mateixa 
cadència. Si a la convergència de razó i so li afegim també la correspondència de rima en 
-ado que es va repetint per tota la CSM 88 en alternança amb -ar que torna a la CSM 54 i, 
fins i tot, la reiteració del lèxic (leterado, onrado): és clar que tenim també la correspondència 
del tercer element del sistema de composició (mot).  

Sovint els contextos de performance refereixen l’execució de cants litúrgics concrets, 
sobretot en el marc de la recitació de les hores, en circumstàncies d’interpretació d’un cant 
litúrgic (CSM 6, 55, 94) o al moment de la creació d’un cant nou (CSM 202). Així, a la CSM 
262, quan es refereix al miracle de la dona sordmuda, s’ofereix la imatge d’una magnífica 
performance d’un cant processional en bon son “Salve Regina”, al final de les completes.





137L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

La funcionalitat litúrgica de les cantigas marianes  
d’Alfons X el Savi (Gabriel Seguí Trobat)

1. Destinació litúrgica de les cantigas das festas de Santa Maria 

El model performatiu es pot reconèixer especialment a les 12 Cantigas das cinco festas de 
Santa Maria en el Códice E1 e To (des de la CSM 411 a la CSM 422) i a les 5 Cantigas das 
cinco festas do Nostro Señor del Códice To (de la CSM 423 a la CSM 427) que possiblement 
es cantaven a l’església en determinades ocasions festives de Santa Maria i Jesucrist, i que 
podrien representar un temptatiu d’introduir la llengua vernacla a la litúrgia. La voluntat d’inte-
grar les cantigas a l’any litúrgic deixa evident una perspectiva que respon a un ideal generalitzat 
que conjuga la performance cortesana amb la dimensió de la pregària.

En el testament signat a Sevilla el 21 de gener de 1284, Alfons X va manar que el còdex 
de les cantigas es guardés a la capella on seria sepultat perquè fos usat a les festes de la 
Mare de Déu:

Otrosí mandamos que todos los libros de los cantares de loor de Sancta Maria sean 
todos en aquella iglesia do nuestro cuerpo se enterrare y que los fagan cantar en las 
fiestas de Sancta Maria (Alfonso X 1851, II: 126).

Ara bé, a la versió llatina s’afegeix que també s’han d’interpretar a les festes del Senyor:

Similiter mandamus quod omnes libri cantinelarum, miraculorum et laudum etiam Beate 
Marie, quod dentur illi in ecclesia in qua nostrum corpus oportuherit (sic) sepeliri, et quos 
eos canere faciant in festis Beate Marie et Nostri Domini Gesu Christi (Daumet 1906: 91).

No és el moment d’escatir aquesta discrepància entre el text castellà i la traducció llatina, 
encara que té una certa importància com veurem més endavant. El que ara voldria és destacar 
diversos aspectes del corpus documental de les cantigas.

Primer de tot aclarir que les cantigas són un llibre devocional, no un llibre litúrgic, que 
són els usats a les celebracions reglades; això significa que són un llibre religiós per a l'ús 
privat. En segon lloc, com a llibre religiós, presenta una varietat de textos que s'ha de tenir en 
compte: els textos vinculats a les festes marianes i els relats de miracles. Aquesta distinció 
immediatament relaciona d'una manera diferent les composicions a la litúrgia. En efecte, els 
relats de miracles no tenen cap possibilitat d'esser inserits dins l'esquema celebratiu de la 
missa o de la pregària de les hores, perquè compten amb textos fixos. Aquestes narracions 



138 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

hagiogràfiques són per edificar els fidels i deixar constància del poder de la Mare de Déu i de 
l'eficàcia de la seva intercessió; si de cas podien servir d'inspiració per a una reflexió espiritual 
o per a un sermó, com les narracions semblants del Llibre vermell de Montserrat, que es llegien 
als pelegrins per excitar la seva devoció.

Endemés, les cantigas són cantades; per tant, són oracions poètiques que no estan 
pensades per esser llegides; per això s'hi usen melodies preses de la litúrgia. Com a textos 
paral·lels, tenim les oracions devocionals que prenen expressions o textos de la litúrgia, o 
n'imiten l'estil. Tanmateix, en tant que composicions poètiques, podríem pensar en les Hores 
de Ramon Llull, que eren cants marians per a les hores canòniques, com l’ofici votiu de la 
Mare de Déu dels llibres d’Hores.

Les cantigas tenen com a referència la litúrgia romana, no la litúrgia hispànica, que va 
esser suprimida, als territoris lligats a la corona de Castella, en el concili de Burgos de 1080, 
en temps del rei Alfons VI, a causa de les pressions romanes vinculades amb la reforma 
gregoriana. Amb tot, quedaren nombroses restes de la litúrgia visigòtica, alguns dels quals 
sobrevisqueren fins a la reforma litúrgica del concili Vaticà II.

Finalment, és un detall ben revelador del testament que el manuscrit s’hagi de conservar 
a la capella funerària del monarca, perquè la interpretació de les cantigas era no sols una 
manifestació de la seva pietat mariana: endemés té a veure amb la seva salvació eterna, on la 
intercessió de santa Maria tenia un valor especial per a l’home medieval. En aquest sentit, una 
cosa és que les cantigas es conservessin en un lloc sagrat, la capella on estava enterrat el rei 
(la capella era una sagrera) i que s’haguessin d’executar en un moment determinat del temps 
sagrat, és a dir, de l’any litúrgic, i una altra és que s’usessin dins les celebracions litúrgiques. 
És que, en aquest context, el còdex de les cantigas tenia un valor propi: era un votum, una 
ofrena certament preciosa per la bellesa i el valor material del manuscrit, però dedicada pel rei 
a santa Maria, la gran intercessora pels difunts. Encara que no haguessin d’esser cantades, 
ja tenien una finalitat espiritual expiatòria en vista a assegurar la salvació eterna del seu autor.

2. Composició a les Cantigas das festas de Santa Maria59 

Des del punt de vista compositiu les cantigas das festas es caracteritzen per unes peculia-
ritats formals que les apropen a les cantigas decennals de loor. En ambdós es reconeix el 
segell de Gautier de Coinci, que caracteritza sigui les cantigas das festas (CSM 414) que 
les de loor (CSM 10), així com destaquem elements propis de la poesia amorosa trobado-
resca, sobretot per la inclusió de material lexical i recursos retòrics propis de la lírica dels 
trobadors. L’exaltació de la Verge normalment és feta de manera abstracta, al·ludint a la 
seva puresa com a Mare de Déu, escollida entre altres dones, i que, com a Mare, intercedeix 
per a la humanitat davant al seu Fill. No obstant les poques referències a dats biogràfics de 

59	  Paràgraf redactat per Maria Incoronata Colantuono.



139L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

la Verge, els episodis de l’Anunciació presents a les cantigas de loor es poden comparar 
amb les nombroses presències d’al·lusions a la salutació angèlica integrades a les cantigas 
das festas. Nombroses, de fet, són les cantigas construïdes al voltant de la salutació de 
l’arcàngel Gabriel com per exemple les CSM 40 Deus te salve, groriosa i CSM 80 De graça 
chẽa e d’amor, entre les moltes que es refereixen a l’Anunciació i que podem comparar amb 
la CSM 415 Tan bẽeyta foi a saudaçon i la CSM 416 Muito foi noss’amigo, corresponent a 
la CSM 210 de loor de Santa Maria.

Les tonades melòdiques també presenten alguns factors d’unicitat, a més de presentar 
exemples d’imitació d’extrem interès:

–	La CSM 411 Bẽeyto foi o dia e benaventurada / a ora que a Virgen / Madre de Deus, foi 
nada60 relata el naixement de la Verge, presentant elements biogràfics relacionats amb la 
infància de la Mare de Déu trets dels Evangelis apòcrifs, a començar de la presentació de 
l’arbre genealògic. Un contingut que melòdicament és proferit amb unes fórmules inusuals 
en mode arcaic de re que toquen el la greu.

 

R
411

    

+

 
+

  
+

   

               

 


M

      

 
         

 

V



+

  

+



+

 
+

  
+

   

               

Fig. 1 CSM 411 Transcripció melòdica

60	  Esta é a primeyra, da Nacença de Santa Maria, que cae no mes de setembro; e começa assi.



140 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

R Bêeyto foi o dia / e benaventurada
a ora que a Virgen / Madre de Deus, foi nada.
M E daquesta naçença / falou muit’ Ysaía,
e prophetando disse / que arvor sayria
V ben de rayz de Jesse, / e que tal fror faria
que do Sant’ Espirito / de Deus fosse morada.

–	La CSM 412 Virgen Madre groriosa, de Deus filla e esposa, corresponent a la cantiga 
de loor 34061 (Oroz 1972; Rossell 1991; i Camprubí 2020) era destinada a l’octava de la 
Nativitat (15 de setembre) i el seu contingut marca la funció soteriològica de Maria. 

–	La CSM 413 Tod’aqueste mund’a loar deveria a virgĨidade de Santa Maria62 és un con-
trafactum de la prosa 56 Novis cedunt del códice de Las Huelgas (Rossi -Disalvo, 2008: 
13-26), a més que presentar el mateix tema de la virginitat post-partum a través de la 
metàfora del vidre ultrapassat pel raig de llum per simbolitzar la concepció immaculada.

–	La CSM 414 Como Deus é comprida Trĩidade63 (Mettmann 1986, III: 334) és l’altra cantiga 
de la virginitat i exaltació de l’encarnació, un contrafactum de la chanson 9 Pour conforter 
mon cuer et mon courage de Gautier de Coincy (Rossell 2005: 1421; Rossi-Disalvo 2009).

–	La CSM 415 Tan bẽeyta foi a saudaçon64 és la primera de les dues cantigas de l’Anuncia-
ció, una paràfrasi de la pregària Ave Maria, a més de presentar una interessant similitud 
amb la entonació i la construcció melòdica de l’ofertori Ave Maria del IV diumenge d’Advent 
(Liber Usualis 1953: 355)

 
R

415                   

  
M

        
         

  
V

                  

Fig. 2 CSM 415, Transcripció melòdica

61	  Esta é de loor de Santa Maria.
62	  Esta terceira é da Virgîidade de Santa Maria, e esta festa é no mes de dezenbro, e fezea Sant’ Aliffonsso; 
e começa assi:
63	  Esta quarta è da trĩidade de santa Maria.
64	  Esta quinta é de como o angeo Gabriel vêo saudar a Santa Maria, e esta festa [é] no mes de março.



141L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

R Tan bêeyta foi a saudaçon
per que nos vêemos a salvaçon.
M Esta tro[u]x’ o angeo Gabriel
a Santa Maria come fiel
V mandadeiro, por que Emanuel
foi logo Deus e pres encarnaçon.

Fig. 3 Liber Usualis, íncipit ofertori Ave Maria del IV diumenge d’Advent 

–	La CSM 416 Muito foi noss’ amigo és la cantiga destinada a l’octava de la festa de l’Anun-
ciació i correspon a la CSM 210 de loor de Santa Maria.

–	La CSM 417 Nobre don e muy preçado / foi Santa Maria dar65 és destinada a la festa de 
la Purificació (Candelera, el 2 de febrer) i presenta una melodia en protus sobre do’.

–	La CSM 418 Os sete dôes que dá Deus, a sa Madr’os deu ja és una cançó amb refrany 
sobre els set dons de la Verge.

–	La CSM 419 Des quando Deus sa Madre / aos çeos levou, de nos levar consigo / carreira 
nos mostrou66 és assignada a la celebració de l’Assumpció (15 d’agost).

–	La CSM 420 Bẽeyta es, Maria, / Filla, Madr’e criada de Deus, teu Padr’e Fillo, / est’é cousa 
provada67, és una composició en coblas unissonans destinada a la processió del dia de 
l’Assumpció i amb un contingut biogràfic rellevant. Melòdicament és en mode de protus.

65	  Esta VII é como santa Maria levou seu fillo ao templo e o offereçeu a san Symeon; e esta festa é no mes 
de febreyro.
66	  Esta .IX. é da vigilia de Santa Maria d’ Agosto, como ela passou deste mundo e foi levada ao çeo.
67	  Esta decima é no dia aa Proçession, como as proçessiôes do çeo reçeberon a Santa Maria quando sobiu 
aos çeos.



142 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

 

R
420

            
+

 

               

        
+



+

      

                  

        
+



+

    

               
+

 

     
+

        

         

+

     

              

Fig. 4 CSM 420 Transcripció melòdica



143L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

S Bêeyta es, Maria, / Filla, Madr’ e criada
de Deus, teu Padr’ e Fillo, / est’ é cousa provada.
Bêeyta foi a ora / en que tu gêerada
fuste e a ta alma / de Deus santivigada,
e bêeyto [o dia] / en que pois fuste nada
e d’ Adam o peccado / quita e perdôada,
e bêeytos los panos / u fust’ envurullada
e outrossi a teta / que ouviste mamada,
e bêeyta a agua / en que fuste bannada

– La CSM 421 Nenbressete, Madre de Deus, Maria68 (Mettman 1986, III: 348) utilitza l’es-
tructura metricomelòdica de la prosula Ab hac familia cantada sobre el melisma final (a 
nobis) de l’Ofertori Recordare Virgo Mater del Commune Beatae Mariae Virginis, Salve 
sancta parens (Cividale del Friuli, Museo Archeologico Nazionale, LXXIX, c. 76v, sec.XIV-
XV; Las Huelgas, XII, c. 8v). L’estructura (aa bb cc dd ee a’a’ c’c’ ff c’’c’’g) correspon a 
una seqüència i el seu contingut és una pregària a la Verge que intercedeixi per nosaltres 
el dia del Judici davant del seu Fill.

 


421
              

              

              

               

  
       

              

        
          

Fig. 5 CSM 421 Transcripció melòdica

68	  Esta XI., en outro dia de Santa Maria, é de como lle venna emente de nos ao dia do juyzio e rogue a seu 
Fillo que nos aja merçee



144 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Nenbressete, Madre
de Deus, Maria,
que a el, teu Padre,
rogues todavia,
pois estás en sa compania
e es aquela que nos guia,
que, pois nos ele fazer quis,
sempre noit’ e dia
nos guarde, per que sejamos fis
que sa felonia
non nos mostrar queira,
mais dénos enteira
a ssa grâada merçee,
pois nossa fraqueza vee
e nossa folia,

con ousadia
que nos desvia
da bôa via
que levaria
nos u devia,
u nos daria
sempr’ alegria
que non falrria
nen menguaria,
mas creçeria
e poiaria
e compriria
e ‘nçimaria
a nos.

 
tropo

      
   


 

        
   




           
 

           
 

        
   


 

        
   


 

     
              

Fig. 6 Cividale del Friuli, Museo Archeologico Nazionale, LXXIX, c. 76v 
Transcripció melòdica



145L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Ab hac familia tu propicia
Mater eximia pelle vicia
Fer remedia reis in via
Dans in patria vitae gaudia
Pro quibus dulcia tu praeconia
Laudes cum gracia suscipe pia
Virgo Maria a nobis.

La identitat melòdica és evident i el motiu de la elecció rau en la correspondència semàntica 
del contingut de la prosula i de l’Ofertori Recordare Virgo Mater que l’inclou: Recordare Virgo 
Mater dum steteris in conspectu Dei ut loquaris pro nobis bona et ut avertat indignationem 
suam a nobis. La intenció és de reforçar el sentit de la pregària a la Verge perquè intercedeixi 
per nosaltres davant de Déu demanant misericòrdia per els nostres pecats. La funció de la 
Mare de Déu de cooperar a la obra de redempció a través de la encarnació de Déu en el seu 
ventre és concepte expressat per sant Ildefons i consolidat, a través de l’adjunta de la funció 
de mediadora de la Verge entre la humanitat i Déu, per sant Bernat. El contingut es recolza, 
doncs, sobre dos pilars: la cooperació en la redempció i la mediació de la Verge, reflectint 
els dos assumptes basilars de la pràctica devocional mariana que caracteritza el segle XIII.

–	La CSM 422 (To: 100) Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’essa ora69 un contrafactum 
del cant de la Sibil·la (Anglès 1958)

R Madre de Deus, ora / por nos teu Fill’ essa ora.
S U verrá na carne / que quis fillar de ty, Madre,
joygalo mundo / cono poder de seu Padre.

 
422

            

 
               

              

Fig. 7 CSM 422 Transcripció melòdica

69	  Esta XII. é de como Santa Maria rogue por nos a seu Fillo eno dia do juyzio.



146 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

3. Les Cantigas de santa Maria i la litúrgia

La ubicació definitiva dels còdexs de les cantigas havia de ser la capella funerària d’Alfons 
X, soterrat a la capella reial de la catedral de Sevilla, una de les ubicacions que havia triat, 
juntament amb el monestir de Santa Maria la Reial de Múrcia o la muntanya del Calvari de 
Jerusalem. D’això en deduïm: 

a) 	 La capella esdevé un espai devocional marià; aquest ús té una correspondència amb 
les vigílies a la capella de santa Maria de Montserrat, a les quals s’usaven les compo-
sicions del Llibre vermell.

b) 	No es concreta la modalitat ni la delimitació temporal del culte, excepte la indicació 
d’usar les cantigas.

c) 	 El manuscrit devia estar destinat a uns usuaris especialitzats capaços d’executar les 
composicions. En aquest cas, segurament no calia que fossin clergues, ja que no 
havien de fer servir llibres pròpiament litúrgics.

Les festes de la Mare de Déu possibles segons els calendaris de l’època (Suárez 2004: 161-
186; Fossas-Rubio 2019: 369-411):

festes marianes del calendari litúrgic segons l’orde de les cantigas

festa cantiga observacions

Nativitat de Maria (8 de setembre) n. 411 Segurament, la cantiga n. 412 (= 340) 
era de recanvi o per a l’octava de la 
Nativitat (15 de setembre)

Virginitat de Maria (18 de desembre) n. 413 L’expectació del part és una festa tí-
pica de l’antiga litúrgia hispànica, atri-
buïda a sant Ildefons de Toledo, com 
recull la cantiga mateixa. La CSM 414 
està relacionada amb la CSM 413 pel 
tema de la virginitat, que és en relació 
amb les tres persones de la Trinitat; 
podria ésser-ne una peça de recanvi

Anunciació (25 de març) n. 415 Probablement, la cantiga 416 (= 210) 
era de recanvi o s’usava a l’octava 
d’aquesta festa (2 d’abril)

Purificació o Presentació (2 de febrer) n. 417 Probablement, la cantiga 418 era de 
recanvi o pertany a l’octava d’aquesta 
festa (9 de febrer)



147L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Assumpció (15 d’agost) - vigília: 
n. 419

- processó:
n. 420

Curiosament, sembla que no se’n 
commemora l’octava

Outro dia: probablement el dissabte, el 
dia tradicional dedicat a la Mare de Déu, 
els dies que es fan misses votives de la 
Mare de Déu o altres festes marianes.

n. 421
n. 422

Probablement, les cantigas es cantaven després de la missa votiva de la Mare de Déu, com si en 
fossin un eco; per tant, les cantarien al matí, que és quan s’acostumava celebrar aleshores l’eucaristia.

Crida l’atenció el fet que la seva distribució no segueixi l’orde natural de l’any litúrgic, se-
gurament perquè reflecteix l’orde de composició dels textos; l’orde habitual seria: Purificació 
o Presentació (2 de febrer); Anunciació (25 de març); Assumpció (15 d’agost); Nativitat (8 de 
setembre) i Expectació del part (18 de desembre). D’altra banda, no s’ha d’oblidar la impor-
tància de les octaves a la litúrgia medieval; si efectivament hi ha cantigas que eren per a les 
octaves de les festes respectives, probablement es cantaven al cap d’octava o darrer dia de 
la vuitena. Algunes de les octaves marianes estan documentades als calendaris de referència.

Les cantigas que no estan assignades a una festa concreta (CSM 421 i 422), ens indiquen 
que hi havia altres dies de culte devocional a elecció. Pel que fa a aquesta dada, és interessant 
comprovar que encara no hi ha notícia de la festa de la Concepció de Maria, que ja apareix 
en el nostre calendari toledà de referència; la defensa de la doctrina de la Immaculada serà 
una de les senyes d’identitat de la litúrgia en els regnes hispànics, de manera que arribaria a 
esdevenir gairebé una qüestió d’estat. 

Pel que fa a la ubicació dels textos en el context celebratiu, tenim dues possibilitats: que 
servissin de seqüència o verbeta, o bé que s’interpretessin al final de la missa.

La disposició de cantar les cantigas també a les festes del Senyor, que apareix a la versió 
llatina del testament,  mostra la relació entre cristologia i mariologia: Maria com a Mare de Crist 
i corredemptora al costat del seu Fill; per això, a les cinc festes marianes, els corresponen 
cinc festes del Senyor:

tema cristològic cantiga festa

creació del món n. 423 Nadal

adoració dels mags n. 424 Epifania

aparició del Ressuscitat als apòstols i a les Maries n. 425 Pasqua

ascensió n. 426 Ascensió

donació de l’Esperit Sant n. 427 Pentecosta



148 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Si la cantiga dedicada a la creació s’havia de cantar, per la lògica de l’estructura dels textos, 
el dia de Nadal, aquí Alfons X fa un exercici de communicatio idiomatum, que consisteix a 
atribuir a l’home Jesús propietats de la seva condició divina, en aquest cas, la creació del 
món, basant-se en la unicitat de la persona que subsisteix en les dues naturaleses de Crist. 
És per aquest mateix procediment que a Maria, essent mare de l’home Jesús, se la pot 
anomenar “Mare de Déu”.

En conclusió, les cantigas s’han de situar, des d’un punt de vista litúrgic, en els calendaris 
castellano-lleonesos de l’època, s’han de tenir presents les festes marianes que s’hi inclouen 
i la possibilitat del seu ús a les octaves respectives. S’ha de descartar la seva interpretació 
durant la celebració de la missa, excepte potser a manera de seqüència, i de la litúrgia de les 
hores. Des d’un punt de vista teològic, és important la relació que estableix Alfons X mateix 
entre les cantigas marianes i les que tenen un contingut cristològic.



149L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Bibliografia

Edicions

Alfonso X (1979) Text and Concordance of the Gran Conquista de Ultramar, Biblioteca Nacional 
MS 1187. Edition, study and notes de Louis Cooper, with the assistance of Franklin M. 
Waltman, Madison [Wisconsin], Hispanic Seminary of Medieval Studies.

Alfonso X (2009) Edición completa de la General Estoria de Alfonso X el Sabio, ed. Sán-
chez-Pietro, Borja, Inés Fernánde Ordoñez et al., Madrid: Fundación José Antonio de 
Castro.

Alfonso X (1984) Setenario, ed. Vanderford, Kenneth. H., Barcelona: Crítica.
Alfonso X (1851) Memorial histórico español de documentos, opúsculos y antigüedades (Tes-

tamento),  Real Academia de la Historia, Madrid, 
Arias Freixedo, Xosé Bieito (1993) Antoloxía de poesía obscena dos trobadores galego-por-

tugueses, Santiago de Compostela: Positivas.
Brea, Mercedes (1997) Lírica profana galego-portuguesa. Corpus completo das cantigas
medievais, con estudio biográfico, análise retórica e bibliografía específica, 2 vols., Santaigo 

de Compostela: Centro de Investigaciones Lingüísticas e Literarias Ramón Piñeiro.
Ferreira, Manuel Pedro (2008) Antologia de música em Portugal na Idade Média e no Renaci-

miento, Lisboa: CESEM, Centro de Estudos de Sociologia e Estetica Musical.
Fidalgo, Elvira (2003) As Cantigas de Loor de Santa María (edición e comentario), Santiago 

de Compostela: Centro Ramón Piñeiro para a Investigación en Humanidades.
Fidalgo, Elvira (2022) Traducción al castellano de las Cantigas de Santa María de Alfonso X 

el Sabio, Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes .
Filgueira Valverde, José (1985) Cantigas de Santa María. Códice Rico de El Escorial. Ms.es-

curialense T.I.1, Madrid: Edilan.
Mettmann, Walter (1986) Cantigas de Santa María, 3 vols., Madrid: Castalia.
Montoya, Jesús (2008) Alfonso X el Sabio. Cantigas, Madrid: Cátedra.

Estudis:

Alvar, Carlos (1986) “Johan Soárez de Pavha, Ora faz ost’o Senhor de Navarra”, Philologica 
Hispaniensa: in honorem Manuel Alvar, Madrid: Gredos, pp. 7-12.



150 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Alvar, Carlos (1993) “O genete alfonsi (18,28). Consideraciones métricas”m Literatura Medieval. 
Actas do IV Congresso da Associaçao Hispânica de Literatura Medieval (Lisboa, 1-5, 
Outubro 1991), vol. II, Lisboa: Edições Cosmos, pp. 203–208. 

Àngles, Higini (1931) El còdex musical de las Huelgas: música a veus dels segles XIII-XIV. In-
troducció, facsímil i transcripció per Higini Anglès, 3 vols., Barcelona: Institut d’Estudis 
Medievals, Biblioteca de Catalunya.

Anglès, Higini (1943-1964) La música de las Cantigas de Santa Maria del Rey Alfonso El Sabio, 
3 vols., Barcelona: Servei de Publicacions de la Diputació de Barcelona.

Arias Freixedo, Xosé Bieito (2003) Antoloxía da lírica galego-portuguesa, Vigo: Edicions Xerais.
Arom, Simha - Khalfa Jean (1998) “Une raison en acte. Pensée formelle et systématique 

musicale dans les sociétés de tradition orale”, Revue de Musicologie, 84/1, pp. 5-17.
Asensio, Juan Carlos - Lorenzo Arribas Josemi (2001) Códex del monasterio de Las Huelgas, 

Madrid: Fundación Especial Caja Madrid.
Asensio, Juan Carlos (2011) “Liturgia, paraliturgia y formulación melódica en las Cantigas de 

Santa Maria”, Alfonso X el Sabio/Las Cantigas de Santa Maria/Códice Rico, ms T-I-
1, Real Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, eds. L. Fernández 
Fernández i J. Carlos Ruiz Souza, col. Scriptorium 312, pp. 205-231.

Baroffio, Giacomo (1988) “Unità e pluralismo dell’arte liturgica nell’Europa medievale”, Il canto 
delle pietre. Musiche sacre e spirituali del Medioevo nei monumenti dell’architettura 
romanica e lombarda, eds. Baroffio, Giacomo i S. Chierici, Como: Autunno musicale, 
pp. 11-70.

Beltran, Vicenç (1985) “La balada provenzal en la poesía gallego-portuguesa”, La lengua y la 
literatura en tiempos de Alfonso X. Actas del Congreso Internaciona, ed. F. Carmona 
Fernández i. J. Flores, Murcia: Universidad de Murcia, pp. 79-89.

Beltran, Vicenç (1988), La canción de amor en el otoño de la Edad Media, Barcelona: PPU.
Beltran, Vicenç (1984) “De zéjeles y dansas: orígenes y formación de la estrofa con vuelta”, 

Revista de Filología Española, vol. LXIV, 3/4, pp. 239-266.
Beltran, Vicenç (2002) “Las formas con estribillo en la lírica oral del medioevo”, Anuario Mu-

sical, 57, pp. 39-57.
Bent Margaret (1994) “Editing Early Music: The Dilemma of Translation”, Early Music History, 

XXII, pp. 373-394.
Bent Margaret (1995) “The Limits of Notation in Defining the Musical Text”, L’edizione critica 

tra testo musicale e testo letterario, Atti del Congresso internazionale (4-8 octubre 
1992), eds. Borghi, Renato i Pietro Zappalà, col. Studi e Testi Musicali, pp. 367-372.

Bertolucci, Valeria (1999) “Alfonso X el Sabio, poeta profane e mariano”, Scriptorium alfonsí: 
de los Libros de Astrologia a las Cantigas de Santa Maria, eds. Montoya, Jesús i A. 
Domínguez Rodríguez, Madrid: Editorial Complutense, pp. 149-158.

Betti, Maria Pia (1997) Rimario e lessico in rima delle Cantigas de Santa Maria di Alfonso X di 
Castiglia, Pisa: Pacini.



151L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Betti, Maria Pia (2003) “Propaggini provenzali alla corte di Alfonso X di Castiglia: suggestioni 
metriche”, Scène, évolution, sort de la langue et de la littérature d’oc. Actes du Sep-
tième Congrès International de l’Association Internationale d’Études Occitanes, vol. I., 
Roma: Viella, pp. 99–108. 

Betti, Maria Pia (2005) Repertorio metrico delle Cantigas de Santa Maria di Alfonso X di Cas-
tiglia, Pisa: Pacini.

Billy, Dominique (1989) L’Architecture lyrique médiévale: analyse métrique et modélisation des 
structures interstrophiques dans la poésie lyrique des troubadours et des trouvères, 
Montpellier: Association Internationale d’Études Occitanes.

Billy, Dominique (2006) “Les influences galégo-portugaises chez Cerveri de Girona”, L’Espace 
lyrique méditerranéen au moyen âge: nouvelles aproches. Actes du colloque organisé 
à Nantes, 25-27 mars 2004, eds. Billy, Dominique, F. Clément i A. Combes, Toulouse: 
P.U.M, pp. 251–263.

Billy, Dominique, Paolo Canettieri, Carlo Pulsoni i Antoni Rossell (2003) La lirica galego-por-
toghese. Saggi di metrica e musica comparata, Roma: Carocci.

Billy, Dominique (2007) “La question du refrain”, Ars Metrica XI, pp. 1–10.
Campbell, Alison (2014) “Song and Source in the Cantigas de Santa Maria”, Revista Portuguesa 

de Musicologia, 1/1, pp. 5–14.
Camprubí, Adriana (2019) “Consideraciones métrico-melódicas sobre el versus tripertitus 

caudatus”, Critica del Testo XXII/1, pp. 120-142.
Camprubí, Adriana (2020) Repertorio métrico y melódico de la nova cantica (siglos XI, XII y XIII): 

de la lírica latina a la lírica románica, Universitat Autònoma de Barcelona, tesi doctoral.
Camprubí, Adriana (2023) “Reyes que cantan a la Virgen María: nuevas relaciones métrico-me-

lódicas en las Cantigas de Santa María de AlfonsoX el Sabio”, I re poeti, eds. Canettieri, 
Paolo, León Gómez, Magdalena i Lucilla Spetia, Roma: «L’ERMA» di BRETSCHNEIDER 
(en prensa).

Carpitella, Diego (1994) “I codici incrociati”, Il verso cantato. Atti del Seminario di Studi (1988), 
eds. A. Pescatori, P. Bravi i F. Giannattasio, Roma: Università degli studi La Sapienza, 
pp. 9-22.

Chailley, Jacques (1959) Les chansons à la Vierge de Gautier de Coinci, Paris: Société Françai-
se de Musicologie.

Chailley, Jacques (1982) “Du Tu autem de Horn à la musique des chansons de geste”, La 
Chanson de geste et le mythe carolingien, Mélanges René Louis publiés par ses co-
llègues, ses amis et ses élèves à l’occasion de son 75e anniversaire, Saint-Pere-sous-
Vezelay: Musée archéologique régional, I, pp. 21-32.

Chico Picaza , Mª Victoria (1987) Composición pictórica en el Códice Rico de las Cantigas de 
Santa María, 2vols., Madrid: Universidad Complutense.

Clotelle Clarke, Dorothy (1955) “Versification in Alfonso’s Cantigas”, Hispanic Review, 23/2, 
pp. 83-98.



152 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Colantuono, Maria Incoronata (2007) “El bon son en las Cantigas de Santa Maria”, Actas do 
VII Congreso Internacional de Estudos Galegos. Mulleres en Galicia. Galicia e os outros 
pobos da Península (28-31 de mayo 2003), Sada: Edición do Castro, pp. 1219-1231.

Colantuono, Maria Incoronata (2012) “Cantigas de Santa Maria di Alfonso X el Sabio: Compo-
sizione musicale e oralità”, Universitat Autònoma de Barcelona, tesis doctoral.  

Colantuono, Maria Incoronata (2013) “Le strutture melodiche di Alfonso X el Sabio nelle Canti-
gas de Santa Maria”, Vox antiqua, Commentaria de Cantu Gregoriano, Musica antiqua, 
Musica sacra et Historia liturgica, I/2013, pp. 71-91.

Colantuono, Maria Incoronata (2014a) “L’intento intertestuale della translatio melodica nelle 
Cantigas de Santa Maria”, Medievalia, Revista d’Estudis Medievals, XVI, pp. 81-90.

Colantuono, Maria Incoronata (2014b) “Reminiscenze melodiche e filiazioni tematiche tra le 
Cantigas de Santa Maria e le prosae de Santa Maria del Codice di Las Huelgas”, 
Cognitive Philology, 7, pp. 1-29.

Colantuono, Maria Incoronata (2015) “De la vox mortua a la vox viva: sistemas de composición 
y oralidad en las Cantigas de Santa Maria”, Boitatá: Revista do GT de literatura oral e 
popular da Anpoll 19, pp. 31-50

Colantuono, Maria Incoronata (2017a) O Trobar nas coleções de milagros marianos da Idade 
Média, Literatura & cultura, Fronteiras do saber, Brasil: Mercado de Letras, pp. 93-129. 

Colantuono, Maria Incoronata (2017b) “I miracoli della Vergine sulla via di Santiago: testimo-
nianze nella lirica del secolo XIII”, Atti del VIII Congresso AISU, La città, il viaggio e il 
turismo, Nàpols: AISU (Associazione italiana di Storia urbana), pp. 57-63.

Colantuono, Maria Incoronata (2020) “El Corpus Christi en el ritual eucarístico y en las Canti-
gas de Santa Maria”, Boitatá: Revista do GT de literatura oral e popular da Anpoll 28, 
pp. 21-42.

Colantuono, Maria Incoronata (en premsa) “Itineraris de la lírica religiosa a la baixa edat mitjana 
des dels monestirs occitano-catalans fins a la cort d’Alfons X”, Mobilitat a l’àrea occi-
tanocatalana medieval: cultura, política, art, Publications de l’Association Internationale 
d’Etudes Occitanes, Brepols. 

D'Alverny, Marie Thérèse (1964) Les Muses et les Spères célestes, Roma: Edizioni di Storia 
e letteratura.

Daumet, Georges (1906) “Les testaments d’Alphonse X le Savant, roi de Castille”, Bibliotheque 
de l’écoles des chartes 67, pp. 70-99.

Derrida, Jacques (1998) De la grammatologie, Paris: Editions de Minuit.
D’Olwer, Lluís Nicolau (1923) “L’escola poètica de Ripoll en els segles X-XIII”, Anuari de l’Institut 

d’Estudis Catalans MCMXV-XX, VI, pp. 3-84.
Dronke, Peter (1991), Latin and Vernacular Poets of the Middle Ages, Hampshire: Variorum.
Duggan, Joseph J. (1999) “Modalità della cultura orale”, Lo spazio letterario del Medioevo, 

Medioevo Volgare, I/1, Roma: Salerno Ed., pp.147-177.
Eusebi, M. (1984) Arnaut Daniel: Il sirventese e le canzoni, Milano: Vanni Scheiwiller.



153L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Fernández de la Cuesta, Ismael (1987) “Las Cantigas de Santa María. Replanteamiento mu-
sicológico de la cuestión”, Revista de Musicología, vol. 10, 1, pp. 15-37.

Fernández de la Cuesta, Ismael (1993) “Relectura de la teoría de Julián Ribera sobre la influen-
cia de la música arábigo andaluza en las Cantigas de Santa María y en las canciones 
de los trovadores, troveros y minnesingers”, Revista de Musicología, vol. 16, 1, pp. 
385-395.

Fernández de la Cuesta, Ismael (1984) “Los elementos melódicos en las Cantigas de Santa 
María”, Revista de Musicología, vol. 7, 1, pp. 5-44.

Ferreira, Manuel Pedro (1986) O Som de Martin Codax: sobre a dimensao musical da lírica ga-
lego-portuguesa (séculos XII-XIV), Lisboa: UNISYS/Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

Ferreira, Manuel Pedro (1991) “Relatorio preliminar sobre o conteúdo musical do Fragmento 
Sharrer”, Literatura Medieval. Actas do IV Congresso da Associaçao Hispânica de 
Literatura Medieval (Lisboa, 1-5, Outubro 1991), eds. Aires A. Nascimento, Cristina 
Almeida Ribeiro, vol. I., Lisboa: Cosmos, pp. 35–42.

Ferreira Manuel Pedro (1999) “The influence of Chant on the Cantigas de Santa Maria”, Bulletin 
of the Cantigueiros de Santa Maria XI-XII, pp. 29-40.

Ferreira, Manuel Pedro (2006-2007) “Alfonso X, compositor”, Alcanate Revista de Estudios 
Alfonsíes 5, pp. 117-137.

Ferreira, Manuel Pedro (2006-2007) “A propósito de una nueva lectura de la música de las 
Cantigas de Santa Maria”, Alcanate Revista de Estudios Alfonsíes, vol. 5, pp. 307-315.

Fossas Colet, Ignasi M. - Rubio Sadia, Juan Pablo (2019) “El ms. 880 de la Biblioteca de 
Montserrat: un breviari romano-toledà del segle XIV”, Societat Catalana d’Estudis Li-
túrgics, Miscel·lània Litúrgica Catalana 27, pp. 369-411.

Frank, István (1966) Répertoire métrique de la poésie des troubadours, Paris: Librairie Honoré 
Champion.

Fidalgo, Elvira (2002) As Cantigas de Santa Maria, Historia critica da Literatura Medieval. Vigo: 
Edicions Xerais.

Fidalgo, Elvira (2006) “Variedad métrica en las Cantigas de Santa Maria”, Studi di Filologia 
Romanza offerti a Valeria Bertolucci Pizzorusso, vol. I, ed. Pietro G. Beltrami et al., Pisa: 
Pacini, pp. 561-579

Frenk, Margit (1973) “El zéjel: ¿forma popular castellana?”, Studia Ibérica, Festschrift für Hans 
Flasche, Berna/Münich: Franck Verlag, pp. 145-158.

García Avilés, Alejandro (1997) "Imágenes mágicas. La obra astromágica de Alfonso X y su 
difusión en la Europa bajomedieval", a Afonso X: aportaciones de un rey castellano a 
la construcción de Europa, coord per Miguel Rodríguez Llopis, pp. 135-172, p. 135.

Gennerich, Friedrich (1948) “Liedkontrafaktur”, Zeitschrift für deusches Alterum und deutsche 
Literatur 82, pp. 105-141.

Gennerich, Friedrich (1958-1960) “Der musikalische Nachlaß der Troubadours. I. Kritische 
Ausgabe der Melodien”, Summa Musicae Medi i Aevi III Darmstadt ; “II. Kommentar 
und Revisionsbericht”, Summa Musicae Medi i Aevi IV Darmstadt.



154 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Giraut de Bornelh (1989) The cansos and sirventes of the Troubadour Giraut de Borneil: a 
critical edition, ed. Sharman, Ruth, Cambridge: Cambridge University Press.

Giraut de Bornelh (1910-1935) Sämtliche Lieder des Trobadors Guiraut de Bornelh, 2 vols., 
ed. i trad. Kolsen, Adolf, Halle: Niemeyer.   

González, Cristina (1992) La tercera crónica de Alfonso X: La Gran Conquista de Ultramar, 
Londres: Tamesis Books.

González, Déborah (2022) “Cantigas de Santa Maria et la tradition lyrique des troubadours”, 
Représentations de la Vierge Marie entre culte officiel et vénération locale. Textes et 
images, a cura de Bogdan, Cristina et al., Heidelberg: Herlo, pp. 25-43.

Greimas, Algirdas Julien (1996) Sémantique structurale, Paris: Larousse.
Gruber, Jörn (1983) Die Dialektik des Trobar. Untersuchungen zur Struktur und Entwicklung 

des occitanischen und französischen Minnesangs des 12. Jahrhunderts, Tübingen: 
Max Niemeyer Verlag.

Haar, James (1995), “Music as a Visual Object: The Importance of Notational Appearance”, 
L’edizione critica tra testo musicale e testo letterario, Atti del Congresso internazionale 
(4-8 octubre 1992), eds. Borghi, Renato i Pietro Zappalà, Lucca: LIM, pp. 97-128.

Hanssen, Friedrich (1901) “Los versos de las Cantigas de Santa Maria del rey Alfonso X”, 
Anales de la Universidad de Chile 108, pp. 338-373.

Hanssen, Friedrich (1913) “Los alejandrinos de Alfonso X”, Anales de la Universidad de Chile, 
133, pp. 81-114.

Hanssen, Friedrich (1913) “Los endecasílabos de Alfonso X. Estudio sobre las Cantigas”, 
Bulletin Hispanique, 15, pp. 284.299.

Luigi Heilmann (1983) “Rhetoric. New Rhetoric and Linguistic Theory”, Linguaggio. Lingue, 
culture, Saggi Linguistici e ideologici. Bolonia: Il Mulino, pp. 283-299.

Huseby, Gerardo V. (1983) “Musical Analysis and Poetic Structure in the Cantigas de Santa 
Maria”, Florilegium Hispanicum. Medieval and Golden Age Studies: presented to Do-
rothy Clotelle Clarke, ed. John S. Geary, Madison: The Hispanic Seminary of Medieval 
Studies, pp. 81-101.

Huseby, Gerardo V. (1999) “El parámetro melódico en las Cantigas de Santa Maria: Sistemas, 
estructuras, fórmulas y técnicas compositivas”, El Scriptorium alfonsí: de los Libros de 
Astrología a las Cantigas de Santa Maria, eds. Montoya Martínez, Jesús i Ana Domín-
guez Rodríguez, Madrid: Editorial Complutense, pp. 215-270.

Karp, Theodore (1967) “St. Martial and Santiago de Compostela: an analytical speculation”, 
Acta Musicologica 39, pp. 144–160.

Karp, Theodore (1992) The Polyphony of Saint Martial and Santiago de Compostela. Ber-
keley-Los Angeles: University of California Press.

Lapa, M. Rodrigues (1955) Lições de literatura portuguesa: época medieval, Coimbra: Coim-
bra Editora.

Lawson, Wendy (1997) “Cantiga de Santa Maria no. 288: some musical implications”, España 
en la Música de Occidente, 2 vols., eds. Casares, Emilio, Fernández de la Cuesta, 



155L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Ismael i José López-Calo, Madrid: Instituto Nacional de los Artes Escénicas y de la 
Musica (1987), vol. I, pp. 91-94.

Llorens, Josep Maria (1979) “La música”, El Códice Rico de las Cantigas de Alfonso el Sabio: 
ms. T.1.1 de la Biblioteca de El Escorial, Madrid: Edilan.

Locanto, Massimiliano (2004) “Oralità, memoria e scrittura nella prima tradizione del canto 
gregoriano”, La scrittura come rappresentazione del pensiero musicale, ed. G. Borio, 
Lucca: ETS, pp. 31-88.

Lug, Robert (2019) Semi-mensurale Informationen zur Liedrhythmik des 13. Jahrhunderts, 
Stuttgart: Ibidem. 

Malizia, Umberto (1992) “Acerca del léxico lírico-musical de las Cantigas de Santa Maria de 
Alfonso X el Sabio”, Quaderni di filología e lingue romanze, VII, pp. 165-176.

Massip, Francesc (1988) “El repertorio musical en el teatro medieval catalán”, Revista de 
Musicología, 10/3, pp. 721-752.

Meyer-Baer, Kathi (1970) Music of the Spheres and the Dance of Death: Studies in Musical 
Iconology, Princenton University Press.

Monari, Giorgio (2005) “Son d’alba. Morfologia e storia dell’alba occitánica”, Critica del testo 
8/2, pp. 669-763.

Morrás, María (1988) “¿Zéjeles o formas zejelescas? Observaciones para el estudio de un 
problema de historia literaria”, La Crónica 17, pp. 52-72.

Le Gentil, Pierre (1954) Le virelai et le villancico. Le problème des origines arabes, Paris: Institut 
Français au Portugal-Les Belles Letres.

Le Gentil, Pierre (1963) “La strophe zadjalesque, les kardjas et le problème des origines du 
lyrisme roman (Deuxième Article)”, Romania 84, 334/2, pp. 209-250.

Menéndez Pelayo, Marcelino (1941) “Las cantigas del Rey Sabio”, Obras Completas, I: Estu-
dios y Discursos de crítica histórica y literaria, Madrid: Consejo Superior de Investiga-
ciones Científicas, pp. 161-189.

Montero, Santalha i José-Martinho (2008) “A estructura métrica de algumas das Cantigas de 
Santa Maria”, Agália 93-94, pp. 87-134.

Monteverdi, Angelo (1959) “La laisse épique”, La technique littéraire des chansons de geste, 
Paris: Les Belles Lettres, pp. 128-140.

Moralejo, José-Luís (1973) “El Cancionero erótico de Ripoll en el marco de la lírica mediolatina”, 
Prohemio IV, pp. 107-141.

Negri, Manuel (2021) “Collezioni di miracoli mariani al tempo di Alfonso X”, Revista de poètica 
medieval 35, pp. 179-196. 

Nichols, Stephen (1996) Medievalism and the Modernist Temper, 31, eds. Bloch, Howard R. 
Bloch i Stephen G. Nichols, Baltimore-London: The Johns Hopkins University Press. 

Oldoni, Massimo (1997) “I luoghi della cultura orale”, Centri di produzione della cultura nel 
Mezzogiorno normanno-svevo, ed. Musca, Giosuè, Bari: Edizioni Dedalo, pp. 373-388.

Ong, Walter J. (1982) Orality and Literacy. The Technologizing of the Word, London-New 
York: Methuen



156 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Oroz Arizcuren, Javier Francisco (1987) “Melodie provenzali nelle Cantigas de Santa Maria”, 
Text-Etymologie, Festschrift für H. Lausberg zum 75, Geburtstag: Stuttgart, pp. 134-
147.

Oroz Arizcuren, Javier Francisco (1972), La lírica religiosa en la literatura provenzal Antigua, 
Navarra: Institución Principe de Viana. 

Parkinson, Stephen (1987) “Fals refrains in the Cantigas de Santa Maria”, Portuguese Studies 
3, pp. 21-55.

Parkinson, Stephen (1999) “Meestría Métrica. Metrical Virtuosity in the Cantigas de Santa Ma-
ria”, La Corónica, Journal of Medieval Hispanic Languages, Literatures, and Cultures, 
27/2, pp. 21-35.

Parkinson, Stephen (2000) “Phonology and metrics: aspects of rhyme in the Cantigas de 
Santa Maria”, Proceedings of the 10th Colloquium of the Medieval Hispanic Research 
Seminar, Londres: QMW, pp. 131-144.

Parkinson, Stephen (2011) “Alfonso X, Miracle Collector”, CSM Estudios, pp. 79-105.
Pellegrini, Silvio (1962) “Le due laude alfonsine del Canzoniere Colocci-Brancuti”, Romania: 

Scritti offerti a Francesco Piccolo nel suo LXX compleanno, Napoli: Casa Editrice Ar-
manni, pp. 359-68.

Piper, Ferdinand (1851) Mythologie Und Symbolik Der Christlichen Kunst Von Der Ältesten 
Zeit Bis In's Sechzehnte Jahrhundert, Vol II., Wimar.

Rastier, François (1972) «Systématique des isotopies», Essais de sémiotique poétique, ed. 
por A.-J. Greimas, 80-105. Paris: Larousse. 

Rastier, François (1981) “Le développement du concept d’isotopie“,Documents du G.R.S.L., 
III, Nº 29. Besançon: Centre National de la Recherche Scientifique.

Rastier, François (2009) Sémantique interprétative, Col. Formes sémiotiques. Paris: Pres-
ses Universitaires de France.<http://www.revue–texto.net/docannexe/file/2175/ras-
tier_si.pdf>.  

Rodrigues Lapa, Manuel (1929) Das origens da poesia lírica em Portugal na Idade Media, 
Miscelânea de língua e literatura medieval. Lisboa: Serea Nova, pp. 63–96.

Rossell, Antoni (1984) “Kore Kosmu (Traducció del fragment XXIII del Llibre d’Estobeu)”, Anuario 
de filología 10, pp. 39-64

Rossell, Antoni (1991) “So d’alba”, Studi in Honorem prof. Martín de Riquer, vol. IV, Barcelona: 
Quaderns Crema, pp. 705-721.

Rossell, Antoni (1998) “Le répertoire médiéval galicien-portugais: un système mnémotechnique. 
Structures formelles de répétition lexicale et mélodique”, Les voices de la mémoire. 
Cahiers de Littérature Orale 43, pp. 113–130.

Rossell, Antoni (1999) “La composición de las Cantigas de Santa María: una estrategia métri-
comelódica, una estrategia poética”, Actas do V Congreso Internacional de Estudios 
Galegos, Centro de Documentacion de Galicia, pp. 427-541.



157L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Rossell, Antoni (2000) “Intertextualidad e intermelodicidad en la lírica medieval”, La lingüística 
española en la época de los descubrimientos. Univer- sidad de Tréveris, 16-17 de junio 
de 1997. Hamburg: Hemnut Buske, pp. 149- 156.

Rossell, Antoni (2001) “Las Cantigas de Santa María (CSM) y sus modelos musicales litúrgi-
cos, una imitación intertextual e intermelódica”, Literatura y cristiandad: homenaje al 
profesor Jesús Montoya Martínez, Granada: Universidad de Granada, pp. 403-412.

Rossell, Antoni (2004) Literatura i música a l’edat mitjana. Lírica, Barcelona: Dinsic publica-
cions musicals.

Rossell, Antoni (2005) “La imitació métrico-melódica y los procesos intertextuales e intermeló-
dicos en las Cantigas de Santa María de Alfonso X”, Actes del X Congrés Internacional 
de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval, eds. Rafael Alemany et al., vol. III, 
Alacant: Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, pp. 1421-1432.

Rossell, Antoni (2006) “Les Cantigas de Santa Maria: stratégie et composition, de l’élement 
métrique à l’élément idéologique”, L’Espace lyrique méditerranéen au Moyen Age, pp. 
231-250.

Rossell, Antoni (2008) “Oralidad literaria. Una hipótesis interdisciplinaria y lingüística: 1. Músi-
ca, memoria y lingüística”, Romanistik in Geschichte und Gegenwart, 14,1, Hamburg: 
Buske, pp. 1-14.

Rossell, Antoni (2010a) “Literatura y oralidad: música, lenguas e imitación intersistémica”, 
Cognitive Philology 3, Roma: Università degli Studi Sapienza. 

Rossell, Antoni (2010b) “A circulación da música arredor do Camiño de Santiago na Idade 
Media: Os procesos de imitación melódica e contrafacción”, In marsupiis peregrinorum. 
Circulación de textos e imaxes arredor do Camiño de Santiago na Idade Media. VII 
Congreso Internacional del Programa de Doctorado Europeo en Filología Románica, 
Firenze: Sismel-Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Ezio Franceschini, pp. 39-58

Rossell, Antoni (2012) “La métrica gallego-portuguesa medieval desde la música medieval: 
una perspectiva intersistémica para la comprensión de la construcción métrica y para 
la contrafacción”, Ars metrica.

Rossell, Antoni (2022), “Pero Meogo: Desde a métrica e a música á percepción métrica”, Abriu, 
Ecocrítiques: Paraules i imatges 11, pp. 239-256. 

Rossi Germán – Disalvo Santiago A. (2003-2004) “Adán de San Victor y las sequentiae en 
las Cantigas de Santa Maria del Rey Sabio”, Letras. Studia Hispanica Medievalia VI, 
48-49, pp. 36-43. 

Rossi, Germán i Disalvo Santiago A. (2008) “La cantiga IIIa de las Fiestas de Santa Maria 
(Tod’aqueste mund’a loar deveria) y la secuencia Novis cedunt vetera: Filiaciones tex-
tuales y musicales entre las Cantigas de Santa Maria y el Códice de Las Huelgas”, 
Olivar, 9/11, pp. 13-26.

Rossi Germán i Disalvo Santiago A. (2009), “El trovador y la rosa: huellas de las Chansons 
Marianas Gautier de Coinci en las Cantigas de santa Maria de Alfonso X”, Medievalia, 
Universidad Nacional de la Plata, n. 41, 2009, pp. 42-59.



158 L’obra lírica d’Alfons X El Savi   •   Antoni Rossell   •      dinsic.com

Schaffer, Martha E. (1999) “Los códices de las Cantigas de Santa Maria: su problemática”, El 
Scriptorium alfonsí: de los Libros de Astrología a las Cantigas de Santa Maria, eds. Mon-
toya, Jesús i Ana Domínguez Rodríguez, Madrid: Editorial Complutense, pp. 127-148.

Schmitt Jean Claude (1990) La Raison des gestes dans l’Occident médiéval, Paris: Gallimard.
Snow, Joseph T. (1985) “Alfonso X y/en sus Cantigas”, Estudios alfonsies, 72, pp. 71-90.
Snow, Joseph T. (2012),“De la métrica y versificación de las Cantigas de Santa María de 

Alfonso X, El Sabio, y la de los Cancioneros”, Letras, pp. 65-66.
Spanke, Hans (1958) “Die Metrik der Cantigas”, La música de las cantigas de Santa María 

del Rey Alfonso El Sabio. Transcripción y estudio crítico, editado por Higini Anglès, vol. 
III/1, Barcelona: Diputación Provincial de Barcelona: Biblioteca Central, pp. 189-238.

Stäblein, Bruno (1956), Hymnen I. Die mittelalterlichen Hymnenmelodien des Abendlandes, 
Monumenta Monodica Medii Aevi 1, Kassel: Bärenreiter.

Stäblein, Bruno (1958-1961) “Eine Hymnusmelodie als Vorlage einer provenzalischen Alba”, 
Miscelánea en homenaje a monseñor Higinio Anglés, Barcelona: Consejo Superior de 
Investigaciones Cientificas, vol. 2, pp. 889-894.

Suard, François (ed.) (1991) La Chanson de Guillaume. Paris: Classiques Garnier Bordas.
Suárez González, Ana (2004) “Dos calendarios leoneses de la segunda mitad del siglo XII”, 

Asociación de Archiveros de la Iglesia en España, Memoria Ecclesiae XXV, Oviedo, 
pp. 161-186.

Tavani, Giuseppe (1967) Repertorio metrico della lirica galego-portoghese, Roma: Edizioni 
dell’Ateneo.

Treitler, Leo (1967) The Aquitanian Repertories of Sacred Monody in the Eleventh and Twelfth 
Centuries, Priceton University, Tesis doctoral.

Trigger, Bruce G. (1989) A History of Archeological Thought, Cambridge: Cambridge University 
Press.

Wulstan, David (2001) “Contrafaction and Centonization in the CSM”, Bulletin of the Canti-
gueiros de Santa Maria 10, pp. 85-110.

Zumthor, Paul (1987) La lettre et la voix. De la “littérature” médiévale, Paris: Editions de Seuil.
Zumthor, Paul (1991) Introducción a la poesía oral, Madrid.

Recursos electrònics:

BEdT. Bibliografia Elettronica dei Trovatori. Asperti, Stefano i Luca De Nigro, dirs., Sapienza 
Università di Roma.

Cantigas Medievais Galego-Portuguesas. Videira Lopes, Graça i Manuel Pedro Ferreira, dirs. 
Universidad Nova de Lisboa.

Cantigas de Santa Maria for singers  http://www.cantigasdesantamaria.com/
Corpus des Troubadours. Beltran, Vicenç i Meritxell Simó, dirs. Institut d’Estudis Catalans.



MedDB. Base de datos da Lírica Profana Galego-Portuguesa. Brea, Mercedes i Pilar Lorenzo, 
dirs., Centro Ramón Piñeiro para a Investigación en Humanidades.

The Oxford Cantigas de Santa Maria Database. Stephen Parkinson, dir., Centre for the Study 
of the Cantigas de Santa Maria, Oxford University.

MedMel. The Music of Medieval Vernacular Lyric, dir. Stefano Milonia, Sapienzà-Università di 
Roma.

Manuscrits en línia:

El Escorial, MS J.b.2 
<http://www.pbm.com/~lindahl/cantigas/facsimiles/E/>
[Cantigas de Santa María : Códice de los músicos] · Real Biblioteca del Monasterio de San 
Lorenzo de El Escorial · Real Biblioteca Digital

El Escorial, MS T. I. 1 
[Cantigas de Santa María : Códice rico] · Real Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo 
de El Escorial · Real Biblioteca Digital

Madrid, Biblioteca Nacional de España, MS 10069 ‘Códice de Toledo’
<http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000018650> 
<http://www.pbm.com/~lindahl/cantigas/facsimiles/To/>

Codice F, Biblioteca Centrale di Firenze Banco Rari 20 
<https://manus.iccu.sbn.it/opac_SchedaScheda.php?ID=258608>
<https://archive.org/details/b.-r.-20/page/n6/mode/2up>




