
Resum

L’autora dibuixa una visió panoràmica de la situació religiosa a l’Europa del segle XVIII.

Paraules clau: Europa, segle XVIII, religió.

Resumen. Ortodoxia y disidencias en la Europa de las Luces

La autora traza una panorámica de la situación religiosa en la Europa del siglo XVIII.

Palabras clave: Europa, siglo XVIII, religión.

Abstract. Orthodoxy and dissenters in XVIIIth century Europe

The author describes the religious situation in XVIIIth century Europe.

Key words: Europe, XVIIIth century, religion.

Al segle XVIII, esgotat per les inacabables guerres de religió de les centúries pre-
cedents, l’occident d’Europa semblava resignat a tolerar una diversitat que abans
havia catalogat de feblesa. Del Rin i el Danubi ençà —obviant la gran rasa orto-
doxa resultat de l’escissió oriental de l’Imperi de Roma—, el vell continent s’ha-
via fragmentat en estats confessionals divergents. Al nord, un gran bloc reformat
seguidor de l’abans etiquetada dissidència defensada tenaçment per Martí Luter.
Una Dinamarca luterana des que Cristià III, ajudat pel seu conseller Johan
Bugenhagen —amic personal de l’antic monjo agustinià—, va oficialitzar la que
havia estat eina propagandística de la seva reclamació al tron contra les preten-
sions del duc de Schleswig-Holstein, fill del difunt monarca Frederic —a
Escandinàvia, els reis eren escollits com a primus inter pares. Una Suècia que,
regida per Gustau I Vasa, havia decidit seguir confessionalment Luter en la Dieta
de Veteras convocada el mateix any que l’emperador Carles V saquejava Roma
(1527) —un fet devastador per al futur del cristianisme unit en mans d’uns prín-
ceps que, educats per a la política, sabien llegir entre línies els missatges subli-

Manuscrits 23, 2005 163-170

Ortodòxia i dissidències a l’Europa de les Llums

Montserrat Jiménez Sureda
Universitat Autònoma de Barcelona
Departament d’Història Moderna i Contemporània
Edifici B. 08193 Bellaterra (Barcelona). Spain
montserrat.jimenez@uab.es



minals—. I l’exemple, a partir d’aquestes dues potències nòrdiques, de com un
estat i les seves classes dirigents podien desamortitzar i enriquir-se amb els béns
eclesiàstics sense que la seva autoritat fos definitivament enderrocada per la
plebs. A Dinamarca, el rei substituïa el papa com a cap de la nova i molt fun-
cionarial Església, controlada en tot moment per set superintendents addictes a Sa
Majestat, i l’Estat esdevenia riquíssim a partir de les confiscacions eclesiàsti-
ques de 1536.

El reeixit exemple bàltic fou crucial per als monarques anglesos. A l’oest insu-
lar d’Europa, a Anglaterra, s’instal·laria una religió nacional, una religió d’estat,
l’anglicanisme, amalgama pragmàtica de components cristians autòctons coinci-
dents amb el catolicisme i de parts inspirades pels moviments de la Reforma con-
tinental. El país de Gal·les fou assimilat a Anglaterra —també en aquest aspecte—
per Enric VIII, però Irlanda va defensar la seva identitat diferencial amb el catoli-
cisme romà per senyera. Nogensmenys, Escòcia, que el 1707 va encetar la seva
unió amb Anglaterra amb la construcció del Regne Unit de la Gran Bretanya, va
mantenir la peculiaritat de la seva religió presbiteriana —una adaptació del calvi-
nisme a la idiosincràsia local que féu el pastor John Knox i que fou declarada reli-
gió d’estat pel Parlament escocès el 1529—, tot i que la tendència moderatista
presbiteriana era flexible amb la intrusió civil en els afers estructuralment religio-
sos —i que la llei de tolerància promulgada per la reina Anna Estuard convertia
l’anglicanisme en una realitat pública.

El centre d’Europa havia estat un espai complex i delicat fins que la despo-
blació que patí el territori després de la Guerra dels Trenta Anys féu inexcusable un
principi de tolerància, encarnada en la màxima «cuius regio eius religio», que deci-
dia que cada príncep dictava la seva religió i la dels seus súbdits i demostrava que,
sense suport actiu del poder polític —i els mitjans coercitius de què aquest dispo-
sava—, les heretgies estaven condemnades a no prosperar. Bressol del luteranisme
i de les seves múltiples escissions —entre d’altres, les dels utraquistes, adamites i
anapedobaptistes— agrupades genèricament sota la denominació d’anabaptis-
mes, al segle XVIII, una part de l’Imperi es mantenia encara fidel a Roma. D’altra
banda, espais com ara els Països Baixos o la Confederació Helvètica compartien la
complexitat confessional d’un imperi del qual havien format part segles enrere.
En la primera zona, territoris catòlics com ara Henau o Brabant convivien amb
Holanda i Zelanda. En la segona, els catòlics hagueren de compartir espais, pri-
mer, amb les tres confessions derivades de la doctrina de Calví —la tetrapolitana,
la de Basilea i la de Bullinger— i, després, amb la confessió d’Ausburg redactada
per Felip Melanchton, a què s’acabaren adequant la majoria dels cantons reformats.
De fet, fou a la Ginebra teocràticament calvinista on se situà, no sense resistèn-
cies, l’aplicació més literal dels postulats del picard.

El 1685, l’edicte de Fontainebleau havia trencat la convivència francesa amb els
seus hugonots, ratificada per l’edicte de Nantes el 1598, en temps d’Enric III de
Navarra i IV de França, el primer Borbó que assertà que París bé val una missa
abans de fer la seva políticament sincera conversió al catolicisme. Igual que França,
les nacions del sud continuaven essent —monolíticament en els casos peninsulars
ibèric i italià— catòliques.

164 Manuscrits 23, 2005 Montserrat Jiménez Sureda



Ara bé, si tots tenien arrels cristianes, es basaven en la mateixa font —la Bíblia—
i creien en un mateix Déu, en què es diferenciaven un catòlic, un calvinista (o un
presbiterià), un luterà i un anglicà? Doncs, bàsicament, en la idea d’identitat dife-
rencial sostinguda per unes divergències dogmàtiques, doctrinals i litúrgiques.
Quant a dogmes, doctrines i litúrgia, els catòlics retien culte a la Mare de Déu. La
resta va negar la concepció immaculada i la perpètua virginitat de Maria i va abo-
lir aquest culte per no fer ombra al culte suprem retut a Nostre Senyor. La matei-
xa raó van esgrimir els reformistes per a l’eliminació del culte als sants i a llurs
imatges. De fet, la revolució religiosa i les guerres causades per aquella tingueren
un vessant iconoclasta que va afectar pintura, escultura, mobiliari litúrgic i relí-
quies. Aquest criteri incidiria decisivament en la història de l’art subsegüent a tra-
vés de la modificació dels criteris estètics inherents a la religió i a la seva presència
pública. Fins i tot en l’esclat que significà el barroc en els països catòlics, que vin-
dicaren per aquesta via un culte que els escindits havien anorreat.

En un carés diferent, amb alguns matisos, luterans, calvinistes i presbiterians
advocaven pel sacerdoci universal i per la lliure interpretació de la Bíblia, mentre
que els catòlics sostenien la necessitat que aquesta fos interpretada per part d’uns
homes preparats que formaven part de la jerarquia eclesiàstica. Els anglicans, en
principi, havien compartit els dos pensaments: respectant l’autoritat i l’última parau-
la de les jerarquies eclesiàstiques, algunes persones gaudien del privilegi de llegir
la Bíblia, ja que, el mes de maig de 1543, el Consell Privat va promulgar la Llei
per a l’avanç de la veritable religió, segons la qual es prohibia l’estudi de la Bíblia
en anglès als membres de les classes inferiors de la societat.

D’altra banda, els luterans creien en la justificació per la sola fe (que salvava mit-
jançant la imputació dels mèrits de Crist), que extreien de la carta de sant Pau als
romans. Els calvinistes —i els presbiterians— portaren l’argument a l’extrem, fins
arribar a la teoria de la predestinació. Per als catòlics, però, totes dues tendències
eren inacceptables, puix que afirmaven el lliure albir i creien que la fe sense bones
obres no servia per a la redempció. Tot i que la carta de sant Pau als romans fou
per a Martí Luter el mateix tipus de pretext que la condemna del levirat va repre-
sentar per a Enric VIII, els anglicans compaginaren les dues tendències, procurant
ni explicitar massa, ni decantar-se unilateralment. El mateix desencontre inter-
confessional ocorria en el cas dels sagraments. Els catòlics en mantenien set: bateig,
eucaristia, penitència, confirmació, matrimoni, ordenació sacerdotal i extremun-
ció. Els reformistes negaren que els sagraments causessin gràcia, de manera que
els limitaren a un sol mitjà d’excitar la fe i els reduïren a dos, que eren el bateig i
l’eucaristia. Només els anglicans ritualistes estigueren disposats a distingir entre
sagraments majors —bateig i eucaristia— i sagraments menors —o no necessaris
per a la salut eterna—, que eren la resta —penitència, confirmació, matrimoni,
ordenació sacerdotal i extremunció—. Les conseqüències d’aquesta reducció sagra-
mental reformista transcendiren en nombrosos àmbits de la vida civil. En negar el
caràcter sagramental del matrimoni, per exemple, es va trencar la seva unitat i
indissolubilitat, però restà dempeus, això sí, la definició civil de contracte que
tenien tots els països hereus del dret romà. L’aplicació immediata del principi de res-
cindibilitat contractual beneficiaria alguns dels més decidits patrons del moviment

Ortodòxia i dissidències en l’Europa de les Llums Manuscrits 23, 2005 165



reformista, com ara Enric VIII o el landgravi Felip de Hesse —que, el 1539, va
obtenir els serveis de Luter, Melanchton, Bucer i Lyser per separar-se de Cristina
de Saxònia i casar-se amb Margarida van der Saal.

El més transcendent en la immediata reconfiguració política estructural que en
seguí, però, fou la qüestió de la sobirania. A contracor en molts moments, els prín-
ceps catòlics acceptaven una certa sobirania del papa de Roma sobre el seu territori
nacional. La resta, no. Acollint-se a la potestat d’orde i suprimint el primat de la
jerarquia, el consideraven només bisbe de Roma. El 1552, els buròcrates d’Isabel
I ho expressaren amb un contundent Rex Anglicae est supremum caput in terris,
post Christum, ecclesiae Anglicanae et Hibernicae.

Ara bé, un element que conglomerava, a desgrat seu, catòlics, luterans, cal-
vinistes (també presbiterians) i anglicans era l’existència de dissidents, incon-
formistes i heterodoxos en llur interior. En el món catòlic, la confrontació més
dura en la manera d’entendre la fe va enfrontar, al llarg de tot el Segle de les
Llums, jesuïtes i jansenistes. Els jesuïtes eren els integrants d’un orde religiós
regular fundat per sant Ignasi de Loiola el 1534 i aprovat per Pau III sis anys
després, que als tres vots tradicionals de pobresa, castetat i obediència n’hi afe-
gia un quart d’obediència al papa com a únic sobirà terrenal. Aquest quart vot
els convertia en políticament molt incorrectes per a la resta de sobirans compe-
tidors de l’anterior: els prínceps. Els jansenistes eren els seguidors de les doc-
trines que el bisbe neerlandès Corneli Jansen havia exposat en un llibre sobre
Agustí d’Hipona i que, bàsicament, emfasitzaven el rigorisme moral, una gràcia
determinista i una minva de paper polític papal en benefici del sobirà seglar.
S’entén que la pugna entre totes dues opcions fos atiada, si no induïda, pels fun-
cionaris dels sobirans catòlics que, el 1773, aconseguiren que Climent XIV eli-
minés la Companyia de Jesús mitjançant el breu Dominus ac redemptor i és
comprensible també que, quan la conjuntura fou mínimament favorable, un altre
pontífex, Pius VII, la ressuscités —el 1814 amb la Sollicitudo omnium eccle-
siarum—. De fet, els jesuïtes continuarien essent —ja sense cap subterfugi jan-
senista— pedra de toc d’articulacions polítiques divergents al llarg dels dos segles
que seguirien.

Si en el món catòlic no hi havia uniformitat en les creences, la resta de con-
fessions tenia també els seus inconformistes. A les files dels anglicans, hi havia
els seus heterodoxos en forma de metodistes, també coneguts com a sacramenta-
ris, bible moths, holy club o supererogation men. El nom de metodistes els el donà
el seu fundador, John Wesley, i significava que vivien segons el mètode de la Bíblia.
Un altre dels seus apel·latius, el de holy club, els fou igualment escaient en prin-
cipi, ja que els metodistes sorgiren com a germandat restringida als selectes cer-
cles oxfordians vers el 1729, com una mena de depuració d’un anglicanisme que,
segons el parer de Wesley, s’anava relaxant en les seves observàncies. La paradoxa
és que ells mateixos acabarien tenint dissidents en l’Església calvinista metodista
wesleiana, erigida el 1735; una nova connexió metodista fundada a Leeds per
Alexandre Kilham el 1797; uns primitius metodistes organitzats el 1810; els cris-
tians bíblics briamites, fundats per Guillem Bryan el 1816, o una reeixida esglé-
sia episcopal metodista per a negres, creada el 1870 als Estats Units en un moment

166 Manuscrits 23, 2005 Montserrat Jiménez Sureda



en què molts fidels —blancs— es declaraven poligenistes per no haver d’accep-
tar la germanor amb membres de diferents races.

Les escissions foren més nombroses dins el luteranisme per la seva mateixa
teoria del sacerdoci universal, que feia de cada lector de la Bíblia un conductor
potencial, almenys, del propi destí com a fidel. A banda dels abundosos trenca-
ments heretats d’èpoques anteriors, al segle XVIII, una d’aquestes reformes de la
Reforma fou l’hattemista, empresa pel teòleg neerlandès Ponç de Hattem, que, tot
intentant de conciliar el panteisme de Spinoza amb les teories de Luter, es va tro-
bar embarcat en una dissidència pròpia basada en un fatalisme radical i en una
moral passiva, puix que, per a ell, Crist havia vingut al món no per redimir-lo, sinó
per fer entendre als homes que les seves accions no podien ofendre Déu. Per a dis-
gust de Hattem, un amic i seguidor seu, Verschoor, superaria el mestre donant pas
a la secta verschorita.

Una de les raons que feien el jansenisme atractiu per als intel·lectuals del món
catòlic era que la seva formulació introspeccionada els permetia creure’s racio-
nalment i elitistament superiors en distanciar-se del vulgar, que expressava en els
ritus una devoció sensorial, adorant visualment imatges o relíquies, tocant-les,
besant-les o cantant lloances populars en el seu honor. La mateixa reacció en sen-
tit invers s’experimentà al si del luteranisme amb el moviment pietista —despec-
tivament «separatista» per als més compromesos amb l’esperit de Martí Luter—
com a reacció a la gèlida —per poc sentimental— ortodòxia luterana. El pietisme
fou engendrat en el decurs del segle XVII a través d’uns collegia pietatis que Felip
Jaume Spener va fomentar per la zona de Saxònia, amb la intenció d’incentivar
l’estudi —individual i en grup— de la Bíblia. Aquest reformador aviat va generar
idees herètiques en asseverar que les criatures eren emanacions de la substància
de Déu, que l’estat de gràcia era una participació real dels atributs divins i que es
podia tenir fe sense auxilis sobrenaturals —amb aquestes afirmacions, contradeia
la idea de la fe com a dàdiva divina.

A banda d’aquestes dissidències locals, n’hi hagué de genèriques, comunes a les
grans confessions i potser, dins l’atemporalitat d’alguns dels seus postulats repre-
sentatius, més filles del temps que les anteriorment esmentades. Entre aquestes, es
troba la minoria d’ateus i materialistes, que en l’època s’anomenaren «llibertins»,
és a dir, els panegiristes de la vida material, que admetien com a única substància
la matèria, amb la qual cosa negaven la immortalitat de l’ànima. Postulat aquest
darrer que, al Regne Unit, fou combatut pel paradoxal bisbe —irlandès i anglicà—
Berkeley amb l’argument d’Esse est percipi —(‘Ésser és ser percebut’), en el sen-
tit que el món exterior només existeix com a conjunt de percepcions i sensacions
subjectives—. A França, alguns dels seus acòlits foren aristòcrates —com ara el
baró d’Holbach o Joan Baptista de Val de Grâce, baró de Cloots— educats en
col·legis de jesuïtes tan selectes com el Clermont, que combinaren una formació
sòlida amb l’afany divulgatiu i una actitud subversiva que els ompliria de fama ja
en el seu moment.

D’altres minories pogueren romandre, si més no formalment i amb els mati-
sos següents, dins les fronteres de l’ortodóxia del país respectiu. Així, els deistes,
amb personalitats com Joan Toland —Cristianisme no misteriós—, Mateu Tindal

Ortodòxia i dissidències en l’Europa de les Llums Manuscrits 23, 2005 167



—El cristianisme tan vell com la creació— o Voltaire, reconeixeren l’existència
d’un Déu personal, principi i causa de l’univers, però sense cap influx ulterior sobre
el món i sense possibilitat de revelació, per tant eximien Déu de les desgràcies que
afectaven els homes (ja que Déu es va limitar a crear el món, deixant que les seves
criatures el gestionessin, el mal només seria imputable als homes). Igualment suc-
ceí amb els teistes, que cregueren que podien determinar l’essència de Déu usant
la raó des de l’analogia amb la natura i amb l’home, com a autor lliure del món
amb el qual mantenia una relació provident. És a dir que, per a ells, Déu era la pro-
vidència, una intel·ligència suprema ordenadora que, en no fallar mai, havia cons-
truït el millor dels mons possibles.

Una altra interpretació de la divinitat fou la panteista, construïda a partir del
monisme panteista de Benet Espinosa, que establia que la realitat era un sistema
únic en què les parts conduïen al tot i trobaven en aquest tot la seva justificació i el
seu fonament. Aquest sistema i substància únic i total és el que Espinosa identifi-
cava com a Deus sive natura —Déu o natura, la mateixa cosa per al jueu sefardi-
ta excomunicat de la sinagoga d’Amsterdam el 1656—. Davant un allau tan gran
de matisos interpretatius, es dreçaren els agnòstics, que creien que era incognos-
cible allò que no era accessible a l’experiència. Els agnòstics no negaven —ni afir-
maven— que Déu existís, sinó que asseveraven que —tant sí com no— l’home
era incapaç d’accedir-hi i de ratificar una cosa o l’altra amb els seus únics i limi-
tats mitjans —sentits i raó—. Goethe —l’autor del Faust, i malgrat el fons del
Faust— en fou un de tan cèlebre com el seu conterrani Kant —malgrat que aquest
darrer ha estat qualificat, com Hegel, de filòsof del protestantisme—. Kant, però,
fou amonestat pel govern de Prússia a causa de les idees contingudes en Die reli-
gion innerhalb der grenzen der blossen vernunft. Paradoxalment, una reprovació
exterioritzada com la que afectà Kant, no l’hagué de patir, gràcies a una conducta
prudent que incloïa l’espera pòstuma per als seus postulats més inconvenients, un
escèptic com David Hume, que sostenia —a la manera clàssica que Estaci o Petroni
expressaven en el primus in orbe Deos fecit timor— que la religió no naixia de la
raó, sinó dels sentiments de por i ignorància d’aquells que buscaven explicacions
alternatives a fenòmens que no entenien. Afirmant aquesta base psicològica, les
creeences i els principis religiosos, diria despectivament Hume, no són més que
somnis d’homes malalts.

I potser al marge d’aquests matisos racionals, caldria esmentar la d’aquell nom-
bre indeterminat d’europeus que professava ortodoxament i obedient la religió ofi-
cial de l’estat a què pertanyia de la manera com ho feia la vella devota que descriu
el pare Isla en el seu Fray Gerundio de Campazas. Després d’haver sentit la bona
senyora un sermó en què un jove capellà amant de la mitologia esmentava Apol·lo,
va incloure en les refeccions que pagava a l’eclesiàstic un parell de capons per al
sant Pol·lo tan magnífic, al qual encenia espelmes des que havia sabut de la seva
existència a través d’aquell sermó.

168 Manuscrits 23, 2005 Montserrat Jiménez Sureda



Referències bibliogràfiques

AA. DD. (2000). Bisbes, Il·lustració i jansenisme a la Catalunya del segle XVIII. Vic: Eumo.
ARVON, Henri (1969). El ateísmo. Barcelona: Fontanella.
BALDUCCI, Ernesto (1976). La politica della fede: Dall’ideologia cattolica alla teologia

della rivoluzione. Rímini: Guraldi.
BERMAN, David (1988). A history of atheism in Britain from Hobbes to Russell. Londres:

Croom Helm.
BERNDT, Gustafsson (1955). The five dissenting brethen: A study on the Dutch background

of their independentism. Lund: Gleerup.
BOUVER, Luis (1966). Palabra, Iglesia y sacramentos en el protestantismo y en el catoli-

cismo. Bilbao: Desclee de Bouwer.
CALLAHAN, William J. (1989). Iglesia, poder y sociedad en España, 1750-1874. Madrid:

Nerea.
CANTARELLA, Glauco M.; TUNIZ, Dorino (1985). Il Papa el il sovrano: Gregorio VII ed

Enrico IV nella lotta per le investiture. Novara: Europia.
COGNET, Louis (1991). Le jansénisme. París: Impremta de la Universitat de França.
CRISTIANI, Léon (1962). La rebelión protestante: La Iglesia desde el año 1450 al 1623.

Andorra: Casal i Vall.
CUDWORTH, Ralph (1978). The true intellectual system of the universe, 1678. Nova York:

Garland.
DELUMEAU, Jean (1973). El catolicismo de Lutero a Voltaire. Barcelona: Labor.
FEBVRE, Lucien (1993). El problema de la incredulidad en el siglo XVI: La religión de

Rabelais. Madrid: Akal.
FORCE, James E.; POPKIN, Richard H. (1994). The books of nature and Scripture: Recent

essays on natural philosophy, theology and Biblical criticism in the Netherlands of
Spinoza’s time and the British Isles of Newton’s time. Dordrecht: Kluwer.

FRAENKEL, Peter (1961). Testimonia patrum: The function of patristic argument in the the-
ology of Philip Melanchton. Ginebra: Droz.

GARCÍA VILLOSLADA, Ricardo (1961). Causas y factores históricos de la ruptura protes-
tante. Berriz: Ángeles de las Misiones.

GROEN VAN PRINSTERER, Guillaume (1996). Historia de la revolución en su primera fase:
La preparación (hasta 1789). Rijswick: Fundació Editorial de Literatura Reformada.

HASQUIN, Hervé (1979). Histoire de la laïcité principalement en Belgique et en France.
Brusel·les: La Renaissance du Livre.

HEMPTON, David (1985). Methodism and politics in British society, 1750-1950. Londres:
Hutchinson.

HUDSON, Winthrop S. (1961). American protestantism. Chicago: Universitat de Chicago.
JIMÉNEZ SUREDA, Montserrat (2000). «Entre el local i el genèric: La imatge de l’Església a

Europa a través dels temps. L’exemple català». Revista de Catalunya, núm. 152, juny,
p. 9-23.

—(2001). «El filòsof amesurat. Les llums en una capital de corregiment», a AA. DD.,
Girona a l’Època de la Il·lustració. Girona: Cercle d’Estudis Històrics i Socials, 
p. 113-186.

JULIA, Dominique (1995). «El sacerdote», a VOVELLE, Michelle i altres, El hombre de la
Ilustración. Madrid: Alianza Ed., p. 359-394.

KALUZA, Zénon (1988). Les querelles doctrinales à Paris: Nominalistes et realistes aux
confins du XIVe et XVe siècles. Bergamon: Lubrina.

KORS, Alan C. (1990). Atheism in France, 1650-1729. Princeton: Universitat de Princeton.

Ortodòxia i dissidències en l’Europa de les Llums Manuscrits 23, 2005 169



LANGER, Ullrich (1990). Divine and poetic freedom in the Renaissance: Nominalist theo-
logy and literature in France and Italy. Princeton: Universitat de Princeton.

LEONARD, Emile G. (1961). Histoire générale du protestantisme. París: Impremta de la
Universitat de França.

METZGER, Hélène (1938). Attraction universelle et religion naturelle chez quelques com-
mentateurs anglais de Newton. París: Hermann i cia.

MINOIS, Georges (1998). Histoire de l’athéisme: Les incroyants dans le monde occidental des
origines à nos jours. Ginebra: Fayard.

NICOLÁS, Auguste (1958). Protestantismo y comunismo. Madrid: Nos.
POPKIN, Richard Henry (1983). La historia del escepticismo desde Erasmo hasta Spinoza.

Mèxic: FCE.
PORTER, H. C. (1958). Reformation and reaction in Tudor Cambridge. Cambridge: Universitat

de Cambridge.
POZO, Cándido del (1974). Catolicismo y protestantismo como sistemas teológicos. Madrid:

FUE.
RILLIET, Jean (1959). Zwingle, le troisième homme de la Réforme. París: Arthème Fayard.
ROBERT, Daniel (1961). Genève et les églises réformées de France: De la Réunion (1789) aux

environs 1830. Ginebra: Droz.
ROSA, Mario (1974). Politica e religione nel’700 europeo. Florència: Sansoni.
RUPP, Gordon (1960). Protestant catholicity. Two lectures. Londres: Epworth.
SYKES, N. (1934). Church and state in England in the eighteenth century. Cambridge:

Universitat de Cambridge.
TAVARD, Georges (1960). El protestantismo. Andorra: Casal i Vall.
VILANOVA, Evangelista (1986). Història de la teologia cristiana. Barcelona: Herder.
VOETZEL, René (1955). Vraie et fausse eglise selon les théologiens protestants français du

XVIIe siècle. París: Impremta universitària de França.
WATTS, M. R. (1978). The dissenters from the Reformation to the French Revolution. Oxford:

Clarendon.

170 Manuscrits 23, 2005 Montserrat Jiménez Sureda


	Ortodòxia i dissidències a l’Europa de les Llums
	Resum
	Resumen
	Abstract

	Referències bibliogràfiques

