EL ORIGEN DE LA CATEDRAL:
ESTETICA ESCOLASTICA E
IDEOLOGIA ECLESIASTICA

José Enrique Ruiz Doménec

No pensamos atn el tema de la catedral en forma
suficientemente decidida. Se conoce la catedral g6tica como
un estilo artistico, como una obra de arte, como una
categoria estética, pero la catedral en si misma permanece al
margen de la historia social. Permanece al margeny, ademas,
conscientemente marginada. Ninguno de los elementos
problemdticos que la catedral sugiere, ha impulsado al
historiador a un intento explicativo. La elipsis es la tnica
reaccién que parece advertirse en la actualidad sobre este
problema. El pensamiento histérico, casi en su totalidad,
aduce que la catedral es un tema que no le compete; que s6lo
es reducible a su campo de significaciones, y que, atin en ese
campo, el historiador debe permanecer cautamente silen-
cioso. Lo que en este proceso de pensamiento se oculta,
apenas hoy somos capaces de sospecharlo. La liberaci6n del
tema de la catedral del prudente silencio al que la historia la
ha sometido es la exigencia mas inmediata. El pensar teérico
que la historia social desarrolla hoy dfa, no es sélo una
correcta sistematizacién de los problemas materiales y
sociales; es también una real solucién para los problemas

=49



estrictamente imaginarios que emergen en un momento
determinado. La historia social quiere, y se exige de si misma,
comprender la condicién y la situacién de loshombresy dela
cultura. De ahi que debemos consumar el campo propio de
su exigencia tebrica al desarrollar el tema de la catedral; de
este modo podremos aprender a descubrir la clave de los
problemas que tienen encapsulada la catedral. Esto quiere
decir, que debemos liberar los temas que permanecen en
silencio de su razin-de-estancia-ahi.

Esta es la misiébn que me he impuesto desarrollar esta
mafiana ante Vds. en este «Auditorium Valls y Taberner del
Achivo de la Corona de Aragén de Barcelona». Y lo tendré
que hacer, aunque sea pausadamente. No me importa
desplegar el tema en su complejidad, aunque sé que estoy
acosado por el limite del tiempo y no es cuestiéon de perder
aqui el prestigio y el valor por ampliar excesivamente el
campo de interrogaciones. Lo cual no quiere decir que
pretenda resolver los problemas que la historia social ha
heredado sobre el tema de la catedral gética segin criterios
de clasificacién estructuralmente cémodos. Juzgaré necesa-
rio meditar con detencién sobre algunos de los puntos que
han sido presentados inadecuadamente por la bibliografia al
uso. Este juicio que desarrollo anticipadamente, s6lo pre-
tende llamar la atencién y valorar en su conjunto el nivel y el
grado con el que se ha expuesto el tema de la catedral gética.
Hace tiempo, hace demasiado tiempo, que la catedral estd
situada en el silencio. (Puede llamarse «pretensioso» el
esfuerzo de llevar a cabo un intento interpretativo segtn los
modelos te6ricos que la historia social exige?

La serie de problemas que el tema de la catedral gética
sugiere exigen una respuesta inmediata. Ante todo, porque
la catedral es el nombre de aquella institucion que ha preocu-
pado desde siempre al medievalista. El rigor de cualquier
intento de sintesis sobre esa Edad Media que tanto nos exige
ydela que tan poco b enrealidad, no consiste tan s6lo
en seguir la huella, con una exactitud técnico-tebrica, de los

<80=



conceptos, de los grupos sociales o de los niveles de la
productividad. El rigor consiste también en que sepamos
contestar a las preguntas que la misma sociedad medieval
nos legé con la sencillez de una obra artistica en sus diversas
dimensiones. Una obra de arte, y la catedral gética lo es,
ofrece una lectura de inquietud que sélo la cuidadosa
interpretacién de la historia social puede discernir. Por eso,
hoy he querido elegir de forma consciente una de las
preguntas bdsicas que la sociedad de la segunda mitad del
siglo XII'y del XIII nos plante6 cuando comenz6 a construir
catedrales en el suelo europeo. La primera tarea es la res-
puesta a ser interrogante, que puede ser implicito pero
que, surgiendo de la experiencia de otros campos epistemo-
16gicos (la filosoffa, el andlisis hermenéutico de la literatura,
etc.,), emerge explicitamente. He ahi la razén por lo que la
elucidacién del tema de la catedral, respuesta al interrogante
de la catedral en sf, arroja luz sobre el conjunto de la
sociedad.

La pregunta es ésta: ¢La catedral gética tiene algiin
significado social? Desde el fondo mismo del interrogante
surgen las razones por las que la sociedad en torno al afio
1140 empezé a construir catedrales. La pregunta nace del
propésito mismo de mantener la raz6n exacta de lo que se ha
denominado gdtico. Y ello es necesario. La catedral impone
su presencia de forma absoluta, suficientemente probada
por la solvencia de sus muros, por la energia de su espiritu
creativo, por la altivez de sus encuadres programaticos.
Silenciar la catedral y la pregunta que la presenta en historia,
es desconfiar de la realidad de aquella época y seguir
abriendo el campo mismo a la serie de supuestos eidéticos que
han construido una visién del mundo medieval tan compacta
como falsa. No es que se vaya a resolver aqui el goticismo, en el
sentido que quiso Whilhelm Worringer'. Quizds tan sélo,
porque hace tiempo que se desconfia de los «ismos» en el
mundo contemporineo, y la historia social ha advertido lo
ilegitimo de la demanda que ellos programaban. No es
goticismo lo que se busca, sino la l6gica de una construccién
arquitect6nica que fue mds alld de si misma para abarcar el
universo creativo de la sociedad durante mds de un siglo.

! WiLHELM W wprobleme der Gotik. Mnchen, 1911,

=51-



Este es el tema central donde el pensar puede perderse con
facilidad en el poetizar®. La catedral toca-de-cerca los proble-
mas de una poetizacién general del universo: sus muros
exigen la conversion de unas imégenes, inicialmente sono-
ras, en conmociones de color, en sentimientos que suenan
aln entre las llanuras, y, fundamentalmente, en la apertura
de un espacio que expresa con densidad la existencia de los
hombres entre 1140 y 1270. El elemento que encierra todo
este conjunto es la catedral misma, donde tienen lugar los
supuestos mas decisivos de esta sociedad sobre si y sobre su
propio mundo. Expresar las ansias es aspirar a conseguir su
dominio omniinclusivo, mediante la disolucién del anterior y la
concentracién de su presencia intelectual sobre la esencia de
las palabras y las cosas. La catedral es, dicho llanamente, la
ideologfa que conformé aquel mundo.

Cuando he hablado de la silenciosa fuerza que ha mante-
nido a la catedral al margen de la teorfa de la historia social,
no s6lo he querido sostener la dimensién de una actitud ante
un tema imposible, sino lo candente de esta actitud: la
preocupaci6én y la duda que ha embargado al medievalismo
desde que top6 con la catedral como exigencia humana y
social. Tener capacidad de resolver el problema quiere decir
aqui: forjar la tesis, suprimiendo las contradicciones que la
historiografia clasica habfa advertido sobre el tema de la
catedral. Sugerir la razén Gltima de esa preocupacién exis-
tencial y social, y sustituir su mirada opaca por una que
penetre dentro de las exigencias culturales del mundo
actual.

Eldominio de talesactitudes sobre la catedral no es casual
nialeatorio. Se enmarca dentro de la exigencia que tienen de
explicar lo significante de la catedral: ese mundo de re-
presentacion de objetos que parece tener en su seno. Por eso
mismo, cuando el objeto de preocupacién titimo, religioso,
politico, social o simplemente arquitecténico, esta més cerca
de la catedral, mas problemiética y angustiosa aparece la
respuesta al tema mismo, La existencia de la catedral resulta
incuestionable, pero no su significaci6n. Esta sigue siendo el

2 Sime pierdo en ocasiones es simplemente por la fidelidad al magisterio
que impone MARTIN HEIDEGGER, en su Nietzsche Verlag Giinther Neske,
Pfullingen, 1961, pp. 11 ss. «der Wille zur Macht als Kunst».

=52=



punto de contacto explicativo de una ideologfa y su piblico,
y se alimenta de las diversas oscilaciones ideoldgicas que el
europeo ha tenido sobre si mismo y sobre su pasado des-
de hace mas de cien afios. Asi, la catedral es testimonio de
una forma de acceso al pasado y a su interpretacién, y, mis
especificamente, de la esclavizacién de muchos individuos a
los sistemas de valores de su momento. Pero esto mismo nos
ayuda a comprender por negacion los condicionamientos
internamente exi ialesy objetiv: esociales que han
logrado dominar el criterio intelectual-terico del saber
histérico. Por eso en el lenguaje corriente, el cotidiano que
utilizamos normalmente, y con el que incluso los eruditos se
acercan alamass media, se desarrolla un tipo de planteamiento
de la catedral groseramente uniforme, simplificado en sus
contornos, y escolar en su nivel. No es el limite que separa la
alta cultura con la cultura de masas, es simplemente la
desantencién que se tiene acerca del rigor histérico de un
problema. Puesto que catedrales géticas parecen emerger en
diversos lugares y en diversas épocas, resulta inevitable
hablar ligeramente de ellas. Asi cae el tema de la catedral
gbtica —y asi ha caido desde hace mis de un siglo— bajo la
dictadura de los publicitarios de mal gusto, de los ensayistas
miopes y de todo tipo de acceso rigurosamente impresenta-
ble tanto por su valor como por su gusto. Esta frivolaactitud
ante la catedral gética, que arraiga en la crisis de la alta
culturay en la desasosegada pasién por el conocimiento #ipo-
Reader-Digest, decide de antemano, y en expresién periodisti-
ca, lo que debe ser rechazado. Lo curioso del caso es que ante
esta actitud, ligeramente paternalista, se afianzan las obser-
vaciones mds reaccionarias y las tesis mas inmovilistas sobre
la cultura medievaly sobre el conjunto tedrico-operativo del
gbtico. La pregunta, que he sugerido al principio de mi
leccion, zozobra ante este estado semisalvaje de la cultura en
el dia de hoy. Es la contribucién dltima que la llamada
sociologia del arte ha tenido sobre estos temas.

Lo dicho hasta ahpra contiene una referencia de orden
negativo. Parece como si tratase de eludir la cuesti6n
planteada, y presentase ante Vds. s6lo una serie de alegatos
éticos-existenciales del actual historiador social sobre lo que
no debe hacerse. Pero es que, en ocasiones, se ha hablado de
la catedral gética sin rigor, tratando sus esencias, sus viven-

83



cias, sus vinculaciones con el neoplatonismo, el pitagorismo,
la mistica poética alemana, etc., sin determinar el campo de
la investigacion: ese espacio concreto, ese tiempo determi-
nado, esa raz6n precisa. Dénde, cuando, por qué, cémo, son
los interrogantes que dilucidan severamente la cuestion
fundamental del significado estricto de la catedral gética.
Esta dimensi6n histérica, Gnica realizacién posible de un
programa que quiera determinar con exactitud un tema
imaginario de la sociedad, queda oculta bajo el dominio de la
subjetividad que se presenta con evidente sentido publicita-
rio. El tema de la catedral trasciende por sf mismo la simple
curiosidad erudita, instalindose como una preocupacién
altima, ya lo he dicho, psicolégicamente emanada de la
ideologia que impere: he aqui la dimensi6én publicitaria de la
catedral’. Se concreta este tipo de preocupacién en un
acercamiento estilistico, eidético o sociolégico, convirtién-
dose, entonces, en una reflexién abstracta que logra abarcar
y explicar el mundo del presente sobre el de su pasado. Es
como si la obertura del Parsifal de Richard Wagner alcanzara
el rango de lenguaje c6smico y permitiese intuitivamente un
acceso a la dimension espacial que en aguel tiempo tuvieron los
hombres que construyeron catedrales. La rdpida, la crecien-
te, la general reacci6n que el tema de la catedral ha provoca-
do, impulsa el sentido de esa responsabilidad estética, moral
o social. Y este conflicto, estrictamente existencial, emerge
con nitidez alli donde existe una ansiedad goética, abierta o
enmascaradamente. De igual forma, se manifiesta en los
trabajos que tratan de plantear la dimensién de esa catedral,
ya sea cuando se describe por el estilismo, cuando se
contempla por las «ideas» que se observan a su trasluz, o se
comprende supuestamente al explicar su dimensién social.
Este uso extremadamente negativo que se ha llevado a cabo
sobre el tema de la catedral, ha alcanzado un nivel conflictivo
que se atestigua en el peligro que se tiene hoy dia de olvidar o
silenciar el tema y dejarlo dominado por su reduccién
clasica. En cualquier caso, es precisamente nuestra situacion
ante el espectro de esa serie de interpretaciones y su

> MARCEL BRION, La Religion des frangais. Paris, 1972. Cf. apéndice sobre el
mito de la catedral. Sobre el cardcter de la propaganda nacionalista y el arte
gotico, véase PIERRE FRANCASTEL, Frontieres du gothique. Paris, Mouton & Co.
1970 (la primera edicién es de 1945), capitulo primero, pp. 13 ss.

=8



conflictividad quien legitimiza la exigencia de recurrir al
método de la historia de las sociedades medievales como el
anico medio para dominarlo.

La catedral es la Ginica prueba existente para llevar a cabo
este fin. Es la prueba irresistible. Es ella misma quien
constantemente nos impide reducir su campo de experien-
cia y su significacién a las interpretaciones existentes. La
catedral se encomienda por si sola a querer representar su
universo de otra manera, alcanzar su sentido hermenéutico
seglin criterios que le sean propios. La catedral en una
palabra exige un tratamiento por alteridad*. Esto mismo
aparece en la textura de las obras literarias que surgieron
paralelamente (y es muy posible que en sentido conjuntivo)
ala catedral gética’. Con ambos aspectos se puede construir
una dimensién més coherente de ese universo gético, so-
lemnemente supuesto por la teoria clasica, pero nunca
analizado con la severidad necesaria. Tan s6lo por su presen-
cia, la catedral es destruccién y exterminio de una visién del
mundo medieval aproximativa e incierta. Su realidad exige
una mayor profundidad en las interpretaciones para que,
calculando y obrando sobre sus elementos, se logre abrir una
dimensién en su grado de significacién.

A estaactitud se acercé yala primitiva erudicién que traté
sobre la catedral: la que surge en el mundo romintico y
culmina en la obra de Wilhelm Worringer y el expresionis-
mo. Con sus suposiciones arquitecténico-normativas, los
expresionistas, a principios del siglo XX, llevaron a cabo su
suefio de utopfa arquitecténica sobre una recuperacién
supuesta e ideal de la construccién géticay, en especial, de la
catedral. A esta linea pertenece la aseveracién de que la
catedral es un misterio de organizacién del universo. El
propio Worringer hablaba de un «gético secreto» que crefa

4 Laidea dealteridad la analiza HANS-ROBERT JAUSs, Alteritat und Modernitit
der mittelalterlichen Literatur. Wilhelm Fink Verlag, Miinchen, 1977. Laidea de
orden fenomenolégico aparece en H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode.
Titbingen, 1960.

* Relacién estrecha que establ G. WEISE, Italse ddie
ge Welt der Gotik. Halle a. Salle, 1939, pp. 61 ss. Y Hans SEDLMAYR, Die
Entstebung der Kathedrale. Zurich Atlantic Verlag, 1950. Reedici6n, Akade-
mische Druck-v. Verlagsanstalt Graz. 1976. Cito por la presente edici6n,
PP 334 ss.

-55-



ver en accion antes y después del periodo gético propiamen-
te dicho. Karl Scheffler iba incluso mds alld: clasificaba
sumariamente el arte prehistérico, egipcio, indio, chino y
barroco como estilos «g6ticos». Era la gran convulsién
wagneriana del mito mistico ante el misterio de las ojivas que
se elevaban como imposibles hacia /o-nunca. No hay nada de
extrafio en ello. Es el descendimiento simple por la piedra
hacia la bsqueda de la blancura de los 4rboles de la vida,
como si fuesen nubes plateadas, espacios enajenados o ideas
como luces. Desde Gaudi hasta Wilhelm Worringer, Karl
Scheffler, Wilhelm Kris, Hans Poelzig, e incluso Frank Lloyd
Wright, todos intentaron re-pensar de nuevo aquel instante de
verdad (el espiritu gético), lamentindose de no encontrar ni
siquiera en la tradicién hermética la clave de la claridad.

A pesar de todo, habfa en ellos un resto de verdad. Porque
cercanos a la dimension exacta de la conciencia de la catedral
gotica, el expresionismo, antes de perderse por los pasillos
azulados, aprendi6 a permanecer cerca de los problemas en
su sentido puro. De igual modo, él nos ensefi6 a reconocer la
impotencia que nos embarga ante un tema de la envergadura
de la catedral gética. Y tanto Worringer, como Scheffler y
otros muchos nos previnieron contra la publicidad negativa
y de cartén-piedra que terminarfa organizando la pesadilla de
las nuevas Metrdpolis.

Pero con esta tesis no se encontr6 nada mas que el limite
con la realidad. El expresionismo nos puso ante la idea
misma de que la catedral era, utilizando el concepto como hizo
Hegel, un problema. S6lo asf se podria entender una cuestién
que sobrepasaba, y con mucho, las dimensiones teéricas y
técnicas de aquellos intelectuales. Era la vivencia radical de
que algo existia en la sociedad europea cuya reduccién a lo
mistificante era la exigencia de su intrinseca dificultad.
Hegel incluso hallé para la fenomenologia del espiritu un
principio absoluto que supuestamente también lograse abrir
el campo a los problemas insolubles. No pensaba el sabio
alemdn en la catedral gética, pero bien pudiera haberlo
hecho porque a partir de él, y de su influencia implicita, la
catedral se convirtié en una idea donde moraba la verdad de
una época y de un mundo.

Laverdad quizd no, la realizaci6n mundanal, posiblemen-
te si. Esta es, paradéjicamente, la ensefianza que la dialéctica

56—



del espiritu de Hegel ha legado: desbrozar con legitimidad la
pesadilla epistemolégica heredada. Y mi tesis es que /&
pesadilla comenzd con la catedral. Es nuestro «cuidado» inicial,
casi arcano, de la existencia. Nuestra tinica dimension distante de
lo-azul.

Pero ¢dénde y como se determina la naturaleza de este
problema? Karl Marx exigiria un conocimiento absoluto del
nivel de las fuerzas productivas y de las relaciones de
produccién, junto a un grado elevado de ladeterminacién de
los principios de legitimizacién de la sociedad de su época.
A esta cuestién responderia por lo tanto que el problema de
la catedral se resolveria si se ampliase el campo al problema
del conjunto de la sociedad que la engloba, y del que la
catedral s6lo es una parte (no una superestructura como han
dicho algunos de sus seguidores mis miopes). La catedral
serfa para él un elemento mas de lo social inmediato: elmodo
de produccién. En la explicacién de la naturaleza de la
sociedad del siglo XII y del siglo XIII (entre 1140 y 1270),
Marx verfa (y digo veria porque Marx nunca estudi6 este
problema) la explicacién del tema de la catedral. Aligual que
Hegel, ampliaria el campo a la totalidad extensiva social para
demandarle una explicacién sobre el tema de la catedral. Es
el buen camino, aunque modernamente parece que ha
encontrado algunas dificultades. Pero es el buen camino
porque empieza detectando lo que inicialmente es la cate-
dral: un problema. Y como todos los problemas, requiere un
planteamiento previo que intente abordarlo. El marxiano (y
quizéds no el marxista) consistiria en demandar a la totalidad
extensiva de lo social esa exigente accién. De todos modos, y
en eso Marx tiene toda la razén, el acceso hade ser teérico en
la medida en que la catedral ha fustrado toda una serie de
intentos interpretativos sobre la sociedad medieval. Su
imposicién es material; reside en su presencia fisicamente
incuestionable (aunque muchas catedrale . terminasen en
el siglo XIX y XX, como Barcelona, Mi. . o Colonia). La
catedral explicaria, seglin Marx, las demandas naturales mis
inmediatas, las pulsiones objetivas, de las que hablaba Ernst
Bloch. Ensayando este camino en su sentido preciso, como
luego veremos, se ha obtenido una ampliacion decisiva del
campo teérico de lo imaginario de la sociedad medieval. Se
ha abierto la experiencia a detectar en la formacién y

B



construccion de la catedral gética no sélo la experiencia de
una visién del mundo, sino las transformaciones profundas
en el modo de produccién sefiorial.

Hay otra forma de acceso, aceptando también que la
catedral es un problema: la fenomenolégica. Su apertura al
mundo es critica con respecto a la consideraci6én anterior;
postula que la clave de la explicacién de la catedral estd en los
fen6menos que ella misma nos informa. Que tras el conjunto
de representaciones se esconden unas imagenes del mundo y
un sentido de la estética que abre el campo a una interpreta-
ci6n vigorosa. Incluso Eugen Fink ha llamado la atencién
sobre el sentido técnicamente correcto que tiene la amplia-
cién del campo de la experiencia fenomenoldgica al trata-
miento de problemas ontolégicos concretos’. Y la catedral
gotica, ya lo he sefialado, es uno de ellos. En un momento
determinado de la evolucién de la sociedad medieval se
encuentra el gético. De ahi que éste sea un fenémeno
especificamente medieval, surgido del encuentro de una
situacibn particular de las exigencias culturales y de un
cierto nivel técnico. El gético es algo asi como un conjunto
de fenémenos que estructuralmente sobrepasan en intensi-
dad y alcance las relaciones ordinarias y se inscriben como
una estructura latente en el acervo cultural inmediato de los
hombres medievales a partir de un momento determinado.
La fenomenologia termina, como se ve, con un lamento
critico. Porque ese significado de la catedral del que tanto se
ha hablado, se ha inscrito como un modelo de comporta-
miento, como una necesidad 6ntica en el acervo cultural;
aunque no se sabe muy bien las razones de ese arraigamiento.
Alo sumo, y ampliando el campo, patéticamente, al nivel
existencial, podria decirse que la catedral es guardidn del arte
g6tico, como estarfa inclinado a creer Martin Heidegger’.

Toda interpretacién fenomenolégica arranca de un in-
tento de descripcién a partir de lo-que-no-es-la-catedral, obser-
vando con detalle aquellos aspectos particulares que nos

¢ BUGEN FINK, Sein und Mensch. Wom Wesen der ontologischen Erfabrung,
Verlag Karl Alber, Freibur-Minchen, 1977. Sobre el valor de la imagen y la
re-presentacion, véase del mismo Studien zur phinomenologie. Martinus Nij-
hoff, La Haye, 1966.

7 Cf. MARTIN HEIDEGGER, Holzwege, Vittorio Klostermann, Frank-
furt, 1950.

=



lleven a reafirmar lo que existe de abismal en la obra de arte
gotica. Sin embargo, el anilisis fenomenolégico acentta la
oscuridad del tema al silenciar la razé6n de ser de todo el
gético, y, mis ain, de la catedral. Esto se hace notorio en
aquellos trabajos que tratan de superponer un acercamiento
te6ricamente intuitivo al tema de la catedral, junto con un
andlisis severo y exhaustivo de cada uno de los elementos
plasticos que componen la obra de arte que indefectible-
mente es la catedral gética. En este sentido restrictivo, se
entiende la catedral como una sustancia, en sentido real,
activa y pasiva, que aparece y desaparece en el tiempoy en el
espacio. La historicidad de los argumentos queda obstaculi-
zada por la exigencia explicativa de que existen catedrales en
el siglo XII en la Isla de Francia, o en el siglo XV en las
fronteras de la cristiandad latina, como en Sevilla.

Idea, elemento extensivo y sustancia, son los tres cami-
nos modernos de realizacién del tema de la catedral. El
intelectualismo del pensamiento de Worringery el expresio-
nismo, el humanismo social de Marx y los marxianos, y el
humanismo existencial de los fenomen6logos, en especial de
Heidegger, conciben teéricamente el campo estético bajo
un prisma doctrinal, cuya finalidad y fundamento coinciden
en su nivel ontolégico y discrepan en la naturaleza de la
forma de acceso, es decir, del tema de su realizacién: de la
catedral gética. De esta manera, se han constituido, y se
constituyen las dudas sobre este grave problema. Lo propio
del historiador social ha sido olvidarlo o suponerlo, nunca
buscar la razén estricta de su dificultad determinante. De ahi
que siatin hoy nos acercamos a la razén de ser del problema,
veremos que el tema de la catedral resulta adn imposible de
solventar y que su imagen real e histérica queda perdida en la
espiral de la oscuridad de un bosque sin sendas que no logra
ser desbrozado por lalégica del saber histérico. Al contrario,
la necesidad y el modo propio del tema olvida esta l6gica o
oscurece el tema hasta la simplificacién eidética, estilistica o
sociolégica. !

La catedral representa, ciertamente, el nudo problemati-
co de la realizacién de la sociedad medieval, y piensa sus
ritmos internos segin el modelo que ella impone. Pero no
piensa la catedral como-lo-que-es. Nunca se ha preguntado por
ella misma sino por su fenémenos estilisticos, ideales o

=50



sociales. De ahi que no debe resultarnos extrafio que ni
Wilhelm Worringer, ni Hans Sedlmayr, ni Otto von Simson
ni Louis Grodecki —por no citar sino a los autores mas
relevantes de esta cuestion®— hayan logrado salirse de la
tesis que advierte la catedral como simple proyeccion. Pero
esta postura no s6lo ha con-formado, hasta ahora, toda inter-
pretacién sobre la catedral, sino que ademds denota la
situacién misma del tema. La idea de la proyeccién de sus
elementos fenomenolégicos constituye el tnico alcance
posible en esta serie de estudios: sea la proyecci6n del
fenémeno del espiritu gético como cree Worringer, sea la
pwyeccxon del fenémeno de la idea eclesidstica como cree

, 0 sea simpl te la proyeccién del fenémeno
del neoplatomsmo y el pitagorismo como cree Simson. La
catedral en estos excelentes trabajos espera hacerse caudal
de inteligibilidad. Pero su espera es indefinida, y no logra
realizarse en las paginas de estas densas monografias. Igual-
mente, todos ellos (e incluso sus imitadores menos notables)
descienden a un abismo oscuro, para andar errantes por la
incertidumbre, dentro de la cual aparecen las tesis mas
supuestamente sensatas sobre la catedral. Pero ademis, y
antes que otra cosa, esta bisqueda se torna estéril, decidien-
do de antemano lo que es la catedral, el anlisis de ella no es
sino una ampliacién cognoscitiva de la idea ya concebida. Se
podria afirmar que existe algo justo en la interpretacién del
gético, pero debe quedar perfectamente claro que con este
tipo de argumentaciones el tema de la catedral permanece
oculto bajo el fantasma de la obra de arte. Se piensa en la
decisién programaitica de este hecho, y se esconde para
siempre la obra de arte, no en el arte, sino en la propia obra.
Esta ontologizaci6n radical del problema repercute en todo
intento de andlisis de la estética del gético y de la teorfa social
que la exige. Se piensa siempre que el principio operativo es
un conjunto de variaciones técnicas o eidéticas y, sobre ellas,
la catedral se advierte como un simple recepticulo. Esta
suposicién es el modo de presentar la catedral en el lenguaje
habitual de los historiadores del arte y la cultura. Pero, por

% W. WORRINGER, Formprobleme der Gotik, 1911. H. SEDLMAYR, Die
Entstebung der Kathedrale, 1950. O. von SIMSON, The Cathedral. Origins of Gothic
Architecture and the Medieval Concept of Order. New York, 1956. L. GRODECKI,
«L'Interpretation de I'art gothique», en Critigue, 1952».

—60—



ello, se atiende precariamente a lo esencial de la catedral, a su
exigencia de ser un proceso histérico en un momento
determinado. La catedral piensa la sociedad como un todo
omniinclusivo, basdndose en su propio saber, que se encierra
en la certeza de si misma. En estos trabajos, la catedral,
podria decirse parafraseando a Martin Heidegger, ha oscila
do en un andlisis verde-vacilante.

La catedral se cierra al contenido fenomenolégico de sus
elementos, y sélo se deja entrever cuando se abandona esta
actitud, para solicitar su campo de accién inmediato, con
respecto al mundo que le rodea y a su universo imaginario.
Sé6lo desde esta solicitud se puede captar la dimensi6n de
receptividad que la catedral como objeto tiene para nosotros
en el dia de hoy. Captar, asimismo, su secuencia histérica
determinada, su caudal de inteligibilidad, e incluso su suefio.
Esta 7luminacion del tema de la catedral, que Heidegger
denominarfa ec-sistencia del ser al-est 7, es propia de
un objeto que tiene una densa particularidad de ser a la vez
obra y arte. La catedral asi entendida pertenece por alteridad
al campo del andlisis hermenéutico: ella es, rigurosamente
hablando, una fuente histérica.

Ahora bien, al contemplar el tema de la catedral en esta
dimensién, asaltan una serie de problemas que es necesario
advertir. La cuestién gira en torno al grado de acceso
dialéctico que se llega a admitir en el estudio de la catedral. El
punto de partida mas impresentable enlaactualidad es el que
conduce a la sociologfa del arte. Esta disciplina s6lo se ha
decidido por el principio motor de la dialéctica social, el que
sostiene que la catedral es una proyeccién sobre algo que
intenta a su vez comprender y conformar. Ese algo es
obviamente la sociedad que la acoge, y sobre la que forma
parte indesligable. Admitido esto, la sociologia del arte
simplifica los grados de presentacién de la catedral en la
sociedad europea entre 1140-1270 suponiendo principios
categoriales que no son demostrados y, menos atin, logran
conjugarse dindmicamente con el tema de la catedral. Por
€50, la sociologia del arte no puede pensar la catedral como
algo activo, sino como el resultado final de una serie de
tendencias exégenas a la obra de arte en si. El caricter
especifico es el determinante de la exigencia de un ptblico y
de un grado diferencial de los sistemas de valores que

—61—-



parecen cambiar en Europa entre el siglo XII y el siglo XIII
Asi, se construye el tema sobre Categonas yuxtapuestas,
histéri; te sin fund; —por plo en la célebre
tesis del profesor Arnold Hauser9 5 ad;ud;cando a la cate-
dral el ser un recepticulo de una cosmovisién que ella misma
impuso. Los supuestos de este modo de acceso son indesli-
gables de su tendencia insistente a abandonar todo anilisis
delaobradearte géticay delasociedad delos siglos X1y XIII.
Y si lo primero pudiera concebirse como endégeno de la
actitud sociologizante, lo segundo termina siendo irrelevan-
te. Elyerro de lasociologfa del arte no se supera intensifican-
do la atenci6n sobre sus postulados, ni corrigiéndose en la
linea de clasificacién o de anilisis. Nisiquiera logra superarse
agregando gradualmente a sus tesis centrales, nuevos hallaz-
gos o postulados rectificativos'®.

El Gltimo error seria, por tanto, insistir en el campo
experimental de la sociologfa del arte hasta sus extremos
paradéjicos. Era necesario reconocer que la catedral era algo
més que una obra de arte, y ese algo més se vio en su funcidn
estrictamente social que llevaba en su seno. Entendido el
proyecto de esta forma, es natural que terminase asumiendo
todo un conjunto fenomenal, y la catedral se explicase por su
ubicacién; sin pensar cémo llegé a estar ubicada alli, esto es,
sin desvelar la relacién dialéctica que inspirarfa su ubicacién
social con su razén de ser. Conviene, pues, advertir de
inmediato que la expresi6n que Georges Buby hizo célebre
de que «la cathédrale est I'église de I'évéque, donc I'église de
la cité, et ce que I'art des cathédrales signifia d’abord en
Europe, ce fut la renaissance des villes»'!, debia de entender-
se como un punto de partida y no como un axioma
interpretativo. Esta idea fue suficiente para emprender un
estudio de la coejecucién que tenia el desarrollo de la
catedral gética en su seno social.

Aqui se vuelve al problema inicial. La custionable tesis de
que la catedral acogfa en su seno una Weltanschauung de la

9 ARNOLD HAUSER, Sozialgeschichte der mittelalterlichen Kunst Rowohts
deutsche Enzyklopidie 45 Hamburg, 1957.

f. HuGo KuHN, Bine Sozialgeschichte der Kunst und Literatur.
Kritische Reflexionem zu Arnold Hauser en Vierteljabrschrift fiir Sozial und
Wirtschaftsgeschichte, 43, 1956, pp. 19-4

' GEORGES DUBY, Le temps des Cntb!dmle: L'Art et la société, Paris,
Gallimard, 1976, p. 115.

=60~



sociedad europea entre 1140-1270 fue retenida para dar
entrada a una de las més célebres teorfas sobre este proble-
ma: la del insigne profesor Erwin Panofsky. En una de las
series de conferencias del St. Vicent College que tuvo lugar en
1948, y mds tarde en su edicién como libro en 1951,
Panofsky dirigi6, bajo el titulo de Gothic Architecture and
Scholasticism', una mirada que quiere pensar el tema de la
catedral globalmente. Esta vuelta a la totalidad intensiva, no
se hace esta vez con el auxilio te6rico de Hegel, al menos no
directamente, sino que se logra, intentando llegar a la
dimensi6n te6rica desde la cual se entiende la catedral como
el gran experimento de la filosofia escoldstica «experimenta-
dov-desde-la-experiencia del olvido de la propia obra de arte por
la secuencia estilistica. Este es el punto de arranque de
Panofsky.

Los investigadores de la obra de arte gética han examina-
do cuidadosamente muchos de los puntos sefialados por
Erwin Panofsky, para determinar el nivel de rigor cientifico,
y especialmente para detectar alguna posible forma particu-
lar de error. Los trabajos han proporcionado resultados
enormemente negativos, pero lo que parece especialmente
curioso es que el tinico caso disponible hoy dia de interpreta-
cién general del arte gético permanezca distante de las
corrientes de andlisis de las obras de arte. Sin duda las
observaciones que Panofsky llevé a cabo constituyen un
grave atentado al positivismo en su articulacién més propia,
y sus resultados muestran hasta qué punto eran demasiado
restringidos los tipos de estudios sobre arte gético llevados a
cabo en el seno de esta disciplina. Y aquellos de mis oyentes
que quieran acusar a Panofsky de temeridad y desatino
(segtin la cortés terminologia que el academicismo sigue
imponiendo), tendrén sin duda mejor opinién de él cuando
sepan que Panofsky hizo todo lo posible para impedir que el
tema como tal se escapase de la esfera del andlisis artistico.
Panofsky estaba convencido (por lo demds, quién no lo estd)
de que el arte gético era en esencia una obra de arte, y, mas
especificamente, una obraarquitecténica: la catedral. Y que,

12 BErwIN PANOFSKY, Gothic Architecture and Scholasticism, Paris, Editions
de Minuit, 1970. Con un postfacio ejemplar de Pierre Bourdieu. Citaré
siempre por la edicién francesa.

B+



a lo sumo, tenfa que ver con la estructura de significacion del
pensamiento escolastico; es decir, y precisando los términos,
convino en sugerir la hip6tesis de que la obra de arte gética
se conjugaba de alguna forma dentro de la esfera imaginaria
de la sociedad europea entre 1140-1270 (que él denominé
periodo concentrado) con el resto de sus elementos. Pero poca
cosa mas. Por el contrario, sospechaba Panofsky (aunque les
confieso que yo también) de aquellos colegas que acabaron
por sostener que el arte gético era esencialmente el resulta-
do inevitable de un cierto nivel de las fuerzas productivas.

Biésicamente, la tesis central del pensamiento de Panofs-
ky se expresa asi: «pendant la phase “concentrée” de ce
développement extraordinairement synchronique, c’est-a-
dire dans la période qui va de 1130-1140 environ a 1270
environ, on peut observer, me semblet-il, une conexion
entre 'art gothique et la scolastique qui est plus concrete
qu'un simple “parallelisme” et plus genérale cependant que
ces “influences” individuelles (et aussi trés importantes que
les conseillers érudits exercent sur les peintres, les sculteurs
ou lesarchitectes.../.../ Elle s’instaure en effet par la diffusion
de ce que l'on peut nommer, faute d’'un meiller mot, une
habitude mentale»'®. En esta definicién, Panofsky toma la
catedral en su sentido global —como habfa tenido desde la
Geistesgeschichte'*— y la satura de filosofia de las formas
simbélicas (las de Aby Warburg y Ernst Cassirer) para
expresar con exactitud su sentido de la frase. La idea del
hébito, y de los habit-forming-force sigue siendo una atractiva
tesis, digna de reflexi6n critica y de admiracion. Pero el envés
de una frase de Geistesgeschichte sigue siendo, a pesar de ello,
Geistesgeschichte. Tanto Panofsky, como su tesis del hdbito, no
escapan a la vinculacién e/dética de la catedral, manteniendo
el olvido de ella como-lo-que-es. Pues, aunque la filosofia
escolédstica pueda determinar la relacion que existe entre ella
y la catedral, queda por saber (y quiza aqui reside el nudo del
problema) quién fue quién determiné a quién: si la catedral

'* ERwIN PANOFSKY, op. cit. p. 83.

4 En especial el importante y decisivo articulo (inicialmente una
conferencia) de MAX DvORAK, «Idealismus und Naturalismus in der gotis-
chen Skulptur und Malerei», 1918, Publicado en su Kunstgeschichte als
Gerstesgeschichte, Miinchen, Piper, 1923, Véase el importante libro de HANs
JANTZEN, Kunst der gotik, Rowohit Verlag, Hamburg, 1957.

—64—



al pensamiento escoldstico, o si éste aaquélla. Elsentido dela
interaccién que ofrece Panofsky —ni paralelismo ni yuxta-
posicién, sino hdbito— es un inteligente escamoteo del
problema.

La tesis central de Panofsky sobre la preeminencia del
habito mental del gético justifica la existencia de la catedral
gotica, pero no explica por qué necesariamente tenfa que ser
gotica la catedral. Menos aan su sentido de ubicacién y la
fuerza de su intromisién en la sociedad europea. Pero la tesis
puede servirnos de gufa inicial, como el sentido de la
ubicacién que caracteriz6 Duby, para establecer el grado
artistico de la catedral.

Para que nosotros lleguemos a detectar un grado de
comparecencia més severo de la catedral, debemos aceptar
los dos principios, que tras este largo excurso, me parecen
esenciales: 1) La catedral es la iglesia de la ciudad y de sus
fuerzas productivas; 2) La catedral se desarrolla concentrada-
mente entre 1140-1270, vinculada de alguna forma al pen-
samiento escoldstico. Tal experiencia exige completarse con
la introduccién de un tercer principio: /a catedral es el resultado
en-si' y para-si de la ideologia de la Iglesia.

La introduccién de este tercer principio para discernir
mejor el problema de la catedral abre un campo insospecha-
do a los temas de anilisis. No hay un pensar sistemético de
base dialéctica, y junto a él, como ilustracién tan s6lo, una
historiograffa de las pasadas opiniones. Pero no hay tampo-
co, como pretendfa Hegel, una sistemdtica de la 16gica del
saber que absorba todo el conjunto de opiniones. Hay,
pensando en sentido original como harfa Heidegger, la
historia de un proceso, cuyas 7luminaciones son lentamente
determinaciones. De ahi que si unimos a la tesis de la catedral
como iglesia de la ciudad, vinculada al desarrollo de sus
fuerzas productivas, y la tesis de la catedral como absorbente
de un pensamiento especulativo-escoléstico, con la nocién
dialéctica de ideologia, y mas tarde aglutinamos en un
conjunto sistematico estos #res principios, podriamos confi-
gurar una dimensién diferencial, esto es, de a/teridad al tema
de la catedral.

Con todo, existe un riesgo: darle una jerarquia de deter-
minacién a uno de estos tres principios. Para Hegel, por
ejemplo, la historia es el desenvolvimiento del «espiritu» en

—65—



sus diversas manifestaciones (hoy se dirfa lo imaginario).
Contrariamente, para Marx el proceso que se desenvuelve es
la relacién interna entre las contradicciones de una forma de
produccién y su estructura aglutinante (aqui, el habito
escolastico). La ubicacién de la obra de arte, enla ciudad para
el gotico, nos llevarfa por s sola a la tesis de Nietzsche de que
la verdadera acci6n es la presencia de su cardcter destinacio-
nal (Geschickhaft en expresion heideggariana). Ahora bien, de
nuevo la catedral no se deja marginar mediante una refuta-
cién de una jerarquia sobre otra. Es el objeto mismo el que
nos impone desarrollar la dialéctica nuclearmente, refutan-
do todo tipo de acceso parcial para abrir el campo a lo que se
oculta tras el conocimiento de la catedral como-lo-que-es: en la
ciudad, forjada por el hibito escoldstico y asumida por la
ideologia eclesiastica. Pero es que el destino de la catedral
estd en si misma, porque ella misma es algo en si: un proceso.

La determinaci6n teérica viene fortalecida por la manera
c6mo ha sido acogido este tema por la historiografia tradi-
cional. Esta determinacién retrospectiva se manifiesta clara-
mente en el conflicto que ha desarrollado en la actualidad la
historia social de asiento dialéctico con respecto a las teorfas
tradicionales que entendfan la catedral gética. El pensar asf
—querdmoslo o no— ha impuesto una cierta tensién en los
trabajos, y un responsable miedo a caer en determinismos
falsos. Los trabajos actuales pretenden discernir la obra de
arte por sus propios medios hermenéuticos, como una
sobria posibilidad de acceso dentro del campo propio que la
catedral tiene consigo. Es de nuevo el buen camino: no
exento de dificultades y, muy especialmente, plagado por
doquier de tensiones ansiosas. Muchos creen con sinceridad
que esta tension es hoy dia insoluble y que la catedral vuelve
aemerger, al filo de la década de los ochenta del siglo XX —al
igual que hizo a finales del siglo XIX—, trascendiéndose
como una esencia que busca saberse més alld de las interpre-
taciones particulares. Busca ejercer la tensién en aquella
esfera que determina el origen de la obra de arte. Por eso, el
mismo Georges Duby en uno de sus Gltimos y mas profundos
trabajos, Saint Bernard. L'Art Cistercien'®, piensa la catedral

2 Paris, Arts et métiers graphiques, Flammarion, 1976. Véase J. E. Ruiz
DoMENEG El origen de la obra de arte feudal. Bellaterra, U.A.B., 1979.

—66—



como algo a-/o-gue-se-va, ofreciéndole un sentido, es decir, un
conjunto global de posibilidades de entendimiento. Este
proyecto culmina con la creaci6n de la catedral como algo
que en sf mismo posee la categoria explicativa de la sociedad
entre 1140 y 1270.

Ademis, el proyecto de Duby es esencialmente un
proyecto arrojado. De ahi que asuma la tension actual que
supone saber que la coordinacién de todos los conocimien-
tos concretos sobre la catedral arrumba la ultimidad de la
preocupacién. La subordinacién de algunos de los conoci-
mientos que poseemos provoca las reacciones y las discusio-
nes més inciertas. El anegamiento de todos los conocimien-
tos en un 4mbito de significacién suscita las reacciones
naturales que invocanal nivel actual alcanzado por la historia
en otros d4mbitos. Este caricter limite, que la tesis de Duby
asume modernamente, subraya el conflicto entre estos
elementos teéricos de interpretacion de la catedral, sugi-
riéndose que su presencia no es una elipsis, y que la sintesis
tiene que poseer, de una parte, la ambicién de asumir todas
las claves interpretativas, y de otra parte, el destino claro de
iluminar exactamente el tema de la catedral en su campo
propio. Es decir, la naturaleza de la catedral gética, su razén
de ser histérica, su sentido de problema insoluble. Esta
iluminacidn, se hace una vez mas, como una exigencia a la
cercania fondal de la obra y el arte. Era el camino que trazé
Nietzsche en su Die Geburt der Tragidie. Tomando el discurso
en su sentido propiamente 16gico, esta obra experimenta el
altimo grado de planteamiento sobre el tema en s, surgien-
do de un retorno violento sobre si misma. Trigicamente. La
catedral, al igual que podia haber ocurrido conlaobradearte
dtica, se encuentra trigicamente consigo misma para
desarrollar algo que lleva en su seno: #z discurso.

Antes de exponer este problema, permitanme decir unas
palabras tan s6lo sobre las raices historicas en las que surge la
catedral gética. En una palabra, sobre su circunstancia. Esta es
promovida, y por cierto se acrecienta desde el sentido
destinacional de la catedral, en la tensién que acusé la
naturaleza entre 1140-1270. Como un ejemplo claramente
definido, la catedral nos pone delante de la aguda lucha de
clases que tuvo lugar en el seno social y que funda una nueva
sociedad sobre los cimientos por alteracion de la anterior. La

«@fi=



catedral no estd ajena a esta aguda tensién, es ella misma
tension, vehiculo y caudal de inteligibilidad. Es la zona
sefialada con agudeza, insoslayable, de la gran fuerza que se
imponia lentamente en la sociedad europea. A principios de
este proceso, concentrado sin duda, pero también convulsi-
vo, se podia estar fuera de lo que significaba la catedral; al
final de este proceso, hacia 1270, s6lo cabe una experiencia
mundanal ligada a la experiencia histérico-universal que la
catedral impuso.

Todo este proceso, dificil de describir'®, denso y agudo,
fundamental por su sentido destinacional, tuvo lugar en
menos de ciento cincuenta afios, y en el suelo europeo. Es la
gran diferencia. Y /a gran distancia. Ninguna sociedad, ni
siquiera la griega, soport6 en suseno una convulsién de tanta
envergadura. Ocurri6 entre 1140 y 1270, cuando en una de
las regiones mds prosperas de la cristiandad latina, se
desenvolvid, envolviendo (Ein-holen) una imagen del mundo,
un sentido de la realidad, una nueva concepcién antropolé-
gica, que pens6 la sociedad en una dimensién extrafiamente
nueva, y la lanzé hacia el porvenir, negindole el pasado y la
significacién del pasado. Pensar linealmente, y no circular-
mente, ya es de por s una revolucién del campo existencial y
mundanal. Destinar al hombre fuera de su cosmos, ligindolo
solamente a la esfera imaginaria de sus creencias, es ponerle
en camino hacia ofro mundo que no le pertenece ni domina.
Entre 1140 y 1270 la convulsién social y material alteré
sisteméticamente la esfera de propiedad mundanal de los
hombres. Arruiné para siempre los sistemas normativos que
habfan acompaiiado la realizacién del universo feudal, y
estos fueron sustituidos casi de inmediato y de forma
imperceptible, por una visién del mundo coherente y siste-
matica, la de la Iglesia. Fue un sistema ideolégico, cultural y
social. Por ello el g6tico no seré llevado hacia el humanismo
como su producto, pero tampoco invalidado cuando éste
llegue, sera simplemente transformado a las conveniencias
naturales de su momento. Esta es la gran dimensi6n ideolégi-
caque se crea, al margen de sus contornos formales. El gbtico
estd por encima de. ser un estilo artistico, o una simple

' Aunque modélicamente lo ha llevado a cabo recientemente GEORGES
DuBY en su Les trois ordres ou l'imaginaire du feodalisme. Paris, Gallimard, 1978.

—68—



comprension cultural: es una totalidad omniinclusiva. Una vo-
luntad de poder. Esta no se deja echar hacia atrds; ni negar; ni
sorprender. Como voluntad de poder, el gético asume el
mundo trigicamente, haciendo circular por doquier la ver-
dad de su construcci6n sistematica.

Este es el nudo de la tensién que se experimenta suficien-
temente en la circunstancia creativa en la que se inscribe la
catedral. Esta acoge en su seno el crecimiento agricola y la
alta movilidad vertical y horizontal de este periodo alterado
y de ruptura. Esto signific6 ademés que, en nombre de la
conciencia elaboradamente racional que se impusieron, los
oficionarios mis cultos de la Iglesia, atacaron las formas
arcaicas y feudales de la existencia, pero también (y aqui
reside uno de los puntos mas decisivos) las salidas falsamente
operativas a la crisis de los sistemas normativos feudales'’. La
ideologfa de la Iglesia sospechard por igual de la nostalgia
arturiana, de la austeridad cisterciense o de la subjetividad
patética de los seguidores de Abelardo. En nombre de su
propia actitud, entre 1140-1270, desarrolla la idea del poder
ligado a la institucién inicial del gético: el poder del rey y la
corte. La Iglesia se convirti6 en el recepticulo de la verdad y
de la angustia de los hombres. Predicando la pobreza
evangélica y la obediencia, pretendi6 desarrollar el modelo
monastico, fuera de sus contornos institucionales. Convirtié
la esencia de su p iento en una sdeologia estructural,
multiforme, cuya presentacién era novedosa a cada momen-
to y circunstancia vital. Tragica. La racionalidad de sus actos
y de su pensamiento quiso ordenar el mundo. Ordenar era
reclasificar de nuevo los objetos y las personas. El gético
acepta este arrojamiento vecino a la esencia de su ser-arte. El
significado de toda la acci6n se transformé rapidamente en
un discurso ansioso de victoria, no s6lo con respecto al
mundo que debfa de arruinar, sino también de todos aquellos
movimientos de rectificacién de aquel mundo que, por
desmesurados, eran virtualmente heterodoxos. Entre 1140-
1270, la Iglesia congibi6 un orden justo y moralmente
bueno, con algunas connotaciones ascéticas, pero siempre
vinculado a la realidad que lo hizo posible, que naturalmente

17 Cf. KARL Bost, Gesellschaftswandel, Religion und Kunst im hohen Mittelalter,
Miinchen, 1976.

—69—



no fue la duda, sino, y lo subrayo con energia, la voluntad de
poder.

El mandamiento divino de mantener el orden como Dios
cre6 un orden celestial, se interpreté como una exigencia de
perfeccién social, de sublimacién ética y, sobre todo, de
construccion estética. Y puesto que estas tres funciones de
un mismo aspecto entre 1140 y 1270 eran un ideal, y no una
realidad, se puede decir que el discurso eclesidstico en este

to fue riguro e imaginario, es decir, ideol6-

gico.

La gran novedad que supuso el discurso de la ideologfa de
la Iglesia entre 1140-1270 no fue tanto el descubrimiento de
una vision del mundo coherente y estrictamente eclesiéstica,
sino la forma de c6mo se advirti6 este discurso. Casi sorpren-
dentemente, los conceptos tebricos que hicieron posible el
desarrollo y la difusién de este discurso no tuvieron su
recepticulo en la naturaleza misma de la palabra. El discurso
de la ideologia de la Iglesia entre 1140-1270 no fue un
discurso de la palabra, sino un discurso de la piedra: /a catedral
gotica.

Debe tenerse esto en cuenta: la catedral gética es el
resultado de un proceso que ella misma lleva en su seno. Las
normas intelectuales que la rigen son sus propias normas de
construccién estética. No existe una idea previa que conci-
biese la catedral, y a partir de ella se construyeran catedrales.
Todo estd ligado estrechamente al proceso mismo de la
catedral, en que la verdad del pensamiento eclesidstico
quiere llegar a ser expuesta petréamente, y en el que el
pensar se fortalece en la contemplacién de la ejecucién de
esta obra. Tal vez fue la catedral quien articulé la estructura
del pensamiento escoldstico, y no a la inversa. En todo caso,
cronol6gicamente es asf. Con ello, ademis se sitta el lugar
exacto que tiene la catedral dentro de su mundo. Ella misma
es un discurso-procesual, cuyo inicio se conoce pero no su final:
he ahi la adaptabilidad a diferentes momentos, geografias o
circunstancias. La catedral es ella misma un proceso discur-
sivo, retorica del saber eclesidstico y de la ley moral que
quiere imponer. La catedral es, repito una vez mds, bacta-lo-
gque-se-va, santuario que no sabe cuél va a ser su destino final.
Las cosas en las que se asienta las va lentamente descubrien-
do. No estin determinadas de antemano ni por una idea, ni

=H0=



por un sistema constructivo, y, menos atn, por una visién
social del mundo. La catedral gética sabe, al construirse ya el
coro absidial de Saint-Denis entre 1140-1144, lo que no
quiere, pero dificilmente ha logrado abstraer lo que quiere
en una ley estética de orden general. La catedral no tiene esa
guia, ni siquiera un contenido ético u 6ntico que la conduje-
se. Ella misma es su propio contenido, La ideologia de la
Iglesia inscribe toda su experiencia en la construccién de la
catedral, como su elemento de orden y de aculturacién: es el
recepticulo perfecto para penetrar en un mundo, no lo
olvidemos, cuyo vehiculo de comprensién no era la escritu~
ra, sino la imagen y el sonido. La catedral rechaza, mediante
los elementos caracteristicos de una época arcaica, no s6lo lo
impuro del arcaismo, sino cualquier elemento demonfaco. Si
el reino de la verdad va a ser a partir de ahora /uz, es l6gico
que la oscuridad de la noche sea juzgada de forma negativa,
trigicamente, rechazindola hasta un lugar imposible, e
incluso hasta el silencio.

El discurso de la catedral, y més aln la ley moral que
llevaba en su seno, substituye lo tremendum y 1o fascinosum de la
sacralidad, por la blancura de los drboles de la vida que las
ojivas verticales ansiaban'®. Lo-santo del mundo pierde su
vitalidad, su misterio, su raz6n de ser; y crea una distancia
entre el hombre y el universo. Esta distancia es la catedral
gohtica.

Esto debe ser un hecho inexcusable: el discurso de la
catedral gética ordena todo lo perceptible de la sociedad;
aunque también lo ignoto y nocturno. A través de la catedral
se imponen unas nuevas normas y unos nuevos sistemas de
valores. E igualmente se organiza a partir de ella la sociedad,
haciendo posible la desaparicién del sefiorfo como unidad
politica y dando lugar al Estado. La catedral situada en el
centro de cada regién préspera, de cada ciudad avanzada,
sirve de punto de apoyo, de esquema director al que se
refiere cualquier observacién de la existencia o cualquier
comparacién de las estructuras visibles de los grupos sociales

'® Para la idea de lo tremendum y fascinosum, véase RUDOLF OTTO, Dar
Hedlige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verbaltnis zum
Rationalem. Gotha, Klotz, 1929. Para el carcter pétreo de las ojivas, y los
drboles de la vida, véase ERNST BLOCH, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt,
Suhrkamp 1976, vol. II, pp. 819-850.

i



y de sus categorias institucionales. La catedral es ella misma
visién del mundo. Pero también teoria social y politica. En
torno a la catedral se hizo posible un ethos del trabajo
especificamente urbano y burgués (y no a la inversa, como
ingenuamente se ha sostenido), armonizando la funcién
municipal, la gremial y la nobiliaria. Ya no existen tres
funciones, sino tres estamentos. De igual forma, convirti6 en
duefios del destino histérico a los portadores de la técnica y
delsaber-hacer que lo pusieron al servicio de la elevacion de las
catedrales. De aqui surgi6 entonces (y también ahora) el
mito del racionalismo medieval, que sedujo a Viollet-Le-Duc
en el siglo pasado'. ¢ No es esto ideologfa en sentido preciso?
Si, por cierto: es la ideologra que piensa la sociedad entre 1140-1270
desde la seguridad del poder. Pero es, al mismo tiempo, la
ideologia la que esté sugiriendo todo el proceso cultural del
hombre de este periodo: coordinando su sentido de la
existencia y de la verdad ontolégica. Pero, ¢esta coordina-
cién no estd y no cae entonces en el sentido de la iluminacién
que la catedral lleva en su seno? Asi es, sin duda.

En Saint Bernard. L'Art Cistercien, Georges Duby sugiere
que todo discurso rebota sobre la sociedad para articularse:
«L'école prit donc aisément le relais du cloitre. Elle tendait
au méme but, aider I'ime a quitter les provinces de la
dissemblance, et par les mémes démarches. Ne fallait-il pas
traiter la masse rude, informe, désordonnée que constituait
dans son inculture la pensée du peuple laic comme les
cisterciens traitaient la Si/va? Defricher, émonder, recti-
fier?»*. La catedral es la Gnica realidad del mundo y de su
sujeto activo. La iluminacién es aqui fundamentalmente la
sistemdtica exclusién de un mundo que no sea racional. Ella
es guardidn de un pensamiento dialéctico y de un espiritu de

9 En su articulo «Architecture» de su Dictionnaive de Pédagogre, escribiv’
Viollet-le-Duc: «” Sagissant contre I'influence exagérée des monasteres, les
évéques de Frai. se liquérent avec les villes, sitges épiscopaux, pour
résister aux empiétements du pouvoir les baties de
1160 2 1250 sont le signe visible de cette alliance. Ladirection des batiments
religicux est enlevée aux-moines, et c'est alors que prend naissance une

dont les pri sont 1 établis sur le raisonnement
et la science. C'est ce qu'on apelle le style gothique... il appartient a la
population laique du 12 siecle», Citado, y comentado, por HANS SEDLMAYR,
Die Entstehung der Kathedrale, cit., p. 349 ss.
2 GEORGES DuBY, Saint Bernard..., cit., p. 202.

s .



célculo, porque en este pensar hay algo de sencillo que
introduce al hombre a la cercania de lo religioso y del acto
litrgico central. Los mismos capiteles representan, en su
imaginaria monstruosidad, como estudi6 Jurgis Baltrusaitis,
aquello que queda por pensar: el resto imaginativo e imposi-
ble de un mundo ajeno a la luz y a la raz6n que la catedral
impone?'. La exuberancia feudal, que el mismo roménico
quiso asumir dinimicamente, queda excluida por la estruc-
tura del pensamiento gético, que hace primero la catedral y
mds tarde la escoldstica.

Sélo que la estructura de este pensamiento aparece como
una alternativa rigida y, especialmente profunda al filo del
periodo concentrado. Duby ha insistido més de una vez que
es en Laon donde hay que empezar su anilisis. El obispo
Gautier de Mortagne forma los conceptos complicados y
dificiles que penetran en el pensar nuevo del gético. Experto
en dialéctica hace desarrollar la habitual ensefianza, la de
Juan de Salisbury o la de Hugo de San Victor. Es la
correlacién inicial de un pensamiento discursivo. La energia
misma de la catedral. Tal vez en su evolucién se puede
encontrar la vinculacién tan estrecha que la catedral gética
tiene con respecto a la génesis del poder moderno: el poder
del rey. La textura de los muros, laaltivez de sus pindculos, la
posibilidad de su utopia vertical, todo sefiala la grandeza del
rey, soberano de la tierra, analogia perfecta, del soberano,
rey de los cielos. El desarrollo exterior de Ladn, indica Duby,
«demeure ce qu'il lui convient d’étre, royale, militaire,
dominante»®’.

Esta es la gran exigencia: dominar, mediante la voluntad de
poder que emerge como tragica accién sobre la sociedad y el
cosmos. El esfuerzo intelectual no tiene precedentes en la
historia de la humanidad y su pasién termina por ser una
pesadilla a lo largo del siglo XIII, y cada vez con mayor
celeridad. En esta época, las cosas cambian muy deprisa,
excesivamente convulsionadas. Entre tanta pasién por do-
minar el mundo, se construyen catedrales. Es el simbolo de
este dominio y de la' seguridad en la «nueva» existencia

' JUrGIS BALTRUSAITIS, Réverls et Prodiges, Le gothique fantastique, Pais,
Armand Colin, 1960.
2 GEORGES DUBY, Saint Bernard..., cit., p. 206.

98-



racional y lacida. La catedral, se dice, termina siendo un
callején sin salida. ¢Es una crisis econémica o ideoldgica la
que la frena en década de los ochenta del siglo X111? Dejemos
discutir atin estas opiniones enfrentadas. Roberto Sabatino
Lépez ofreci6 un indicio extraordinario al analizar el caso de
Beauvais: ese ejemplo soberbio de la ambicién, esa béveda
de 48 metros que estrepitosamente se derrumba en 1284%,
Ahorabien, para entonces, el pensar a través de la catedral ya
ha pasado; pero en el intervalo, durante el periodo concen-
trado, entre 1140-1270, los hombres creyeron en ellas y sus
pinaculos, sus bévedas altivas, sus muros transparentes
manifestaron la iluminacién de un mundo en el que se
confiaba. Un mundo que sustituyé imaginariamente el
poder del hierro de la espada feudal por la fuerza magica del
cristal. Lo invisible del castillo transparente, de la catedral
como supuesto total y omniinclusivo, fue el armazén de un
modelo social que signific6 la distancia entre un mundo
arcaico, como el feudal y un mundo moderno, como el
renacentista. Esa gran distancia es el indicio temporal.
O como dice Georges Duby, «la conciencia de la relativi-
dad»?*. Pero mientras la catedral s6lo se ocupé de sf misma y
ampli6 el campo de las experiencias y de las posibilidades,
entre 1140-1270, laverdad del mundo quedaba encerrada en
sus muros, asegurada por sus sonidos maravillosos, quebrada
por la dureza de sus plegarias y de sus signos misteriosos. Por
eso el «filosofar» escoldstico sobre el mundo se concibié en
la misma intensidad y el sentido de dominio que la ideologia
de la Iglesia habfa otorgado a la catedral gotica. Para este

o, lo justo era resp der a las mi exigencias
reales o imaginarias de la catedral. Ya fuera como Roberto
Grosseteste que reflexion6 sobre la teorfa de la luz y del
mundo maravilloso del cristal, ya fuera como Tomas de
Aquino que desarrollé un discurso sobre la verdad que

» ROBERTO S. LOPEZ. hi dievales. Cela
aurait-il tué ceci?, en Annales, E.S.C, 1952 pp. 433-438. Por el contrario,
JACQUES LE GOF¥F, La Civilisation de I'Occident Médiéval, Paris, Arthaud, 1965,
parece pensar que el hundimiento podria mdlcar elsimbolode Ia decadencla
del arte gotico, seducido por lo desmedido y la bisqueda de las d
colosales.

2 GEORGES DuBy, «L'Histoire des systemes de valeurs», en History and
Theory, ntm. 11, 1972, pp. 15-25.

=8



encerraba el universo temporal y espacial de la catedral
gética. Todo ello, Ginicamente al servicio de una visiéon del
mundo, confesada ya de lleno cuando comenzaron los
balbuceos de la catedral gbtica, esperando callar con ella
todas las disidencias, las nostalgias e incluso el silencio.

Si el reino de la verdad se vinculé estrechamente a la
catedral, y antes de que ésta se convirtiese en un callej6én sin
salida, es decir, durante el periodo concentrado, cabe pre-
guntarse sobre esas misteriosas referencias de la significa-
ci6én que la catedral gética parece tener. Juzgar sus conte-
nidos imaginarios es recorrer de nuevo ese espacio plateado
que fue entonces, y sigue siendo, el espacio de la catedral
gotica; es, asimismo, una ansia por recorrer el mismo camino
de la experiencia tedrico-intelectual que los géticos tuvieron
sobre su mundo. Advertir esa voluntad de poder trigica
como una pasion infinita de desvelamiento de lo misterioso
del mundo a través de su caudal de inteligibilidad. En pocas
palabras, abrir un camino adecuado al fundamento simb6li-
co que la catedral tiene, en su contenido especifico. Es decir,
explicar con rigor por qué la catedral es gotica. En las excelentes
paginas de Josef Sauer y de Hans Sedlmayr se encuentra una
interpretaci6n referente al sentido simbélico de /o gotico de la
catedral®. Al fin y al cabo, la actitud que parece recobrarse,
aunque ideolégicamente, en la construccién de la catedral,
es una certeza religiosa de sublimacién de la existencia y el
mundo. De ah{ que la pregunta para un historiador social
vuelve a tornarse directa: ¢Cudndo y por qué la catedral se
convirtié6 en el vehiculo de unién entre el hombre y la
divinidad? Teniendo presente que cudndo y por qué son dos
interrogantes genuinamente historicos. Este tipo de pregun-
ta ayuda atn hoy a abrir el camino que determine por qué la
catedral es gética.

El pensar que el discurso de la catedral llevaba en su seno,
no define su valor simbélico. Es preciso comprender el fin
que se buscaba desarrollar al plantear un tipo de construc-
ci6n artistica en donde lo esencial consistia en la imposicién
total de un campo visual y de una visién del mundo. Esto

* JOSEF SAUER, Symbolik des Kirchengebaudes und seiner Austattung in der
Auffassung des Mittelalters. Freiburg im Br., 1924. H. SEDLMAYR, Dre Entstehung
der Kathedrale, cit. pp. 95 ss.

«75~



quiere decir, y retornando al arrojado proyecto que Georges
Duby desarroll6 en su Saint Bernard i por qué la catedral logré
imponer el discurso que el cisterciense no pudo desarrollar?
¢Era por la legitimizacion de lo racional contra lo caético-
arcaico? No, pues el mismo discurso de San Bernardo y la via
cisterciense, tenia en su seno esta actitud. ¢Era la pureza de
las lineas géticas? No, pues el movimiento cisterciense fue la
basqueda misma de esa pureza. La contraposicién reside en
la dimensién que asume la voluntad de poder. Lo que en el
cisterciense fue agonia y patetismo, en el gético fue tragedia.
El gdtico no queria combatir, sino dominar. Duby lo ha dicho
ejemplarmente: «L’évéque no doit pas s’écarter du monde,
mais bien I'affronter, le dompter, se dresser face a lui comme
jadis ses devanciers face a un déferlement des hordes barba-
res, le civiliser, I'enseigner, le soumettre, le ramener a la
droiture dans I'ordre de Dieu. L'évéque est le conducteur du
peuplen’®,

La catedral entiende el pensar como el representar de un
mundo superior. «Ce message —termina Duby— lancé aux
foules inquittes justifie I'école et la parure ou le discours
logique vient s’immobiliser»?’.

Este pensar emerge con lucidez en la poesia altoalemana
de los siglos XII y XIII segn se desprende del inteligente
trabajo de Heinrich Lichtenberg®. En estas poesfas se
encuentra la cualificacion del objeto de la catedral y de su
exigencia de ser gotica. Ser gética es expresarse desnuda-
mente mediante un sonido objetualizado en unos muros
diafanos. La ofrenda que la catedral desarrolla frente al
mundo, es su simbolo del cardcter celestial, la dialéctica
perfecta entre un sonido, la musica contrapuntistica que
comienza con Leoninus y Perotinus, y las vidrieras de
colores. Este es el valor de lo gético, utopia del mas alla,
suefio placido de un valorar positivo la unién mistica de un
mundo. Canto celestial sobre su profunda hendidura de ser.
Tluminacién de su esfuerzo por cristianizar la sociedad y la
cultura. El gético es exigencia de una parousia que anuncia la

26 DuBY, Saint Bernard..., cit., p. 206.

?7 Ibidem, p. 207.

2% H. LICHTENBERG, Die A kturdarstellungen in der
Dichtung, Miinster i. W., 1931, Véase también HANS SEDLMAYR, op. cit.,
pp- 85 ss. 170 ss.

it e

=gk



presencia de Dios escatolégicamente. Segtin se desprende de
las paginas de Die Enstehung der Kathedrale, labellay discutible
obra de Hans Sedlmayr, el gético termina siendo una
preocupacién subjetiva sobre la verdad del arte que duerme
en la obra de arte, que duerme en la catedral. El pensar asi,
como simbolo de la unién de Dios y el mundo, es el pensar
gbtico. De ahi que sintetizando esta realidad (que Jantzen,
Sauer, Panofsky, Sedlmayr, Grodecki y otros tan excelen-
temente han estudiado) emerge la luz de la verdad del ser
contra la subjetividad de la existencia, de la que la catedral se
hace simple objeto, simple obra de arte. La remisi6n al
arquetipo celestial es nostalgia sin duda de un mundo que ya
no existe, pero también es exigencia de lo iluminado
tragicamente. En una sola palabra, su presencia (que en
alemadn se diria Gegenwart, literalmente, lo-que-estd-ante-uno)®.
Esta presencia es el signo que la catedral impone como
liturgia y canto mistico. Su fondo destinacional. Su mundo
como determinacion de otro superior: La voluntad de poder
trdgica.

Por lo tanto, con la actitud del discurso gético que la
catedral llevaba en su seno, la Iglesia contrapuso trigicamen-
te dos conceptos claves en el mundo simbélico: /o negro y la
claridad. Para la Iglesia, sobre todo cuando se analiza con
detenci6n las razones de la construccién de cualquier edifi-
cio gético, la negritud es el atributo del mundo del pasado,
del universo arcaico donde el canto de la piedra era signifi-
cacién de una apertura directa al cosmos. El cuidado que
siente por esta actitud es el limite de su valor simbélico, pues
la catedral, al ser gética, asume la nueva forma de ubicar al
hombre «en» el universo. Y ello se lleva a cabo en un didlogo
con su elemento simbélico: la catedral. La ruptura del
principio silencioso del mundo arcaico se introdujo junto a
la iluminacién del espacio santo que para el pensamiento

* Asfse expresa el mismo HANS SEDLMAYR, al principio de suimportante
Die Entsthebung der Kathedrale, cit., p. 13 cuando escribe: «Der Zeit geniigte
das Abgeschlossne des fritheren Kultusses, seiner Erscheinung, seine
bauliche Form nicht mehr; sie verlangte nach einer inni
tigung des Heiligen und Uberrirdischen, nach der unmittelt Nihe der
wundervollen Geheimnisse, welche das Reich himmlischer Gnade zu
erschliessen geeignet waren. Das Leben selbst sollte sich im Widerschein
solcher Nihe verkliren».

_— o B8



gbtico, y para la catedral, es lo que emerge desde la esencia
arrojada del hombre en la tierra, desde el pecado original. E/
ser-si-mismo-en-el-mundo gotico (permitaseme esta paréfrasis de
tipo heideggariano) asienta su circunstancia mundanal con
el cosmos a través de la anidn simbilica que hace posible la
catedral. La dimensién iluminada de su vida, es el canto santo
y la experiencia visual. Al entrar en el espacio sagrado que la
catedral desarrolla, e/ ser piensa giticamente, es decir, se abre
hacia lo santo a través de la luz y el sonido.

Este planteamiento discursivo-estético que permite la
catedral y la obra de arte gética, abri6 todas las posibilidades
para la construccion de las catedrales géticas, al desarrollar
en si mismo los dos principios fundamentales de su sistema
constructivo: la polifonia sonora que enciende las naves y las
vidrieras que permiten subrayar la diafanidad de los muros.
Entre estas vidrieras multicolores y el ritmo musical se
encierra todo el universo gético y la experiencia diamantina
de la catedral. En el centro de la nave mayor, y como
culminacién de los dos principios fundamentales, emerge la
tercera funcién sublimante del simbolismo gético, el rosetdn
que, como sefiala Duby, «au centre de la rose, au terme des
progres de I'ime, revétue des insignes du roi et de ceux du
prétre enseignant: la sagesse I'identité retrouvée grice a la
raison»*,

Identidad, si, la que aparece en las naves desnudas y en la
simplificidad del muro. Este equilibrio que permite el gotico
es su participacién con lo santo como unidad del pensamien-
to. La catedral se recubre por doquier de objetos, esculturas,
marfiles, que no son santos por si mismos, sino que, sélo lo
son porque se relacionan y comparten la unidad de la
catedral. Unicamente son santos cuando se niegan a si
mismos para aglutinarse en la realidad absoluta que supone
la catedral. De ahi que la tentacién del gético sea conceder
certeza a este principio y llegar por este camino a considerar
que los objetos son santos por si mismos. Cuando estos
objetos dejan de estar subsumidos en la catedral se transfor-

% Dusy, Saint Bernard..., cit., p. 207. Véase igualmente el dltimo y bello
libro del mismo autor, L’Europa au Moyen Age. Art Roman, art gothique. Paris, Arts
et Métiers Graphiques, 1980 cap. 4, La Cathédrale, la ville, I'école, pp. 107-
134.

L8



man en idolos. La santidad que era un ansia gética, provoc6 a
principios del siglo XIV la idolatria.

La investigacién de la catedral gética estd por hacer. Yo
he querido presentarles esta mafana el diseiio de lo que
puede ser. Disefiar no es concluir. He abierto naturalmente
todo el campo de experiencias posibles para determinar el
ritmo y la dindmica de la historia de un elemento omniinclusivo,
la catedral gética. Creo que en esta leccién se han puesto de
manifiesto muchos de los problemas con los que el investi-
gador del tema de la catedral va a encontrarse. De igual
forma, he subrayado conscientemente la exigente necesidad
de recurrir sin ning(n tipo de prevencién a los modelos
interpretativos que el pasado historiogréfico nos ha legado,
incluso estando metodolégica y te6ricamente muy alejado
de algunos de ellos. Eran apoyos necesarios. Quien piense
que esta leccién ademds ha girado i pechad. e hacia
conceptos y elementos filos6ficos, he de decirles que para
detectar el arte gotico, y muy especialmente la catedral, el
historiador debe recurrir mésa la filosofia que a la sociologia.
Duby hace afios indic6 que los movimientos de profundidad

ue hicieron modificar entre 1140-1270 la creacién ar-
tistica no salieron del estrecho circulo de los clérigos y abades
que pensaban filoséfica y escoldsticamente. Era natural. La
catedral, lo hemos tenido ocasién de comprobaralo largo de
esta lecci6n, es el vehiculo decisivo de la configuracién de
una ideologia de poder de la Iglesia y de una estética
determinada: la de la escolistica. Pero la catedral es el
vehiculo operativo inicial: ella misma es el discurso que
conduce a la ideologia de la Iglesia a la estética escoldstica y
a la inversa.

Y ahora, aquéllos que tienen lagunas en la mente dirdn
—quizds porque suena atin bien— que esto que he hecho esta
manana es Geistesgeschichte.

Es natural que algunos sigan pensando asi. Sobre todo
aquéllos que consideran la catedral como el resultado direc-
to de una cir ia social. Lo ext e imposibl

Dy



de este pensamiento, que por fortuna esti en trance de
desaparecer, reside en la dificultad al que lo somete la propia
catedral gética. No s6lo porque la catedral se nos escapa
partiendo de lo social como supuesto categorial; sino tam-
bién porque dejamos oculto el tema del gético. Justamente
por ello me mantengo firme en mi pensamiento sobre la
catedral y el gético, y sugiero que el impulso de accién que
llevé a los hombres a profundizar en una actitud de altera-
ci6n ante el mundo feudal se inscribe en una trigica vision
del mundo. La voluntad de poder colisioné con el destino
aristocritico, y ambos se autodestruyeron para posibilitar un
mundo nuevo: el Renacimiento. La distancia que crea la
catedral es lo inexcusable de su realidad historica entre
1140-1270. Md4s acé de esta fecha atn era posible retornar
sobre las sendas de un mundo donde las rocas eran castillos y
la seguridad se basaba en la firmeza de un sistema de
parentesco. Mis alld de esta fecha, el universo imposibilit6 la
vuelta hacia el mundo. Y lo lanz6 hacia el futuro. La utopia
que la catedral habfa desarrollado arquitectonicamente co-
menz6 ahora a abrirse campo fuera de las fronteras de la
humanidad. Hacia 1271 Marco Polo viaja a China. Y los
genoveses han logrado cerrar el circulo comercial de una
historia que no se ve, en el decir de mi gran amigo Geo Pistarino,
para ampliar el caudal de una utopfa social y real.

En medio de este momento histérico, en el periodo
concentrado entre 1140-1270, la ideologia de la Iglesia
buscé, a partir de la catedral gética, un movimiento imagina-
rio para escapar del tiempo, paralelo alaaventura del Graaly
contradictorio con ella. Porque mientras ésta se pierde para
siempre en el tiempo de lo nunca, la catedral, al buscarlo con
vehemencia, hace inevitable el tiempo lineal del futuro.
Inexorablemente la historia como progreso escatolégico,
inmanente o trascedente, se abre para el europeo. Antes de
renacer al filo del 1300, desarrollard una aventura insélita,
no imposible, pero s6lo accesible para los iniciados. Una
aventura racional: la catedral gotica. Era la aventura enamorada
de la claridad.

Aqui se inscribe la respuesta final a la pregunta bésica e
inicial de esta leccién: ¢La catedral gética tiene algin
significado social? S6lo provisionalmente deberia respon-
derse en lenguaje poético. La pregunta exige una tercera

80—



dimensién de respuesta. Exige saber por qué la catedral
gotica era, y es, en cierta manera, el destino mundanal del
hombre al filo del 1140, y quizds nuestro destino actual. ¢ Por
qué lo gético puede atn hoy tener un sentido social? El
cardcter de copertenencia que la catedral tiene por ser una
obra de arte, y ser una obra de arte gética, es el rigor que
impone a su reflexion 16gica, a la cuidadosa solicitud por la
elevacién y por el ansia de una perfeccion del mundo que se
eleve hacia Dios, o hacia el infinito. Es el tiempo, donde el
mito y la fase heroica de una técnica se encuentran. ¢No es
acaso espiritu gético, solicitud de la catedral, la pasién
técnica por la ascension vertical hacia el universo conmensu-
rado de la relatividad la que conduce al hombre actual a
admirar el Concorde? Hay que acostumbrarse a no superva-
lorar nuestros mitos e infravalorar los del pasado. La catedral
era ansiedad manifiesta de esa verticalidad, y su técnica quiso
ansiosamente darle una razén de ser. No hay que exigirle
demasiado a la sociedad entre 1140-1270, nisiquiera hay que
desmitificarla como si fuésemos un Jean de Meung tratando
de concluir el Roman de la Rose. Es necesario en la actual
penuria tecnoldgica del mundo, y de la situacién fronteriza
con la negaci6n, pensar solicitamente en el mito vertical de la
ascension celeste; por igual, y frente a la literatura de finales
del siglo X111, la catedral se manifiesta como articuladora de
un mundo y de su mito; aunque no fuese el futuro, sino un
suefio ut6picamente irrealizable.

La catedral gética buscé fundamentalmente la claridad.
La retérica intelectual de la Iglesia, entre 1140-1270, crey6
haber encontrado que fuera de la catedral no habia nada, y
que los intentos de nostalgia se habian ya perdido en el
bosque imaginario y circular de Brocelandia. Frente a ellos,
la catedral supuso la exigencia de un 4rbol de la vida nuevo.
Los surcos que traza, como sefalé Ernst Bloch, son una
especie de discurso de ascensién vertical de la piedra que crea
undentro perfectoy sagrado, el de la catedral, Entre sus muros
de piedras preciosas, segln la experiencia imaginaria y
ansiosa de los ide6logos de la Iglesia, volvié a resurgir desde
los abismos de su destruccién la idea de la fiesta escarlata,
que se convirtié en el ritual especifico de la religién cristiana.
La catedral se sublima en el acto central de la misa, ofrecien-
do su imagen, el recapticulo fascinante al misterio primor-

-8k



dial, el de la Encarnacién de Dios. Resplandor sagrado que
aparta las ramas de los drboles para dar entrada a los
arbotantes y a los cruceros pétreos, desvaneciendo suefios y
sustituyendo para siempre el hierro de la vida por el cristal.

La catedral fue en Gltimo término el sustituto activo del
mito del graal, Por ello entre la diafanidad de sus muros y la
sonoridad de su mdsica se hizo realidad para la ideclogia
eclesidstica y para la estética escoldstica, la Vision del
Viernes Santo. Surcando para siempre un mundo sobre la
piedra sagrada de los arbotantes y los cruceros. Todavia hoy,
si agudizamos el oido al entrar en Chartres o en Leon, o en
York, escuchamos como una plegaria con ritmo mesurado
voces que gritan:

Hochsten Heiles Wunder

Erlosung dem Erloser!

=



