
ressenyes 379

imperfecta, de la obscuritas o de la música. Hay que decir que se agradecen mucho 
las tablas de numeración y de primeros versos con que Bustos inicia el estudio 
de cada una de estas secciones del cancionero, donde tanto espacio ocupan los 
romances, las glosas, las canciones y los villancicos, géneros que sin duda, junto 
con su teatro, son los que han hecho más famoso al autor y le han supuesto un 
lugar en el canon junto a Jorge Manrique. 

Pero de todo lo señalado se deduce que es en el apartado de la poesía religiosa 
donde Bustos deslumbra más con su buena intuición de investigador avezado y 
donde más experto enciniano se nos muestra. Y esto era necesario pues al Juan 
del Encina cancioneril o al autor de villancicos pastoriles (tan acordes con el 
contenido de su teatro) se le había estudiado bastante en las últimas décadas. 
En este sentido, habría que decir que la teatralidad de la obra de Encina (y, en 
este sentido, otorgaría al sustantivo teatralidad una extensión de significado más 
amplia que la que delimita Bustos) se extiende a todos sus versos. Pero también, 
es cierto, a todo el Cuatrocientos. En una sociedad donde todo está sometido a 
una mirada última situada en lo alto, no debe extrañar esta preocupación por la 
actuación continuada. 

Saludamos, pues, con gozo la excelente monografía llevada a cabo por Bustos, 
quien esperemos no deje de abordar la obra de Encina en nuevos trabajos donde 
demuestre igual buen tino que en este libro, fruto de una revisión de su reciente 
tesis doctoral.

Rebeca Sanmartín Bastida
Universidad Complutense de Madrid

rebecasb@filol.ucm.es

1

Antoine Calvet, Les œuvres alchimiques attribuées à Arnaud de Villeneuve: grand 
œuvre, médecine et prophétie au Moyen-Âge, Paris & Milan: S.É.H.A. & Archè 
(Textes et travaux de Chrysopoeia, 11), 2011, 728 pp., ISBN: 978-88-7252-318-6.

Arnau de Vilanova (c. 1240-1311) était l’un des médecins les plus importants et les 
plus prestigieux du Latin Moyen Âge à avoir légué une œuvre médicale de grande 
importance. En plus de son travail en tant que médecin, il écrivait aussi sur la 
religion avec pour objectif d’encourager une reforme du christianisme. Son lien 
avec les franciscains spirituels ou béguines, ses thèses prophétiques ainsi que la 
condamnation en novembre 1316 de quatorze de ses propositions extraites des ses 
œuvres religieuses ou spirituelles, ont favorisé la création d’une légende autour de 



	 ressenyes380

son personnage. Tout au long du xiv siècle, le nom d’Arnau de Vilanova fut asso-
cié à un corpus alchimique; il s’agissait du corpus pseudo-arnaldien, qui réunis-
sait plus de cinquante œuvres d’auteurs et de genre divers. Durant ces dernières 
années, ce corpus alchimique a été l’objet d’étude de spécialistes qui ont déployé 
leurs efforts à clarifier et ordonner les œuvres authentiques des apocryphes mais 
également à expliquer les liens avec la pensée d’Arnau de Vilanova et les raisons 
de leur attribution.

Le livre volumineux que nous présentons ici est un pas considérable dans la 
compréhension de cette problématique. En effet, Antoine Calvet est l’un des spécia-
listes de ce domaine à avoir publié de nombreux articles et travaux dont on ne peut 
omettre de signaler l’édition du texte occitan d’alchimie Lo Rosari. Dans ce nouveau 
travail, qui compte avec la préface de Sebastià Giralt, l’auteur présente une étude 
approfondie du corpus alchimique pseudo-arnaldien en y intégrant l’édition latine 
de huit des œuvres qui composent ce corpus ainsi que leur traduction en français.

La première partie qui comprend l’étude du corpus est divisée en différentes 
parties. Tout d’abord, l’auteur fait une présentation et un inventaire sur un grand 
nombre de manuscrits latins où il catalogue les œuvres du corpus alchimique 
pseudo-arnaldien. Ce dernier est réduit à une vingtaine d’œuvres qui peuvent être 
attribuées au corpus. De ce fait, se basant sur des manuscrits et des travaux de 
prédécesseurs tels que Lynn Thorndike, Barthélemy Hauréau ou Michela Pereira, 
entre autres, l›auteur étudie et examine chaque œuvre. Il s›attache à y éclaircir les 
difficultés textuelles liées au corpus alchimique, tel que le nombre de manuscrits, 
les différents attributions, la variété des incipits, etc. De plus, il est important de 
souligner la présence dans ce corpus de traités fondamentaux dans l›évolution 
de l›alchimie tels que le Rosarius philosophorum, la Defloratio philosophorum, le 
Novum Testamentum, l’Epistola ad regem Neapolitanum ou l’Speculum alchimiae 
qui étaient de grande diffusion.

Y sont analysés également deux traités attribués à Arnau de Vilanova inter-
médiaires entre l’alchimie et la médicine car ils mettent en avant le fait que la 
médecine connaissait la tradition alchimique et l’utilisait comme une pratique de 
distillation qui cherche à produire une eau médicinale dotée de grands pouvoirs. 
C’est le cas du De aqua vitae simplici et composita, un traité qui comprend des 
allusions aux idées philosophiques de la tradition alchimique et de l’astrologie 
médicale. Dans ce même domaine, il est important de tenir compte de la ques-
tion des recettes ou des secrets attribués à Arnau de Vilanova tels que l’Anonyme 
de Zuretti ou la Defloratio philosophorum, dont on remarque la présence de thèmes 
faisant référence a des aspects de la vie d’Arnau.

Dans tout cet important volume d’œuvres, nous pouvons souligner une 
conclusion remarquable. En effet, la sélection des traités inclus dans le corpus 



ressenyes 381

comportent des traits communs; ce sera, par exemple, la valeur médicale de l’al-
chimie, sa dimension spirituel, le fait de partager une même doctrine de la trans-
mutation qui se fond dans le mercure seul, mais aussi, une liaison directe avec les 
centres productifs de ces traités alchimiques avec les activités d’Arnau et les villes 
où il a vécu comme Montpellier, Valencia et Naples. Ces traits communs sont les 
éléments caractéristiques de l’alchimie arnaldienne.

De tous les traités, le plus célèbre est le Rosarius philosophorum. L’auteur y 
réalise une étude détaillée où il analyse la problématique de la date d’appari-
tion, son attribution au médecin Arnau de Vilanova mais aussi ses liens avec 
d’autres oeuvres comme le Testamentum philosophorum du pseudo-Llull ou le 
Rosarius attribué à l’anglais John Dastin. Il est aussi important de souligner les 
liaisons avec la médecine d’Arnau dans lequel est présent un remarquable recours 
à l’Speculum medicinae, la grande œuvre de médecine car elle fournit la théorie 
médicale d’Arnau. L’un des éléments important du Rosarius philosophorum est 
qu’il regroupe théorie et pratique de l’alchimie comme une œuvre médicale qui 
prolonge la santé. En effet, cet élixir en tant que remède, aurait le pouvoir de 
rétablir l’équilibre de la constitution humaine. Cette définition de l’élixir fut un 
élément important dans le corpus pseudo-arnaldien et peu à peu elle fut intégrée 
dans la tradition alchimique des années postérieurs.

Le Rosarius philosophorum est aussi l’œuvre qui inclue la lignée alchimique 
de Roger Bacon. C’est dans ce domaine que l’auteur analyse la liaison entre 
l’alchimie du franciscain anglais et celle du corpus pseudo-arnaldien bien que 
cette influence n’existe pas dans les écrits authentiques d’Arnau. Un autre élé-
ment serait le prophétisme car dans le corpus alchimique il existe des traités qui 
renferment des éléments prophétiques ou religieux tels que le Du secretis naturae 
ou le Tractatus parabolicus. L’hypothèse d’une influence des thèmes et idées spiri-
tuelles d’Arnau, surtout en ce qui concerne le prophétisme d’origine biblique et 
l’exemple du modèle du Christ ne sont pas exclus.

La deuxième partie du livre inclue les textes latins et la traduction en français 
de huit des œuvres analysées. Il ne s’agit pas d’éditions critiques car cela demande 
un autre type d’édition, mais cette partie, qui est la plus importante du livre, de part 
sa taille, met à disposition du public les textes alchimiques les plus remarquables 
tels que le Rosarius philosophorum ou le De vita philosophorum. Dans la présentation 
de chaque édition sont expliqués les critères d’édition mais aussi l’information et la 
description du manuscrit employé. Certaines éditions ont déjà été éditées aupara-
vant dans d’autres publications qui complètent le travail d’autres spécialistes comme 
l’édition de Sylvain Matton sur le Flos Florum qui inclue cinq versions différentes.

Nous pouvons y trouver, un appendice qui examine la réception de ce corpus 
alchimique à travers la tradition imprimée de l’époque moderne (xvie-xviie 



	 ressenyes382

siècles), un annexe avec les éditions des œuvres imprimées d’Arnau de Vilanova 
et un index des noms et ouvrages anonymes et alchimiques attribués à le médecin 
ainsi que des citations bibliques employés dans les traités. En conclusion, nous 
pouvons dire que l’étude d’Antoine Calvet signifie un grand pas pour comprendre 
les liens entre Arnau de Vilanova et le corpus alchimique pseudo-arnaldien. De 
plus, ce corpus est fondamental dans l’évolution de l’alchimie en Europe du Sud 
qui convertira l’élixir en un agent de perfection matériel lié à la médicine.

Sergi Grau Torras
Universitat Autònoma de Barcelona

sergigrautorras@gmail.com

1

Franck Collard y Monique Cottret (coords.), Conciliation, réconciliation 
aux temps médiévaux et modernes, Paris: Presses Universitaires de Paris Ouest, 
2012, 200 pp., ISBN: 978-2-84016-105-9.

Conciliación, reconciliación: ni se trata de términos sinónimos, ni el segundo 
corresponde en absoluto a una reduplicación del primero. Más bien señalan (y 
más en el contexto de la alta y baja Edad Media) diferentes modos de negociación 
tanto en espacios públicos como privados, siempre con el objetivo de restaurar 
la presencia de una caritas suficiente, que implique también una ordenación ade-
cuada tanto de las jerarquías como de los afectos. Tanto conciliare como recon-
ciliare son prácticas fuertemente connotadas a nivel espiritual: ambas buscan el 
establecimiento de una pax humana que sea imitación de la pax divina, pero así 
como reconciliare implica una actitud penitencial por parte de los implicados, 
conciliare suele involucrar la intervención de una autoridad superior o mediador, 
cuyo papel es fundamental en la restitución del orden. En el monasterio, y en los 
ámbitos religiosos en general, ése papel corresponde habitualmente al padre abad 
o al obispo; en el espacio secular corresponderá más bien al señor feudal superior 
o incluso al rey, ambos tutelados y autorizados por la institución eclesial. A nivel 
individual, para los participantes en estos procesos es esencial el sacramento de la 
confesión, pues sólo a través de él se dispone el ánimo de modo adecuado para la 
conciliación; quienes administran los sacramentos, pues, tienen un papel esencial 
en el control de todo el proceso.

Todos estos apectos están tratados con detenimiento en la colección de artí-
culos que reseñamos aquí (Conciliation, Réconciliation aux Temps Médievaux et 
Modernes), coordinada por Frank Collard y Monique Cottret, y que recoge las 


