FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES.
TIPOLOGIA DE LAS FORMAS DE MUSICA LITURGICA
EN LOS LIBROS PROCESIONALES

David Andrés Ferndndez
Universidad Austral de Chile
dandres@uach.cl

Resumen

El repertorio musical de las procesiones de la liturgia latina constituye una materia
especial dentro de los estudios del denominado canto llano en occidente. A pesar
de que cada una de las diversas formas littirgico-musicales que pueden encontrarse
en este repertorio procesional (antifonas, responsorios, letanias, himnos, etc.) han
sido suficientemente estudiadas, las investigaciones en esta temdtica suelen hacer
referencia a su definicidn y uso dentro de un contexto littrgico determinado; el de
la Misa o el del Oficio Divino. Por esta razdn, este texto tiene como objetivo sin-
tetizar los aspectos descriptivos y funcionales de dichas formas de musica littirgica
en su uso procesional, dentro de un marco de investigacién de un corpus que sea
extrapolable al conjunto de los libros procesionales del Medio Aevo.

Palabras clave
Liturgia, musica, procesién, Edad Media, clasificacién.

Abstract

The musical repertoire of processions of the Latin liturgy has had a singular treat-
ment in the Western plainchant scenario. Scholars have focused their studies on
licurgical music genres (antiphons, responsories, letanies, hymns,...) on issues
related with their definitions and usages, based on a certain liturgical context;
i.e., Mass or Divine Office. For this reason, this paper aims to summarize the
relevant descriptive and functional aspects of these forms of liturgical music in
its processional praxis, in the context of a research of a corpus, which could be
inferred to the medieval processional books.

Keywords: liturgy, music, procession, Middle Ages, classification.

MEDIEVALIA 17 (2014), 103-129
ISSN: 0211-3473 (paper), 2014-8410 (digital)



104 DAVID ANDRES FERNANDEZ
INTRODUCCION

El repertorio de piezas musicales de canto llano de la tradicién franco-romana,
mds comunmente conocido como Canto Gregoriano, suele dividirse habitual-
mente en dos tipos de repertorios, el de la Misa y el del Oficio. Sin embargo,
existen ciertas piezas litirgico-musicales especificas que ha permitido a los espe-
cialistas identificar un tercer tipo de repertorio: el de las procesiones.

La musica destinada a las procesiones litdrgicas o, en otras palabras, la musica
licdrgica procesional puede encontrarse, a lo largo de la Edad Media, escrita en
diferentes libros. Las escasas referencias bibliogréficas sobre la historia del libro
procesional, nos muestran usualmente el desarrollo de este tipo librario hasta
finales de la Edad Media. Es mds, las fuentes primarias atestiguan que las piezas
litdrgico-musicales utilizadas en las procesiones fueron copiadas inicialmente en
los libros graduales a partir del siglo 1x, posteriormente en libros compuestos,
tales como prosarios, troparios y antifonarios (desde el s. x), y finalmente, al am-
pliarse el repertorio, en libros independientes denominados procesionales —es-
trictamente hablando—, desde el siglo x11 en adelante (Gy, 1990: 91-126; Palazzo,
1998: 229-232).

Por otra parte, el contenido de un libro procesional puede variar sustancial-
mente tanto en la cantidad como en la variedad de piezas littirgico-musicales
que alberga, debido principalmente a varios factores, como la época en que fue
confeccionado, institucion a la que fue destinada o su tipologfa." Es decir, en un
libro procesional, podemos encontrar unas u otras formas littirgico-musicales de-
pendiendo del momento de la historia en el que el libro fue compuesto o copiado
(y de su origen, entre otros factores).

No obstante, en principio y de forma general, un procesional puede contener
cualquier tipo de canto. En palabras de Roederer (1971: I1I):

“The processional repertory is very large and unusually diverse in musical style. It includes
chant which range from the reciting tone invocations of the rogation days to elaborate
antiphons for major feasts, antiphons which rival in size and complexity the office res-
ponsories.”

Es mds, en nuestras indagaciones sobre el procesional medieval aragonés (An-

drés Ferndndez, 2012), el cual nos sirve aqui como guia de trabajo para realizar
nuestra propuesta de clasificacién para este repertorio, hemos observado que un

" Para una clasificacién sobre los tipos de procesionales, véase Huglo (1999, 2004: I, 43*-55%).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 105

procesional puede incluir letanias® y antifonas litdnicas (que ya encontramos en
los graduales o antifonarios de la misa del siglo 1x), antifonas procesionales pro-
cedentes también de otros libros littrgicos (como hemos visto; antifonarios del
oficio y prosarios-troparios principalmente), responsorios adaptados a las festi-
vidades pertinentes (extraidos de los breviarios y antifonarios), asi como otras
composiciones como los versus e himnos procesionales. Asimismo, el procesional
es una tipologfa libraria a la que se le puede haber afiadido, por ejemplo a través
de la inclusién de un cuadernillo, cualquier otro tipo de repertorio litdrgico, ya
sea con funcién procesional o no. Sirva como ejemplo el procesional de La Seo
de Zaragoza datado entre los siglos x1v y xv, cuyo tltimo cuadernillo incluye
oraciones e himnos de uso no procesional.’

Por otra parte, la utilizacién y uso de todos estos tipos de piezas procesiona-
les puede ser diversa y, por tanto, pueden aparecer en diferentes momentos de
la licurgia, si bien su misién principal es la de acompanar musicalmente, valga
la redundancia, las procesiones littirgicas antes de la misa (salida desde el coro,
servicio en la estacidn o el regreso a la iglesia),* antes del oficio de matines y
visperas, y en procesiones especiales; un acto que puede tener lugar en diversos
momentos.’

De cualquier modo, a pesar de las clasificaciones disponibles, aqui propone-
mos una divisién de las formas de musica litdrgica procesional basindonos en
su origen. Por tanto, distinguiremos, en primer lugar, aquellas piezas que perte-
nezcan al fondo procesional propio, entendiendo éste como el estrato de repertorio
procesional mds antiguo y, en segundo lugar aquellas de lo que denominaremos
el fondo procesional prestado, es decir, los cantos que fueron tomados prestados
de otros repertorios (del Oficio Divino normalmente) para ser utilizados en las
procesiones. De este modo, presentamos a continuacién las posibles formas li-
targico-musicales utilizadas en las procesiones basindonos en esta clasificacion.
En cada caso, hemos realizado una breve descripcidn, explicando ademds su eti-
mologfa, funcién, estructura e interpretacion, siempre orientados estos tltimos
aspectos a su destino procesional.®

* Las letanfas son consideradas una forma musical, puesto que es un género mixto que compar-
te prosodia, recitado y ciertos elementos musicales (Huglo, “Processional”).

* Zaragoza, Biblioteca Capitular de Zaragoza, ms. 41-117, ff,. 96-89 (E-Zs 41-117).

* No confundir ésta con la antifona de introito del propio de la misa (antiphona ad introitu).

* Para una aproximacién sobre las diversas formas de procesiones litdrgicas, véase Bailey (1968)
y espacialmente Martimort (1955).

¢ Tenga en cuenta el lector que sélo se estudiardn aquellas formas que aparecen en los procesio-
nales medievales aragoneses: antifonas, letania de los santos, preces, versus, responsorios ¢ himnos.



106 DAVID ANDRES FERNANDEZ
FORMAS DEL DENOMINADO FONDO PROCESIONAL PROPIO
Antifona

Etimol4gicamente “antifona” (del griego avtipwvog, del latin antiphona) significa
voz opuesta o voz contra voz. El término es complejo de definir.”

Desde la antigua Grecia, hay testimonios que atestiguan el uso del término,
que era empleado, en este caso, para definir un intervalo de octava, distinguién-
dolo del intervalo de unisono. Asimismo, a lo largo de la historia, aparece en
diversas culturas y momentos para representar diversos conceptos, aunque todos
ellos relacionados entre si, denotando ora alternancia en el canto o en las voces
que participan en el mismo, ora una “forma musical o un estilo de ejecucién”
(Claire, 1980: 27-46).

Por tanto, hay que ser prudentes a la hora de definir el término (Nowacki,
1990: 79-91):

“In the light of our current knowledge, it scems prudent not to define ‘antiphon’ too
narrowly. It may have involved various types of participatory singing, and various types of
alternation, and was probably asociated [sic] at first with the sites at which such singing
was heard and the spirit of contentiousness that underlay it”.

Vista la cita del pdrrafo anterior, uno puede entender por qué los diversos
autores han tomado diversas clasificaciones y difieren en su perspectiva al analizar
la forma musical “antifona”.

M. Righetti las clasifica en cuatro grandes categorias: salmddicas, evangélicas,
histéricas e independientes. Su destino puede ser el Oficio Divino,® antifonas de
Benedictus y de Magnificar,? antifonas del propio de la misa (de introito, ofertorio
y comunién), marianas, versificadas y procesionales. Para el autor, la funcionali-
dad de la antifona es doble: musical y littirgica; musical porque designa y prepara
el tono en el que deberd ser cantado el salmo, y litdrgica porque la antifona su-

Para consultar acerca del corpus documental, y a la espera de un publicacién en prensa acerca de este
corpus, véase Andrés Ferndndez (2013: 5).

7 Para una descripcién etimolégica completa y una perspectiva histérica del concepto, véase
(Huglo & Halmo, “Antiphon”; Saulnier, 2005: 25-39).

§ Procedentes normalmente de breviarios y salterios, con texto breve, acompafian al recitado de
los salmos en los oficios (laudes, tercia, sexta, etc.).

? Tomadas del Nuevo Testamento: respectivamente Lc.1, 68-79, alusivo a Zacarfas, cantadas en
Laudes; y Lc. 1, 46-55, alusivas a la Virgen Maria, entonadas en el oficio de Visperas.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 107

giere el pensamiento dominante a través del cual la Iglesia invita a interpretar el
salmo (Righetti, 1955: 1194-1199).

Para M. Huglo, sin embargo, las antifonas se dividen en dos tipos. Por un
lado, aquéllas destinadas a los salmos para los oficios de maitines, laudes y vis-
peras, y, por otro lado, el resto, incluyendo aqui como subtipos las antifonas del
salterio, las antifonas con versos, las antifonas de Benedictus y de Magnificat, las
antifonas destinadas a la misa (introito y comunién), las antifonas marianas, las
antifonas procesionales y las antifonas versificadas. La mayor parte de ellas tie-
nen texto biblico y la composicién de sus melodias es diversa (Huglo & Halmo,
“Antiphon”).

D. Saulnier, por su parte, establece siete tipos, invitindonos a considerar la
antifona como (Saulnier, 2005: 40):

“une réalité liturgico-musicale complexe, qui recouvre en fait des formes musicales et des
mises en ceuvre pratiques distinctes”.

Estos tipos serfan: uno) alternancia o “antiphonie”, dos) la respuesta a la sal-
modia responsorial por versos, #res) el estribillo™® de la salmodia responsorial por
estrofas, cuatro) la antifona como comienzo y/o conclusién del salmo, cinco) la
antifona “de aparato”," seis) la antifona de procesion, y, siere) la antifona “de de-
vocién” (Saulnier, 2010a, 2010b).

La antifona procesional

Las antifonas procesionales del denominado fondo procesional propio podrian
ser definidas como aquellas antifonas de mayor antigiiedad con funcién pura y
estrictamente procesional (acompafan musicalmente el acto de procesién), las
cuales aparecen escritas en los graduales y antifonarios mds antiguos de Occiden-
te (recopilados en AMS y CAO)." Es decir, son aquellas antifonas cuyas ribricas
estdn directamente vinculadas a la Letania Mayor, Letanfas Menores o Rogativas

' Nota del Traductor (NT en adelante): Del original “Refrain”, traducido aqui como estribillo,
es decir, como la parte que se repite.

" NT: Del original “Lantienne * d’apparat’”.

* AMS = Hesbert (1935); CAO = Hesbert (1963-1979).



108 DAVID ANDRES FERNANDEZ

y las procesiones rituales de la Candelaria (Purificacién), la Adoracién de la Cruz
(Viernes Santo) y el Miércoles de Ceniza (Huglo, 1988: 110-111).”

Otra definicién de la antifona procesional podria ser la que sigue (Hiley, 1993:
100):

“Processional antiphons are generally ornate chants, some very long indeed, with lengthy
melismas. Some have an equally ornate verse and were performed responsorially, that is,
with a repeat of all or part of the first section, the respond after the verse. Others appear
with an incipit for the chanting of a psalm, but it is not clear how many verses would have
been sung (presumably in alternation with the antiphon).”

Como se observa en esta cita, parece que existen diversos tipos de antifonas
procesionales. Por ello, a pesar de que existen algunas clasificaciones de las an-
tifonas procesionales —también llamadas per viam—, estableceremos aqui una
divisién de las mismas basadas en el modo de aparicién en los procesionales ara-
goneses, estableciendo tres categorias que concordardn con las encontradas en las
fuentes de toda la Edad Media.

1) La primera de ellas serfa la antifona con salmo, que respetarfa una forma de
interpretacién musical tripartirta:

Antifona — Salmo — Antifona
a./ —ps./ —a.l

Para este caso, la antifona se presenta seguida de un salmo (versiculo del sal-
mo) o una diferencia salmédica. Suele venir escrita de forma binaria: Antifona
— Salmo. En la mayor parte de las ocasiones, el salmo viene vagamente indicado;
normalmente se advierte simplemente por el incipit o por la diferencia salmddi-
ca.'* Es, en este dltimo caso, deber de los cantores saber qué salmo han de cantar
después de la antifona.

B Mds tarde recogidas en las tablas I, II y parte de la ITI del catdlogo de procesionales de Huglo
(1999, 2004: I, 43*-47%).

' Esto es, la terminacién musical con la que acaba cada uno de los versiculos de un salmo cuyo
homélogo textual es indicado ora por su incipit (e.g.: Miserere mei, para el salmo 50), ora por el final
de la doxologia (Seculorum amen), que normalmente se representa por su vocalizacién exouae o sus
diferentes variantes: Gloria Patri et Filii et ... et in secula seculorum, amen.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 109

Estas antifonas procesionales (con salmo) son cantadas al comienzo de la es-
tacién o antes de llegar a ella y suelen ser tomadas del oficio o incluso del introito
de la misa. Para este tltimo caso, si suelen encontrarse asociadas al canto de un
salmo determinado e indicado en el manuscrito (Colette, 1976: 47).

2) El segundo tipo de antifona procesional, mayoritario en nimero para este
repertorio, es la antifona independiente que prescinde de salmo. Estas anti-
fonas tienen un texto generalmente muy desarrollado y su musica suele ser
bastante ornada, incluyendo melismas (Hiley, 1993: 100). Colette advierte que
estas antifonas tienen una gran complejidad modal, siendo incluso bastante di-
ficil clasificarlas dentro de los ocho modos de los criterios habituales (Colette,
1976: 47).

Las antifonas auténomas se interpretan como cantos per se. Ademds, los pro-
cesionales suelen contener un gran numero de ellas, siendo, de hecho, el corpus
principal de la mayoria de estos libros.

3) El tercer tipo es la antifona procesional versificada. Esta puede aparecer tal cual
en los manuscritos, es decir, con versos, o puede ser una antifona independiente
(del tipo anterior) que ha sido convertida en antifona versificada al afadir la indi-
cacién v. / vs. (versiculus) en un punto concreto de la misma. En este tltimo caso,
las adiciones pueden funcionar como marca o punto de inicio de una estacién
dentro de una procesién.

Mostramos, coincidiendo con la triple clasificacién descrita, tres ejemplos,
uno para cada tipo de antifona, aplicadas al fondo propio procesional:

Antifona con salmo:"
a./ Exsurge Domine adjuva nos
ps./ Deus auribus
Antifona independiente:*
a./ Immutemur habitu in cinere

" Para la Letanfa Mayor (AMS 201).
' Para el Miércoles de Ceniza (AMS 37).



110 DAVID ANDRES FERNANDEZ

Antifona versificada: 7
a.l Collegerunt pontifices
v.! Unus autem

Letanias

Al igual que el anterior caso, el término “letania” (del griego Atn = stplica; del
latin Jetania) puede definir o referirse a varios conceptos.

Primeramente, habria que distinguir entre la letania como celebracién littr-
gica de la letania como forma litdrgico-musical. En otras palabras, la Letania
Mayor y Letanias Menores o Rogativas son celebraciones litdrgicas, las cuales
contienen, ademds de ciertos elementos musicales, la letanfa como forma litar-
gico-musical. Es mds, esta forma constituye normalmente el elemento central de
aquéllas celebraciones.

Las letanias, como celebraciones littrgicas, con sus elementos musicales, pue-
den encontrarse en tres momentos:™®

— Letanfa Mayor, instituidas en Roma a mediados del siglo v1, se celebran
el 25 de abril y tienen un cardcter més bien festivo si se compara con el resto
de letanias ya que acontecen en pleno tiempo pascual (Guilmard, 2009: 10).

— Letanias Menores o Rogativas, con pleno cardcter penitencial, provie-
nen de Francia, siglo v, y se celebran tres dias antes de la Ascensién. Esta
celebracién, en sus inicios, también tuvo lugar en Mildn y en Espafia. Mds
tarde, c. 8or, fueron instituidas por el papa Ledén III en Roma (Guilmard,
2009: 11).

— DProcesiones estacionales, con origen también en Roma, se desarrollaron
probablemente de las fiestas aniversarios de los mdrtires (Baldovin, 1987: 143-

147).

Estas letaniae forman una base importante de los procesionales, siendo su
lugar habitual de depésito, después del gradual. Sin embargo, aqui sélo serd de
nuestro interés el concepto de letania como forma litdrgica-musical.

7 Para el Domingo de Ramos (CAO 1852 DF).
" Sobre su etimologfa, véase Baldovin (1987: 205-209).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 111

Esta puede referirse a varios momentos diferentes, como por ejemplo a la
Letania de los Santos, Letanfa Lauretana, Letanfa como parte de la misa, etc.
(Huglo & Foley, “Litany”).

La letania parece ser originaria de Antioquia, en tiempos de san Juan Crisésto-
mo, siendo una forma de oracién para los feligreses mds fécil que el silencio. Esta
formula de didlogo entre Dios y su fieles tuvo (y tiene) mayor uso en los ritos de
la liturgia oriental que en la occidental. De hecho, la iglesia occidental adapté e
imitd estas letanfas de diversos modos, aunque las formas litdnicas supervivientes
de la liturgia franco-romana quedaron en dos: la capitella de psalmis y la letania
de los santos (Dalmais, Gy, Jounel, & Martimort, 1987: 154-155).

La letania podria definirse como una férmula de plegaria colectiva, sencilla y
popular, dicha por lo general antes de la despedida de los catectimenos, de cuya
ejecucién estaba encargado normalmente el didcono o uno de los lectores. Estos,
sin recitar una verdadera y propia férmula eucoldgica, se limitaban a enumerar
sucesivamente ante la asamblea una serie de demandas y deprecaciones, a cada
una de las cuales el pueblo respondia con una palabra de stplica: Kyrie eleison;
Miserere nobis; 1e rogamos, audi nos; o semejantes (Righetti, 1955: 236).

Este género puede distinguirse de otras férmulas responsoriales por la relativa
brevedad de sus partes, a veces paralela a sus elementos constitutivos de llamada-
respuesta, otorgando al sistema una percepcion de insistencia de interpretacién

ritmica (Huglo & Foley, “Litany”)".

Letania de los santos y su aplicacion procesional

La letania de los santos estimul en cierto grado a aquellos cristianos que partici-
paban en las procesiones de la liturgia en Roma (Dalmais et al., 1987: 155).

Segtin M. Righett, las letanias suelen acompafar a las procesiones, asi que no
es extraio encontrar este tipo de preces dentro de un procesional. En este senti-
do, el autor iguala las letanias a las procesiones penitenciales y lustrales, porque
al final de las mismas se cantan estas férmulas de stplica o intercesion (Righetti,
1955: 236).

Este tipo de letanias (de los santos) incluyen un listado de nombres de santos
seguidos cada uno de la aclamacién Ora(te) pro nobis, que precede a una serie de
intercesiones de peticién contra calamidades morales o fisicas que son contesta-

¥ La referencia también muestra, entre otros, una detallada descripcién de las letanfas segiin
el tipo de liturgia.
P g



112 DAVID ANDRES FERNANDEZ

das con las stplicas Liberanos, Domine o Té rogamus, audi nos. La triple repeticién
del Kyrie al principio y al final de estas preces pasé a ser préctica habitual en el si-
glo 1%, aunque se tiene constancia del canto de esta formula litdnica (Kyrie eleison
— Christe eleison — Kyrie eleison) como respuesta a las peticiones desde, al menos,
el siglo 1v, segin Hiley (Hiley, 1993: 150). Cierran las letanias una conclusio que
comprende, entre otros, un Agnus Dei, un Pater Noster y la oracién que proceda
(Coens, 1936: 5).

El culto de los santos debe su origen al culto de los difuntos, que se remonta
a la prehistoria y se puede encontrar en diversas culturas y religiones.* Para el
rito cristiano, sus inicios parten del culto a los mdrtires (difuntos), pasando por
el culto a los no martires (ascetas y virgenes), obispos, hasta su ulterior desarrollo
con el culto a la translacién de las reliquias (Dalmais et al., 1987: 123-133).

En otras palabras (Buzwell, 2006: 26):

“Segtin la creencia popular, la jerarquia del Cielo se ordenaba siguiendo lineas similares a
las de la jerarquia sobre la Tierra: Dios como rey, Cristo como principe, Marfa como reina
y los santos actuando como cortesanos. Vistos como intercesores entre Dios y el género
humano, los santos estaban ah{ para salvar la distancia abismal entre Dios y el mundo.
Durante la Edad Media, los santos representaban la faz humana y compasiva del Reino

de los Cielos.”

O en las de Coens (1936: 5):

“Nous voulons parler de la série, plus ou moins longue, d’invocations aux saints qui, a
partir d’une certaine époque, se rencontre habituellement dans la priere de forme litani-
que, surtout dans las litanies dites majeures, apres les supplications adressées au Christ, a
la Vierge et aux Anges.”

Si se tiene en cuenta esta jerarquia, no es extrano que, dentro de la iglesia,
cierren la lista las santas féminas.

Al final de las letanias de los santos, se incluye un listado de deprecaciones
y peticiones que da paso a la conclusién final, con sus respectivas oraciones y
preces.

Por otro lado, debemos sefialar que, en las deprecaciones y peticiones de estas
letanias de los santos, hallamos un listado hagiogrifico que ayuda en numerosas
ocasiones a localizar la procedencia (y data crénica indirectamente en algunos
casos) del manuscrito en el que se encuentran, pues ademds de la lista universal

* Sobre este aspecto, véase Brown (1981).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 113

de santos, este tipo de letanias suelen incluir ciertos nombre asociados a ciertas
festividades locales.

C. Roederer nos muestra un pérrafo claramente ejemplificador de lo citado en
la introduccién de su tesis doctoral (Roederer, 1971: I):

“Especially reflective of local practice was the choice of intermediaries addressed in the
penitential litanies, a fact which often has helped scholars to determinate the provenance
of a repertory.”

Algunos especialistas (e.g. Coens, 1936: 9-10) han explicado el gran desarrollo
del listado de invocaciones de las letanias por el cardcter especial de las ceremo-
nias a las que va destinada, tales como las procesiones, a veces de larga duracién
en tiempo y espacio. Ilustrativo de este suceso es el caso de la celebracién de la
Bendicidn de las Fuentes Bautismales, cuyo rito es bastante extenso, ademds de
tener la funcién de acompafar una procesion.

M. Gerbert, de Sanke-Blasien, lo expresa del siguiente modo (Gerbert, 1776:
10):

“Haec litania propter plurima sanctorum nomina secundum exigentiam temporis suffice-
re possunt ad quamlibet processionem quantumvis longam.”

Preces

El término preces igualmente puede designar diversos significados. Segtin el Dic-
cionario de la Lengua Espaniola, la palabra hace referencia a varios conceptos rela-
cionados con el repertorio littrgico: versiculos de la Sagrada Escritura, oraciones
de la Iglesia, ruegos y suplicas, y oraciones dirigidas a Dios, a la Virgen o a los
santos. Por eso, no es de extrafar que a veces algunos autores utilicen este térmi-
no para referirse a cualquier tipo de forma del repertorio littrgico. Sin embargo,
en el presente contexto, su delimitacién es bastante clara.

Podemos definir preces, en los ritos occidentales, como una serie de peticiones
breves en forma de versiculos y respuestas. Aunque en las liturgias mozdrabe-his-
panica y galicana forman una categoria especifica de canto, en el rito romano son
confinadas al oficio de Prima para los Domingos feriados (Grove Music Online,
“Preces”).

Su origen proviene de la liturgia hispana y tuvo también su reflejo en otros ritos
como el ambrosiano y el céltico (Anguita Jaén & Ferndndez Lépez, 2008: 158).



114 DAVID ANDRES FERNANDEZ

Estas preces gozaron de un éxito vivo en su época, porque asociaban al pue-
blo de manera muy directa con la liturgia: el didcono recitaba un versiculo que
concretaba la intencién de la oracién y la muchedumbre repetia en seguida el
estribillo de la supplicatio (Huglo, 1955: 361).

Desde el punto de vista literario, estas oraciones litdnicas presentan un gran
interés, pues pertenecen al género de la poesia ritmica y cuentan entre los ejem-
plos més antiguos de este género.

Aunque estdn ligadas por su forma a otros cdnticos litdnicos,” las preces se
pueden distinguir de las letanfas por ser aquéllos isosildbicos, con estribillo pen-
sado para el pueblo y, algunas veces, abecedarios (Anguita Jaén & Ferndndez
Lépez, 2008: 171).

Las preces en los procesionales

La vinculacién de las preces con el repertorio procesional es clara. De hecho, éstas
suelen aparecer escritas junto a antifonas procesionales (Hiley, 1993: 317).

Para el caso que nos ocupa, los procesionales aragoneses presentan las preces
de origen aquitano que se cantan en las procesiones de las Letanfas Menores o
Rogativas, celebradas tres dfas antes de la Ascension.

Como ha sido anticipado, éstas toman como modelo las preces hispdnicas
y remontan su origen a la época en la que los intercambios entre la liturgia his-
pana y la liturgia del sur de la Galia eran frecuentes. Mds concretamente apare-
cen en los manuscritos aquitanos después de las antifonas de procesion para las
Rogativas, con una funcién claramente procesional, aunque siempre en dltimo
lugar, justo antes de la Misa. Una ribrica hace preciso el momento exacto de su
ejecucién. En los procesionales aragoneses aparecen estas preces pertenecientes
al grupo de las liturgias “hispano-galicana” (Huglo, 1955: 382), de modo similar
al del repertorio procesional aquitano a lo largo de los siglos x a x1v (Clément-
Dumas, 2001: 780-789).

Estas son, con sus respectivos versiculos, las siguientes:

— Miserere Pater juste et omnibus indulgentiam dona.

— Miserere Domine supplicantibus omnibus da nobis veniam.
- Rogﬂmus te Rex seculorum Deus sancte jam miserere peccavimus tibi.

21 Sobre este aspecto, véase Brockett (2006).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 115
Versus o himnos procesionales

Existe en este caso un claro conflicto terminolégico. El género musical que se
describe a continuacién ha sido denominado de dos formas diferentes a lo largo
de la historia. Este hecho ha dado lugar a que diversos especialistas lo clasifiquen
de diversos modos, aunque siempre en la misma linea argumental:

Por ¢jemplo, D. Hiley lo incluye dentro del apartado “Hymns”, mds concre-
tamente como himnos procesionales (Hiley, 1993: 146):

“Hymns were often sung in processions. [...] A large proportion of processional hymns
have a refrain. [...] There appear two series of twelve and five items respectively usually
called versus (rather than hymnus).”

Aunque luego el autor le dedica unas lineas, incluyéndolo también como ver-
sus en el apartado de “Latin liturgical songs”, aunque aqui significa composicién
latina poscldsica de los siglos v, v1 y viI, como por ejemplo, aunque mds tardio, el
versus Gloria laus et honor de Teodolfo, afio 781 (Hiley, 1993: 239).

En la misma linea encontramos la aportacién de M. Huglo, quien define
versus como himno con estribillo (Huglo, 2000: 120):

“[Le Gloria laus] présente un exemple caractéristique de ce genre que, des cette époque on
dénomme le «versus», Cest-a-dire ’hymne a refrain : ici, la mélodie du refrain est diffé-
rente de celle des strophes confiées a la schola.”

R. Messenger los engloba también dentro de los himnos procesionales (Mes-
senger, 1949: 379-380):

“Gautier, in his Histoire de la Poesie liturgique au Moyen Age: Les Tropes, has made the
hymn just cited the starting point for his discussion of the versus, the name by which, in
his opinion, the authentic medieval processional hymn came to be identified. [...] Gautier
observes that the versus is always chanted, always accompanied by musical notation and
is also distinguished by a refrain.”

Y T. Bailey, lo indica del mismo modo (Bailey, 1971: 174-175):

“There were three hymns sung in the processions of Sarum [...] The two other hymns
were En rex venit and Gloria laus et honor, both for Palm Sunday.”

Este modo de clasificar el versus como himno no es extraiio dado que el tér-
mino “himno” es quizds la palabra mds vaga de toda la terminologfa licdrgico-



116 DAVID ANDRES FERNANDEZ

musical (Szévérfly, 1989: 29 y ss.). San Agustin ya escribi6 pdginas de discusién
con respecto al significado del mismo™ y, ademds, como hemos visto, los himnos
tuvieron, en principio, una clara funcién procesional (Hughes, 1995: 37).

Descripcion

El versus es un término formal que es usado frecuentemente en musica medieval,
donde, al menos, puede significar tres conceptos diferentes. Para este trabajo, s6lo
son de interés dos de ellos y en este apartado s6lo uno.”

La primera acepcién se presenta en el apartado dedicado a los responsorios
(vid. infra), como seccién interna de los mismos. Aparece en los libros littrgicos
con la abreviatura V. o V5. y hace referencia al versiculo que ha de cantar el solista
como parte del responsorio.**

La segunda, describe el versus como una pieza poética musical formada por
versos métricos, pero que se distinguen de los himnos no s6lo porque carecen de
doxologia y no forman parte del oficio, sino también por la costumbre caracteris-
tica de afnadir a cada estrofa una serie de versos (revertere) a modo de ritornello o
estribillo. Su texto no depende de otros textos preexistentes y su funcién es la de
acompafar una accién antes o durante la misa, o bien como parte de los Tridium
Paschale (Berendes, 1973: 20-25).

Los versus, probablemente como imitacién de un uso litdrgico bizantino, co-
menzaron a florecer en las Galias hacia mediados del siglo 1x y fueron escritos
para cantarse principalmente durante las procesiones (Righetti, 1955: 619). M.
Berendes atribuye este hecho a la aparicién de unas nuevas formas métricas, in-
dependientes de otras formas littrgicas, introducidas en el proceso de galicaniza-
cién del rito romano en la reforma carolingia (Berendes, 1973: 1-11).

La mayor parte de los expertos ubican la aparicién del término wversus, en
su sentido técnico, en San Gall, en el siglo X, cuando el himno procesional fue
mayormente desarrollado. La mayor coleccidn de este tipo de himnos fueron
recogidos en un céddice de San Gall de c. 930 (CH-SGs 381)” y otras fuentes

** Augustinus, Enarratio in Ps. Clxviii, PL 37, 1947 (new edition: Sancti Augustini Enarrationes
in Psalmos CI-CL (CC XL, Pars X, 3), Turnhout, 1956, 2176-2177).

 Sobre aspectos detallados de su etimologfa y contextos, véase Crocker («Versus»).

* Téngase en cuenta que el versiculo de la antifona no suele aparecer con esta abreviatura, sino
como P. o P., para indicar el versiculo del salmo (psalmus).

» Sankt Gallen, Stiftsbibliothek 381 (cédice compuesto por versaria, himnos, tropos y secuen-
cias, originario de St. Gall, c. 930).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 117

del cenobio suizo, como por ejemplo un procesional del mismo monasterio del
siglo xi1 (CH-SGs 360).>

R. Messenger lo expresa, sin hacer distincién en la nomenclatura, del siguien-
te modo (Messenger, 1949: 380):

“Perhaps this word, capable of varied meanings, was found convenient o identify the new
category of hymns and adopted by the hymn writers of St. Gall for that purpose. [...]
These men were all writers of processional hymns or versus which found their way into

the liturgical books of St. Gall.”

Segtin M. Huglo (2000: 119-120), algunas de las composiciones métricas que
debemos a los poetas de la época carolingia han sido escritas en los libros littr-
gicos aportados por Roma, entonces cerrados a textos versificados, pues Roma y
Lyon no adoptaron los himnos en la recitacién del Oficio hasta el siglo x11. De
este modo se pudieron incorporar con los usos galicanos, sobre todo en la liturgia
de la Semana Santa. Estos fueron principalmente los versus:

— El Gloria laus de Teodolfo de Orleans, para la procesién del Domingo
de Ramos, con melodia del estribillo diferente de las estrofas.

— La letania de Tinieblas Qui passurus, durante las tres Gltimas jornadas
de Semana Santa, al final del oficio nocturno.

— El verso Tellus ac aethera jubilent, para el Mandatum (Jueves Santo).
En la misma jornada, el canto para la uncién del santo crisma: O redempror
sume carmen.

— DPara el Viernes Santo, en la funcién de la Adoracién de la Cruz, el
Pange lingua.

FORMAS DEL DENOMINADO FONDO PROCESIONAL PRESTADO

Se consideran piezas del fondo procesional prestado a aquellos cdnticos tomados
de otros libros littirgicos de la Misa o del Oficio, que fueron incluidos dentro
de los libros procesionales y que no forman parte del fondo procesional propio.
Dada la diversidad encontrada en los procesionales europeos y el cardcter de este
estudio, sélo se tendrdn en cuenta aquellos géneros que aparecen en el corpus
escogido; los cédices procesionales aragoneses.

26 Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, 360 (procesional de St. Gall, siglo x11).



118 DAVID ANDRES FERNANDEZ
Antifonas del oficio

Dado que el término ha sido ya descrito, se dedicardn unas lineas para contex-
tualizar la antifona tomada del repertorio del Oficio con funcién procesional. No
obstante, existen abundantes trabajos sobre algunas antifonas procesionales de
este tipo (e.g. Pressacco, 1995).

Muchas de las antifonas que eran cantadas en las procesiones de los Domin-
gos y en las celebraciones del santoral (i.e. Sunday and Saint’s processions) fueron
tomadas prestadas del oficio nocturno del mismo dia (Hiley, 1993: 104).

Igualmente fueron tomadas, como sucede con el caso de los responsorios que
veremos mds adelante, del oficio de visperas, sobre todo para la parte dedicada
a los santos, cuyas antifonas fueron extraidas habitualmente de la antifona ad
Magnificar de esa misma hora. Por esta razén, las antifonas procesionales “presta-
das” de los oficios suelen ser antifonas sin versiculo. En nuestro estudio, rara vez
hemos hallado una antifona de este tipo con versiculo y menos con salmo, hecho
que coincide con lo que sucede en los andlogos europeos.

He aqui un ejemplo de una antifona tomada prestada del Oficio:

— a./ Hodie illuxit nobis laetus (CAO 3102, para san Pedro), que hallamos

en procesionales bajomedievales normalmente en la misma celebracién.

Responsorios del Oficio

Este tipo de piezas musicales son tratadas como cantos responsoriales (estilo de
ejecucion) porque en ellos el coro responde con un refrdn a versiculos entonados
por el cantor. Los responsorios, por su forma interpretativa, estdn intimamente
ligados a la salmodia responsorial, que es un tipo de canto dentro de las primeras
manifestaciones musicales de la primitiva iglesia cristiana. De hecho, el uso del
término podemos encontrarlo ya en el siglo v (Egeria, san Basilio, san Atana-
sio, san Ambrosio y san Agustin), quienes hacen referencia a la forma de cantar
salmos de forma responsorial (Helsen, 2008: 9-10). No obstante, segin el Grove
Music Online, la primera descripcién del término como género de canto litdrgico
o forma propia independiente no aparece hasta el siglo v1 en la Regla de san Be-
nito (Cutter & Maiani, «Responsory»).

Habitualmente, los responsorios son cantos adornados que aparecen inter-
calados entre las largas lecturas de la misa y del oficio, con las que tienen una
estrecha relacién (Marot, 1963; Martimort, 1992).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 119

Su triple funcidn, estructural, estética y dramdtica, es la de contestar a la lec-
tura, romper la monotonia de la leccién y expresar los sentimientos que agradan
a la asamblea durante la lectura respectivamente (Righett, 1955: 1231).

El responsorio consta de dos elementos:*” el corpus o responso, cantado por
la schola, y el versiculo,?® reservado al solista. Después de éste, la schola repite el
corpus:

— o bien entero (uso romano), y se habla de repeticién  capite, como en
el gradual de la misa,

— o bien una parte, llamada reclamo (uso galicano), conocida como re-
peticidn a latere o presa, indicada en el manuscrito mediante la capitalizacién
de la primera letra de la palabra donde comienza la repeticién o mediante la
abreviatura P.

Su interpretacién, de forma general, queda fijada del siguiente modo: el so-
lista o cantor entona el incipit, después la schola canta el resto del corpus del
responsorio, para set seguido del versiculo, que serd cantado por el solista. A con-
tinuacién, los cantores responden o el corpus completo (uso romano) o el final
del corpus (reclamo) desde la presa (uso galicano); para pasar después a entonar
la doxologfa (por el canto de nuevo, si la hay) y, finalmente, volver a repetir el
responsorio (completo o desde la presa).

Este seria el esquema:™

R-V-P/R-D-P/R

Sin embargo, al igual que sucede con las antifonas, hecho que se justifica
por el ahorro del soporte de escritura, la presentacién de los responsorios en los
libros exige el conocimiento de su estructura, ya que: 1) se presenta el responsorio
seguido de su versiculo, y 2) las repeticiones @ latera o presas vienen vagamente
indicadas. El uso de la abreviatura P. para indicar la presa no es muy difundido.
En los procesionales aragoneses, rara vez aparece dicha abreviatura. Mds bien,

%7 Sigo aqui a Huglo (1988: 25).

*® La terminologfa en inglés tampoco hace una gran distincion en este término: versiculo del
responsorio y versiculo del salmo (verse) frente al verso como forma poética propia (versus).

» R = Corpus del responsorio completo, V = Versiculo, P = Corpus del responsorio desde la
presa, D = Doxologia. Otro esquema en Asensio Palacios (2003: 284).



120 DAVID ANDRES FERNANDEZ

suele sefialarse el comienzo de la presa con la capitalizacién de la primera letra
de dicho reclamo. En otros manuscritos, a veces podemos incluso no encontrar
sefial alguna de reclamo, con lo que tendremos que esperar al final del versicu-
lo para hallar una o dos silabas que nos indiquen dénde hemos de volver para
comenzar el reclamo pertinente. Ademds, a veces podemos encontrar que estas
silabas pueden dar lugar a equivoco, por existir varias posibilidades de retorno en
el texto del responso, en cuyo caso habrd que recurrir a la musica para establecer
cudl es el punto de vuelta en dichas repeticiones.

Responsorios con funcién procesional

No sélo se ha manifestado la posibilidad de encontrar responsorios con funcién
procesional, sino que existe una tipologia de procesionales llamados “responsoria-
les” 3 Algunos especialistas lo han expresado como sigue (Martimort, Dalmatis,
& Jounel, 1983: 236):

« . . o . »
Ils [les répons] peuvent étre exécutés comme chants processionnels.

En este caso, su utilizacién y destino difiere de la norma, ya que los responso-
rios que encontramos en los procesionales son formas musicales independientes.
Es decir, son cantos propios que han de ser interpretados, al igual que las antifo-
nas, en las procesiones, sin ningin otro tipo de vinculacidén salvo la que indique
la rabrica.

Hay que senalar que el responsorio como forma procesional ha sido poco
estudiado. Estos responsorios, que vamos a denominar “procesionales”, son to-
mados de otros libros litdrgicos; normalmente de los antifonarios y de los bre-
viarios.

D. Hiley localiza su procedencia concretamente en el repertorio del oficio
de visperas o de los nocturnos de maitines de la misma celebracién a la que va
destinada la procesion (Hiley, 1993: 104, 318). Sirva de ejemplo de este fenémeno
el responsorio Vidi Dominum sedentem (CAO 7578), destinado habitualmente,
en los procesionales, para la festividad de Todos los Santos y que encontramos
en la mayor parte de las fuentes manuscritas® como responsorio prolijo de las
primeras visperas para Omnium Sanctorum (santoral, 1 de Noviembre) o como

% Véase Huglo (1999, 2004: 1, t. iv, 48%)
3 Referencias y fuentes consultadas en CANTUS (Lacoste, Koldcek, & Helsen, 2011-).



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 121

primer responsorio, del primer nocturno de maitines en la festividad De Prophetis
(temporale, aestate).

Los responsorios para uso procesional, fueron afiadidos en un cuarto estadio
de formacién de los libros procesionales. El motivo fue la adicién de un reperto-
rio diverso al de las letanias y rogativas, destinado a las procesiones de los Domin-
gos y otras festividades, para ser celebradas entre la hora Tercia y la Misa solemne
de estos dias (Huglo, 1999, 2004: 1, 37%).

Esta idea coincide, sin duda alguna, con el hecho de la adicién de responsorios
en el repertorio general de canto llano entre los siglos x1 y x1v (Maiani, 1998: 255):

“It is well known that there was an explosion of responsory composition in the eleventh
through the fourteenth centuries, particularly in the north for the commemoration of
newly canonized saints, feasts of only local interest, rhymed offices, and the like.”

Colette, igualmente nos da una explicacién similar, si bien algo matizada
(Colette, 1976: 33):

“Les répons forment le répertoire habituel des processions dominicales et festives, au
cours desquelles ils rappellent les offices du temporal et du sanctoral auxquels ils sont
empruntés. Ils peuvent aussi remplacer les antiennes stationnales des Litanies majeure et
mineures.”

Particularidades en antifonas y responsorios procesionales

Aparecen en los procesionales medievales aragoneses y en los europeos (siglos x11-
xv) una serie de rabricas y piezas que pueden inducir a hacer dudar en la clasifi-
cacién de las piezas como antifonas o responsorios (procesionales).

Se trata de los siguientes casos:*

— Antifona con versiculo, que es convertida en responsorio mediante el sim-
ple cambio de ribrica.
Ejemplo:? a./ Christus resurgens >> r./ Christus resurgens
v.] Dicant nunc >> v.] Dicant nunc

# En los ejemplos se indica cémo aparecen en los cédices (columna derecha) y cémo deberfan
aparecer segun las fuentes primitivas (columna izquierda).
3 CAO 1796.



122 DAVID ANDRES FERNANDEZ

— Antifona sin versiculo, a la que le ha sido afadida una rdbrica indicando
un versiculo en un punto concreto dentro de la misma pieza. A su vez, es conver-
tida en responsorio como en el anterior caso.

Ejemplo:** a./ Christe Pater >> r./ Christe Pater
v.! Sed tu

— Responsorio, aunque en su lugar se indique antifona con versiculo:
Ejemplo:? r./ Judea et Jerusalem >> a./ Judea et Jerusalem
v./ Constantes v./ Constantes

No es poco comin, ademds de estos casos, encontrar ciertos cambios en las
rabricas por despiste o desconocimiento del copista:

— Antifona sin versiculo, que es convertido en responsorio mediante el sim-
ple cambio de rabrica.
Ejemplo:*® a./ Cum rex gloriae >> r./ Cum rex gloriae

Himnos

El término “himno” es, como hemos visto, un concepto vago y dificil de definir
(Szovérfly, 1989: 29). No obstante, podemos considerarlo, dentro de la monodia
latina, como sigue (Anderson et al., “Hymn”):

“The Latin hymn is a strophic composition, sung in the Divine Office, with a metrical
poetic text and a predominantly syllabic melody. ‘Hymn’ here designates compositions
for the Office, as distinguished from other liturgical poetry.”

Como se observa, la definicién restringe casi completamente este concepto
tnicamente al Oficio, excluyendo otros himnos de la misa o de las procesiones.
Del mismo modo, apunta ]J. C. Asensio, cuando define los himnos latinos como
(Asensio Palacios, 2003: 288):

#* CAO 1784.

3% CAO 7040.

3 Antifona de origen galicano y uso aquitano, copiada en dos procesionales aragoneses. Sobre
esta antifona en particular, véase Pressacco (1995), cit. supra.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 123

“[...] composiciones estréficas cantadas principalmente durante el oficio divino. Se divi-
den en dos grandes grupos, los himnos en prosa y en verso.”

Desde luego, estas definiciones se ajustan a nuestro objetivo para este apar-
tado: los himnos del Oficio que han sido tomados prestados con funcién pro-
cesional y que aparecen en los libros procesionales. Sin embargo, como en toda
categorizacion o conceptualizacién de un término, existen diversas opininiones
al respecto.

Por ejemplo, en la misma definicién dada por el Grove Music Online, se dan
ciertas ambiguedades que inducen a pensar en los versus o himnos procesionales
definidos en apartados anteriores (Anderson et al., “Hymn”):

“In the Middle Ages some hymns were also sung outside the Divine Office, such as Pange
lingua for the Veneration of the Cross on Good Friday, and stichic hymns for proces-
sions.”

Como se ve, su definicion es dificultosa. B. Turner no puede expresarlo mejor
refiriéndose a la himnodia ibérica (Turner, 1995: 474):

“The subject of the liturgical Office hymn is huge.”

Lo que parece claro es que su uso, desde la Antigiiedad (antigua liturgia cris-
tiana) hasta la Plena Edad Media, se multiplicd, especialmente durante los si-
glos x-x1, junto a otros elementos asociados a los mismos himnos. La creciente
libertad de los compositores de este género se observa en el aumento de la utiliza-
cién de literatura homilética y exegética en los mismos (Szovérfly, 1989: 135).”” Un
ejemplo de ésto lo constituye el repertorio de himnos compuestos (y tomados)
del Oficio, que sirven para las procesiones ceremoniales en la celebracién de mér-
tires y sus reliquias (Messenger, 1950: 192).

Por su parte, los himnos del oficio del viejo rito hispanico no guardan mu-
cha relacién con los del rito franco-romano (Szévérfly, 1971; Thorsberg, 1962).
Sin embargo, si comparamos el repertorio de himnos del oficio que aparecen en
fuentes hispanas después de la reforma carolingia con el de otras regiones geogra-
ficas de Europa encontraremos resultados diferentes que resultan sugerentemente
significativos (Bernadd, 1993; Gutiérrez Gonzdlez, 1989, 2004).

37 Sobre el desarrollo de las formas himnicas, véanse las pp. 32-56 de esa misma referencia.



124 DAVID ANDRES FERNANDEZ
Orras piezas del fondo procesional prestado

Como hemos mencionado, otras formas litirgico-musicales pueden aparecer en
los libros procesionales. Es mds, es comun encontrar en la parte final de los li-
bros procesionales piezas licdrgico-musicales de casi cualquier tipo, con funcién
procesional o no. Por esta razén, listamos seguidamente, de forma alfabética y a
titulo meramente informativo, aquellas formas litdrgico-musicales que aparecen
en los procesionales aragoneses, sean procesionales o no. Evidentemente, indica-
mos sblo éstas por razones de espacio. Ademds, este mismo argumento y la falta
de interés para este trabajo, nos obliga a no describir dichas formas, aunque si las
ejemplificaremos con una pieza en los casos posibles.

Benedicciones episcopales: Princeps ecclesiae custos ovilis.
Improperia: Popule meus qui feci tibi.

— Oraciones.

Prosas: Natalitia cantantibus / Quia verbum hodie.
Sanctus.

Tractos: Sicut cervus desiderat.
Tropos: Una sabbati surrexit valde mane.

CONCLUSIONES

Este estudio ha permitido conocer los principales tipos de formas litirgico-mu-
sicales que fueron copiados para uso procesional en los libros de la liturgia latina
alo largo de la Edad Media.

A pesar del nivel de detalle aportado en este trabajo, el alcance del mismo ha
limitado de alguna manera las posibles conclusiones.

Por un lado, se hace patente la dificultad de clasificacién del repertorio proce-
sional, pues puede formar parte de diversas ocasiones de la liturgia en Occidente,
incluso como parte de la misa u oficio. No obstante, no pocos autores opinan
que el repertorio procesional no forma parte del repertorio de la misa o del oficio
sino que es un repertorio diferente e independiente de aquéllas. De hecho, la
creacion de libros especificos con este repertorio (procesional) corrobora esa idea.
De cualquier modo, dado que el repertorio procesional fue fijado desde tiempos
muy tempranos y posteriomente se fueron afiadiendo otras piezas al mismo, exis-
ten dos claros y definidos tipos de piezas procesionales, que hemos denominado
“fondos”.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 125

El primero de ellos, aqui designado como fondo procesional propio, es el que
viene escrito tanto en los primeros graduales como en los primeros procesiona-
les auténomos, lo que indica la gran importancia de los ritos procesionales en
la liturgia altomedieval. Ademds es el que incluye las piezas procesionales mds
antiguas. En ellos se incluyen antifonas largas y ornadas con exclusiva funcién
procesional (Collegerunt, Immutemur habitu, etc.), preces antiguas de origen his-
pano-galicano, versus (o himnos procesionales) cuyo origen se remonta a los si-
glos v y v1, as{ como letanfas y otros cdnticos litdnicos donde la participacién de
los fieles estaba asegurada.

El segundo fondo lo configura aquel repertorio prestado de otros libros littr-
gicos y momentos de la liturgia; principalmente del Oficio, que era reutilizado
para uso procesional. En este repertorio encontramos responsorios (tomados de
los nocturnos principalmente), otras antifonas procedentes del oficio de visperas
del mismo dia (ad magnificar), himnos de las horas, y otras piezas, musicales y no
musicales, como oraciones, benedicciones, tropos, secuencias, etc., entre otros.

Finalmente, a modo de conclusién, debemos sefialar que, el libro procesional,
o mejor dicho, las formas litdrgico-musicales procesionales, son conformadas, al
igual que los repertorios de la Misa y del Oficio Divino, por un complejo sistema
jerdrquico basado en multiples combinaciones de piezas littirgico-musicales que
se ordenan segin un nimero de factores relacionados con la institucién que los
encargd componer.

REFERENCIAS

Anderson, W., Mathiesen, T., Susan, B., Ward, T. R., Caldwell, J., Temperley, N.,
& Eskew, H., “Hymn” (rev. Septiembre 2014), Grove Music Online. Oxford
Music Online, http://www.oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/
music/13648.

Andrés Ferndndez, D., 2012: El procesional y su miisica en Aragén en la Baja Edad
Media | The processional and its music in Aragon in the Late Middle Ages, Tesis
doctoral: Universidad de Zaragoza.

—, 2013: “In die Purificatione beata Maria virginis. Musica y liturgia en el medie-
vo aragonés”, Anuario Musical, 68, pp. 3-16.

Anguita Jaén, J. M., & Ferndndez Lépez, M. C., 2008: “Las preces hispdnicas:
puesta al dia y novedades”, Exemplaria Classica. Journal of Classical Philology,
12, pp. I55-180.



126 DAVID ANDRES FERNANDEZ

Asensio Palacios, ]. C., 2003: E/ canto gregoriano: historia, liturgia, formas. Ma-
drid: Alianza Musica.

Bailey, T. W., 1968: The ceremonies and chants of the processions of the Western Chur-
ch: with special attention to the practice of the Cathedral Church of Salisbury,
PhD thesis: University of Washington.

—, 1971 The processions of Sarum and the Western Church. Toronto: Pontifical
Institute of Medieval Studies.

Baldovin, J. E, 1987: The urban character of Christian worship: the origins, de-
velopment, and meaning of stational liturgy. Vol. 228. Orientalia Christiana
Analecta. Roma: Pontificium Institutum Studiorum Orientalium.

Berendes, M. B., 1973: The Versus and its use in the medieval Roman liturgy. PhD
thesis: Unversity of Pittsburgh.

Bernadé, M., 1993: “Sobre el origen y procedencia de la tradicién himnédica
hispdnica a fines de la Edad Media”, Revista de Musicologia, 16 (4), pp. 2335-
2353.

Brockett, C. W., 2006: Letania and preces: music for Lenten and Rogations litanies.
Musicological Studies 85. Ottawa: Institute of Mediaeval Music.

Brown, P. R. L., 1981: The cult of the saints: its rise and function in Latin Christia-
nity. London: SCM.

Buzwell, G., 2006: Los santos en los manuscritos medievales. Madrid: AyN.

Claire, J., 1980: Le répertoire grégorien de l'office. Structure musicale et formes. Paper
presented at the Le chant grégorien, patromoine artistique de I'Europe, Actes
du Colloquie International de Musicologie en I'honneur du XIVe centenaire
de S. Benoit.

Clément-Dumas, G., 2001: Le processionnal en Aquitaine : genése d'un livre et cons-
titution d'un répertoire (X-XUI siécle). Thése de doctorat: Université Francois-
Rabelais de Tours.

Coens, M., 1936: “Anciennes litanies des saints”. Analecta Bollandiana, 54, pp.
5-37.

Colette, M.-N., 1976: Le répertoire des Rogations d aprés un Processionnal de Poi-
tiers (XVI siécle). Paris: Centre National de la Recherche Scientifique.

Crocker, R. L., “Versus”, Grove Music Online. Oxford Music Online (rev. septiem-
bre 2014), http://www.oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/mu-
sic/29247.

Cutter, P. E, & Maiani, B. “Responsory: 1. History of form”, Grove Music Online.
Oxford Music Online (rev. septiembre 2014), http://www.oxfordmusiconline.
com/subscriber/article/grove/music/23247.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 127

Dalmais, I. H., Gy, P-M,, Jounel, P, & Martimort, A. G., 1987: Principles of the
Lirurgy. The church at prayer: an introduction to the Liturgy, vol. I. College-
ville: Liturgical Press.

Gerbert, M., 1776: Vetus liturgia alemannica. Sankt Blasien: Tip. San-Blasianis.

Guilmard, P, 2009: “La Litanie Majeure et les processions de la Messe: répertoire
de chant 4 Rome et en Gaule la deuxi¢me partie du vinr® siecle”, Rivista inter-
nazionale di musica sacra, 30 (1), pp. 7-61.

Gutiérrez Gonzdlez, C. J., 1989: “El Himnario de Huesca: nueva aproximacién”,
Anuario Musical, 44 (1), pp. 23-60.

—, 2004: “Procedimientos de creacién y adaptacién en los himnos littrgicos
medievales en Espafa®, Revista de musicologia, 27 (2), pp. 815-840.

Gy, P-M., 1990: La liturgie dans ['histoire. Paris: Saint-Paul / Du Cerf.

Helsen, K. E., 2008: The great responsories of the Divine Office: aspects of structure
and transmission. PhD thesis: Universitit Regensburg. Retrieved from heep://
www.opus-bayern.de/uni-regensburg/volltexte/2008/1031/

Hesbert, R.-]., 1935: Antiphonale Missarum Sextuplex. Bruxelles: Vromant & Co.

—, 1963-1979: Corpus Antiphonalium Officii, Rerum Ecclesiasticarum Documenta.
Roma: Herder.

Hiley, D., 1993: Western plaintchant: a handbook. Oxford: Oxford University
Press.

Hughes, A., 1995: Medieval manuscripts for mass and office: a guide to their organi-
zation and terminology. Toronto: University of Toronto Press.

Huglo, M., “Processional”. Grove Music Online. Oxford Music Online (rev. sep-
tiembre 2014), http://www.oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/
music/22384.

—, 1955: “Les preces hispaniques des graduels aquitains empruntées a la licurgie
hispanique”, Hispania Sacra, 77, pp. 361-383.

—, 1988: Les livres de chant liturgique. Turnhout: Brepols.

—, 1999, 2004: Les manuscrits du processionnal. RISM B-XIV. Miinchen: Henle
Verlag.

—, 2000: “Les versus de Venance Fortunat pour la procession du Samedi-saint a
Notre-Dame de Paris”, Revue de Musicologie, 86 (1), pp. 119-126.

Huglo, M., & Foley, E., “Litany: 4. Monophonic litanies in the Roman liturgy”.
Grove Music Online. Oxford Music Online (rev. septiembre 2014), http://www.
oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/music/16769.

Huglo, M., & Halmo, J., “Antiphon”. Grove Music Online. Oxford Music Online
(rev. septiembre 2014), http://www.oxfordmusiconline.com/subscriber/arti-
cle/grove/music/o1023



128 DAVID ANDRES FERNANDEZ

Lacoste, D., Koldcek, J., & Helsen, K. E., 2011: CANTUS: A database for Latin
Ecclesiastical Chant. Retrieved from http://cantusdatabase.org/

Maiani, B., 1998: “Reading and responsories: the eight-century Night Office lec-
tionary and the Responsoria prolixa”, Journal of Musicology, 16 (2), pp. 252-
282.

Marot, H., 1963: “La place des lectures bibliques et patristiques dans 1'office la-
tin”. Lex orandi, 35, pp. 151-154.

Martimort, A. G., 1955: “Les diverses formes de procession dans la liturgie”, La
Maison-Dieu, 43, pp. 43-73.

—,1992: Les lectures liturgiques et leurs livres. Turnhout: Brepols.

Martimort, A. G., Dalmais, 1. H., & Jounel, P, 1983: La Liturgie et le temps.
L'Eglise en priére : Introduction a la liturgie, vol. IV. Paris — Tournai: Des-
clée.

Messenger, R. E., 1949: “Medieval processional hymns before 1100”7, Transaction
and proceedings of American Philological Association, 80, pp. 375-392.

—, 1950: “Processional hymnody in the later Middle Ages”, Transaction and pro-
ceedings of American Philological Association, 81, pp. 185-199.

Nowacki, E., 1990: The performance of office antiphons in twelfth-century Rome.
Paper presented at the Cantus Planus papers read at the 3rd meeting (Tihany,
Hungary, September 1988).

Palazzo, E., 1998: A history of liturgical books: from the beginning to the thirteenth
century. Collegeville: The Liturgical Press.

“Preces”, Grove Music Online. Oxford Music Online (rev. septiembre 2014), http://
www.oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/music/22278.

Pressacco, G., 1995: L antifona «Cum rex gloriae Christus» del Processionale Aqui-
leiese. Paper presented at the Cantus Planus papers read at the 6th meeting
(Eger, Hungary, 1993).

Righetti, M., 1955: Historia de la liturgia. Madrid: Biblioteca de Autores Cristia-
nos.

Roederer, C. D., 1971: Eleventh-century Aquitanian chant: studies relating to a local
repertory of processional antiphons. PhD thesis: Yale University.

Saulnier, D., 2005: Des variantes musicales dans la tradition manuscrite des antien-
nes du repertoire romano-franc. Thése de doctorat: Ecole Pratique des Hautes
Etudes (Sciences historiques et philologiques), Paris.

—, 2010a: “Des variantes musicales dans la tradition manuscrite des antiennes du
répertoire romano-franc”, Etudes Grégoriennes, 37, pp. 5-15.

—, 2010b: “Les antiennes dans la tradition Romano — Franque”, Etudes Grégo-

riennes, 37, pp. 17-59.



FIT PROCESSIO ET CANTANTUR ANTIPHONAE SEQUENTES 129

Szovértly, J., 1971: Tberian hymnody: survey and problems. Wetteren: Classical Fo-
lia.

—, 1989: Latin hymns. Turnhout: Brepols.

Thorsberg, B., 1962: Etudes sur ['hymnologic mozarabe. Stockholm: Almquist &
Wiksell, imp.

Turner, B., 1995: “Spanish liturgical hymns: a matter of time”, Early Music, 23
(3), pp- 472-482.



