EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO:
LA REFORMA LITURGICA ANTES DEL CONCILIO DE BURGOS (1080)"

Raquel Alonso Alvarez
Universidad de Oviedo

raquelaa@uniovi.es

Resumen

En la iglesia hispdnica se produjeron diversos movimientos reformistas a lo largo
de la Edad Media. A partir de c. 1050, resulta en ocasiones dificil diferenciar este
tipo de transformaciones de las propiciadas por el papa Gregorio VII. En este ar-
ticulo se intentard analizar, en este contexto, el papel desempefiado por el obispo
Arias de Oviedo (1069-1093) en la reforma hispdnica, asi como el acontecimiento
mds importante de su episcopado: la apertura del Arca Santa.

Palabras clave
Obispos, Reforma, liturgia, reliquias, Oviedo, Arca Santa, obispo Arias.

Abstract

The Hispanic church encouraged some reform movements throughout the Mid-
dle Ages. Since c. 1050, sometimes it is difficult to distinguish between this kind
of transformations and those promoted by Pope Gregory VII. The aim of this
paper is to analyze, in this context, the role played by the bishop Arias of Oviedo
(1069-1093) in the Hispanic reform, and the most important event of his episco-
pate: the opening of the Arca Santa.

Keywords
Bishops, Reform, Liturgy, Relics, Oviedo, Arca Santa, Bishop Atrias.

* Agradezco al Cabildo de la Catedral de Oviedo que me haya permitido reproducir las imdge-
nes que ilustran este articulo, muy especialmente a su dedn-presidente, don Benito Gallego Casado,
y a su candnigo archivero, don Agustin Hevia Ballina. Este articulo se ha realizado en el marco del
proyecto «El impacto de la arquitectura religiosa en el paisaje urbano y rural del nordeste de Hispa-
nia y las Islas Baleares (ss. v-x d.C.), MINECO Ministerio de Economia y Competitividad, Plan
Nacional I+D+i, n° ref. HAR2012-35177/Hist. (fondos FEDER)».

MEDIEVALIA 17 (2014), 79-102
ISSN: 0211-3473 (paper), 2014-8410 (digital)



80 RAQUEL ALONSO ALVAREZ
INTRODUCCION

Froildn y Arias, predecesores de Pelayo, parecen haber desempenado algin papel
en el peliagudo problema de la reforma eclesidstica hispana anterior al concilio
celebrado en Burgos en 1080.

Desde que Bishko dedicara su monumetal obra a la praeparatio cluniacensis y
la infiltracién religiosa francocatalana en el Reino de Ledn a partir de 1020, asi
como a sus consecuencias hasta ca. 1080 (Bishko, 1968-1969, pp. 31-135 y 50-1169),
parece haberse asentado firmemente una identificacién entre la reforma eclesids-
tica hispdnica y la adopcién de la liturgia romana por influencia de agentes exter-
nos. La reciente aparicién de la obra de Rubio Sadia ha revitalizado la conexién
catalana, recuperando la idea, defendida por Bishko, del predominante papel
desempefiado en el proceso por la didcesis de Palencia y su restaurador, Ponce de
Tabérnoles. Rubio Sadia otorga al prelado cataldn, ademds, el papel de introduc-
tor en el territorio de la liturgia romana (Rubio Sadia, 2011, pp. 28-43).

Poncio aparece vinculado en la documentacién a Oliba, figurando hacia 1002
como abad de Tabérnoles. En 1018 se incorporé a la corte de Sancho III el Mayor.
Aunque, quizd por influencia de Alfonso V, casado con una hermana del rey de
Pamplona, fue nombrado obispo de Oviedo hacia 1025, en el afio 1030 volvemos
a encontrarlo junto a Sancho, que le encarga la restauracién del obispado de
Palencia. En la documentacién sigue figurando como obispo de Oviedo en los
afios siguientes (Sdnchez Candeira, 1952, pp. 622-626; Ferndndez Conde, 1972,
pp- 48-49; Riu, 1989, pp. 425-436). Aunque algunos autores suponen la liturgia
romana utilizada por el prelado la razén fundamental de su alejamiento del clero
leonés (Sinchez Candeira, 1952, p. 623), es preciso tener en cuenta que el dnico
documento que presenta al cataldn como partidario de este uso (Blanco Lozano,
1987, n° 54, pp. 148-152),' conservado en una copia del siglo xi1, es considerado
interpolado por Blanco Lozano y sospechoso por Isla Frez (Blanco Lozano, 1987,
p. 149; Isla Frez, 2006, p. 113) que, ademds, no cree imposible que un clérigo
procedente del ambiente intelectual rivipullense siguiera practicando los modos
litdrgicos tradicionales® como, por otra parte, ya advirtiera Carrero unos anos an-

' 1059, diciembre 26. Poncius [...] qui romano more degens in sede ouetensi dederat episcopatus.

* Blanco Lozano considera interpolada precisamente la expresion romano more. A pesar de ello,
Rubio Sadia, 2011, p. 39, afirma que “aun no siendo un documento original, debe considerdrsele
como auténtico”, sin mds explicaciones.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 81

tes (Carrero Santamaria, 2003, p. 19).” Aunque suele considerarse que en la Marca
Hispdnica la liturgia visigdtica fue abandonada a favor de la francorromana hacia
800-825, en realidad el proceso resulta bastante mas complejo (Carrero Santama-
ria, 2012, pp. 455-457). El nuevo rito procedia del adoptado por el metropolitano
de Narbona, y conservaba numerosos elementos tradicionales dentro del conjun-
to francorromano (Gros, 1999, pp. 197-199). Sabemos, ademds, que varias didce-
sis se aferraron a sus anteriores costumbres, conteniendo algunos de los nuevos
libros textos y oraciones antiguos (Pladevall, 1999, p. s4). En Ripoll se conser-
vaban, todavia en 1047, un salterio y cinco misales toledanos (Gémez Muntané,
1999, pp. 135-138). Tanto el sacramentario de Carcasona (ca. 1100) como los de
Vic y Ripoll (s. x1), asi como el sacramentario-ritual-pontifical de Roda, el ponti-
fical de Vic o el Missale parvum de la misma catedral (s. x1) o el ritual de Lagrasse
(s. x1), contenfan numerosos elementos tradicionales, muchos de ellos proceden-
tes del Liber ordinum (Olivar, 1982, pp. 157-172). No serd preciso recordar que
muchos de los centros poseedores de estos manuscritos se encuentran en terreno
del abad Oliba, posible mentor de Ponce. En todo caso, si éste y su circulo de
catalanes hubieran sido tan abiertamente partidarios de la implantacién de los
nuevos usos, no se entiende la razén de que en Palencia estos no se introdujeran
hasta época de Bernardo II (m. 1085) (Rubio Sadia, 2011, p. 45), no teniendo que
enfrentarse el obispo cataldn a un cabildo conservador preexistente.

Por otro lado, ya hace tiempo que Reynolds destac6 los complejos entrecru-
zamientos litdrgicos que manifiestan las tradiciones hispdnicas y ultrapirenaicas
(Reynolds, 1985, pp. 131-155). Mientras que en el propio Liber ordinum aparecen
algunas oraciones romano-galicanas, el llamado rito romano estaba compuesto,
a finales del siglo XI, de numerosos elementos, s6lo unos pocos romanos, com-
plementados con aportes galicanos, insulares, germdnicos e hispanicos. Muchos
aspectos de la nueva liturgia debian asi pues resultar familiares a los hispanos de
la época (Reynolds, 1985, p. 147).

Practicara o no los usos romanos, o los que en esa época se tenfan por tales,
y segin advirtié Carrero, el paso de Ponce por Oviedo no parece haber sido
acompafado de ninguna innovacién litdrgica (Carrero Santamaria, 2003, p. 19).
Como recuerda Isla Frez, a la biblioteca capitular seguian incorpordndose libros
hispanos en el ano 1045 (Isla Frez, 2006, p. 113).

El movimiento reformista leonés, atin pudiendo haber recibido influencias
externas en un contexto de relaciones fluidas entre los territorios hispdnicos oc-

? Calleja Puerta, 2001. pp. 423-424, es partidario igualmente de reducir el papel reformista de
Ponce en Oviedo.



82 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

cidentales y orientales, y en contacto igualmente con ambientes ultrapirenaicos,
seglin se ha visto, no necesité ningtn impulso aculturador para ponerse en mar-
cha. A este propésito resulta significativo el caso del Concilio de Coyanza (1055),
donde se plantearon una serie de profundas transformaciones que no incluyeron
ninguna innovacién litdrgica (Garcia Gallo, 1951; Faci, 1988, p. 2705 Isla Frez,
1999, pp. 158-169; Carrero Santamaria, 2000, pp. 757-805),* en una reunién que
respet escrupulosamente el papel predominante de los monarcas, caracteristica
de un tipo de realeza hispdnico de cufio teodosiano, segin noté Rucquoi (Ruc-
quoi, 2012, pp. 140-150). Tanto en Coyanza como en los posteriores encuentros
compostelanos (1060, 1063), de caracteristicas semejantes, se manifiesta explici-
tamente el deseo de recuperar las costumbres de los padres antiguos segin las
disposiciones contenidas en la coleccién canédnica hispana (Reglero de la Fuente,
2006, p. 246). El caso del obispo Pelayo de Ledn (1065-1085), estudiado por Li-
nehan, pone de manifiesto la personalidad de un prelado al frente de una sede
importante, nombrado por Alfonso VI, que desarrollé su accién reformadora al
margen del gregorianismo (Reglero de la Fuente, 2006, pp. 222-223 y 257). Su
actividad como promotor manifiesta, por el contrario, el deseo de revitalizar la
tradicién nacional que se percibe amenazada por las pretensiones papales (Line-
han, 1994, pp. 409-457). Desde finales del siglo x1 a mediados del xi1 se recurrird
frecuentemente al pasado autdctono para confeccionar significativas construccio-
nes histéricas desarrolladas en algunos centros intelectuales peninsulares.

Froildn, obispo de Oviedo documentado entre 1035 y 1075 (Floriano Llorente,
1968, n° LXXV, pp. 143-144)’, asisti6 al encuentro reformador de Coyanza (Fer-
ndndez Conde, 1972, p. 57), probablemente en una situacién de privilegio, pues
la localidad pertenecia a su didcesis.

# Para el Concilio de Coyanza, sigue siendo de referencia la edicién y estudio de Garcia Gallo.
Aqui se defiende el tradicionalismo de la reunién, un cardcter destacado también por Faci. Este autor
atribuye las coincidencias de la reforma leonesa con algunas medidas propugnadas por el papado
a la semejanza de los problemas a los que ambas instancias tenfan que enfrentarse. En la misma
linea, pero sefialando también algtin elemento franco, Isla Frez, que evoca la relacién establecida
por Bishko (Bishko, 1984, p. 27; Bishko, 1968, p. 83) entre la atencidn prestada por el concilio a la
organizacién de las canénicas catedralicias y las preocupaciones reformistas del clero cataldn y del sur
de Francia que la Iglesia de Palencia habria introducido en Leén. Carrero Santamarfa, por su parte,
recuerda la antigiiedad de la vida comunitaria del clero catedralicio hispdnico, suponiendo que
durante la segunda mitad del siglo x1 las disposiciones papales habrian ido superponiéndose a los
movimientos reformistas anteriores. Insiste, ademds, en la independencia de estos procesos respecto
de la difusién de la liturgia romana.

5 Ultima aparicién documental, 1075, febrero, 7.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 83
ARIAS CROMAZ (1069-1093): ECCLESIA SEMPER REFORMANDA

A este ambiente reformista de raices hispdnicas pertenecié igualmente el obispo
Arias, una personalidad, mejor definida que las anteriores, cuya trayectoria pode-
mos aproximadamente reconstruir.

Arias estaba vinculado a la casa condal fundadora del monasterio de Corias.
Segtn el registro del monasterio, redactado a partir de 1207, el clérigo residié en
el palacio de los condes antes de hacerse cargo del cenobio (Risco, 1793, 82; Flo-
riano, 1957, p. 272; Garcia Garcfa, 1980, p. 76; Calleja Puerta, 2001, p. 41):°

Interea clarus / in palacio comitis Pinioli, ubi Dei Arilanus bonis pollebat moribus, a pri-
melua etate studis litterarum traditus, fide/lis et cautus existebat. Hunc uidens comes soli Deo
militantem fecit / eum gradibus ecclesiasticis ordinari et a / Froilani Ouetensi episcopo in mo-
nasterio / Coriensi, in ecclesia que nunc est Beate Marie, / in abbatem consecrari absque omni
iugo / seruitutis ecclesie Coriensis. | Vbi duodenum numerum monachorum / congregauit, quos
sub Beati Benedicti regu/la districte uinere instituit (Garcia Leal, 2000, p. 46).

Las fuentes indican igualmente que su nombramiento como abad (1043) se
debié a la voluntad de Piniolo y Aldonza:

Arianus Cromacii ex/titit primus abbas mo/nachorum in cenobio/Coriensi, electus ab ipso/co-
mite Piniolo et uxore eius / lldoncia Munioni in abbatem / sub era M*LXXX4[4 (Garcia Leal,
2000, p. 21I).

El registro indica que su gobierno abacial duré 19 afios, situdndose asi el final
de este mandato en 1062, cronologia aceptada por Floriano (Floriano, 1957, pp.
272-279). Las apariciones documentales del abad cauriense no contradicen esta
noticia, pues a Arias se le menciona ya en 1069 como obispo de Oviedo (Garcia
Larragueta, 1962, n° 62, pp. 202-204)” aunque en una carta bajo sospecha de ma-
nipulacién cronolégica (Floriano,1957, p. 275). En todo caso, en 1072 su nombre
aparece en un documento de ingenuacién (Garcfa Larragueta, 1962, n°® 68, pp.
205-206).* Durante los siguientes afios, y hasta 1075, comparte cargo con Froilin
(Floriano Llorente, 1968, n° LXXV, pp. 143-144).

¢ El primer autor que sitda los origenes del abad en el palacio condal es Risco. Le siguen Flo-
riano, Garcfa Garcfa y Calleja Puerta.

71079, marzo 7. Arianus episcopante in Oueto.

¥ 1072, marzo 5.

9 Ultima aparicién documental de Froildn: 1075, febrero, 5.



84 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

Por lo que respecta a su nombramiento como obispo de Oviedo, es posible
armonizar aproximadamente las informaciones proporcionadas por las fuentes,
algo confusas en apariencia. Los Anales Caurienses fechan su nombramiento epis-
copal en 1073 (Risco, 1793, p. 65). Si se considera falso el documento que lo sitta
a partir de 1069 al frente de la sede asturiana, la siguiente referencia corresponde
a 1072 (Garcia Larragueta, 1962, n° 68, pp. 205-206),'° un aceptable terminus ante
quem. Segun el registro de Corias, fue obispo durante 23 afios (Garcia Leal, 2000,
p. 211), es decir, hasta 1095 si partimos de su primera aparicién documental en ese
cargo, o hasta 1096 segtin la noticia de los Anales Caurienses. Arias aparece por
ultima vez en la documentacién en 1093, en una carta de ingenuacién otorgada
en Leén por Alfonso VI y la reina Constanza (Ruiz Asencio, 1990, n° 1277, pp.
583-584)," asi que bien puede admitirse que su muerte se produjera dos o tres
aflos mds tarde, algo después segiin los Anales Caurienses (Corpus pelagianum,
fol. 4-4v),” y tras cuatro afios de retiro en Corias segtin el registro (Garcia Leal,
2000, p. 278). Como ya advirtiera Floriano, es absolutamente imposible la fecha
de defuncién proporcionada por el cartulario cauriense, que lo da por muerto en
1088 (Floriano, 1957, p. 278).

Para resumir, podemos considerar a Arias abad de Corias desde su fundacién,
en 1043, hasta 1062. Entre 1069 y 1072 habria pasado a ocupar la sede de Oviedo,
compartida con Froildn, probablemente como su auxiliar, hasta cz. 1075. Hacia
1093-1094 renunciarfa al cargo para retirarse a Corias, donde debié de morir en
1098 o poco antes.

En Oviedo, la simultaneidad de dos obispos no es un hecho excepcional.
Como se ha indicado, entre 1069 y 1075 coincidieron Froildn y Arias,” en una
ocasién confirmando amistosamente el mismo documento (Floriano Llorente,
1968, n° LXXIV),"* de modo que es posible asegurar que no nos encontramos
ante dos pretendientes rivales disputdndose la silla episcopal.

En realidad, y a pesar de la afirmacién de Reilly (Reilly, 1989, p. 269, n. 37),
que niega la vigencia del cargo en la época, la figura del obispo auxiliar existié
antes de la compilacién del Decretum Gratiani (ca. 1140), en el que Ginicamente se
recogié una prictica anterior. Hasta ese momento, el auxiliar solfa asistir al obis-

' Sub gratia Dei Arianus episcopus in Ouedense sedis.

" 1093, septiembre 2.

" En 1098. La noticia aparece inicamente en este manuscrito.

B Froildn: Garcfa Larragueta, 1962, n° 67, 70, 71; Floriano Llorente, 1968, n° LXXIV y LXXV.
Arias: Garcfa Larragueta, 1962, n° 66, 68, 70, 72, 73 y 74; Ruiz Asencio, 1990, n° 1190, 1193 y 1195;
Herrero de la Fuente, 1988, n° 730; Floriano Llorente, 1968, n° LXXIV y LXXV.

' Froylani episcopi 'y Ariani Dei gratia episcopus ouetense.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 85

po en caso de enfermedad, vejez o incapacidad, y le sucedia a su muerte (Lynch,
1947, pp- 7, 12-25), una costumbre que tiende a ir abandondndose a partir de
mediados del siglo x1. Isidoro de Sevilla recoge la figura del corepiscopus en De Ec-
clesiasticis officiis, definido como un asistente episcopal (Lawson, 1989, p. 469).”
Las Decretales de Gregorio IX (1234), regularon los casos en los que el titular,
por razones de salud, precisaba asistencia (Decretales, 1634, col. 1026-1027),' in-
cluyéndose su nombramiento a partir de Bonifacio VIII (ca. 1235-1303), entre las
causae maiores, quedando reservado a la Santa Sede (Lynch, 1947, p. 18). A partir
del siglo x111, al menos en el plano juridico, a los auxiliares no se les consideraba
prelados, cesando en sus funciones a la muerte del obispo al que asistfan (Lynch,
1947, pp. 22-25).

Antes de promulgarse estas restricciones, la situacién era mucho mds permisiva,
como revelan ciertos pasajes de Gregorio de Tours destacados por Lynch (Lynch,
1947, p. 7). El derecho de sucesién de algunos de estos obispos auxiliares se pone
claramente de manifiesto en el caso de la ordenacién de un tal Austrapius:

Redeunte autem in regnum suum rege Chlotario magnus cum eo est habitus. Tempore vero
etus ad clericatum accedens, apud Sellensis castrum, quod in Pectava habitur diocisi episcopus
ordenatur; futurum, ut, decedente Pientio antestite, qui tum Pectava regebat ecclesiam, ipse
succederet (Krusch, 1937, IV, 18, p. 151).

Mecanismos sucesorios semejantes parecen haber sido utilizados igualmente
en la Hispania visigoda, segtin se desprende del jugoso pasaje perteneciente a las
Vitas sanctorum patrum emeritensium que describe la preparacién de Fidel para
relevar en la sede de Mérida a su tio Paulo mediante un procedimiento semejante
al establecido por Gregorio de Tours (Maya Sdnchez, 1992, pp. 25-41; Veldzquez,
2008).

En todo caso, podemos estar seguros de que tales coincidencias se producian
en el Reino de Leén durante el siglo x1, segin documenta abundantemente Do-
rronzoro (Dorronzoro Ramirez, 2012, pp. 24, 52-53, 56, 112-119, 192, 397). En As-
torga, compartieron el cargo Sampiro y Pedro Gundulfiz (1041), asi como Diego
y Ordofio (1060-1061), encontrdndose al mismo Ordofio como obispo a la vez

Y “VL. De corepiscopis”. Corepiscopi, id est, uicarii episcoporum, iuxta quod canones ipsi testantur,

instituti sunt ad exemplum septuaginta seniorum tamquam consacerdotes propter sollicitudinem pau-

perum. Hii in uicis et uillis constituti gubernant sibi commisas ecclesias, habentes licentiam constituere

lectores, subdiaconos, exorcistas. Presbiteros autem aut diaconos ordinare non audent praeter conscientiam

episcopi in cuius regione praese noscuntur. Hii autem a solo episcopi ciuitatis cuius adiacent ordinantur.
' “De clerigo aegrotante vel debilitato”.



86 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

que a su sucesor, Pedro Nufez (1066); en Iria-Compostela, ocuparon simultd-
neamente la sede Gudesteo y su sobrino Cresconio (1068); en Ledn, Cipriano
y Alvito (1047-1057); Bernardo y Miro, por tltimo, coincidieron en la cdtedra
palentina entre los afos 1043 y 104s.

La frecuencia de estos solapamientos, que Dorronzoro encuentra desconcer-
tantes y que atribuye generalmente a errores de datacién, sélo puede explicarse
aceptando la existencia de la figura del obispo auxiliar como sucesor del titular,
en coincidencia con métodos de relevo episcopal frecuentes en la Europa de la
época, y continuando ademds la propia tradicién hispdnica practicada por los
padres visigodos.

Los Anales Caurienses atribuyen a Alfonso VI la elevacién de Arias a la cdtedra
de Oviedo (Corpus pelagianum, fol. 4v; Risco, 1793, p. 65), intromisién regia no
s6lo habitual sino también caracteristica de los reinos hispdnicos en esa época.

La doctrina politica en materia religiosa de los emperadores romanos cristia-
nos qued¢ fijada por el Codex Theodosianus (438). En virtud de sus disposiciones,
a ellos les correspondia la proteccién de la religién, la convocatoria de los conci-
lios y el nombramiento de los obispos. Segtin Rucquoi ha puesto de manifiesto,
este modelo fue seguido por Recaredo tras su conversidn al catolicismo. A pesar
de los preceptos que, desde mediados del siglo v, declaraban la superioridad
de los obispos sobre el emperador, Hispania se mantuvo fiel a la tradicién roma-
na, de modo que los monarcas leoneses y castellanos continuaron convocando
concilios, creando obispados y nombrando a sus titulares. Ni siquiera el gran
movimiento reformista emprendido por Gregorio VII en la segunda mitad del
siglo X1 consiguié alterar profundamente ese estado de cosas (Rucquoi, 2012, pp.
137-150). Reglero nos ofrece una nutrida némina de nombramientos episcopales
decididos por el rey durante este periodo, que se manifiestan en las fuentes sin re-
paro alguno: Pedro y Diego de Astorga, Miro de Palencia, Pelayo de Leén, Munio
de Sasamén y Arias de Oviedo. A pesar de que, a partir del concilio de Husillos
(1088), ¢l papa consigui6 que se utilizaran las férmulas candnicas que atribufan la
eleccién al clero y al pueblo, en la prictica la influencia del monarca siguié siendo
definitiva (Reglero, 2006, pp. 222-227).

El nombramiento de Arias se ajustaba a las costumbres hispdnicas, en conse-
cuencia. Veamos si puede decirse lo mismo de otros aspectos de su trayectoria.
El registro del monasterio de Corias reproduce la férmula utilizada en su nom-
bramiento abacial:

Hunc preclarus comes in eodem mo/nasterio Coriensi, in ecclesia que nunc est / Beate Marie
Virginis, ab episcopo Froi/lano Quetensi fecit in abbatem /consecrari sub hac forma: / Ego



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 87

Arianus, primus Coriensis ab/bas, obedenciam et reuerenciam / a sanctis patribus constitutam
quam iuxta / regulam Beati Benedicti abbas suo / episcopo exibere tenetur, tibi, Froila/no
Ouetensi episcopo, et ecclesie tue et [succesoribus tuis canonice in/ perpetuum substituendis me
exi/biturum promitto, et propria manu / super sacrosantum altare confirmo. / Subiecionem
uero nullatenus / tibi promitto uel facio (Garcia Leal, 2000, p. 211).

La férmula de consagracién no presenta ninguna relacién con la tradicién
hispdnica recogida en el Liber ordinum (Ferotin, 1904, pp. 109-111)."”” En realidad,
procede en dltimo término de la regla benedictina, en cuyo capitulo 58 (“De
disciplina suscipiendorum fratrum”), se establece que los monjes redacten un do-
cumento mediante el cual se comprometen a la obediencia y perseverancia, y que
ellos mismos lo depositen sobre el altar:

De qua promissione sua faciat petitionem ad nomen sanctorum quorum reliquie ibi sunt, et
abbatis presentis. Quam petitionem manu sua scribat, aut certe, si non scit literas, alter ab eo
rogatus scribat ; et ille nobicius signum faciat et manu sua eam super altare ponat (Hanslik,

1977, LVIIL, 19-20, p. 149).

Ast se origina la costumbre, constatada ya en la legislacién de los siglos vir y
Ix pero generalizada en época feudal, de formalizar sobre los altares compromisos
solemnes o donaciones (Angenendt, 2002, pp. 133-158).

Las reelaboraciones posteriores del ritual de profesién mondstica introducen
la declaracién de adhesién a la regla de san Benito (Striever, 2001, p. 54). Asi,
en Smaragdus, a principios del siglo x (Migne, 1851, col. 901 C y D, 902 D,
903A):"®

Suscipiendus autem in oratorio coram omnibus promittat de stabilitate sua, et conversione
morum suorum, et obedientia coram Deo et sanctis ejus, ut si aliquando aliter fecerit, ab eo se
damnandum sciat quem irridet. Promittar autem et dicat hoc modo: Ego ille in hoc monaste-
rio sancti illius promitto stabilitatem meam, et conversionem morum meorum, et obedientiam
secundum regulam beati Benedicti coram Deo et sanctis ejus (...).

Quam petitionem manu sua scribat, aut certe si non scit litteras, alter ab eo rogatus scri-
bat, et ille novitius signum faciat, et manu sua eam super altare ponat. Hinc et alibi scriptum
legimus. Si cum rebus suis introierit novitius, tunc ille brevis vel donatio reru suarum Deo,
vel monasterio facta, ipsius donatoris manus super altare ponatur, dicente ipso fratre: Ecce,
Domine, cum anima mea et paupertate mea quidquid mihi donasti, tibi reconsigno et offero,

7 “Ordo in ordinatione abbatis”.
® “De disciplina suscipiendorum fratrum”. Smaragdus S. Michaelis, “Commentaria in Regula
Sancti Benedicti”.



88 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

et ibi volo ut sint res meae, ubi fuerit cor meum et anima, sub potestate tamen monasterii et
abbatis, quem mihi, Domine, in vice tua timendum praeponis, cum ei dicis: Qui vos audit,
me audit, et qui vos spernit, me spernit.

Ni el Pontifical Romano-Germadnico ni los ordines romanos posteriores afia-
den novedades formularias significativas (Vogel, Elze, 1963, col. 62-69, 72-74;
Andrieu, 1938, col. 170-176, 295-300).” El enunciado no aparecerd en una redac-
cién semejante a la recogida en el registro de Corias hasta el Pontifical de Guillau-
me Durand, de finales del siglo x111 (Andrieu, 1940, col. 401-402):*°

Vis tuum sanctum propositum et sancti Benedicti regulam observare tibique subiectos
[..].

Ego H., talis monasterii ordinandus abbas vel abbatissa, promitto, coram Deo et sanc-
tis eius et fratrum hac congregatione solempni, fidelitatem dignamque subiectionem, obe-
dientiam et reverentiam matri mee ecclesie tali, tibique G. domino meo eiusdem ecclesie
episcopo et succesoribus tuis, secundum sacrorum statuta canonum et prout precepit invio-
labilis auctoritas pontificum romanorum. Et hec manu propria super hoc altare vel super
hec sacrosancta Dei evangelia iureiurando firmo. Sic me Deus adinvet et hec evangelia
sacrosancta.

El Rationale diuinorum officiorum del obispo de Mende se conoce en la Penin-
sula Ibérica desde la segunda mitad del siglo x1v con seguridad (Lépez-Maydn,
2014, pp. 141-153),” de modo que probablemente sea necesario retrasar la crono-
logfa que se atribuye al registro de Corias. La obra se inicid, segin se indica en la
propia obra, en 1207, y suele fecharse su finalizacién algo después de 1232, afio del
ultimo documento incluido en la compilacién (Olivar Daybi, Rodriguez Alvarez,
1993, pp. 549-550), una datacién discutible si tenemos en cuenta los modelos
textuales que utilizé el escriba.

Independientemente de la cronologia del registro, parece claro que la férmula
no puede corresponder realmente a la consagracién de un abad asturiano del
siglo x1. El autor debié de utilizar los textos littirgicos que se encontraban en ese
momento a su disposicién en la biblioteca del monasterio. Entre ellos figuraria

¥ Vogel, Elze: consagracién de los abades, col. 62-69; la de los monjes, 72-74. Andrieu: consa-
gracién del abad, col. 170-174; profesién del monje, col. 174-176 y 295-300.

* “XX. De confirmatione et benedictione regularis abbatis”.

* Agradezco esta informacién a Mercedes Lopez-Maydn. A la espera de la publicacién de su
tesis doctoral, puede obtenerse un buen panorama de los pontificales en Castilla en Lépez-May4n,
2014. Un ejemplar del siglo X1v se conserva, por ejemplo, en la catedral de Huesca (Durdn Gudiol,

1953, p. II).



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 89

el pontifical galo, ampliamente difundido en territorio hispdnico durante la Baja
Edad Media (Lépez-Maydn, 2014, p. 150).

Esta no es la tnica referencia a la regla benedictina que puede encontrarse
en el registro. El breve pasaje biogrifico comentado hace unas pédginas™ alude
igualmente a la colocacién del monasterio, desde sus origenes, bajo la disciplina
del abad de Montecassino. Podemos preguntarnos hasta qué punto resultan fia-
bles estas noticias, recogidas tiempo después de la fundacién, puesto que utilizan
férmulas notablemente posteriores a los hechos que relatan.

La introduccién de la regla benedictina en Asturias es un problema controver-
tido cuya solucién depende en parte de documentacién problemdtica. A pesar de
citarse en el afio 905, en un documento del monasterio leonés de Abellar, parece
que en los territorios castellanoleoneses no se generalizé hasta la segunda mitad
del siglo x1. Mencionada explicitamente, junto con la isidoriana, en el canon se-
gundo del Concilio de Coyanza (1055) segtin la tradicién portuguesa (Ferndndez
Conde, 2005, pp. 134-135), es dificil saber hasta qué punto las alusiones anteriores
a la regla implicaron su seguimiento preciso (Ferndndez Conde, 2008, pp. 217-
233).

La mds antigua mencién de la regla benedictina en tierra asturiana se encuen-
tra en el famoso pacto mondstico del monasterio de San Vicente de Oviedo (781),
conservado en una copia del siglo x11 considerada falsa por la critica moderna
(Floriano, 1949, pp. 82-8s; Floriano Llorente, 1968, n® 1, pp. 29-31; Torrente Fer-
ndndez, 1993, p. 121; Calleja Puerta, Sanz Fuentes, 2001, pp. 11-41).”* Ni siquiera
los autores que creen auténtico el nicleo pactista del documento dudan del ca-
rdcter interpolado del pasaje referido al seguimiento de la mencionada regla en el
monasterio ovetense (Floriano, 1949, pp. 82-85).

Mas creible y acorde con el contexto castellano-leonés resulta la mencién
incluida en la donacién de 1042 que coloca a San Vicente sub regula Beati Bene-
dicti, transmitida por un documento original (Floriano Llorente, 1968, n° 34, pp.
80-81).* La referencia, seguida de otras posteriores (Calleja Puerta, 2001, p. 449),
parece en consecuencia flable, y apoyarfa la posible adscripcién de Corias en
1043. Siempre es posible dudar de la informacién transmitida por estas fuentes,
especialmente si tenemos en cuenta que el establecimiento de la dependencia de
San Vicente respecto de la normativa benedictina tuvo que ser repetido en 1090

* Vid. supra, n. 6.

* 781, noviembre 25. Publicado en Floriano, 1949 y Floriano Llorente, 1968. Estudiado en
Torrente Ferndndez, 1993 y Calleja Puerta, Sanz Fuentes, 2001.

** 1042, febrero 10.



90 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

(Garcia Larragueta, 1962, n° 98; Calleja Puerta, Sanz Fuentes, 2001, pp. 26-27).”
No es infrecuente que los monasterios hispdnicos se opongan o, simplemente,
dejen languidecer las nuevas regulaciones importadas, como ocurrié por ejemplo
en Sahagiin (Reglero de la Fuente, 2012, pp. 142-143). Pero no es esta cuestién
la que me parece relevante en esta ocasidn, sino la significativa intervencién del
obispo Arias en la renovacién de la regla benedictina en San Vicente, mediacién
de Alfonso VI incluida.

Con toda la prudencia que requiere el caso, estas coincidencias sugieren el
particular interés del obispo Arias por estos movimientos reformistas.

La doble condicién de Arias, mondstica y episcopal, requiere también algin
comentario. Una buena parte de los obispos biografiados en De viris illustribus
de Ildefonso de Toledo (Codofier Merino, 1972, pp. 122-129, 132-135)*° estaban
vinculados a monasterios. El mismo Ildefonso recuerda sus origenes agalienses al
redactar la biograffa de Eladio, que cum regiae aulae inlustrissimus publicarumque
rector existerer rerum sub saeculari habitu monachi uotum pariter explebat et opus.
Huyendo del lujo mundanal, Eladio se refugié en el monasterio de Agali, convir-
tiéndose mds tarde en su abad, cargo del que, muy a su pesar, fue privado tras su
nombramiento como obispo de Toledo. A Juan de Zaragoza se le conocia, antes
de convertirse en director de la sede cesaraugustana, como pater monachorum.
Nonnito de Gerona no llegé a ser monje, pero era conocida su vocacién monds-
tica. Eugenio de Toledo se ajusta de nuevo al tépico del cenobita forzado a asumir
responsabilidades episcopales. Por tltimo, Eugenio II, a pesar de su condicién de
clérigo toledano, witam monachi delectatus est. Estas caracterizaciones muestran
como, en época hispanovisigoda, se consideraba que la formacién o vocacién
mondsticas garantizaban la calidad moral de los prelados, a la vez que permiten
constatar la generalizacién del tépico de la elevacién forzada al trono episcopal,
una vez arrancado el clérigo de su feliz retiro cenobitico.

Henriet supone que este notable desarrollo del género biogrifico episcopal
manifiesta una conciencia de cuerpo, heredada de la tradicién antigua, que des-
aparecerd tras la invasién musulmana (Henriet, 2009, pp. 329-346). Efectiva-
mente, como advierte el investigador francés, llama la atencién la escasa presen-
cia episcopal en la cronistica asturleonesa hasta finales del siglo x1, consecuencia
quizd de la reduccién de la influencia politica del colectivo. En su argumentacién

¥ 1090, marzo 23. Llaman la atencién sobre el documento Calleja Puerta, Sanz Fuentes.
*¢ Juan de Zaragoza, pp 122-123; Eladio e Ildefonso de Toledo, pp. 124-127; Nonnito de Gerona,
pp- 128-129; Eugenio y Eugenio II de Toledo, pp. 132-135.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 91

resulta, a mi juicio, mds discutible, achacar la recuperacién del modelo del mon-
je-obispo a la influencia reformista europea posterior a 1070.

Como el mismo Henriet recuerda, el género escasea después de 711 pero no
desaparece (Henriet, 2009, pp. 329-346). En el siglo x se redacté la Vi Sancti
Froylani episcopi legionesis, probdndose la vigencia de los antiguos tépicos epis-
copales. Froildn, tras practicar el eremitismo, se convirtié en un activo fundador
mondstico, actividad de la que fue arrancado por el rey Alfonso III para elevarlo
a la sede legionense (Risco, 1784, pp. 423-424).”” A un modelo semejante corres-
pondia Genadio de Astorga. Educado en el monasterio de Ageo, lo abandond
para consagrarse a la vida solitaria, interrumpida al hacerse cargo del obispado
asturicense, al que renunci6 para finalizar sus dfas en el éremo. El mismo, en su
desaparecido Zéstamentum, explica que su promocién episcopal se produjo no
por voluntad propia, sino por deseo del rey (Rodriguez Lépez, 1907, pp. 469-
479).%

Aunque, segin analizé Carrero, las noticias sean generalmente mds tardias,
la tradicién atribuye origenes o retiro mondsticos a muchos otros obispos del
siglo x (Carrero Santamaria, 2004, pp. 8-54). Estos prelados, en la interpretacién
de Isla, se colocarfan sub regula, del modo en que esta figura aparece en los pactos
mondsticos y sin que ésta pueda atribuirse a una benedictinizacién del monacato
galaico (Isla Frez, 1992, p. 84).

En todo caso, sabemos que algunos monasterios surtieron de obispos a un
buen niimero de sedes episcopales durante la primera mitad del siglo x1. Asi,
Julidn (1027-1024) y Gémez de Burgos (1042-1057) compaginaron su ministerio
con la direccién del monasterio de Cardefa; Sancho (1024-1046) y Gémez de
Nijera (1046-1065) fueron abades de San Milldn de la Cogolla; Sancho de Pam-
plona (1024-1052) regia Leyre (Reglero de la Fuente, 2006, p. 223).

Arias se ajusta igualmente a este modelo profundamente enraizado en la tra-
dicién hispdnica: abad de Corias, abandona su retiro por voluntad de Alfonso
para colocarse al frente de la didcesis de Oviedo. Aunque las fuentes no indican
que fuera forzado a aceprar la promocién, su posterior renuncia a la cdtedra y el
retiro en su monasterio sugieren que sentia la nostalgia del claustro a la que ya se
refiriera Agustin de Hipona.

7 Cenobia ad congregandas populorum turmas sub Regula Sancte discipline constitutas. Ldifica-
vit Taborense Caenobium |[...] Construxit ibidem Ceenobium, ubi congregavit ducentos fere Monachos
sub regulari norma constitutos.

*® Para el origen agustiniano de la tépica pesadumbre de los monjes elevados al episcopado, vid.
Carrero Santamaria, 2004, p. 46.



92 RAQUEL ALONSO ALVAREZ
LA APERTURA DEL ARCA SANTA

Arias no resulta generalmente conocido por estas tendencias reformistas, sino
gracias a la ceremonia de apertura del Arca Santa, un solemne acontecimiento
celebrado en la catedral de Oviedo en el ano 1075.

La leyenda del Arca Santa es un relato complejo que se refiere habitualmente
segin las amplias versiones fijadas en el siglo x11, pero que se compuso en varias
fases. El tema fue desarrollado por Pelayo de Oviedo y el andnimo redactor de la
llamada Historia Silense. El primero es el autor de una extensa relacion contenida
en el Liber testamentorum ecclesiae ouetensis'y el Liber chronicorum del Corpus pe-
lagianum (Sanz Fuentes, 1995, n° 4, pp. 456-461; Prelog, 1980, pp. 76-79, 92-98)
segn la cual un arca llena de reliquias hecha en Jersusalén por los discipulos de
los apéstoles fue transportada, huyendo de sucesivas invasiones, a Africa y de ahi
a Toledo. Perdido el reino de los visigodos y coincidiendo con la insurreccién del
principe Pelayo, recalé en Asturias donde permanecié varios afios in tabernaculis
hasta que Alfonso II promovié la construccién de una capilla para su custodia.
En la versién silense, desaparece el primer caudillo para otorgar todo el protago-
nismo al rey Alfonso I y se introducen algunas variantes en el itinerario del arca
(Pérez de Urbel, Gonzdlez Ruiz-Zorrilla, 1959, pp. 138-139).

Los testimonios primitivos son mucho mds sencillos y parecen corresponder
a época de Arias, si bien todas las fuentes que los transmiten presentan algtin
problema interpretativo. Son los siguientes: una inscripcién incluida en el propio
relicario (Gémez-Moreno, 1945, p. 129), el acta de apertura de 1075 (Gambra,
1998, n° 27, pp. 60-65) y la epistola dirigida por el obispo Osmundus de Astorga
a la condesa Ida de Boulogne (Gaiffier, 1968, pp. 71-72).

Para los propésitos de este articulo, interesan particularmente algunas infor-
maciones contenidas en el documento de 1075 que describe la solemne apertura
del relicario [Fig. 1]. Conservado en dos bellas copias del siglo x1, resulta dificil
asegurar qué partes del texto reproducen la version original, que con toda pro-
babilidad se nos presenta aqui al menos manipulada (Alonso, 2007-2008, pp.
17-29). Tanto Reilly (Reilly, 1985, p. 7) como Gambra (Gambra, 1998, pp. 61-62),
su tltimo editor, han llegado a considerar la parte de los diplomas correspon-
diente a la apertura del arca completamente falsificada en el scriptorium ovetense,
aunque en época posterior al obispo Pelayo. Sin embargo, y por lo que respecta
al traslado de las reliquias a Asturias, su simplicidad indica, en mi opinién, que
nos encontramos ante un estadio pre-pelagiano del relato (Alonso, 2007-2008,
p. 22). A diferencia de la novelesca historia incorporada al Liber Testamentorum y
al Corpus pelagianum, aqui Gnicamente se recoge el traslado del conjunto desde



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 93

Toledo, huyendo de la invasién musulmana, para llegar ibi se suosque Domino
comendarent.

Mas dificil resulta pronunciarse acerca de otros pasajes del relato especialmen-
te significativos. En primer lugar, destaca la importancia de la asamblea reunida
en Oviedo con ocasién de la apertura, que se realiza en presencia del rey Alfon-
so VI, su hermana Urraca Ferndndez y los obispos de Palencia, Oca y Oviedo,
segin el protocolo. A ellos podrian afadirse los firmantes que son, ademds de los
ya citados, la infanta Elvira Ferndndez, los obispos de Ledn, Astorga y Dumio,
los condes Mufio, Pedro Peldez, Garcia, Vela Ovéquez, otros cortesanos como
Rodrigo Diaz y algunos abades y clérigos. La documentacién indica que los vin-
culos establecidos entre Arias y Alfonso fueron estrechos, de modo que no resulta
increible que el prelado tuviera capacidad para, aprovechando estas relaciones,
atraer a Oviedo al distinguido grupo.

En todas las piezas correspondientes a esta primera fase encontramos un ele-
mento comun: la especial relevancia que se otorga al rey. Segtin el acta de 1075,
una serie de fenémenos prodigiosos impidieron la apertura del arca en época del
obispo Ponce, a pesar de la innegable virtud del prelado. Hasta la llegada al trono
de Alfonso VI no consintié Dios que se pusiera de manifiesto lo hasta entonces
oculto. Sorprendentemente, es el imperator el que ordena a obispos, cortesanos
y pueblo las mortificaciones y plegarias que precedieron a la solemne ceremonia
de apertura a pesar de que, como es sabido, la direccién de los actos penitenciales
era en esta época prerrogativa exclusiva de los obispos (Mansfield, 1984, pp. 169-
188).

La inscripcién del propio relicario resulta atin mds desconcertante al insistir
en el protagonismo regio a la vez que oculta el nombre del obispo bajo cuyo
gobierno fue realizado el revestimiento, que se atribuye a la promocién de Al-
fonso VI [Fig. 2]. El epigrafe recuerda la presencia en la reunién de apertura de
la infanta Urraca y de unos clérigos cuya identificacién no parece interesar a su
autor. Dejando aparte el resto de sus propuestas, que requeririan una discusién
detallada fuera de los limites de este trabajo, corresponde a Rose Walker el mérito
de haber destacado esta inusitada presencia de los dos hermanos en la inscripcién
del arca (Walker, 2011, pp. 391-412).

Por tltimo, la figura de Alfonso reaparece en la carta dirigida por Osmundus
de Astorga a Ida de Boulogne, pues es el propio monarca el que autoriza el envio
de reliquias solicitado por la condesa.

La intervencién de laicos poderosos en inventiones, translationes y elevationes
de reliquias resulta habitual durante la Tardoantigiiedad y la Edad Media euro-
peas, utilizdndose instrumentalmente para contribuir al prestigio politico de los



94 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

gobernantes (Boz6ky, 2006, passim). No resulta extraio, en consecuencia, el pro-
tagonismo alfonsino en la operacién ovetense. Pero lo que me gustarfa destacar
es la desaparicién de ese protagonismo del discurso posterior. Pelayo, como se
ha comentado, lo traslada a un remoto pasado mediante un relato fundacional
apoyado en el principe Pelayo y Alfonso II. A pesar del aprecio que el obispo
profesaba al emperador, al que dedicé un encendido elogio funerario (Alonso Al-
varez, 2009, pp. 341-353), el tnico vinculo que establece entre el monarca y el re-
licario resulta meramente coyuntural, utilizado para identificar la caja dentro de
la que se introdujo la arqueta de santa Eulalia, la capsam maiorem argenteam, que
ibi dederat rex dominus Adefonsus, filius Fredenandi regis et Sancie regine (Prelog,
1980, pp. 89-90; Alonso Alvarez, 2007-2008, p. 22). La Historia Silense vuelve
sobre la figura del casto monarca, sin alusion alguna a su homénimo posterior
(Pérez de Urbel, Gonzélez Ruiz-Zorrilla, 1959, p. 138). En el siglo xi11, fecha de
composicién del relato incluido en el cédice de Cambrai, queda consumada la
identificacién entre ambos gobernantes, al serle atribuido a Alfonso 1I el nuevo
revestimiento argénteo del cofre-relicario (Kholer, 1897, p. 10).

Aunque sea dificil llegar a conclusiones firmes con elementos asi de inciertos,
se dirfa que los obispos posteriores a Arias se empefaron en eliminar, en la medi-
da de lo posible, la impresién de que la reorganizacion de las reliquias de Oviedo
se habia realizado bajo el control de Alfonso VI. El protagonismo regio exclusivo
del grupo compuesto por la inscripcién del Arca Santa, el acta de apertura y la
epistola de Osmundus indica, en mi opinién, que los tres textos deben de ser
aproximadamente coetdneos y anteriores a Pelayo, abogando igualmente a favor
de las informaciones histdricas que contienen.

Para Gambra, la coexistencia de clericos tholetanos illic habitantibus esse pre-
cepit et reliquos romanum ritum tenentibus descrita por el acta de apertura, serfa
un nuevo indicio de falsificacién (Gambra, 1998, pp. 63, 61). La realidad de esta
simultaneidad de ritos, aceptada por algunos investigadores (Ferndndez Conde,
2008, p. 368), es un problema que juzgo irresoluble. Me gustaria, sin embargo,
llamar la atencién sobre un aspecto del pasaje que suele pasar desapercibido: los
clericos tholetanos se nos presentan como residentes en Oviedo, mientras que los
romanos son religuos, “los restantes”, insinudndose de este modo que el clero
ovetense conservaba la liturgia tradicional hispdnica a diferencia de los reforma-
dos que formaban parte del séquito regio. La realidad de esta neta segregacién
resulta, cuando menos, discutible, especialmente si tenemos en cuenta que entre
los obispos fordneos que probablemente llegaron a Oviedo acompafnando al rey
figura Pelayo de Ledn, un clérigo que dirigié la reforma de su iglesia al margen
del gregorianismo (Linehan, 1994, pp. 409-457).



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 95

Quiz4 sea posible entender el pasaje en el contexto de este coherente y pri-
mitivo nucleo textual de fuerte tono promondrquico. Estarfa asi prepardndose
la renovacién littrgica promovida, de grado o por fuerza, por Alfonso VI 'y con-
sagrada por el Concilio de Burgos (1080), al que asistié el obispo asturiano (de
Ayala Martinez, 2008, p. 320). A Arias, un reformista hispdnico, no debieron de
sorprenderle unas disposiciones canénicas que no harfan mds que formalizar una
serie de transformaciones paulatinas (Fletcher, 1989, p. 94) en las que probable-
mente a los clérigos y gobernantes de la época, como a nosotros hoy, les resultarfa
en ocasiones dificil diferenciar los puntos en que las novedades eclesiales reforza-
ban la tradicién hispdnica y aquellos en los que la reemplazaban.

BIBLIOGRAF{A

Alonso Alvarez, R., 2007-2008: “Patria uallata asperitate moncium. Pelayo de
Oviedo, el archa de las reliquias y la creacion de una topografia regia”, Locus
amaenus, 9, pp. 17-29.

—, 2010: “Plorauerunt lapides et manauerunt aquam: el planto por el rey segtin las
crénicas de los reinos occidentales hispdnicos”, en D. Boquet y P Nagy (éd.),
Politique des émotions au Moyen Age, Edizioni di Galluzzo, Coll. Micrologus,
Firenze.

Andrieu, M., 1938: Le pontifical romain au Moyen Age. Tome I. Le pontifical ro-
main du XII siécle, Biblioteca Apostolica Vaticana, Cittd del Vaticano.

—., 1940: Le pontifical romain au Moyen Age. Tome II1. Le pontifical de Guillaume
Durand, Biblioteca Apostolica Vaticana, Cittd del Vaticano.

Angenendt, A., 2002: “Cartam offere super altare. Zur Liturgisierung von Rechts-
vorgingen”, Friihmittel-alterliche Studien, 36, pp. 133-158.

Ayala Martinez, C. de. 2008: Sacerdocio y Reino en la Espasia Altomedieval. Iglesia
y poder politico en el Occidente peninsular, siglos vir-xir, Silex, Madrid.

Blanco Lozano, P 1987: Coleccion diplomdtica de Fernando I (1037-1065), Centro
de Estudios e Investigacién “San Isidoro”, Ledn.

Bishko, C. J.: 1968-1969: “Fernando I y los origenes de la alianza castellano-leo-
nesa con Cluny”, Cuadernos de Historia de Esparna, XIVII-XLVIII, pp. 31-135
y XLIX-L, pp. so-116 (Bishko, C. J., 1980: “Fernando I and the Origins of the
leonese-Castilian Alliance with Cluny”, Studies in Medieval Spanish Frontier
History. London, pp. 1-136).

Bozdky, E.: 2006, La politique des reliques de Constantin a Saint Louis, Beau-
chesne, Paris.



96 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

Calleja Puerta, M., 2001: El conde Suero Vermiidez, su parentela y su entorno social,
KRK, Oviedo.

Calleja Puerta, M.; Sanz Fuentes, M. J., 2001:“Fundaciones mondsticas y ori-
genes urbanos: la refaccién del documento fundacional de San Vicente de
Opviedo”, en G. Cavero Dominguez (coord.), Iglesia y ciudad. Espacio y poder
(siglos vir-x1i1), Universidad de Oviedo, Instituto de Estudios Medievales de
la Universidad de Ledn, Ledn, pp. 11-41.

Carrero Santamarfa, E., 2000: “Ecce quam bonum et quam iocundum habitare
Sratres in unum. Vidas reglar y secular en las catedrales hispanas llegado el
siglo X11”, Anuario de Estudios Medievales, 3012, pp. 757-80s.

—, 2003: El conjunto catedralicio de Oviedo durante la Edad Media, Real Instituto
de Estudios Asturianos, Oviedo.

—, 2004: “Paraliturgia, ajuar hagiografico y lugares de enterramiento en torno
a los obispos santos de Galicia y Le6n entre los siglos X y x1”, Porta da aira:
revista de historia del arte orensano, 10, pp. 9-53.

—, 2012: Resefa de libro de J. P. Rubio Sadia, La recepcidn del rito francorromano
en Castilla (ss. X1-X11). Las tradiciones litiirgicas locales a través del Responso-
rial del Proprium de Tempore, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano,
2011, en Medievalia. Revista d’Estudis Medievals, 15, pp. 455-457.

Codoner Merino, C. (estudio y ed.), 1972: El «De viris illustribus» de lldefonso de
Toledo. Estudio y edicién critica, Universidad de Salamanca.

Corpus pelagianum, Madrid, Biblioteca Nacional de Espana ms. 1358.

1634: Decretales D. Gregorii papae IX, suw integritate una cum glossis restitute, Lyon.

Dorronzorro Ramirez, L., 2012: Poder ¢ identidad de los obispos del Reino de Ledn
en el siglo XI. Una aproximacion biogrifica (1037-1080), Ediciones La Ergdstula,
Madrid.

Durédn Gudiol, A., 1953: Los manuscritos de la caredral de Huesca, Consejo Supe-
rior de Investigaciones Cientificas-Instituto de Estudios Oscenses, Huesca.
Faci, J., 1988: “La reforma gregoriana en Castilla y Ledn”, en J. Ferndndez Conde
(dir.), Historia de la Iglesia en Esparia I 1°. La Iglesia en la Espana de los siglos

vl al x1v, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, pp. 262-275.

Ferndndez Conde, E J., 1972: La iglesia de Asturias en la Alta Edad Media, Insti-
tuto de Estudios Asturianos, Oviedo.

—, 2005: La religiosidad medieval en Esparna. Plena Edad media (siglos x1-xi11),
Trea, Gijén.

—, 2008: La religiosidad medieval en Espana. Alta Edad media (siglos viI-x), Trea,
Gijén.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 97

Fletcher, 1989: 7he Quest for el Cid, Century Hutchinson Limited, Londres (trad.
El Cid, ed. Nerea, Madrid, 2007).

Férotin, M., 1904: Le Liber ordinum ez usage dans ['église wisigothique et mozarabe
d’Espagne du cinquiéme au onzgiéme siécle, Librairie de Firmin-Didot, Paris,
(Roma, Edizioni Liturgiche, 1996).

Floriano, A. C., 1949: Diplomdtica espariola del periodo astur. Estudio de las fuentes
documentales del Reino de Asturias (718-910). I. Cartulario critico. Primera parte
(desde Pelayo a Ordorio 1), Imprenta La Cruz, Oviedo.

—, 1957: “Cronologfa de los abades de Corias”, Archivum, VIL, pp. 271-291.

Floriano Llorente, P. (estudio y transcripcion), 1968:, Coleccion diplomdtica del
monasterio de San Vicente de Oviedo. Instituto de Estudios Asturianos, Ovie-
do.

Gaiffier, B. de, 1968: “Sainte Ide de Boulogne et I'Espagne. A propos de reliques
mariales”, Analecta Bollandiana, 86, pp. 67-82.

Gambra, A., 1998: Alfonso VI. Cancilleria, curia e imperio. Il. Coleccion diplomad-
tica, Coleccién “Fuentes y estudios de historia leonesa”, Centro de Estudios e
Investigacién “San Isidoro”, Ledn.

Garcia Gallo, A., 1951: E/ Concilio de Coyanza. Contribucién al estudio del derecho
candnico espanol en la Alta Edad Media, Madrid.

Garcfa Garcia, M. E., 1980: San Juan Bautista de Corias. Historia de un sesiorio
mondstico asturiano (siglos x-xv), Universidad de Oviedo.

Garcia Larragueta, S., 1962: Coleccion de documentos de la catedral de Oviedo,
Instituto de Estudios Asturianos, Oviedo.

Garcia Leal, A., 2000: El Registro de Corias, Real Instituto de Estudios asturianos,
Oviedo.

Goémez-Moreno Martinez, M., 1945: “El Arca Santa de Oviedo documentada”,
Archivo Espariol de Arte, 69, pp. 125-136.

Gémez Muntané, M. C,, 1999: “La Catalunya carolingia. De musica i licdrgia”,
en Catalunya a l'tpoca carolingia. Art i cultura abans del romanic, Museu na-
cional d’Art de Catalunya.

Gros, M., 1999: “Arquitectura i litirgia entorn del any 10007, en Catalunya a
Iépoca carolingia. Art i cultura abans del romanic, Museu nacional d’Art de
Catalunya.

Hanslik, R. (recensuit), 1977: Benedicti Regula. Corpus scriptorum ecclesiastico-
rum latinorum, Vindobonae, Hoelder-Pichler-Tempsky.

Henriet, P, 2009: “Ecrire I'histoire des évéques en Péninsule ibérique, de I'épo-
que wisigothique a la ‘normalisation’ de I'église (vir-xir® siecle)”, en Liber,



98 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

Gesta, histoire. Ecrire [histoire des évéques et des papes, de I'Antiquité au xxr
siécle, Brepols, Turnhout, pp. 329-346.

Herrero de la Fuente, M., 1988: Coleccion diplomdtica del monasterio de Sabagiin
(857-1230), 111 (1073-1109), Ledn.

Isla Frez, A., 1992: La sociedad gallega en la Alta Edad Media, C.S.1.C., Madrid.

—, 1999: Realezas hispdnicas del ario mil, Seminario de Estudios Gallegos.

—, 2006: Memoria, culto y monarquia hispdnica entre los siglos X y x11, Universidad
de Jaén.

Kohler, Ch., 1897: “Translation de reliques de Jerusalem a Oviedo, viI-1x siecles”,
Revue de ['Orient latin, V, pp. 1-36.

Krusch, B. (curavit), 1937: Gregorii episcopi turonensis historiarum libri X. Monu-
menta Germaniae Historica (Scriptores rerum merovingicarum), Tomus I,
pars I, fasc. I, Hannover.

Lawson, C. M. (ed.), 1989: Sancti Isidori episcopi hispalensis. De ecclesiasticis oficiis.
Corpus Christianorum, Series Latina CXIII, Turnholti, Brepols.

Linehan, P, 1994: “Ledn, ciudad regia, y sus obispos en los siglos x-x111”, en £/ Rei-
no de Ledn en la Alta Edad Media, V1, (Fuentes y Estudios de Historia leonesa,
53), Centro de Estudios e Investigacién “San Isidoro”, Ledn, pp. 409-457.

Lépez-Maydn, M., 2014: “Los pontificales en Castilla durante la Edad Media:
aproximacion a una fuente de conocimiento histérico”, en F. Miranda, J. Se-
queira, D. Faria, Incipit 2. Workshop de Estudos Medievais da Universidade do
Porto, 2011-12, Universidade do Porto, Facultade de Letras, Biblioteca Digital,
Porto, pp. 141-153.

Lynch, G. E., 1947: Coadjutors and auxiliaries of bishops. A historical synopsis and
a commentary, Washington, The Catholic University of America.

Mansfield, M. C., 1984: The humiliation of sinners. Public penance in thirteenth.
century France, Ithaca and London.

Maya Sinchez, A. (edidit), 1992: Vitas sanctorum patrum emeritensium. Corpus
Christianorum, Series Latina, Brepols, Turnholdi.

Migne, J. P. (acurante), 1851: Smaragdi abbatis monasterii Sancti Michaelis Virdu-
niensis opera omnia, Patrologia latina, 102, Parfs.

Olivar, A., 1982: “Survivances wisigothiques dans la liturgie catalano-languedo-
cienne”, Cahiers de Fanjeaux, 17, pp. 157-172.

Olivar Daybi, A.; Rodriguez Alvarez, R., 1993: “349. El Libro Registro de Corias”,
en Origenes. Arte y Cultura en Asturias. Siglos viI-xv, Barcelona, Lumwerg.
Pérez de Urbel, ].; Gonzdlez Ruiz-Zorrilla, A., 1959: Historia Silense, Consejo

Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 99

Pladevall, A., 1999: “Lorganitzacié de I'Església a la Catalunya carolingia’, en
Catalunya a época carolingia. Art i cultura abans del romanic, Museu nacional
d’Art de Catalunya.

Prelog, J., 1980: Die Chronik Alfons’ III. Untersuchung und kritische Edition der
vier Redaktionen, Frankfurt am Main. Bern. Cirencestre/ UK.

Reglero de la Fuente, C. A., 2006: “Los obispos y sus sedes en los reinos hispd-
nicos occidentales. Mediados del siglo x1 — mediados del siglo x1r: tradicién
visigoda y reforma romana’, en La reforma gregoriana y su proyeccion en la
Cristiandad occidental. Siglos x1-x11, Gobierno de Navarra, Pamplona, pp. 195-
288.

—, 2012: “Los reyes hispanos y la reforma mondstica benedictina’, en J. A. Garcia
de Cortdzar, R. Teja, Monasterios y monarcas: fundacion, presencia y memoria
regia en monasterios hispanos medievales, Fundacién Santa Maria la Real, Agui-
lar de Campoo, pp. 124-159.

Reilly, B., 1985: “The Chancery of Alfonso VI of Leén-Castile (1065-1109), en
Santiago, Saint-Denis, and Saint Peter: the Reception of the Roman Liturgy in
Ledn-Castile in 1080, Fordham University Press, New York, pp. 1-40.

—, 1988: The Kingdom of Ledn-Castilla under King Alfonso VI, 1065-1109, Univer-
sity of Pennsylvania Press.

Reynolds, R. E., 1985: “The Ordination Rite in Medieval Spain: Hispanic, Ro-
man, and Hybrid”, en B. E Remry (ed.), Santiago, Saint-Denis, and Saint
Peter: The Reception of the Roman Liturgy in Ledn-Castile in 1080, Fordham
University Press, pp. 131-155.

Risco, M., 1784: Espana Sagrada, tomo XXXIV, Madrid.

—, 1793: Espana Sagrada, tomo XXXVIII, Madrid.

Riu, M., 1989: "Poncio de Tabérnoles, Obispo de Oviedo", Revista de la Facultad
de Geografia e Historia, 4, pp. 425-436.

Rodriguez Lépez, P, 1907: Episcopologio asturicense, vol. 11, Imprenta y Libreria
de Porfirio Lépez, Astorga.

Rubio Sadia, J. P, 2011: La recepcién del rito francorromano en Castilla (ss. X1-X11).
Las tradiciones litiirgicas locales a través del Responsorial del Proprium de Tem-
pore, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano.

Rucquoi, A., 2012: “Cuius rex, eius religio: Ley y religion en la Espafia medieval”,
en O. Mazin (ed.), Las representaciones del poder en las sociedades hispdnicas, E1
Colegio de México, México, pp. 140-150.

Ruiz Asencio, J. M., 1990: Coleccién documental del archivo de la catedral de Leén
(775-1230), IV (1032-1109), Ledn.



100 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

Sdnchez Candeira, A., 1952: “El obispado de Oviedo entre 976 y 10357, en Estu-
dios dedicados a Menéndez Pidal, tomo 111, Consejo Superior de Investigacio-
nes Cientificas, Madrid.

Sanz Fuentes, M. J., 1995, “Transcripcién”, en Liber testamentorum Ecclesiae Oue-
tensis, Moleiro ed., Barcelona, pp. 453-684.

Striever, L. E, 2001: The promise of Obedience. A Ritual History, The Liturgical
Press, Collegeville (Minnesota).

Torrente Ferndndez, 1., 1993: “79. Pacto mondstico”, en Origenes. Arte y Cultura
en Asturias. Siglos viI-xv, Lumwerg, Barcelona, p. 212.

Veldzquez, 1. (intr., trad. y notas), 2008: Vidas de los santos Padres de Mérida, Ed.
Trotta, Madrid.

Vogel, C.; Elze, R., 1963: Le Pontifical Romano-Germanique du dixiéme siécle. Vol.
1. Biblioteca Apostolica Vaticana, Citta del Vaticano.

Walker, R. 2011: “Becoming Alfonso VI: the king, his sister and the arca santa
reliquary”, Anales de Historia del Arte, 2, pp. 391-412.



EL OBISPO ARIAS Y LA APERTURA DEL ARCA SANTA DE OVIEDO 101

G AT TR

Fig. 1: Acta de apertura del Arca Santa. Archivo de la Catedral de Oviedo.

Fot. Lorenzo Arias Pdramo

(reproducido con autorizacién del cabildo de la Catedral de Oviedo).



102 RAQUEL ALONSO ALVAREZ

Fig. 2: Arca Santa. Cdmara Santa de la Catedral de Oviedo.
Fot. Raquel Alonso Alvarez
(reproducido con autorizacién del cabildo de la Catedral de Oviedo).



