
Reuven Amital, Holy War and Rapprochement: Studies in the Relations between the 
Mamluk Sultanate and the Mongol Ilkhanate (-), Turhout: Brepols, , 
 pp., ISBN: ----.

El volumen es una propuesta de cuatro capítulos (‘+e Dynamics of the Con-
flict: Mongol Aggresision, Manluk Countermesures’, ‘Holy War: Manluk Jihad 
versus the Mongol Mandate from Heaven’, +e Converesion of the Mongols 
to Islam, the Ongoing Ideologil War and the Coming of Peace’, ‘Warriors and 
Society: Two Turco-Mongol Military Elites Retale to Muslim Societies’), donde 
se analiza, desde una óptica crítica y transversal, la conexión entre dos pueblos 
enfrentados por la política imperialista mongol en Oriente Medio, la búsqueda 
de legitimidad religiosa tras su conversión al Islam y la incesante lucha por con-
seguir el clamor popular y el reconocimiento cómo auténticos conductores de la 
tradición islámica. Toda una disertación de aspectos y elementos que provocaron 
la conexión y la aparición de un conflicto catalogado de “Guerra Santa”.

La expansión mongola durante la segunda mitad del siglo  en Asia cen-
tral y Oriente Medio produjo un profundo impacto entre los territorios que se 
disputaban el control de Tierra Santa desde finales del siglo . El empuje de las 
razias mongolas sobre el este de Siria y de Egipto, ilustra un nuevo proceder con 
respecto a la práctica bélica. Mientras los mongoles conseguían inflar sus filas con 
auxiliares de habla turca y con descendencia selyúcida, incluyéndose desde  
el envío de embajadas para involucrar a territorios de Occidente prometiéndoles 
el control de Tierra Santa, el sultanato mameluco, proseguía en la política de for-
talecer el ejército y las instituciones militares, el control estricto de las fronteras 
y una relación diplomática, no siempre favorable, hacia los distintos kanes del 
territorio ocupado. Quedan bien formulados los elementos particulares del con-
flicto en el campo de batalla, así como el análisis de los ejércitos, o como el con-
traespionaje, compuesto por the bravest among men con el objetivo de obsequiar 
con información falsa a las élites mongolas de habla persa y conseguir mermar el 
aprovisionamiento del pueblo estepario. Hechos, suficientemente sustanciales, si 
se observa la situación de Damasco ante la presión de los francos en el norte de 
Egipto. Es inevitable observar un elemento de peso y central en la obra para com-
prender las relaciones entre el Ilkhanato y el Sultanato: la ideología. El conflicto 
emanó desde un principio con un componente religioso de gran relevancia, don-
de la obra alude a incorporar argumentos de varios historiadores para designar 
este fenómeno como ‘Mongol Crusade’. Una forma de Guerra Santa muy parti-
cular donde se articula mediante un tradicional sistema de creencias el reflejo de 
la naturaleza incipiente del estado mongol. Es a su vez una ideología imperialista 

238 

 / (), -
: - (digital)



en la que destaca un único gobernante entre las élites mongolas, interpretándose 
las directrices del cielo cósmico, pues son ellos los encargados de hacer posible la 
realidad en consonancia con el plan del cielo. Esta consigna, fundamental en el 
segundo capítulo, conllevaría el carácter imperialista de las generaciones poste-
riores a Gengis Khan y marcaría el foco de la Guerra Santa mongola. En cambio, 
el sultanato, desde el fortalecimiento de su hueste, hacía un llamamiento a sus 
oficiales y a su tropa para liberar Siria del fuego y del cautiverio realizado por los 
mongoles, y se defendía el Islam en advertencia al castigo de Dios. 

El factor religioso es el foco central para entrever la defensa de los territorios 
disputados, donde su población, compuesta por musulmanes, desempeña un pa-
pel determinante en la asimilación de los beligerantes. La conversión al Islam de 
los mongoles es uno de los aspectos más extraordinarios que presenta la presencia 
política de la figura mongol en Oriente Medio. Se estipula de forma precisa, 
cómo el sultanato, defiende la legitimidad política, al basarse en la tradición de-
finitoria del yihad, donde, por otro lado, se atisba la formulación intensiva de los 
mongoles mediante la tradición esteparia, que irá transformándose mediante la 
conversión al Islam. Hacia , las filas mongolas estuvieron formadas por mu-
sulmanes, en las que los contactos, por medio de funcionarios de habla persa y la 
pertinente burocracia, permitió una temprana conversión del aparato intermedio 
mongol, que aparecería de forma inicial desde su expansión por Asia central. 
Algunos planteamientos contenidos en la obra defienden la influencia de suníes 
y sufíes en la estructura mongola, sobretodo en Anatolia. Con cierto énfasis, se 
atribuye a la actuación de las élites mongolas la conversión al Islam para aglutinar 
el reconocimiento y el apoyo de la sociedad musulmana, a fin de proceder a la 
consolidación de los territorios en Oriente. Una legitimación que fue consiguién-
dose mediante el empleo de símbolos musulmanes, y que sería a su vez, un factor 
político-religioso para proseguir la política agresiva imperialista en Siria y contra 
el sultanato mameluco. Sin hacerse referencias a las victorias mamelucas entre 
 hasta , la pugna religiosa adquiere el centro de gravedad de las relaciones 
entre los dos beligerantes. El sultanato cuestionaba abiertamente la conversión 
mongola, en la que se analiza con precisión la figura de Ghazan mediante las 
crónicas de los intelectuales alrededor del sultán. El análisis de las dos sociedades 
por el halo islámico brinda la apariencia de un sultanato militarizado, en el que 
el estado y el ejército son la misma cosa. En cambio, los mongoles habían sido 
desde el inicio un pueblo estepario conquistador, que por medio de su conver-
sión asimiló un modelo social acorde con los precedentes selyúcidas en sus filas, 
y se convirtió en una sociedad musulmana, en la que coexistía el problema que 
rodeaba la legitimación de la religión entre la sociedad esteparia musulmana y la 

  239

 / (), -
: - (digital)



élite mameluca. En suma, el estudio responde con capacidad a la elaboración de 
un análisis político-religioso sobre uno de los aspectos más notorios de la política 
oriental del siglo -, y es al mismo tiempo, una obra sustancial para observar 
con detenimiento aquellos fenómenos que numerosos historiadores han denomi-
nado como la Crusade Mongol y la Guerra Santa en Asia.

Daniel González Palma
Universitat Autònoma de Barcelona

danibox_@hotmail.com

&

Xavier Baró i Queralt, Introducció a la historiografía bizantina a través del seus tex-
tos, Barcelona: Biblioteca Casa de l’Est, ,  pp., ISBN: ----.

Como afirma en el prólogo (pp. -) Fernando Sánchez Marcos se trata de un 
‘libro claro, sintético y eficaz’ (“llibre clar, sintètic i eficaç”, p. ), que, pese a su 
brevedad, viene a cubrir un enorme vacío en nuestro espacio académico y cultu-
ral: el de la historiografía bizantina. 

En “Introducció” (pp. -), Baró, en primer lugar, subraya el carácter di-
vulgativo de la obra, pero cabe añadir que riguroso, señala la importancia del 
Imperio Bizantino en la historia europea y destaca los tres pilares sobre los que se 
asentó: la fe cristiana, la cultura griega y la estructura estatal romana. A continua-
ción, pone de manifiesto que no se trata de un mero elenco de autores y obras, 
sino que la ‘selección’ se ha realizado a partir de los autores más determinantes en 
su época. Y, seguidamente, explica cómo se estructura la obra: contexto histórico, 
características de las obras de los autores y selección algunos de los fragmentos 
más representativos.

El autor en “Brevíssima introducció a la cilització i ideologia política de Bi-
zanci” (pp. -), siguiendo la obra de H. Ahrweiler, argumenta las cinco pre-
misas que conformaron la actividad política, económica, cultural y religiosa del 
Imperio Bizantino. universalismo, nacionalismo, imperialismo, antilatinismo y 
utopía nacional; y analiza cada uno de estos aspectos.

 Hélène Ahrweiler, L’ideologie politique d’Empire Byzantin, Paris, PUF, .

240 

 / (), -
: - (digital)


