EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARIA DE OVIEDO)
A TRAVES DE LA HISTORIOGRAFIA
DE LOS SIGLOS XVI, XVII Y XVIII

Begona Torre Miguel
Universidad de Oviedo

betomi89@hotmail.com

Resumen

La iglesia de Santa Marfa del Rey Casto y su pantedn real son mencionados con
mucha asiduidad en la historiografia de todas las épocas, siendo de especial re-
levancia las referencias hechas en los siglos xv1, xvir y xviir. De cada una de las
fuentes se desprende una ideologia concreta, ideologia que ha contribuido a la
elaboracién de las diversas construcciones histéricas y simbélicas de que ha sido
dotada la iglesia funeraria ovetense. Como los lieux de memoire de Pierre Nora, la
iglesia-pante6én de Santa Maria del Rey Casto posee ain hoy una gran vitalidad
simbdlica.

Palabras clave

Panteén real, historiografia, vigencia simbélica, sarcéfago de Ithacio.

Abstract

Santa Maria’s church and the royal vault are constantly mentioned by historio-
graphy of all periods, but thesementions are specially relevant in the 16th, 17th
and 18th centuries. A particular ideology is deduced from each source, and this
has contributed to the development of different historical and symbolic cons-
tructions. Reminding Pierre Nora’s concept of lieux de memoire, Santa Maria del
Rey Casto has an unexpired symbolism.

Keywords
Royal vault, historiography, unexpired symbolism, Ithacio’s sarcophagus.

MEDIEVALIA 18/1 (2015), 87-122
ISSN: 2014-8410 (digital)



88 BEGONA TORRE MIGUEL
1. INTRODUCCION

La iglesia-panteén’ de Santa Marfa del Rey Casto fue erigida a instancias del mo-
narca Alfonso II (r. 791-842) dentro del programa urbanizador desarrollado por
éste con el que buscaba hacer de la nueva urbs regia de Oviedo la digna capital del
Asturorum Regnum (Ruiz de la Pefia Solar, 2000, pp. 67-92). Asi, Oviedo llegé a
consolidarse como una “auténtica ciudad sacra”, siendo el templo funerario de
Santa Marfa “el centro neurélgico entre la catedral, San Vicente y San Pelayo”, asi
como el nicleo del culto a la memoria regia (Carrero Santamaria, 2007, p. 383).

Es precisamente la funcién memorial de Santa Maria del Rey Casto lo que ha
hecho de ella un edificio singular a la luz de la historiografia, que la ha provisto
de diferentes significados segtin las épocas. Ni siquiera la absoluta reforma del
edificio en el siglo xviir (Madrid Alvarez, 1990, 1998 y 2010) trajo consigo la dis-
minucién de su significacién simbdlica. Por el contrario, contribuyé a la poten-
ciacién del interés de los historiadores por el templo, debido, entre otras cosas,a
la pérdida total de la construccién altomedieval® (Figs. 1-3) en un momento en
que empezaba a dotarse de valor artistico a este tipo de arquitectura, bautizada
por Jovellanos como “asturiana” (Barén Thaidigsmann, 198s).

Esta vigencia memorial y simbdlica de la iglesia-pantedn, en la que atn hoy
se sigue recordando cada afio a Alfonso II a través de una misa con responso
(Ruiz Tilve, 2014), hace que podamos situarla en el contexto de los “lugares de la
memoria” definidos por Pierre Nora en los que la realidad histdrica y la simbélica
confluyen (Nora, 1998). En efecto, son los propios restos materiales reinterpreta-
dos los que refuerzan el simbolismo de cualquier lugar memorial. De este modo,
el paso del tiempo ha traido consigo en algunos casos una serie de “reapropiacio-
nes y readaptaciones” de los elementos materiales, que pasan a convertirse en una
prueba visual que corrobora las construcciones historiograficas y que adquieren

" Su funcién funeraria ha sido objeto de debate historiografico. César Garcia de Castro,
siguiendo la linea marcada por Aurelio de Llano, considera el panteén como una construccién
posterior a la iglesia, aunque todavia dentro del reinado de Alfonso II. Por el contrario, y sien-
do esta la tesis mds coherente, Isidro Bango Torviso y Eduardo Carrero Santamaria estiman
que el templo fue concebido desde el principio como una construccién contraabsidada, y por
lo tanto como una iglesia de cardcter funerario (Bango Torviso, 1992, pp.93-132; Carrero San-
tamarfa, 2003, p.35; 2007, p. 383; Garcfa de Castro, 1999, p. 36).

* Sélo se conserva el llamado sarcdfago de Ithacio, que aunque data del siglo V se cree sito
en la iglesia de Santa Marfa desde tiempos de la monarquia asturiana. Si se tiene la certeza,
sin embargo, de que lleva en dicho templo desde el siglo xv1, habiendo recogido Ambrosio
de Morales una rica descripcion sobre el mismo (Ferndndez Ferndndez, 1981; Morales, 1977,
pp-87-90).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 89

asi especial relevancia. De esta forma, como en la iglesia-panteén de Santa Maria
del Rey Casto, el pasado contintia viviendo en el presente (Alonso Alvarez, en
prensa).

Con este propdsito, se analizan en este articulo las diferentes construcciones
historiograficas y simbdlicas de que se ha ido dotando a la iglesia-panteén de
Santa Marfa del Rey Casto dentro de un marco cronoldgico limitado. De este
modo, se estudia aqui la historiografia de los siglos xv1, xviI y xv111, por tratarse
de testimonios decisivos a la hora de conocer el aspecto altomedieval del templo y
del panteén, asi como de su transformacién posterior a principios del siglo xvrir.
Sin embargo, la importancia de la historiograffa romdntica y moderna no ha
de olvidarse, pues han sido Fortunato de Selgas y Aurelio de Llano, entre otros,
quienes han aportado més luz al estudio de este templo. Es por este motivo por
el que la historiografia decimondnica serd tratada de manera independiente en
estudios posteriores.

2. LA HISTORIOGRAFfA ENTRE LOS SIGLOS XVI Y XVII

Richard L. Kagan distingue dos conceptos historiogréficos fundamentales: la
“historia pro patria” y la “historia pro persona’, siendo el primero el mds habitual
a partir del siglo xv1 (Kagan, 2010, pp. 141-171). El origen de esta tendencia his-
toriografica se remonta a las “historias generales” salidas del taller historiografico
de Alfonso X, en las que comenzé a emplearse el castellano en detrimento del
latin y en las que se proyectd una visién de Espafia como unidad territorial, con-
virtiéndose la historia en una herramienta al servicio del poder,” que como en el
reinado de los Reyes Catdlicos, posefa un fuerte componente de exaltacidn regia.
De este modo, las “historias pro patria’, mediante el recurso al providencialismo

* Hay que tener en cuenta que la utilizacién ideolégica de la historia ya es anterior a las
crénicas alfonsinas, pues ya las Crdnicas asturianas, las obras del obispo Pelayo de Oviedo, la
Crénica de Sampiro, asi como las obras de Lucas de Tuy y Rodrigo Jiménez de Rada muestran
esta tendencia. Sin embargo son los textos salidos del taller de Alfonso X los que sientan las
bases de las “historias generales” retomadas en el siglo xv1, con el empleo del castellano y la
amplia visién del territorio espafol (Kagan, 2010, pp. 49-56). Con respecto al concepto de
“territorio espafiol” hay que tener muy en cuenta que la realidad medieval de Espafia hay que
entenderla no desde el punto de vista politico, sino desde el punto de vista geogréfico y terri-
torial, con la idea siempre presente de la recuperacion del territorio perdido tras la invasion
musulmana como elemento de cohesidn ideoldgica (Ladero Quesada, 2005, pp. 17-39).



90 BEGONA TORRE MIGUEL

y al goticismo (Rios Saloma, 2003, p. 383) contribuian a la legitimacién de Isabel
la Catélica como reina, dando lugar a una “historia pro persona”.

En esta linea, el rey Carlos V, soberano de un vastisimo territorio, no se in-
teresé demasiado por una crénica general de su reino, sino mds bien por una
historia personal que destacara sus hazafias como monarca de un gran imperio.
Sin embargo, con Felipe II se retoma la elaboracién de una “historia general”
de Espafia, pues el monarca, a diferencia de su padre, estaba poco interesado en
crénicas sobre su persona o biografias. Es pues durante su reinado cuando van
a escribirse “las primeras historias de Espafia” (Cuart Moner, 2010, p. 110), sien-
do la primera la de Esteban de Garibay y Zamalloa, publicada en Amberes por
Plantin en 1571 y titulada Los XL libros d’el compendio historial de las chrénicas y
universal historia de todos los reynos de Esparia. En este caso, ya nos encontramos
ante una historia amplia y omnicomprensiva, que comienza con Tubaly finaliza
con la conquista de Granada por los Reyes Catélicos. De este modo, se crea
“una historia comdn que no sélo ayudaria a los espafoles a definirse frente a los
miembros de otras naciones, sino que ademds les proporcionaria una herencia
alrededor de la cual podian mantenerse unidos” (Kagan, 2010, p. 169). En este
sentido, hay que recordar nuevamente la complejidad de la realidad de Espafia,
que aun en el siglo xv1 posee un fuerte sustrato ideolégico medieval en el que se
combinan la “identidad comin espafiola” con las “singularidades de reino, regién
o grupo” (Ladero Quesada, 2005, p. 26). En este contexto, Garibay, a pesar de la
pluralidad de Espafia, articula su relato mediante la yuxtaposicién de las historias
de los diferentes territorios que la constituyen, llegando incluso a destinar un
apartado a los reyes musulmanes de Espafia, lo que indica que no identificé la
Peninsula con “el antiguo solar de los Aispani”, sino con “los reinos peninsulares
que cuando escribié la obra estaban bajo la soberanfa del Felipe II” (Cuart Mo-
ner, 2010, p. 111). Ademds de la obra de Garibay y en la misma linea de “historia
general”, nos encontramos con la obra del jesuita Juan de Mariana, publicada en
1592 y titulada del mismo modo que la obra de Jiménez de Rada, Historia de rebus
Hispaniae, traducida por él mismo al castellano pocos afios después (publicada
en 1601) con la finalidad de facilitar su difusion. La historia finaliza, al igual que
la de Garibay, con la conquista de Granada, aunque con posterioridad, bajo los
reinados de Felipe Il y Felipe IV, fue puesta al dia, llegando a incluir un resumen
que abarca de 1516 a 1621. Aunque a diferencia de Garibay no fue cronista real, si
mantuvo contactos con Felipe II y sus sucesores, quienes le apoyaron econdmi-
camente para ampliar su obra. Por otra parte, aunque no puede considerdrsele
un verdadero investigador, si fue un gran erudito que nos ofrece una historia
ordenada y coherente de Espana.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 91

La importancia de las obras de Mariana y Garibay fue tal, que siguieron vi-
gentes durante todo el siglo xvi1, no habiendo “nuevos intentos de hacer una
historia general hasta el siglo xviir” (Rios Saloma, 2005, p. 389), mds alld de la
persistencia de los nombramientos de cronistas reales que van a encargarse sobre
todo de llevar a cabo una historia politica con fines eminentemente propagandis-
ticos, auspiciada por los validos de Felipe III y Felipe IV, el duque de Lerma y el
conde-duque de Olivares, respectivamente.

3. SANTA MARIA DEL REY CASTO Y EL PANTEON REAL A TRAVES DE LA HISTORIOGRA-
FIA DE LOS SIGLOS XVI Y XVII

Habiendo esbozado en los pdrrafos precedentes el marco ideoldgico e historio-
gréfico que caracteriza a los siglos xv1 y xv11, informacién sin la que resultarfan
incomprensibles y carentes de contexto las referencias de los autores modernos al
periodo altomedieval asturiano, han de destacarse a este respecto cuatro figuras
fundamentales, por ser quienes aportan los mds valiosos datos acerca de la iglesia
de Santa Maria de Oviedo. Estos son: Ambrosio de Morales, Tirso de Avilés, Luis
Alfonso de Carvallo y Alfonso Marafién de Espinosa. Con diferentes cargos y por
distintos motivos, los cuatro repararon en las construcciones altomedievales ove-
tenses, ofreciendo una descripcién muy detallada en la mayoria de los casos, con
la intencién comin de “aportar timbres de gloria o justificacién de privilegios”
(Garcia de Castro, 1995, p. 35).

3.1. Ambrosio de Morales, cronista real de Felipe IT

Ambrosio de Morales fue nombrado cronista real ad honorem, esto es, sin percibir
ninguna remuneracién por el cargo, en el afio 1563.* No es de extrafar que Feli-
pe II aceprara la solicitud hecha por Morales para ocupar dicho puesto, pues se
trataba de un reputado erudito que habia obtenido la Cétedra de Retdrica en la
Universidad de Alcald de Henares hacia el afio 1550,” lugar en el que se encontraba
ejerciendo de maestro. La erudicién y el interés por la historia de Ambrosio de

* Sin embargo, de manera excepcional Richard L. Kagan habla del afio 1569 (Kagan, 2010,
p- 161).

* No estd muy clara esa cronologfa. Se cree, en todo caso, que fue poco antes de 1550
(Sdnchez Madrid, 2002, p. s55).



92 BEGONA TORRE MIGUEL

Morales no es casual, sino que el ambiente en el que nacié y se cri6, propicié su
intensa formacién, que hizo de él uno de los mds importantes intelectuales del
momento. Asi, nace en Cérdoba en 1513 fruto del matrimonio entre Antonio de
Morales y Mencia de Oliva, ambos de acomodada y cultivada familia. Su padre,
aunque era médico de profesion, no limitaba sus intereses a la medicina, sino que
posefa profundos conocimientos humanisticos que le llevaron a ser nombrado,
en 1508 por el Cardenal Cisneros, catedrdtico de la recién fundada universidad de
Alcald de Henares. Ademds, su madre era hija de Ferndn Pérez de Oliva, bachiller
y gedgrafo. Asimismo, el hermano de Mencia, y por lo tanto, tio de Ambrosio de
Morales, llamado también Ferndn Pérez de Oliva fue un hombre muy culto, que
desempend el cargo de Catedrdtico de la Universidad de Salamanca, y que jugd
un papel fundamental en la formacién de su sobrino. Por otra parte, ademds de
sus favorables circunstancias familiares, hay que tener en cuenta que en este mo-
mento en la ciudad de Cérdoba se respiraba un “ambiente de inquietud cultural
y espiritual”, favorecido por la incesante actividad de historiadores a lo largo de
todas las épocas, sobre todo en época califal, lo que hizo de Cérdoba un “notable
foco de cultura humanistica” (Ortiz Judrez, 1977, p. 6). Ademds de la inclinacién
histérica de Ambrosio de Morales, hay que destacar su fuerte vocacion religiosa,
que le lleva a profesar en la orden de San Jerénimo en 1533, orden que habrd
de abandonar posteriormente por motivos que no vienen al caso aqui (Sdnchez
Madrid, 2002, pp. 53-54); de cualquier modo, mantendrd su fervor religioso a lo
largo de toda la vida, vinculo que le une también al creyente monarca Felipe I1.

Sin duda alguna, su empresa historiogréfica mds importante mientras desem-
peié el cargo de cronista real es la elaboracién de la “Crénica general de Espana”,
obra que comienza en el lugar que fue dejada por el precedente cronista real y ami-
go suyo, Floridn de Ocampo.é De este modo, el estudio de Morales abarcaba desde
el afio 210 a. C. hasta el final del reinado de Vermudo I1I, fallecido en 1037. Respe-
t6 incluso la numeracién, comenzando de este modo en el libro VI y finalizando
en el XII. El primer libro fue publicado en 1574, y los dltimos cinco en 1587.

A pesar de la importancia capital de la “Crdnica” de Morales, que no fue la
tnica labor que le encomendé el monarca, aunque si la mas importante, convie-

¢ Floridn de Ocampo es nombrado cronista real bajo el reinado de Carlos V, en 1539. En
este momento Morales ya contemplaba la posibilidad de escribir una Historia de Espafa y
solicitar para ello el favor real, pero la amistad con Ocampo hizo que desechara esta opcién,
respetando asi su puesto. En cualquier caso, es sabido que Morales no compartia el modo de
hacer historia de su amigo, a quien reprochaba no ser lo suficientemente riguroso y basarse en
datos fabulosos (Sdnchez Madrid, 2002, p. 58).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 93

ne centrarse ahora en uno de los “viajes literarios” efectuados por el cronista a
peticién de Felipe II, concretamente el realizado por Leén, Galicia y Asturias en
el afo 1572, con el fin de inspeccionar las reliquias, libros y panteones reales que
alli se encontraban para elaborar un informe de todo ello, asi como valorar qué
reliquias podian ser trasladadas al Escorial. Estos “viajes literarios” responden al
interés de Felipe II por la documentacidn a través de nuevas fuentes de la historia
sagrada, sobre todo en lo referente a la conversién de Espana al cristianismo (Ka-
gan, 2010, pp. 162-163). Por otra parte, el hecho de que el rey solicite al cronista
informacién acerca de los panteones reales es bastante significativo, en tanto su-
pone la continuidad del interés de los monarcas por legitimar su poder haciéndo-
se sucesores de los primeros reyes de Espafia,” como es el caso de los asturianos,
que a su vez se consideraban herederos legitimos de los reyes visigodos, y todo
ello siempre dotado en las diferentes épocas de un cariz religioso, en ese contexto
de la pérdida y recuperacién de Espafia (Rios Saloma, 2008, p. 205).

Asi, este “viaje literario” por las tierras del norte de Espafa fue recogido en
la obra que lleva por titulo Viage de Ambrosio de Morales por orden del rey D.
Phelipe II a los Reynos de Ledn, y Galicia, y Principado de Asturias para reconocer
las Reliquias de Santos, Sepulcros Reales, y Libros manuscritos de las Cathedrales, y
Monasterios, publicado dos siglos mds tarde, en 1765, por el padre Enrique Flérez.
En ella, Ambrosio de Morales nos ofrece una detallada descripcién de todo lo
que observa en su viaje y, en relacién al edificio que nos atafie, la iglesia de Santa
Maria de Oviedo y su Panteén Real, la informacidn que nos ofrece es valiosisima,
fundamentalmente por no conservarse en la actualidad la construccién altome-
dieval que Ambrosio de Morales si tuvo la oportunidad de conocer. El cronista
explica pormenorizadamente la ubicacién y el aspecto del edificio, el cual

es grande como de cien pies de largo y convenible ancho, repartido en tres Naves con
buena proporcion, y cada Nave tiene seis claros de arcos muy semejantes en los postes,
y vueltas, y en toda la canterfa, y en pocas molduras, a los claustros de los arcos que ya
estan hechos en el Real Monasterio de S. Lorenzo, aunque estos son mucho mas altos. El
Altar mayor, y sus dos Colaterales tienen ricos marmoles, y muy grandes a la entrada, y
alld dentro para formar las bévedas a los rincones hay otros menores, mas muy ricos, y son
todos doce. La advocacién es de Nuestra Sefiora, y los dos Altares Colaterales de S. Julian
y S. Estevan, como también algo desto se halla en nuestras historias. Toda la fabrica de las
tres Capillas es de Godos, y mucho mas los arcos de la entrada harto semejantes a los de
S. Roman de Hornija, y 4 los de Vamba, enterramientos de los Reyes Godos (...) Solas las

<«

y queriendo allende de esto tener noticia de los cuerpos de los Cuerpos de los Reyes
nuestros antecesores (...)” (Morales, 1977, p. 2). La cursiva es mia.



94 BEGONA TORRE MIGUEL

tres Capillas son de béveda, y todo lo demds de la Iglesia es una mala teja vana, que parece
no acabé el Casto aquello, segtin estd pobre. El suelo de la Iglesia es de la misma argamasa
que la Camara Santa. (Morales, 1977, p. 87)

Este fragmento transcrito de su obra deja patente el detallismo de Ambrosio
de Morales a la hora de describir. A través de sus palabras, se percibe un edificio
de tres naves, con cabecera triple abovedada, mientras que el resto de la edifica-
cién lleva cubierta de madera, lo que nos permite concluir que su aspecto era
semejante al de cualquiera de las construcciones prerromdnicas de la época de
Alfonso II. Por otra parte, resultan enormemente interesantes, ademds, las com-
paraciones con las construcciones visigodas, sobre todo por el desconocimiento
que en la actualidad se posee sobre los enterramientos reales de dicho periodo.

A continuacién el cronista pasa a ocuparse de todos los enterramientos ubica-
dos en el templo, comenzando por los situados en el cuerpo de la iglesia, muchos
de ellos con atribuciones errdneas como bien sefiala el editor de la obra, Enrique
Flérez (Morales, 1977, pp. 87-88). Seguidamente describe el pantedn real, ubica-
do a los pies del templo, y de unas dimensiones muy reducidas. En este sentido,
Ambrosio de Morales sefiala que es

una Capilla tan chica, que no tiene mds de doce pies en largo, y ancho lo que es la nave
mayor, y el techo es bagito, y hollado encima. Toda esta Capilla esta llena de sepulcros de
Reyes, poco altos del suelo, tan juntos uno con otro que no se puede andar en la Capilla,
sino sobre ellos, por lo qual la tienen siempre cerrada, sin abrirse mas que a personas que
es razon. (Morales, 1977, pp. 88-89)

Inmediatamente después, Ambrosio de Morales comienza a describir cada
uno de los sepulcros, que adscribe a los diferentes monarcas asturianos, llevan-
do a cabo una importante labor epigrafica que, aunque ha recibido criticas en
la actualidad por su falta de rigor en algunos casos (Abascal Palazén, 2012, pp.
395-414), constituye un dmbito en el que el cronista ha destacado mucho y ha
desempefiado una ardua labor de recogida de inscripciones. En el Panteén Real
de Oviedo, Morales describe un total de siete sepulturas,8 asignadas cuatro de
ellas, gracias a las inscripciones, a Alfonso II, Alfonso III, Ordono Iy Ramiro I.
Las tres restantes presentan problemas a la hora de adscribirlas al nombre de un
monarca, debido a la ausencia de nombres o mal estado de conservacién de las

¥ Ademés de otras tres pequeas sepulturas, probablemente pertenecientes a Infantes.
Describe todas ellas como testigo ocular y recoge los epitafios (Morales, 1977, pp. 89-91).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 95

inscripciones. Una de esas sepulturas es el llamado “sarcéfago de Ithacio” (Figs. 4
y 5), tnico vestigio de la época altomedieval que atin se conserva en la actualidad
en el nuevo Pantedn Real. De él, Ambrosio de Morales dice lo siguiente:

Al lado izquierdo deste [del de Alfonso II] estd otro sepulcro mas levantado, y de mdrmol,
con labores por todo el, de follages harto buenos, y por lo alto de la tumba van estos dos
versos de buena letra:

Inclusit tenerum praetioso marmore corpus
Aeternam in sedem nominis Iratij

A los pies tiene levantada otra piedra en alto, donde estd retratada la Cruz del Rey D.
Pelayo, que llaman, de quien en la Camara Santa se ha dicho, y es perpetua insignia del
Rey D. Alonso el Magno, como parece en la Fortaleza, y en una Fuente que el labré fuera
de la Ciudad, y en otras partes. Conforme a esto, creo yo cierto que esta sepultura es de
la Reyna D. Gimena, mujer de este Rey, que muriendo antes que el Rey su marido, el le
hizo hacer tan rica sepultura, y el Artifice, como se usaba entonces, puso su nombre en tan
rica obra, y el decir tenerum corpus, muestra como es de mujer. Y el Obispo D. Lucas de
Tuy refiere como estos des Reyes marido, y mujer, fueron trasladados de Astorga a aqui.
(Morales, 1977, pp. 89-90)

De este modo, Ambrosio de Morales considera que este sarc6fago sirvié de
sepultura a la esposa de Alfonso III, dofa Jimena, y que el nombre de Ithacio
se corresponde con el artifice. El error es absoluto, y ya apreciado por el editor
de su obra, el Padre Enrique Flérez, quien niega rotundamente la afirmacién de
Morales por distintos motivos: por el fallecimiento previo del monarca, quien
enterrado en Astorga no pudo encargar este para su mujer; por la presencia del
nombre de Ithacio en la inscripcién de la tapa, que de ningtin modo puede
referirse al artifice, sino al finado. Ademds de estos acertados argumentos de
Flérez, a partir del siglo x1x la historiografia ha ido aportando algo mds de luz
al asunto (Quadrado, 1855; Selgas, 1908; Llano, 1928; Schlunk 1947, 1947b y
1978). En cualquier caso, se trata de una pieza de compleja identificacién de-
bido a la falta de documentacién, pero la epigrafia, la decoracién escultérica y
los datos historiogréficos hacen posible la extraccién de algunas conclusiones
que permiten un su mejor conocimiento, asi como una aproximacién a su
daracién.’

? Uno de los tltimos estudios al respecto ha sacado a la luz la procedencia del marmol de
la tapa: la ciudad portuguesa de Estremoz (Vidal y Garcfa-Cantero, en prensa).



96 BEGONA TORRE MIGUEL

Como se ha podido comprobar, las descripciones de Ambrosio de Morales
constituyen un testimonio histérico valiosisimo, debido a su detallismo y a su
modo de concebir la historia como una actividad humanistica, y, por lo tanto,
rigurosa. Ademds, Morales puede ser considerado como un “hombre del Rena-
cimiento”, debido a su gran erudicién. En cualquier caso, si algo hay que repro-
charle es la falta de habilidad en la redaccién, asi como el excesivo patriotismo,
algo habitual, por otra parte, que le llevd a no ser suficientemente critico ante
algunas informaciones, como, por ejemplo, “los mitos que rodeaban la presencia
de Santiago en Espana” (Kagan, 2010, p. 165) de no haber sido asi quizds “su obra
serfa perfecta para su tiempo” (Sdnchez Alonso, 1944, 11, p. 30).

3.2. “Historia local”: Tirso de Avilés y Luis Alfonso de Carvallo

Retomando el concepto de Richard L. Kagan de “historia local”, que también
llama “corografia” (Kagan, 2001, pp. 130 y ss.) considero que resulta apropiada la
inclusion en este apartado de los dos importantes eruditos asturianos de época
moderna, como son Tirso de Avilés y Luis Alfonso de Carvallo. La “corografia” se
identifica con la “historia local” y como tal, se desarrolla al margen de la “historia
real”, esto es, la historia oficial, elaborada por los cronistas del rey. Ademds, la
“corografia” permite realzar la historia de otras ciudades y regiones, que son apar-
tadas de la historia espanola cultivada en los dmbitos oficiales. En cuanto a los
autores de estas obras, son, generalmente, eruditos nativos de la poblacién que
es objeto de la historia, sobre la que escriben por un cierto “orgullo local” o para
“conservar su memoria” (Kagan, 2001, p. 140). Por otra parte, en estas “historias
locales” se presta mucha atencién a las genealogfas de la nobleza de la regidn, lo
que ha de ser visto como una manera de dotar del espacio histérico del que care-
cfan en la historia oficial los dirigentes municipales.

Por estos motivos se puede considerar, primeramente, a Tirso de Avilés como
un “cordgrafo”; su biografia resulta un tanto oscura. En cualquier caso, debié de
nacer casi con seguridad en Oviedo en el afio 1537, fruto del matrimonio entre
Gaspar de Avilés y Catalina Alonso de Hevia. En 1548 se sabe que ya es canénigo
de la catedral, y desde ese momento va a desempefiar muchos cargos en el cabil-
do, llegando a convertirse en una persona de notable influencia e importancia

* Esta fecha es aportada y bien justificada por José Argiielles Martinez en su obra bio-
grafica sobre Tirso de Avilés, lo que descarta las fechas dadas anteriormente que retrasaban su
nacimiento a 1516/17 (Argiielles Martinez, 1999).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 97

tanto personal como intelectualmente. En este sentido, hay que sefialar su labor
como archivero del cabildo de la catedral, lo que le permiti6 el acceso a una gran
cantidad de documentacién, y, ademds, resulta interesante la donacién que hizo
de un retablo, que ubicado en otro lugar y conservado en parte, atin se puede
ver en la actualidad en la girola de la catedral.” Finalmente, a Tirso de Avilés le
sobrevino la muerte en el afio 1598, afo en que la peste asolaba la ciudad, aunque
no parece que este haya sido el motivo de su fallecimiento (Argiielles Martinez,
1999, pp. 63 y ss.). Tras su defuncidn, fue enterrado en la capilla de Santa Catalina
de la catedral de Oviedo™ y sus bienes fueron vendidos entre los miembros de
la catedral, incluidos los manuscritos de sus obras, de los que probablemente se
apoderaron companeros del canénigo interesados en la historia, como Marafién
de Espinosa, de quien se tendrd la oportunidad de hablar aqui.

Es en este contexto, por lo tanto, en el que hay que ubicar su obra Armas
y linajes de Asturias y Antigiiedades del Principado, la cual estd dividida en dos
partes bien diferenciadas ya en el propio titulo: la primera estd dedicada a los
escudos de relevantes familias de la nobleza asturiana y la segunda a la historia y
restos matetiales de épocas precedentes, sobre todo la Antigiiedad y la Alta Edad
Media. Obviamente, es esta segunda parte la que aqui resulta interesante. En lo
relativo a la iglesia de Santa Maria de Oviedo y su Pantedn Real, la informacién
aportada por Tirso es bastante escasa, limitdndose a decir de ella que es “una
de las mds antiguas iglesias que hai en la dicha ciudad de Oviedo” y que fue
mandada hacer por el “Rey Dn. Alonso el Casto, a honra de Nuestra Sefiora y
de los Doce Apéstoles” (Avilés, 1991, p. 176). Queda patente que se trata de una
referencia brevisima que nada tiene que ver con la pormenorizada descripcién
de Morales. M4s adelante, sf hace referencia Tirso de Avilés de manera mas deta-
llada al “sarcéfago de Ithacio”, aunque la informacién aportada resulta un tanto
confusa. Parece que considera dicho sarcéfago como la eterna morada de Alfon-
so III, argumento que fundamenta en la representacién de la Cruz de la Victo-
ria, representacion que no es tal, pues se trata en realidad del crismdn, simbolo
cristiano, cayendo, de este modo, en el mismo error que Ambrosio de Morales.

" Ademds, se encuentra representado el propio Tirso de Avilés en dicho retablo (Argiielles
Martinez, 1999, pp. 67 y ss.; Gémez-Tabanera, 1991, pp. 9 y ss.; Arca Miguélez, 1997; Ramallo
Asensio, 1985, pp. 467-472).

" La donacién del retablo por parte de Tirso de Avilés estd relacionado con su enterra-
miento, pues en el escrito de dicha donacién inclufa algunas condiciones, siendo la principal
el poder enterrarse en la capilla de Santa Catalina (Caso, 1981, pp. 322-323). Sin embargo, su
familia se encuentra enterrada en la capilla de San Andrés del convento dominico de Nuestra
Sefiora del Rosario de Oviedo (Garcia Cuetos, 2001).



98 BEGONA TORRE MIGUEL

Ademds, la transcripcién epigrafica es errénea, ya que transcribe IN DUCI, en
lugar de INCLUSI. A pesar de todo, su testimonio no deja de ser valioso, sobre
todo en este caso, en el que la escasa informacién acerca de la primitiva iglesia y
su pantedn hace que toda referencia, aun siendo breve y errénea, sea importante,
pues el mero hecho de haber sido objeto de mencién, asi como los errores come-
tidos, contribuyen al mejor conocimiento de la edificacién y de la visién que se
tenfa de ella en el siglo xv1.

Seguidamente, se ha de considerar aqui la aportacién de Luis Alfonso de
Carvallo, que nace en Cangas de Tineo (actualmente Cangas de Narcea) en 15771,
donde vive los primeros afos de su vida y estudia su carrera eclesidstica, hasta
que a principios del siglo xvir se traslada a Oviedo, donde estd documentado que
ya en 1613 ejerce como rector del Colegio de San Gregorio y profesor de Huma-
nidades de la Universidad (Porqueras Mayo, 1996, pp. 16-17). En el afio 1616 se
traslada a Monforte de Lemos, donde ingresa en la Compafiia de Jests, a la que
pertenecerd toda su vida, dedicdndose a la ensefianza, hasta su fallecimiento en
1635. Desde su ingreso Carvallo nunca més residird en Asturias, desarrollando su
actividad en colegios jesuiticos de distintas ciudades, siendo la primera la loca-
lidad gallega mencionada de Monforte, seguida de Monterrey, Logrofio, Ledn,
Segovia y Villagarcia de Campos, donde fallece. Es en este contexto en el que
tenemos que ubicar su obra Antiguedades y cosas memorables del Principado de
Asturias, que se publicard péstumamente en 1695."

Los datos aportados por Carvallo sobre la iglesia de Santa Marfa y el Panteén
de los Reyes son minuciosos, permitiendo, al igual que la descripcién de Morales,
hacerse una idea bastante aproximada de su apariencia. Asi, detalla el aspecto del
templo, y en el Pantedn se detiene de manera especial, sefialando su ubicacién
“en lo postrero de la Iglesia, enfrente del Altar mayor”, y se refiere a ella, mds que
como una capilla, como una “cueva’, lo que da cuenta de las pequefias dimensio-
nes y la modestia del recinto. En este sentido, sefiala lo siguiente:

El techo es muy baxo, de madera, sin labor ninguno, y sirve de suelo a un aposento que
esta encima, como Tribuna, 0 Coro de la Iglesia: tiene azia la Capilla mayor unas puertas
de red de hierro a lo antiguo, y una pequena ventana, por donde entra bien poca luz, con
lo qual estd muy lobrega la pieca: el suelo esta todo lleno de sepulturas de Reyes antiguas,

" El asunto de su tardfa publicacién es bien tratado por Alberto Porqueras Mayo en su
biografia sobre Carvallo y segin apunta el autor, tal retraso en la publicacién de la obra parece
no haberse debido a la censura de la Inquisicidn, sino a la censura interna de la propia Com-
pania de Jests (Porqueras Mayo, 1996, pp. 36-40).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 99

y altas del suelo cosa de dos pies, y tan llegadas unas 2 otras, que no se puede andar sino
por encima de ellas. (Carvallo, 1977, p 180)

Se trata, sin duda alguna de una riquisima descripcién, que, como ha podido
comprobarse, coincide con la de Morales. A continuacién, Carvallo refiere lo
siguiente:

Bendita humildad, y verdadero desengano de la vanidad del mundo, en que estos glorio-
sos Reyes tanto florecieron, que nos dexaron en los monumentos de sus muertos huessos
tan vivo exemplo de modestia, aviendo tenido tanto animo, y esfuergo para aumentar y
engrandecer las cosas de la Religion Christiana. (Carvallo, 1977, p. 180)

En escasas lineas alaba Carvallo la humildad y la sencillez de la iglesia-pan-
te6n, en un claro acto de exaltacidn regia y religiosa, siendo ambos aspectos muy
habituales en este siglo xvi1 y en la linea de lo que Kagan ha llamado “historia
pro patria” e “historia pro persona’, términos de los que ya se ha tenido la ocasién

de hablar.

Es en lo referente al “sarcéfago de Ithacio”, por otra parte, donde las opi-
niones de Morales y Carvallo son opuestas, rebatiendo Carvallo abiertamente la
informacién que habia aportado el cronista de Felipe II. Asi, bajo el subtitulo de
“Un Epitafio mal entendido en Oviedo” Carvallo sefiala:

Entre la sepultura de Alfonso el Magno, y el Casto, estd otra sepultura con este Epitafio:

Inclusit tenerum precioso marmore corpus
Aeternam in sedem nominis Itatij

Piensan algunos [obviamente se refiere a Ambrosio de Morales] que esta es la sepultu-
ra de la Reyna Dona Ximena, interpretandolo de esta manera: El Artifice llamado Itacio
encerrd en este precioso méarmol, para perpetua morada, el delicado cuerpo; y no me
parece buena interpretacién, porque no es buena Gramatica suplir supuesto de tercera
persona, sin aver alguna dependencia de donde se pueda colegir; ni aquel genitivo podia
ponerse sin nombre que le rigiesse; ni el nombre corpus esta bien sin que se declare cuyo
es; y va contra toda costumbre de Epitafios poner el nombre del Cantero, y dexar el de la
persona sepultada; ni el Cantero avia de hazer tan buen distico, y si otro lo hazia, no avia
de meter en ¢l el nombre del Cantero, ni los versos muestran aver sido de persona que no
supiesse muy bien Latin. Tampoco la Reyna quando murié era de tierno cuerpo, sino de
mucha edad; y quando fue traida a Oviedo, serian los huesos, y no cuerpo tierno, como
dice el letrero. Lo que & mi me parece, que pues sus huessos fueron traidos con los de su
marido, estardn juntos en la sepultura del Magno, y que esta otra sepultura es de un Infan-
te chiquito, y moguelo de pocos afos; y que donde dize inclusit, avia de decir inclusum,



100 BEGONA TORRE MIGUEL

0 inclusum est; y assi dird: El cuerpo tierno del que se nombrava Iracio, fue enterrado en
este precioso mdrmol, para morada perpetua. (Carvallo, 1977, pp. 180-255)

Realmente la opinidn de Carvallo es mucho mds acertada que la de Morales.
En su explicacién, no sélo muestra un profundo conocimiento del latin, sino
que aporta motivos muy razonables de otra naturaleza, como lo son la imposibi-
lidad de que aparezca en una sepultura el nombre del artifice y no el del finado,
asi como la probabilidad de que en dicho sarcéfago se encuentren los restos de
“un infante chiquito”, aunque como demuestran las grandes dimensiones del
sarcofago esto tltimo parece poco probable. Ademds, y lo mds importante, estas
consideraciones con respecto a esta pieza, asi como la semejanza de la descripcién
de la iglesia con la aportada por Morales, demuestran cémo Carvallo manejé la
obra del cronista real para la elaboracién de sus Antigiiedades y cosas memorables

del Principado.

3.3. Alfonso Marandn de Espinosa y su Historia eclesidstica de Asturias

Aunque la informacién aportada por quien fuera primer rector de la Universidad
de Oviedo sobre la iglesia-panteén de Santa Maria de Oviedo es limitada, el
detallismo y las peculiaridades de su descripcidn, asi como la propia importancia
del autor como uno de los grandes intelectuales del siglo xvi1, hace imposible
que pueda prescindirse de su aportacién.” Por un lado, el autor hace constantes
referencias a otras fuentes, lo que demuestra un gran afdn de rigor, muy en con-
sonancia con los ideales humanistas. De este modo alude a Ambrosio de Morales,
pero también cita a Don Rodrigo Jiménez de Rada, el ya mencionado autor autor
de la Historia de rebus Hispaniae, asi como algunos documentos, por ejemplo, el
“Libro Gético de las Donaciones”.” En este sentido, resulta curioso que habien-
do formado parte del cabildo catedralicio y conociendo por lo tanto a Tirso de
Avilés, no le mencione en ningin momento, al igual que Avilés tampoco lo hizo
(Abol-Brasén y Alvarez Tamargo, 1977, p. 199).

" Para una biografia de Marafén de Espinosa y detalles sobre su obra Historia eclesids-
tica de Asturias vid. Abol-Brasén y Alvarez Tamargo, 1997, pp. 159-209; Rivas Andrés, 1977,
pp. XV-XXV. Conviene aclarar, por otra parte, que este autor ha sido tratado en un epigrafe
independiente por haber sido considerado mds conveniente, pues aunque fue una figura de
méxima importancia en el dmbito asturiano, no nacié en dicho territorio y por lo tanto su obra
no encaja dentro de las denominadas “historias locales” (Kagan, 2001, pp. 130 y ss.).

" El Liber Testamentorum del obispo Pelayo.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 101

Pues bien, de la iglesia senala su ubicacién, en la “parte setentrional” de la
catedral y apunta que fue mandada hacer por Alfonso II, quien dentro de ella
“edificé otra capilla para entierro suyo y de sus sucesores” (Marafidn de Espino-
sa, 1977, p. 30). No aporta, sin embargo, nada acerca de sus dimensiones ni su
aspecto. Si enumera los enterramientos que se encuentran en el Pantedn, iden-
tificando la tumba de Alfonso IIT con el conservado “sarcéfago de Ithacio”. Esta
identificacién viene motivada por la misma razén que en los casos anteriores,
esto es, la confusién del crismén representado en la tapa del sarcéfago con la
Cruz de la Victoria. Ademds, identifica el nombre de Ithacio con el del artifice,
lo que demuestra su dependencia de la obra de Morales.”” Menciona también,
tomando como fuente al obispo Pelayo, el traslado de cuerpos de Leén a Oviedo
en época de Vermudo II debido al temor a las razias de Almanzor, senalando que
“pasado el peligro y vuelto Almanzor, volvieron a Ledn los cuerpos de los reyes y
dejaron los de los santos”.” Finalmente, termina la referencia a este edificio con la
descripcidn detallada del Calvario, del que hoy se conservan las cabezas de bulto
redondo (los cuerpos estaban pintados), y el suelo, que parece causarle enorme
curiosidad debido al amplio parrafo que le dedica.

De este modo, puede concluirse que Ambrosio de Morales es quien aporta la
mis rica y detallada informacidn, seguido de Luis Alfonso de Carvallo, més rigu-
roso y claro en su exposicién. Por su parte, Tirso de Avilés apenas incluye datos
a este respecto; y, finalmente, Marafién de Espinosa, sin ser tan detallado como
Morales y Carvallo, elabora una historia més precisa y rigurosa en la que abundan
las referencias a otras fuentes.

4. LA HISTORIOGRAFIA DE LA ILUSTRACION: EL SIGLO XVIII

El inicio del siglo xv111 espafol estd marcado por el fallecimiento del dltimo rey
Habsburgo, Carlos II, que muere precisamente en el afio 1700. Esto tiene como
consecuencia el comienzo de una guerra sucesoria que durard hasta la firma del
Tratado de Utrecht en 1713, acuerdo que permite a Felipe V de Borbén conservar
el trono de Espafia, que ya por testamento le habia dejado el dltimo rey de la
Casa de Austria. En este contexto de agitacién e inestabilidad con que se inaugu-

* Resulta curioso que no haya manejado la obra de Carvallo, aunque la explicacién parece
evidente: esta fue publicada péstumamente en 1695, y Marafdn de Espinosa fallecié en 1621.

7 Los cuerpos de los santos son el de San Vicente, San Claudio y San Pelayo (Marafién
de Espinosa, 1977, p. 31).



102 BEGONA TORRE MIGUEL

ra el nuevo siglo es en el que brotan las ideas ilustradas, cuya transmisién se vio
facilitada por el acceso al trono del monarca francés”, aunque, en cualquier caso,
Espana era terreno abonado para la recepcién y asimilacién de dichas ideas. En
este sentido, a partir de 1670 emerge paulatinamente el grupo de los llamados
novatores, un

grupo de eruditos laxamente relacionados entre si que relacionaban las dificultades eco-
némicas y politicas de Espana con el fracaso de sus conciudadanos a la hora de incorporar
los nuevos modos de pensamiento cientifico y filoséfico vinculados a las luminarias inte-
lectuales tales como Bacon, Grocio y Descartes. (Kagan, 2010, p. 356)

Una de sus preocupaciones fundamentales era acabar con todos los mitos
histéricos que habfan sido divulgados a partir de los “falsos cronicones”,” obras
de gran difusién durante todo el siglo xvir espafiol. Estos textos eran de cardcter
providencialista y, por ello, estaban respaldados por el clero y la Monarquia,™
de modo que refutarlos iba a constituir una tarea dificil, aunque los novatores
estaban dispuestos a afrontarla. La figura central del grupo era Gaspar Ibdnez de
Segovia, marqués de Mondéjar, y era en su casa donde los novarores tenfan sus
tertulias en las que trataban sobre la necesidad de una historia mds critica y veraz.
El propio marqués de Mondéjar publicé algunas obras en las que atacaba de ma-
nera directa los “falsos cronicones”, pudiendo ser considerada su obra como “uno
de los primeros intentos de historia critica en Espafia y uno de los ejemplos mds
tempranos de un pensamiento ilustrado” (Rios Saloma, 2005, p. 392).

Las tertulias organizadas alrededor de la figura del marqués de Mondéjar no
fueron mds que el origen de una actividad intelectual que se prolongé en el tiem-
po. Asi, hacia 1735 la tertulia se organizaba en torno a Julidn de Hermosilla y era
denominada Academia Universal, aunque mds tarde pasaron a llamarla Academia
de la Historia. Esto culmind con la creacién de la Real Academia de la Historia
en 1738 por parte de Felipe V, fundada a peticidn de estos tertulianos organizados

® la llegada de Felipe V va a facilitar la divulgacién de las filosofias de la historia (Rousseau,
Kant y Voltaire, sobre todo) y de los precursores de la historia critica (Richard Simon o Dom
Mabillon) (Bourdé y Martin, 2004, pp. 71-102).

” “El fin justificaba el medio; los fraudes piadosos, el dolo pio, estaban admitidos en la
moral corriente cuando tenfan por objeto un motivo de edificacién; y no faltaban escritores
de autoridad que defendiesen que era licito falsear la historia cuando el honor 6 el interés de la
patria lo exigian” (Godoy Alcdntara, 1999, pp. 15-16).

** Richard L. Kagan se refiere a esta tendencia difundida por las crénicas falsas como “na-
cionalismo piadoso”. Los mitos tenfan que ver con temas como los plomos de Sacromonte o la
llegada de Santiago a Espafia, entre otros (Kagan, 2010, pp. 358 y ss.).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 103

en torno a Hermosilla. La principal pretension de la Real Academia fue reescribir
la historia de Espaﬁa,ZI tratando de corregir todas las falsedades que habian sido
divulgadas por los “falsos cronicones”. En este sentido, una de sus primeras labo-
res fue compilar un Diccionario histérico-critico de Espana, concebido como una
suerte de enciclopedia histérica basada en Le grand dictionaire historique de Luis
Morériy el Dictionaire historique et critique de Peter Bayle. Ademds, la Academia
promovié la creacién de una publicacién periddica, Fastos de la Real Academia,
iniciativa que fracas6 por motivos econémicos cuando apenas se habfan publica-
do tres ntimeros. Sin embargo, los académicos emplearon otros mecanismos para
difundir sus ideas, siendo muy relevante el papel de las conferencias, impartidas
por los propios académicos.

Como se ha podido comprobar, todas las actividades de la Real Academia fue-
ron encaminadas a la elaboracién de un nuevo tipo de historia, una historia que
debia responder al principio ilustrado por excelencia, la razén. Para los ilustrados
la libertad era “su alma, la libertad bajo la forma mds sana de todo lo que se desig-
na con ese vocablo, la libertad de hacer un uso piiblico de la razén” (Hazard, 1985,
p- 39. La cursiva es mia); he ahi la funcién de la historia como herramienta di-
ddctica cuyo estudio permitirfa un mayor conocimiento de la naturaleza humana
y, por consiguiente, unas reformas sociales que llevarian al progreso. Asi, puede
decirse que “la conciencia del ‘tiempo moderno’ condujo durante el siglo xviir a
una ‘historia universal” que “llené la nueva representacién racionalista del tiem-
po y de la historia con los contenidos laicos de la idea de progreso”, y aunque el
proceso histérico seguia siendo concebido de manera teleolégica,

los agentes del progreso eran ahora la razén y la ilustracién humanas, encarnadas en el
absolutismo moderno (Voltaire), o en la nacién-estado gobernada por el derecho (Hume)
o en la sociedad comercial de la civilizacién europea (Smith, Turgot). (Ruiz Torres, 1992~

93, p- 154)

Con esta finalidad de elaborar una historia veraz que respondiese a los idea-
les politicos ilustrados la Academia organizé viajes, “equivalentes a las misiones
arqueoldgicas actuales”, por distintos lugares de Espafia para que se explorasen
los archivos y los documentos conservados en ellos.” Asi puede afirmarse que

* El primer estatuto de la Real Academia de la Historia reclamaba “purificar y limpiar
la [historia] de nuestra Espafa de las fabulas que la deslucen, e ilustrarla de las noticias que
parezcan mds provechosas” (Garcfa Herndn, 2004, p. 170).

* Un precedente indudable de estos “viajes literarios” es Ambrosio de Morales (Kagan,
2010, p. 388).



104 BEGONA TORRE MIGUEL

la historiograffa dieciochista comprende distintos conceptos de historia; por un
lado, la “historia critica”, basada en la bisqueda de la verdad y cuyo fin tltimo es
corregir los errores del pasado (falsas crénicas), por lo que no supone cambios de
contenido sino que es un enfoque meramente metodolégico. Por otro lado, com-
prende también una “historia civil”, término con el que los ilustrados se referian a
“una historia total que abarque toda la realidad temporal que pretende estudiar”,
y por lo tanto, directamente relacionada con la “historia nacional”, que responde
a la idea de nacidn ilustrada y a esa “conciencia de comunidad, de interna y reci-
proca vinculacién”. Se trata también de una “historia filoséfica” en tanto siempre
se buscan las causas y los efectos (Chacén Delgado, 2007, pp. 187-211).

Puede concluirse, por lo tanto, que la [lustracién pretendia una historia critica
y filoséfica en cuanto a su método, y nacional en cuanto a su contenido. El interés
por la historia nacional implicé, “desde los supuestos epistemoldgicos de que par-
te el siglo xvi11 (...) remontarse al conocimiento de su raiz originaria” (Maravall,
1972, p. 273). Esta atencién prestada a los origenes de la nacién supuso volver la
mirada hacia el pasado visigodo y altomedieval. En este sentido, se producen una
serie de novedades conceptuales, entre las que destaca la nocién de “arquitectura
asturiana”” con la que Jovellanos se refiere a los edificios altomedievales de su re-
gi6én natal, aspecto en el que se profundizard en obras posteriores. Pero esta no es
la tnica aportacién conceptual interesante de la historiografia dieciochista, sino
que también aparece por primera vez el término “reconquista’. Fue José Ortiz y
Sanz quien en su obra de siete volimenes titulada Compendio cronoldgico de la
Historia de Espania (1795-1803) us6 este concepto. Parece poco probable que su
utilizacién se haya debido simplemente a la blisqueda azarosa por parte del autor
de un sinénimo de “restauracién”,”* sino que el uso de la nocién de “reconquista”
estarfa mds bien “relacionada con una nueva forma de interpretar la lucha contra
el Islam basada (...) en las nuevas circunstancias histéricas, politicas y culturales
del momento en el que Ortiz escribe” (Rios Saloma, 2005, p. 400). Ademds de la

* Jovellanos acufia dicho concepto en 1788, con su obra Elogio de don Ventura Rodriguez,
aunque las peculiaridades de la “arquitectura asturiana” ya habian llamado su atencién durante
su estancia en Asturias en 1782, y asi se lo hace saber a Antonio Ponz en una de sus cartas (Ba-
r6n Thaidigsman, 1985, p. 109).

** Sefiala Martin F. Rios Saloma (2005, p. 399) que el término “restauracién” se utiliza
desde la Edad Media, aspecto que conviene matizar. Hay que tener en cuenta que “/z notion
de restauration est ainsi au coeur de la vision astur-léonaise du monde, alors qu’il faur artendre au
plus 16t 1063, dans une copie des actes du concile de Jaca, pour quapparaisse pour la premiére fois
en Aragon le terme recuperare”. Puede ser entendido el término como 7établir les institutions” o
“‘renouver avec le passé” (Deswarte, 2003, pp. 303-315).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 105

aparicion de nuevos conceptos, fue tendencia habitual en la historiografia ilus-
trada la rectificacién de fechas, realizadas en base a documentos histéricos. Esta
preocupacién por las dataciones da lugar a obras bajo el titulo de “compendio
cronoldgico” o “sinopsis cronoldgica”, del tipo de la senalada mds arriba de Ortiz
y Sanz. Un importante ¢jemplo de esta tendencia lo constituye una de las obras
del ya conocido marqués de Mondéjar, que lleva por titulo Examen chronologico
del ano en que entraron los moros en Espana 'y en la que se establece la fecha de 711
como afio de la invasién musulmana, rechazando la que hasta entonces se habfa
considerado vilida, el 714 (Rios Saloma, 2005, p. 392-393).

A pesar del fuerte espiritu critico con el que los ilustrados abordaron la histo-
ria, la que se desarroll6 en el seno de la Real Academia fue mds bien una “historia
erudita”, esto es, una historia fiel a los documentos y también critica, pero s6lo
hasta cierto punto, ya que algunas verdades oficiales no llegaron a rebatirse, con-
tinuando de alguna manera la historia “subordinada a la teologfa y a la historia
eclesiastica” (Chacén Delgado, 2007, p. 193).”

S. SANTA MARTA DEL REY CASTO Y EL PANTEON REAL A TRAVES DE LA HISTORIOGRA-
FIA DEL SIGLO XVIII

La coherente seleccién de autores que han referido en sus obras noticias acerca
de la construccién que nos ocupa no constituye en este periodo una tarea sen-
cilla, pues en el siglo xvir hay una gran pluralidad de escritos acerca del pasado
medieval espanol, si bien es cierto que no todos hacen referencia al Oviedo al-
tomedieval. En cualquier caso, se van a incluir aqui sélo los autores cuyos testi-
monios he considerado mis relevantes.” De este modo se analiza la obra de uno
de los autores de la Esparia Sagrada, Manuel Risco y la de Gaspar Melchor de
Jovellanos, asi como una breve mencién a la interesante obra del padre Manuel
Medrano. Siguiendo a César Garcia de Castro, se ha dedicado el primer apartado
a la denominada “corriente critica’, a la que se adscribe Risco, mientras queun

¥ Una de las figuras mds criticas fue Gregorio Mayans, quien con més intensidad defendié
la necesidad de la exactitud documental de la historia. No han de olvidarse tampoco a dos de
las grandes figuras de la Ilustracién espafiola: Benito Jerénimo Feijoo y Pedro Rodriguez de
Cam?omanes (Garcia Herndn, 2004, pp. 127-194).

** En aras de la brevedad no incluyo las menciones a Santa Marfa del Rey Casto hechas
por autores de la talla de Juan Agustin Cedn Bermudez, Eugenio Llaguno, y Juan Francisco de
Masdeu, por ser todas ellas muy escuetas. Vid. Llaguno, 1829; Masdeu, afio M. DCC. XCI,
tomo IX.



106 BEGONA TORRE MIGUEL

segundo epigrafe se ha dedicado a la “corriente arqueologista”, a la que se adscribe
Jovellanos. Esto no significa que el ilustrado gijonés no haya sido critico, pues
como gran representante de la Ilustracidn espafola por supuesto que lo ha sido.
Sin embargo, mostré un intenso interés “por los restos materiales del pasado,
por su insercién geografica, por la toponimia, por la recogida y transcripcién de
epigrafes... en suma por lo que hoy dia cubre cientificamente la Arqueologia”
(Garcia de Castro, 1995, pp. 35-36). Finalmente, en un tercer apartado se hace
referencia a la peculiar obra de Manuel Medrano.

s.1. Corriente critica: Manuel Risco

Habiendo terminado el volumen veintinueve de la “Espafia Sagrada”, le sobrevi-
no la muerte al padre agustino Enrique Flérez, iniciador de este gran compendio,
el dia 5 de mayo de 1773, poniendo fin al “mds notable esfuerzo de la investigacién
histérica del siglo xviir” (Campos y Ferndndez Sevilla, 2006, p. 29). Sin embargo,
a los tres dias de haber fallecido Flérez, el monarca Carlos III promulga una Real
Orden” por la que se le encarga la continuacién de la obra a Manuel Risco, tam-
bién religioso de la Orden de San Agustin. Aunque la obra va a ser continuada
incluso después de la muerte del propio Risco, prolongéndose hasta el siglo xx,”
conviene centrarse en el inmediato sucesor de Flérez, por ser él el autor de los
volimenes referidos a Asturias. Del mismo modo que Enrique Flérez conté con
un colaborador, Francisco Méndez, el padre Manuel Risco también conté con la
ayuda de un compaiiero de la Orden, Antolin Merino, quien plasmé la biografia
de su mentor en el prélogo al volumen XLIII de la Esparia Sagrada (Ruiz de la
Pefia, 1986, p. 5-16). Asi, es sabido que Manuel Risco nace en Haro el 1 de julio de
1735, ciudad en la que estudia durante los primeros afios, tomando el hdbito de la
Orden de San Agustin en 1752 en la iglesia de Nuestra Sefiora del Risco, en Avila,
motivo por el que toma el nombre por el que se conoce.” A partir de este mo-
mento va a ampliar su formacién cursando los estudios de Filosofia y Teologfa,
materia esta Gltima de la que serd catedrdtico. Tras la muerte de Flérez en 1773

7 Aungque el 15 de abril de 1769 la Congregacién de la Orden ya le habia designado para
continuar la Espara Sagrada (Sagredo Ferndndez, 1975, p. 532).

* Van a suceder a Risco, los agustinos Juan Fernando de Rojas, Antolin Merino y José
La Canal. Continuado después por la Real Academia de la Historia. Vid. Sagredo Ferndndez,
1975, pp. 532y ss.

¥ Realmente su nombre y sus apellidos eran Juan Manuel Martinez Ugarte. Vid. Ruiz de
la Pefia, 1986, p. 5.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 107

Risco tom6 el relevo en la elaboracién de la obra la Espasia Sagrada, revisando, los
dos tltimos volimenes de Flérez, el XXVIII y el XXIX. A partir de aqui, inicia la
escritura del volumen XXX, llegando a escribir hasta el XLII, publicado en 1801,
el mismo afio de su muerte. Para su realizacion “se atuvo a las normas fijadas por
su antecesor en el rigor critico de las indagaciones”, llegando a veces incluso a
contradecir al propio Flérez (Sdnchez Alonso, 1950, I1I, p. 224), a lo que hay que
sumar el enriquecimiento de los apéndices con nuevos hallazgos.

Manuel Risco dedica a Asturias tres volimenes: el XXXVII, el XXXVIII y el
XXXIX; y lo hace a peticién de Jovellanos, quien no dejaba de esforzarse “para
la recuperacién del conocimiento cabal de la historia de Asturias” (Ruiz de la
Pefa, 1986, p. 9). El primero de estos volimenes se publicé en Madrid en 1789
con el titulo de Antigiiedades concernientes a la region de los Astures Transmontanos
desde los tiempos mas remotos hasta el siglo X. Establecimiento del Reyno de Asturias
y memorias de sus Reyes. Fundacion de la Iglesia de Oviedo: noticias de sus prime-
ros Obispos y examen critico de los Concilios Ovetenses. Precisamente este primer
tomo de los dedicados a Asturias es el que resulta interesante aqui, por ser el
que abarca hasta el siglo x.”° En este sentido, en el capitulo XVIII, que lleva por
titulo “Funda el rey Don Alonso la Iglesia de San Salvador de Oviedo”, no sélo
se reflere a ésta, sino a todas las construcciones promovidas por el casto monarca,
a quien alaba por ello en varias ocasiones a lo largo del texto en un claro ¢jemplo
de exaltacidn regia, por una parte, asi como de su fuerte capacidad critica, por
otra, pues ya valora la arquitectura altomedieval asturiana.” Risco incluye en su
relato, como no podia ser de otro modo, la iglesia de Santa Maria del Rey Casto
y su real panteén. En primer lugar, la menciona, destacando sus tres altares, junto
con el Salvador y San Tirso, y dice de las tres iglesias que fueron adornadas “con
la mayor diligencia” y que Alfonso II “observd” en todas ellas y en su palacio “el
mismo orden, que guardaron los Godos en Toledo” (Risco, 1986, p. 139). Un
poco mds adelante, le dedica unas breves lineas:

Edificé en honor de la Virgen Marfa otra Iglesia pegada 4 la del Salvador por la parte del
septentrion, erigiendo ademds del altar principal el de San Esteban en el lado derecho, y
en el siniestro otro para memoria de San Julidn. En la parte occidental del referido templo

** El siguiente tomo abarca del X al X1V, y el tltimo del XIV al XVIII.

* “Los testimonios mds excelentes de su religion 4cia el culto divino y de su esmero en la
hermosura de sus ciudades, quedaron en su Corte de Oviedo, donde hizo obras magnificas y
admirables en aquel tiempo” (Risco, 1986, p. 139).



108 BEGONA TORRE MIGUEL

del Salvador hizo una pieza para depositar en ella los cuerpos de los Reyes. (Risco, 1986,
p- 140-141)

Nada mds aporta Risco al respecto de la iglesia y su pantedn. A lo que s hace
referencia en los distintos capitulos dedicados a cada monarca es a las sepulturas
que estaban emplazadas en el Panteén Real. Sin embargo no alude en ningiin
momento al sarcéfago de Ithacio ni se identifica con este sepulcro la eterna mo-
rada de ninguno de los monarcas. Este aspecto resulta verdaderamente curioso,
dado que en este momento la iglesia de Santa Maria ya estaba completamente
reformada y por lo tanto presentaba, en lo fundamental, el mismo aspecto que
en la actualidad, por lo que el tnico sepulcro del que pudo ser testigo ocular fue
del de Ithacio. Sin embargo, han de tenerse en cuenta una serie de aspectos. El
primero y mds importante es el senalado por Juan Ignacio Ruiz de la Pefia, y es
que es probable que escribiera este primer tomo sobre Asturias antes de despla-
zarse a la region, por lo que no habria conocido ninguna de las construcciones
mencionadas iz situ (Ruiz de la Pefia, 1986, p. 13). En cualquier caso, hubo de
leer sobre este sepulcro en otras obras, como la de Ambrosio de Morales, a quien
menciona numerosas veces. En este sentido ha de tenerse en cuenta que la Esparia
Sagrada es una obra de historia eclesidstica, por lo que a Risco quizd no le inte-
resé profundizar en algunos aspectos arqueoldégicos como lo es este vestigio de la
monarquia astur. Ademds, del sarcéfago de Ithacio sélo se tienen dudas, por lo
que, independientemente de si fue testigo ocular del mismo o no, pudo omitirlo
de manera consciente para no caer en hipétesis incomprobables y fabulaciones,
en consonancia con la corriente critica y el afdn ilustrado por la bisqueda de la

verdad.

s.2. Corriente arqueologista: Gaspar Melchor de Jovellanos y la “arquitectura astu-
riana”

Baltasar Melchor Gaspar Marfa de Jovellanos nacié el 5 de enero de 1744 en
Gijén, en el seno de “una de las mds antiguas familias de Asturias” (Varela, 1988,
p. 16). Su favorable posicién social le permitié materializar su patente interés
por la historia, la sociedad y la cultura, entre otros dmbitos del conocimiento,
erigiéndose como uno de los hombres ilustrados més relevantes del siglo xvim
espafiol. Asi pues, posee una elevada produccién de obras histéricas, que puede
dividirse, segin indica Sdnchez Albornoz, en tres periodos: el primero se corres-
ponde con su etapa madrilefa (1778-1790), en el que la historia le sirve de base



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 109

para el sostenimiento de tesis generales; el segundo se corresponde con la etapa
asturiana (1790-1801), en el que empieza a considerar absolutamente necesaria la
consulta de documentos histéricos; y, por tltimo, el periodo comprendido entre
su destierro en Palma de Mallorca y su muerte (1801-1808), en el que se reafirma
en la consideracién de la consulta documental como hecho indispensable (Baron
Thaidigsmann, 1985, p. 25). Como buen ilustrado, Jovellanos estimaba la visita
a los archivos como tarea obligatoria, tarea que le resultaba tan agradable como
tediosa en algunas ocasiones, y asi se lo hizo saber a Masdeu en una misiva, en la
que lo califica de “caro y fastidioso” (Barén Thaidigsmann, 1985, pp. 25-26).

Jovellanos siempre estuvo muy interesado en el arte, y esto queda patente
en sus obras, de las que han de destacarse el Elogio a las Bellas Artes, el Elogio
de don Ventura Rodriguez y las Cartas del Viaje de Asturias. Precisamente por su
aficién a las artes y el modo de abordar su estudio, puede ser considerado como
un “prerromdntico” (Arco, 1946, pp. 31-32). En este sentido, siguié un método
de trabajo muy concreto en el que pueden distinguirse tres pasos: el estudio de
los documentos histéricos, la descripcidn formal y la valoracién artistica, con-
siderada como finalidad principal. La valoracién artistica consiste, en términos
generales, en evaluar el “mérito” que posee esa obra dentro del proceso histérico.
Por eso Jovellanos repara en periodos y obras que habian sido hasta entonces
ignorados por la historiografia, con la intencién de “restablecer su mérito ante la
historia”. Asi se sintié atraido por la época medieval, una atraccién que se agu-
diza durante su viaje a Asturias en 1790 y, sobre todo, en la etapa de su destierro
mallorquin. De la produccién artistica de la Edad Media va a interesarse por
la arquitectura, hecho que responde a criterios estéticos ilustrados, relacionados
con la verdad y la naturaleza. La arquitectura posee mds independencia de esta
tltima, pues aunque los materiales provienen de ella, el grado de imitacién al que
estd sometida la arquitectura es menor que en otras artes. Por ello, mientras que la
pintura y la escultura son mds miméticas en sus representaciones, la arquitectura
es més independiente de la naturaleza en tanto “no se esclaviza a sus formas”. Asi,
para Jovellanos, aunque “su ‘fuerte’ fue la pintura’, el antinaturalismo y falta de
proporcién de las figuras medievales le hicieron dotar de un valor superior a la
arquitectura (Barén Thaidigsmann, 1985, pp. 26-28).

Es en este contexto en el que, en su obra Elogio de don Ventura Rodriguez,
menciond por primera vez el concepto de “arquitectura asturiana’. Dicha nocién
comprende un dmbito cronolégico que se extiende desde el siglo viir hasta finales
del siglo x11. Como puede deducirse de esta limitacién temporal, este concepto
de Jovellanos englobaba no sélo la propia “arquitectura asturiana” sino también
la arquitectura del romdnico, lo que muestra, por otra parte, que la acufiacién de



110 BEGONA TORRE MIGUEL

dicho término responde al origen del estilo y no a su extension territorial, pues el
concepto jovellanista abarcaba un dmbito geografico que superaba los limites del
Principado. Esta ambigiiedad conceptual hace que en muchas ocasiones el propio
Jovellanos no se atreva a calificar de “asturianos” algunos edificios romdnicos de
gran importancia, como puede ser San Martin de Frémista (Barén Thaidigs-
mann, 198s, p. 121).

Ademis, en el mismo marco cronolédgico ubicé Jovellanos otra “especie” de
arquitectura, la “arabesca”, que tiene correspondencia con lo que hoy entende-
mos como arquitectura “mozdrabe”,” término empleado por vez primera por
Cedn Bermudez. Va a ser precisamente el vinculo que establece Jovellanos entre
la “arquitectura asturiana” y la “arquitectura arabesca” lo que va a permitir la
individualizacién de la primera, al romper con la idea sostenida por Ponz y Cedn
de “arquitectura asturiana’ como degeneracién de la romana y la goda (Barén
Thaidigsmann, 1985, p. 122). Para el ilustrado gijonés, la “arquitectura asturiana’
posee un “carcter” que

dista menos de la arquitectura drabe que de la gética o tudesca, as{ como la drabe primitiva
distaba menos de la griega. Esto me ha llevado a creer que los arquitectos de Asturias,
empleados en las obras de alguna entidad por aquellos tiempos, eran drabes también, o al
menos discipulos de los 4rabes. (Jovellanos, 1981, p. 128)

Por otra parte, ha de vincularse el interés de Jovellanos por la arquitectura
medieval en general y la asturiana en particular con el ya mencionado espiritu
prerroméntico, por el que se buscan los origenes de la nacién a través de las obras
arquitectonicas mds peculiares para ser constituidas como simbolos de orgullo
nacional. En este sentido, para Jovellanos, en la época altomedieval “resurgimien-
to mondrquico, nacionalismo y religién cristiana” se encuentran “ejemplarmente
unidos” (Barén Thaidigsmann, 1985, pp. 111-112). Esta vinculacién entre arte y
politica, que se consolidard en el Romanticismo, y que convierte en simbolos
de una nacidn ciertos estilos arquitecténicos, ha de ser relacionado, en tltima
instancia, con los lieux de memoire y los “simbolos impuestos” y “simbolos cons-
truidos” definidos por Piere Nora (Nora, 1998, p. 10).

Sin embargo, a pesar del interés de Jovellanos en la “arquitectura asturiana”
no llegé a llevar a cabo un estudio pormenorizado de sus edificios, habiendo sido

* A partir de la publicacién de la obra de Manuel Gémez Moreno, Iglesias mozdrabes
(1919) se califica al arte del siglo x como “mozdrabe”. Sin embargo, se le han dado otras deno-
minaciones, como “arte de la repoblacién”, por Camén Aznar (Yarza, 2009, pp. 91-122).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 111

Llaguno quien aglutiné en su obra un mayor niimero de construcciones. Quizd
esto se deba a la concepcidn, por parte del ilustrado gijonés, de la “arquitectura
asturiana” como un todo, considerdndola como un hecho histdrico y explicdn-
dola, por lo tanto, en funcién de causas econdmicas, politicas y religiosas (Barén
Thaidigsmann, 1985, pp. 136-139). Aun asi, las reflexiones de Jovellanos supusie-
ron el inicio de la valoracién del arte medieval, algo de por si ya importante, a lo
que si se suma el haber sucedido en un siglo como el xvii1, cuyos gustos estéticos
respondian al mds absoluto clasicismo, resulta de una originalidad indudable.

5.2.1. La carta cuarta del Viaje de Asturias: la catedral de Oviedo

Es en su carta cuarta a Antonio Ponz en la que Jovellanos se refiere a la iglesia-
q g
pantedn de Santa Maria del Rey Casto:

Pero la del rey Casto, sustituida a la antigua del mismo nombre, y costeada por el piadoso
obispo don Juan Reluz a los principios del presente, es obra humilde, inventada sin gusto
y trabajada sin delicadeza. Casi otro tanto se puede decir de las capillas de Santa Eulalia y
Santa Bérbara (...). (Jovellanos, 1981, p. 131)

De una alusién tan breve se desprende, sin embargo, una idea muy impor-
tante: el desprecio de los ilustrados por la arquitectura barroca. En ella sélo vefan
desorden y mal gusto; en palabras del propio Jovellanos, los edificios de fdbrica
barroca eran “edificios fanfarrones, donde la riqueza del ornato escondia la falta
de orden y sistema, y deslumbraba al ignorante espectador”; incluso llega a hablar
de “la nueva y pestilente doctrina borrominesca” (Arco, 1946, p. 60). Esto se debe
a una vision orgdnica del arte, que como todo en la naturaleza, posee siempre
épocas de esplendor seguidas de otras de decadencia. Asi, el barroco no habia
sido mds que la degeneracién del arte renacentista anterior, degeneracién con la
que habfa conseguido terminar el Neoclasicismo del siglo xvii.” Por otra parte,
Jovellanos sustituye el nombre del obispo, Tomds Reluz, por el de Juan, un error
sin demasiada relevancia.

» Conviene recordar que es justo a mediados de este siglo cuando la Estética se convierte
en una doctrina filoséfica, término acufiado por Baumgarten que publica su obra Aesthetica
en 1750. Es en este momento cuando surgen los debates sobre el concepto de belleza y Winc-
kelmann ensalza la perfeccién del arte de la Antigiiedad (cldsico) (Marchdn Fiz, 1996, pp. 12-13
y 66-71).



112 BEGONA TORRE MIGUEL

Seguidamente vuelve a referirse a la iglesia del Rey Casto, sin describir su as-
pecto primitivo, remitiendo al lector a la obra de Ambrosio de Morales si quiere
conocerlo. Tampoco se detiene en la descripcién de su aspecto actual, actitud que
puede considerarse justificada por su opinién sobre el arte barroco. Por otro lado,
le presta atencién al pantedn, aunque nuevamente no lo describe, pero si recoge
la inscripcién en la que se sefialan todos los reyes que yacen en él.” Finalmente,
parece que sintié enorme curiosidad por el sarcéfago de Ithacio, tnico elemento
de todo el templo al que le dedica una descripcién:

En la misma capillita se ve también un sepulcro o arca de piedra de forma y escultura
bien antigua, donde segtin la tradicién, estuvo sepultado no sé qué infante. Lo que yo
vi en uno de los frentes fue aquel célebre monograma griego del ldbaro de Constantino,
tan usado y tan conocido en la edad media, y que sin embargo equivocé Morales con
la cruz de don Pelayo, quizd porque hallé ésta muy repetida en los antiguos monumen-
tos de Asturias. En la cubierta de esta arca se leen en buenas letras romanas estos dos
Versos:

Inclusi tenerum praetioso marmore corpus
Aeternam in sede nominis Ithacii.

(Jovellanos, 1981, p. 133)

El motivo por el que se detiene en esta excepcional pieza parece evidente: se
trata del dnico vestigio antiguo del templo, y por lo tanto, el tnico verdadera-
mente interesante a los ojos de un ilustrado como Jovellanos. Por otra parte, reco-
noce por fin el asturiano la representacién del monograma de Cristo,” que tantas
confusiones habia suscitado a los historidgrafos anteriores, quienes lo confundian
con la Cruz de la Victoria.

Puede concluirse que la aportacion a la historiografia artistica de Jovellanos
es absolutamente excepcional, ya que, aunque sus afirmaciones no siempre son
sostenibles debido a la dudosa autenticidad de las fuentes, mostré una gran “in-
tuicidn histérica” que le permitié sacar conclusiones semejantes a las que sacaria
un historiador actual. Ademds, conceptualizé e individualizé un estilo, el asturia-
no, término que atin hoy, aunque con unos limites diferentes, es empleado (Caso

* Comete errores en la transcripcién, que le hacen considerar erréneamente la posibilidad
de que el Pantedn haya sido fundado por Vermudo I, en vez de por Alfonso II Vid. Jovellanos,
1981, p. 132.

¥ Aunque Jovellanos habla del “libaro de Constantino”, este no es mds que el origen del mono-
grama cristiano (Garcia Garcfa, 2010, pp. 21-31).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 113

Gonzilez, 1981, p. 31). De este modo Jovellanos, “en pleno prerromanticismo,
acusa las tendencias, puestas de manifiesto ya en Europa, que cobrarin vigencia
en el siglo x1x” (Moreno Alonso, 1979, p. 159).

5.3. El padre Manuel Medrano

Habria sido un error concluir este articulo sin mencionar la peculiar obra llevada
a cabo por el padre dominico Manuel Medrano, obra que sin duda merecerfa un
estudio independiente y minucioso. Con el titulo de Patrocinio de Nuestra Seriora
en Espana. Noticias de su imagen del Rey Casto y vida del llustrisimo Serior, el serior
D. Fr. Thomas Reluz, fue publicada esta obra en 1719, y en ella describe el padre
Medrano el templo y el pantedn tanto en su aspecto original como en el actual,
ya que su vida coincidié con el momento de transicidon de un edificio a otro. De
este modo, el autor se deshace en halagos hacia el nuevo pantedn, edificado “con
tanta grandeza, y tantos primores, que a pesar de la evidencia de los ojos, no aca-
ba de persuadirle el entendimiento, quepa en tan corto sitio, tanta perfeccion”
(Medrano, 1719, p. 182). En general, puede decirse que es una obra escrita en un
lenguaje profuso y abigarrado, cuya finalidad es exaltar la figura del obispo Tomds
Reluz, que es descrito como un hombre de una gran fe y como promotor de las
artes, lo que permite al autor compararle con Alfonso II el Casto, dando lugar a
fragmentos de texto realmente curiosos.

6. CONCLUSIONES

La iglesia de Santa Maria del Rey Casto y su pantedn real, como construcciones
histdricas, siempre han respondido a unos intereses ideoldgicos que han ido cam-
biando a lo largo del tiempo. Por una parte, la historiografia de los siglos xv1 y
xvi muestra el empleo del templo y el pantedén como elementos de exaltacion
regia, mientras que el siglo xviir supone el arranque de su concepcién como un
elemento de exaltacién regionalista.

Asimismo, ha podido apreciarse cémo en los siglos xv1 y xvir la produc-
cién histérica estuvo, generalmente, en manos de eruditos eclesidsticos, mien-
tras que con la llegada de la Ilustracién, la historia pasé a ser elaborada en su
mayor parte por intelectuales civiles, que la dotaron de un tono mds critico.
De este modo, hubo una evolucién clara de la historia erudita a la historia
critica.



114 BEGONA TORRE MIGUEL

Ademds es notable el cambio de gusto a lo largo de las diferentes épocas. En
este sentido, el interés por la Edad Media fue creciendo a partir del siglo xviir, a la
vez que se acentuaba el sentimiento nacional. Por otro lado, la visién del Barroco
fue muy negativa, sometiendo a las construcciones de este estilo a duras criticas,
como se ha podido ver en el caso de Santa Marfa.

Finalmente, conviene resaltar el caridcter documental de las fuentes anteriores
al siglo xv111, como Ambrosio de Morales y Luis Alfonso de Carvallo, pues gracias
a ellas nos es posible reconstruir el aspecto original de la iglesia y el pantedn.

Como se ha podido ver, la iglesia de Santa Maria del Rey Casto y el panteén
real han tenido diferentes significados simbélicos segin las épocas, pero nunca
han quedado relegados al olvido. Adn hoy, la iglesia y el pantedn siguen recor-
dando a Alfonso 11, e/ Nuestro, en un contexto claramente regionalista, a través
de una misa con responso celebrada cada afio que muestra “la huella que dejé en
esta ciudad, que es la suya” (Ruiz-Tilve, 2014).

BIBLIOGRAFfA

Abascal Palazén, Juan Manuel, 2012: “Ambrosio de Morales como informante
epigréfico: un debate abierto”, Velaia: Revista de prehistoria, historia antigua,
arqueologia y filologia cldsicas, n°® 29, 2012, 395-414.

Abol-Brasén, Alvarez Tamargo, Manuel, 1997: “Alfonso Marafién de Espinosa”,
Asturianos Universales, vol. 11, Madrid, pp. 159-209.

Alonso Alvarez, Raquel, 2007: “Los enterramientos de los reyes de Le6n y Cas-
tilla hasta Sancho IV. Continuidad dindstica y memoria regia”, e-Spania, n°
3, 1-15.

, 2008: “El pantedn de los reyes de Asturias: modelos ideoldgicos”, en Mo-

delos, intercambios y recepcion artistica: de las rutas maritimas a la navegacion
en red, vol. 11, Universitat de les Illes Balears.

, 2007-2008: “Patria Ullata asperitate moncium. Pelayo de Oviedo, el archa
de las reliquias y la creaciéon de una topografia regia”, Locus Amoenus, 9.

, en prensa: “The cruces gemmatae of Oviedo and their use in new liturgical
and propagandistic contexts betweem the eleventh and twelfth centuries”. En
prensa.

Arca Miguélez, M# Cristina, 1997: “Tirso de Avilés y Hevia”, Asturianos Univer-
sales, vol. X1II, ed. Pdramo, Madrid.

Arco, Ricardo del, 1946: “Jovellanos y las Bellas Artes”, en Revista de Ideas Estéti-
cas, n° 13, tomo IV (enero-febrero-marzo), CSIC, pp. 31-64.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 115

Argiielles Martinez, José, 1999: Tirso de Avilés. Revision biogrdfico-histérica en el
cuarto centenario de su muerte, Grafinsa, Oviedo.

Arias Pdramo, Lorenzo, 2007: Enciclopedia del Prerromdnico en Asturias, vol. 11,
Fundacién Santa Maria la Real, Aguilar de Campoo.

Avilés, Tirso de: Armas y linajes de Asturias y Antigiiedades del Principado (ed.
Grupo Editorial Asturiano, Oviedo, 1991).

Bango Torviso, Isidro G., 1992: “El espacio para enterramientos privilegiados en
la arquitectura medieval espanola”, Anuario del Departamento de Historia y
Teoria del Arte, vol. TV.

Barén Thaidigsmann, Javier, 1985: Ideas de Jovellanos sobre arquitectura (arqui-
tectura altomedieval), Servicio de Publicaciones del Principado de Asturias,
Oviedo.

Guy Bourdé y Hervé Martin, Las escuelas histéricas, Akal, Madrid, 2004 (12 ed.
1992).

Carrero Santamarfa, Eduardo, 2003: E/ conjunto catedralicio de Oviedo durante la
Edad Media, Real Instituto de Estudios Asturianos, Oviedo.

, 2007: “La ‘Ciudad Santa’ de Oviedo, un conjunto de iglesias para la me-
moria del rey”, Hortus Artium Medievalium, vol. 11, n° 13.

Carvallo, Luis Alfonso de: Antigiiedades y cosas memorables del Principado de Astu-
rias (ed. Ayalga, Gijon, 1977).

Caso, Francisco de, 1981: La construccion de la Catedral de Oviedo (1293-1587),
Universidad de Oviedo, Oviedo.

Caso Gonzilez, J. M., 1981: Prélogo, Cartas del viaje de Asturias, Ayalga, Gijén,
(vol. I).

Chacén Delgado, José, 2007: “El concepto de historia en Espafa (1750-1850)”,
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica y Humanidades, n° 17.

Cuart Moner, Baltasar, 2004: “La larga marcha de las historias de Espafia en el
siglo xv1”, en La construccion de las historias de Espana, Ricardo Garcia Céreel
(coord.), Fundacién Carolina, Centro de Estudios Hispdnicos e Iberoameri-
canos, Marcial Pons, Madrid, 45-126.

Deswarte, Thomas, 2003: De la destruction a la restauration. Lidéologie du royau-
me d’'Oviedo-Leon (VI -XI' siécles), Brepols, Turnhout, Belgium.

Ferndndez Ferndndez, Armando, 1981: “El sarcéfago de Ithacio de la Catedral de
Oviedo”, Studium Ovetense, n° 9.

Gallego, Jose Andrés (coord.), 2003: Historia de la historiografia espafiola, En-
cuentro, Madrid.

Garcia de Castro Valdés, César, 1995: Arqueologia cristiana de la Alta Edad Media
en Asturias, Real Instituto de Estudios Asturianos, Oviedo.




116 BEGONA TORRE MIGUEL

, 1999: “Las primeras fundaciones”, en La catedral de Oviedo, vol. I, ed.
Nobel, Oviedo.

Garcia Cuetos, M2 Pilar, 2001: E/ convento dominico de Nuestra Seriora del Rosa-
rio de Oviedo. Historia y arquitectura, Real Instituto de Estudios Asturianos,
Oviedo.

Garcfa Fitz, Francisco, 2009: “La Reconquista: un estado de la cuestién”, Clio &
Crimen, n° 6, Centro de Historia del Crimen de Durango.

Garcia Garcia, Francisco de Asis, 2010: “El Crismén”, en Revista Digital de Icono-
grafia Medieval, vol. 11, n° 3.

Garcia Herndn, Enrique, 2004: “Construccién de las historias de Espafia en los
siglos XvII y XVII1”, en La construccion de las historias de Esparia, Ricardo Gar-
cfa Circel (coord.), Fundacién Carolina, Centro de Estudios Hispdnicos e
Iberoamericanos, Marcial Pons, Madrid, pp. 127-194.

, 2006: “La Espafa de los cronistas reales en los siglos xv1 y xvit”, Norba,
Revista de Historia, Instituto de Historia, CSIC, vol. 19, 125-150.

Gil Ferndndez, Juan, Moralejo, Jose L., y Ruiz de la Pefia Solar, J. Ignacio, 198s:
Crénicas asturianas, Universidad de Oviedo.

Godoy Alcdntara, José, 1999: Historia critica de los falsos cronicones (1868) Univer-
sidad de Granada.

Hazard, Paul, 1985: E{ pensamiento europeo en el siglo xviir, Alianza, Madrid (12 ed.
en “Revista de Occidente”, 1946).

Herr, Richard, 1979: Espania y la Revolucion del siglo xvii, Aguilar, Madrid.

Jovellanos, Gaspar Melchor de, Cartas del viaje de Asturias, ed. J. M. Caso Gon-
zélez, Ayalga, Gijén, 1981 (vol. I).

Kagan, Richard L., 2001: “Clio y la Corona: escribir historia en la Espafna
de los Austrias”, Espana y el mundo atlintico, Homenaje a John H. Elliot,
Richard L. Kagan y Geoffrey Parker (eds.), Marcial Pons, Ed. de Historia,
Madrid.

, 2010: Los Cronistas y la Corona. La politica de la Historia de Espana en las
Edades Media y Moderna, Centro de Estudios Europa Hispédnica y Marcial
Pons Historia, Madrid.

Ladero Quesada, Miguel Angel, 2005: “Unidad y diversidad en la Espafia Me-
dieval. En torno a las ideas de nacidn, patria y estado”, en Fundamentos me-
dievales de los particularismos hispdnicos, IX Congreso de Estudios Medievales
(2003), Fundacién Sdnchez Albornoz, Avila.

Llaguno, Eugenio, 1829: Noticias de los arquitectos y arquitectura de Espania, Ma-
drid.
Llano, Aurelio de, 1928: Bellezas de Asturias de Oriente a Occidente, Oviedo.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 117

Madrid Alvarez, Vidal de la, 1990: “La construccién de la Capilla de Nuestra
Sefiora del Rey Casto y Panteén Real de la Catedral de Oviedo”, Lizo, n° 9.

, 1998: “Reformas barrocas en los panteones reales espafioles: el Pantedn

Real de la catedral de Oviedo y el Panteén de los Reyes de San Isidoro de

Ledn”, Scripta, Homenaje a Elida Garcia Garcia, 11, Universidad de Ovie-

do.

,2010: “La Capilla Real de la Catedral de Oviedo, Felipe V y la Virgen de las
Batallas. La creaciéon de un instrumento de legitimacién borbénica”, La cate-
dral guia mental y Espiritual de la Europa Barroca, Universidad de Murcia.

Maranén de Espinosa, Alfonso, 1977: Historia eclesidstica de Asturias, ed. de Vic-

toriano Rivas Andrés, Monumenta Historica Asturiensia, Gijén.

Maravall, Jose Antonio, 1972: “Mentalidad burguesa e idea de Historia en el
siglo xvirr”, Revista de Occidente (segunda época), tomo XXXVI, n° 107,
250-286.

Marchdn Fiz, Simén, 1996:La estética en la cultura moderna, Alianza, Madrid (12
ed. 1987).

Masdeu, Juan Francisco: “Espafia Goda®, en Historia critica de Espania y de
la cultura espariola, tomo IX, editado en Madrid, imprenta de Sancha, ano
M. DCC. XCI.

Medrano, Manuel, 1719: Patrocinio de Nuestra Senora en Esparna. Noticias de su
imagen del Rey Casto y vida del Ilustrisimo Sefior, el sefior D. Fr. Thomas Reluz,
Oviedo.

Morales, Ambrosio de, 1977: Viaje a los reinos de Ledn, y Galicia, y Principado de
Asturias, Oviedo.

Moreno Alonso, Manuel, 1979: Historiografia romdntica esparnola. Introduccién
al estudio de la historia en el siglo x1x, Universidad de Sevilla.

Nora, Pierre, 1998: Realms of memory, vol. 111, Columbia University Press.

Porqueras Mayo, Alberto, 1996: Estudios sobre la vida y la obra de Luis Alfonso de
Carvallo (1571-1635), Real Instituto de Estudios Asturianos, Oviedo.

Quadrado, Jose M2, 1977: Recuerdos y Bellezas de Espana. Asturias y Ledn (1877)
Madrid, Ayalga.

Ramallo Asensio, German, 1985: Escultura barroca en Asturias, Instituto de Estu-
dios Asturianos, Oviedo.

Rios Saloma, Martin E, 2005: “De la Restauracién a la Reconquista: la construc-
cién de un mito nacional (Una revisién historiogréfica. Siglos xv1 y xvir)”, En
la Espana medieval, Universidad Complutense de Madrid, 28, 379-414.

,2008: “La Reconquista: génesis de un mito historiogréfico”, Historia y Gra-

fia, n° 30, 191-216.




118 BEGONA TORRE MIGUEL

Risco, Manuel, 1986: “Antigiiedades concernientes 4 la regién de los Astures
Transmontanos desde los tiempos mas remotos hasta el siglo X, en Esparia
Sagrada, tomo XXXVII, Madrid, oficina de Blas Roman (ed. facsimil: Mases,
Gijon, 1986).

Rivas Andrés, Victoriano, 1977: “Presentacién”, Historia Eclesidstica de Asturias,
Monumenta Historica Asturiensia, Gijén, pp. XV-XXV.

Ruiz de la Pena Solar, J. Ignacio, 1986: “Prélogo”, Espana Sagrada, tomo XXX-
VII, Madrid, pp. V-XVL.

, 2000: La monarquia asturiana (718-910), Cangas de Onis.

Ruiz-Tilve, Carmen: “27 de marzo y otras fechas. El origen del nombre de la

plaza de la Escandalera, el éxito de la gala de los Premios Liricos y la misa por
Alfonso I1”, en La Nueva Espana, Oviedo, 06.04.2014.

Sagredo Ferndndez, Félix, 1975: “Enrique Flérez (1702-1773) y su Espana Sagra-
da”, Homenaje a don Agustin Millares Carlo, tomo 1, Caja Insular de Gran
Canaria.

Sénchez Alonso, Benito, 1944 y 1950: Historia de la historiografia espariola, vol. 11
y 111, Madrid.

Sénchez Madrid, Sebastidn, 2002: Arqueologia y Humanismo. Ambrosio de Mora-
les, Universidad de Cérdoba.

Schlunk, Helmut, 1947: “Arte visigodo” y “Arte asturiano”, Ars Hispaniae, vol. 11,
Plus-Ultra, Madrid.

, 1947b: Schlunk, Helmut, “El sarcéfago de Castiliscar y los sarcéfagos pa-

leocristianos espafioles de la primera mitad del siglo 1v”, Revista Principe de
Viana, n° 28, pp. 305 y ss.

Schlunk, Helmut, y Hauschild, Theodor, 1978: Hispania Antiqua. Die Denkmiiler
der friihchristlichen und westgotischen zeit, Verlag Philipp von Zabern, Mainz
am Rhein.

Selgas Albuerne, Fortunato de, 1908: Monumentos ovetenses del siglo 1x, Madrid.

Varela, Javier, 1988: Jovellanos, Alianza, Madrid.

Vidal, Sergio y Garcia-Cantero, Virginia “The use of Estremoz marble in Late
Antique sculpture of Hispania: new data from the petrographic and cathodo-
luminescence analyses”, ASMOSIA X, 2012, en prensa.

Yarza, Joaquin, 2009: Arte y arquitectura en Espana, s00-1250, Cdtedra, Madrid.



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MAR{A DE OVIEDO) 119

Fig. 1. Planta y alzado de la iglesia de Santa Maria del Rey Casto,

segiin Fortunato de Selgas (Monumentos ovetenses del siglo IX, p. 73)



120

BEGONA TORRE MIGUEL

Fig. 2. Planta de la iglesia de Santa Maria del Rey Casto,
segun Aurelio de Llano (Bellezas de Asturias. De oriente a
occidente, p. 337).



EL PANTEON DE LOS REYES (SANTA MARfA DE OVIEDO) 121

Fig. 3. Reconstruccion ideal de Santa Maria del Rey Casto,
segtin Lorenzo Arias (Enciclopedia del prerromdnico en Asturias, vol. 11, p. 535).



122 BEGONA TORRE MIGUEL

Figs. 4 y 5 (detalle). Sarcéfago de Ithacio. Panteén Real.
Fotografia: Begofia Torre Miguel.



