
Medievalia 27/1 (2024), 159-181 – issn: 2014-8410 (digital)
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.645

ISSN 2013-9004 (digital); ISSN 0210-2862 (paper) Papers 2020, 105/1
https://doi.org/10.5565/rev/papers.2549 5-27

El efecto de la estructura de las redes sociales 
sobre la confianza. Un análisis de simulaciones 
computarizadas y evaluación de la tesis de Coleman

José Ignacio García-Valdecasas
Universidad de Valladolid. Departamento de Sociología y Trabajo Social
joseignacio.garcia-valdecasas@uva.es

Recepción: 14-02-2018
Aceptación: 14-11-2018
Publicación: 26-07-2019 

Resumen

El objetivo del artículo es analizar el impacto de distintos tipos de estructuras y de diferentes 
propiedades estructurales de las redes sociales sobre la tendencia a confiar en el interior de 
ellas. Para llevar a cabo dicho objetivo, se han realizado una serie de experimentos virtuales 
con redes artificiales a través de técnicas de simulación computarizadas. Los resultados 
ponen de manifiesto el profundo efecto de las propiedades estructurales (densidad de red, 
índice de globalización de vínculos e índice de Gini de la distribución de vínculos) y del 
tipo de estructura (regular, aleatoria y mundo pequeño) de las redes sociales sobre la ten-
dencia a confiar entre los agentes de una red. Además, se evalúa la tesis de Coleman sobre 
el control y la vigilancia de los jóvenes para no abandonar los estudios a partir de los datos 
suministrados por los experimentos virtuales realizados con las redes artificiales anteriores. 

Palabras clave: mundo pequeño; coeficiente de conglomerado; índice de Gini; experimen-
tos virtuales; redes artificiales; simulación computarizada; tesis de Coleman

Abstract. The effect of social network structures on trust: An analysis based on computer 
simulations and the evaluation of Coleman’s theory

The aim of this article is to analyze the impact of different social network structures and 
structural properties on the tendency to trust inside networks. To this end, a series of virtual 
experiments with artificial networks have been carried out using computer simulations. 
The results underscore the profound effect of the structural properties (network density, 
link globalization index and Gini index of the distribution of links) and type of structure 
(regular, random and small world) of social networks on the tendency to trust among the 
agents of a network. In addition, Coleman’s theory on the control and surveillance of 
young people is evaluated to study the data provided by the virtual experiments with the 
previous artificial networks.

Keywords: small world; clustering coefficient; Gini Index; virtual experiments; artificial 
networks; computer simulation; Coleman’s theory

Rasgos caballerescos  

en las Sumas de historia troyana*

Chivalric features  

in the Sumas de historia troyana

Almudena Izquierdo Andreu
Universidad de Salamanca-IEMYRhd

aizquierdoan@usal.es
https://orcid.org/0000-0001-7408-3046

Recepción: 12/03/2024 – Aceptación: 14/06/2024

Resumen
Este artículo tiene como objetivo analizar los cambios producidos en los héroes 
clásicos de las Sumas de historia troyana para asimilarlos a los caballeros me-
dievales en paralelo con aquellos que protagonizan los romances caballerescos 
medievales. Se repasarán los rasgos caballerescos de Jasón, Hércules, Troilos, 
Aquiles y Bruto a través de sus comportamientos y acciones en las Sumas. Estos 
atributos derivan del proceso de contextualización para adaptar el contenido 
mitológico a la visión y a la experiencia inmediata de los lectores coetáneos del 
texto. En esta línea, la construcción de los personajes los convierte en modelos 
pero, sobre todo, en antimodelos según su comportamiento y las decisiones 
que tomen.

Palabras clave
Sumas de historia troyana, caballería, Hércules, Aquiles, Bruto, contextualiza-
ción.

*  Esta publicación es parte de la ayuda para contratos Juan de la Cierva Formación, ref. 
FJC2020-043453-I, financiada por MCIN/AEI /10.13039/501100011033 y por la Unión Europea 
NextGenerationEU/PRTR. Asimismo, se vincula a los objetivos del proyecto “El legado historio-
gráfico de Alfonso X (II): fuentes, influencias y lecturas (LEHIAL II)”, ref. PID2021-127417NB-I00 
(IP: Francisco Bautista Pérez), financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovación.



Abstract 
The aim of this article is to analyse the changes produced in the classical heroes 
of the Sumas de historia troyana in order to assimilate them to medieval knights 
in parallel with those who are the protagonists of medieval chivalric romances. 
The chivalric traits of Jason, Hercules, Troilus, Achilles and Brutus will be seen 
through their behaviour and actions in the Sumas. The cause is the process of 
contextualisation that allows the adaptation of the mythological content to the 
vision and immediate experience of the contemporary readers of the text. In this 
line, the construction of the characters turns them into models but, above all, 
into “anti-models” according to their behaviour and the decisions they make.

Keywords
Sumas de historia troyana, chivalry, Hercules, Achilles, Brutus, contextualisation.

introducción

Las Sumas de historia troyana es un texto castellano en prosa que se encuadra den-
tro del amplio grupo de romances de materia historiográfica, categoría genérica 
que surge con fuerza en el siglo xiv (Gómez Redondo 1999, p. 1631). Mientras 
que en las primeras décadas se produce el desarrollo de los esquemas de la prosa 
de ficción, a partir del reinado de Alfonso XI se intensifica el interés por la te-
mática clásica. Ya en la corte de Sancho IV cobran importancia los relatos de las 
Cruzadas que apuntalan las primeras narraciones caballerescas ficcionales. Más 
adelante, desde el Libro de caballero Zifar hasta los romances de materia artúrica, 
las tramas se organizan sobre los mecanismos historiográficos, es decir, unos pro-
cedimientos que permiten ordenar los materiales para ofrecer una visión verosí-
mil de los contenidos tanto por su lenguaje como por su organización temporal. 
Poco después, hacia la cuarta década del siglo, resurge un interés renovado por 
la tradición clásica que busca la disposición y configuración de unos hechos que 
encajarían en las situaciones políticas y sociales del momento, a lo que se suma el 
desarrollo de los romances caballerescos (Gómez Redondo, 1999, pp. 1631-1632). 

Esto se complementa con la capacidad de transformación de la materia tro-
yana en tanto que su leyenda se amolda a diversos géneros y épocas. En palabras 
de Sanz Julián: “Es precisamente esta ductilidad la que le ha permitido renovarse 
manteniendo su esencia, mezclarse con otros géneros y materias conservando a la 
vez sus rasgos distintivos” (2010, p. 160). Partiendo de estas premisas, las Sumas 
se convierten en un paradigma de este proceso de contextualización gracias a di-

160	 Almudena Izquierdo Andreu



ferentes métodos que posibilitan su configuración historiográfica y la adaptación 
de sus contenidos según el escenario y el público al que se dirijan.

De esta manera, las Sumas llevan a cabo un procedimiento de contextuali-
zación que facilita la adaptación del contenido mitológico a la visión ideológica 
coetánea, además de acercar el argumento a la experiencia inmediata del público 
del texto. En línea con esto, la conexión con los romances caballerescos lleva a 
que los héroes troyanos y griegos se caractericen como verdaderos caballeros, 
según ocurre en los casos de Jasón y Hércules. Al mismo tiempo, sus aventuras 
amorosas y militares son consecuencia del acercamiento del tipo clásico a una 
nueva época donde el héroe clásico se equipara al caballero.� 

Partiendo de esta base, el objetivo de este trabajo es analizar las características de 
los héroes clásicos en las Sumas, y su adaptación a los ideales caballerescos que cincelan 
su comportamiento y personalidad, con especial atención a la aventura caballeresca y 
a las relaciones amorosas. Dada la amplitud del tema, únicamente se analizan los casos 
de Jasón y Hércules (pertenecientes al núcleo de los orígenes de Troya), los ejemplos de 
Troilos, Diomedes y Aquiles (localizados en el segundo núcleo de las guerras entre grie-
gos y troyanos), y la figura de Bruto (una parte de la sección de la materia de Roma).

1. las sumas de historia troyana: origen y cuestiones generales

Las Sumas de historia troyana relatan los orígenes y diversas destrucciones de la 
ciudad de Troya, así como el nacimiento de la ciudad de Roma, por lo que se 
considera una de las primeras historias de Troya independientes en España, sin 
estar incluida en un compendio histórico más amplio. El texto se conserva en 
dos testimonios completos manuscritos en la Biblioteca Nacional de Madrid: el 
testimonio A en el mss. 9256 y el testimonio B en el mss. 6419.� Aparte, contamos 
con una edición de Agapito Rey firmada en el año 1932 y una transcripción del 
testimonio más antiguo de Robert G. Black (1990).� Por otro lado, la datación 

�  Esta coincidencia entre la temática troyana y caballeresca la explora Marín Pina (2004-2005 y 
2011). También la aventuró Sanz Julián a través del análisis de los grabados de las ediciones alemanas 
de la Buch von Troia I donde destacan elementos caballerescos como las escenas amorosas, las aven-
turas de los héroes y, muy especialmente, los enfrentamientos en las batallas (2010, pp. 169, 181). Para 
profundizar en el tema de los grabados de temática cortesana y caballeresca en las historias troyanas, 
véase también de Sanz Julián (2009 y 2017, p. 108-109).

�  También se puede consultar la ficha de la obra en Philobiblon (BETA texid 1567) que incluye 
una descripción física de los testimonios.

�  Citamos el texto de la edición de Agapito Rey (Leomarte, 1932).

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 161



de la obra resulta todavía problemática y continúa sin resolverse por parte de la 
crítica, al tomar como única referencia la segunda mitad del siglo xiv. Rey dató 
la obra alrededor de 1350, en concreto, el testimonio A se localiza en un códice de 
la segunda mitad del siglo xiv (1932, p. 6), mientras que el códice que recoge B se 
retrasa a inicios del siglo xv como apunta también Haywood (2002, 748-749). 

Uno de los rasgos más llamativos de las Sumas es la unidad textual que pre-
senta, y que la diferencia notablemente de sus fuentes. De manera sucinta, las 
fuentes más directas del texto son la General Estoria, la Estoria de España y la His-
toria destructionis Troiae de Guido delle Colonne, como destacan Pla Colomer y 
Vicente Llavata (2020, pp. 52-53). Del primer texto surgen parte de las aventuras 
de Hércules y los hechos anteriores y posteriores a la guerra de Troya. A su vez, es-
tos materiales se habían extraído de fuentes como las Metamorfosis de Ovidio, o la 
Historia Regum Britaniae. Por su parte, los episodios pertenecientes a la Estoria de 
España se corresponden con las aventuras de Hércules en la Península,� las aven-
turas de Dido y Eneas, la fundación de Tiro y el origen de las amazonas, hechos 
que los compiladores alfonsíes tomaron de escritos como la Eneida de Virgilio, 
del Epitoma Historiarum Philippicarum de Justino, junto con la Historia de rebus 
Hispaniae y la Historia Romanorum de Rodrigo Jiménez de Rada. Por último, la 
Historia destructionis Troiae de Guido delle Colonne proviene de relatos medie-
vales que recogen las aventuras troyanas, entre los que se hallan el Ephemeris belli 
troiani de Dictis Cretense y el De Excidio Troiae Historia de Dares Frigio.� 

Sin embargo, y a pesar de que bajo el apelativo de “sumas” se puede pensar 
que la obra es una mera sucesión de relatos con el punto común de la pertenencia 
a la temática clásica (con especial hincapié en las destrucciones de Troya), el texto 
resulta mucho más complejo. Se trata, en palabras de Pereira Míguez (2012, p. 
761), de una reescritura de las fuentes según los ejes que marcaron el scriptorium 
alfonsí; esto reforzaría el papel de la realeza y legitimaría su poder, en lo que para 
el investigador es un rasgo que acerca la obra al movimiento molinista.� Asimis-
mo, el trabajo del supuesto autor no consiste en transcribir y apilar datos, sino 
que lleva a cabo un proceso de reescritura para integrar los diferentes materiales 
armoniosamente en la trama principal; esto conduce a la creación de un texto 
nuevo diseñado bajo los principios del romance historiográfico.

�  Para el mito de Hércules en la General estoria, véase Cárdenas-Rotunno (1997).
�  Una amplia panorámica de las fuentes la da Pereira Míguez (2012, p. 753). Para las fuentes de 

la General estoria, Pichel Gotérrez (2016, pp. 164-175).
�  Esta última posibilidad resulta bastante dudosa, dado que todo apunta a que el texto se dataría en la 

segunda mitad del siglo xiv, lo que complica su ligazón con el pensamiento molinista en la línea de otros 
romances como el Libro del caballero Zifar. Para el estudio del LCZ, véase la tesis de Lucía Megías (1993).

162	 Almudena Izquierdo Andreu



Todo esto conduce a la figura del misterioso autor, conocido tradicionalmen-
te como Leomarte.� No obstante, una lectura atenta del texto deja claro que este 
misterioso personaje sería, en principio, una más de las fuentes consultadas, y se 
posiciona a la altura de Virgilio u Homero. Asimismo, la teoría más plausible se-
ñala que Leomarte sería en realidad un autor inventado o ficticio en paralelismo 
con otros casos, como ocurre en la Crónica Sarracina o en el Amadís de Gaula 
(Gómez Redondo, 1999, p. 1634). De una opinión similar es Pascual Argente, 
quien opina que Leomarte es una de las fuentes, posiblemente inventada, a las 
que recurre el anónimo autor (2015, p. 132).� Posiblemente, su mención como 
fuente principal para dar veracidad y un sentido de autoridad a la crónica. Por 
todo ello, no conocemos la verdadera mano que llevó a cabo todo el trabajo de 
reescritura y de integración de las diversas fuentes para la creación de un texto 
completamente nuevo y que, posteriormente, tendrá una notable influencia.�

Siguiendo a Gómez Redondo, los mecanismos que posibilitan el procedi-
miento de reescritura van desde el diseño cronístico a la organización flexible de 
la línea temporal de la obra, lo que permite aunar las diferentes historias. A esto se 
añaden la perspectiva y reflexión del autor a la hora de enlazar los diversos puntos 
de vista, ya sea por la selección de ciertas líneas argumentales o ya por el interés 
que muestra en ciertos relatos sobre otros. Todo ello, aparte de ser un indicio de 
una conciencia autorial, evidencia el valor de ejemplaridad que tienen para el 
lector o público coetáneo. Esto se produce mediante ese proceso de contextua-
lización que se ha mencionado al inicio, de forma que esos relatos antiguos, así 
como la presentación de los personajes, se actualizan y se ajustan a la vertiente 
ideológica para la que se está creando el texto (1999, pp. 1637-1638). Además, 
para que se materialice esta adaptación, es necesario presentar a los personajes 
desde una óptica renovada, lo que los aproxima a la realidad inmediata de un 
público ya familiarizado con diferentes obras de ficción o, por hilar más fino, con 
romances caballerescos. Al fin y al cabo, el propio mito clásico aporta una serie 
de ingredientes que, con los ajustes necesarios, son la base perfecta para incluir 
rasgos caballerescos en las aventuras troyanas.

�  Es más, este nombre es el que se da en el Diccionario filológico de la Edad Media (Haygood, 
2002) o en la propia ficha de la BNE que recoge los manuscritos de las Sumas.

�  También resulta interesante el trabajo de Sacchi (2017).
�  Las Sumas se convierten en un importante éxito, como demuestra el hecho de ser la principal 

fuente de la Crónica troyana impresa a finales del siglo xv (Sanz Julián, 2015). Asimismo, otro es-
crito en los que su influencia ha sido evidente es la Confessio amantis castellana que estudió Pascual 
Argente (2015). 

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 163



2. primeras figuras caballerescas: jasón y hércules

Las peripecias de Jasón y Hércules se localizan en el primer núcleo del relato, 
justo tras la fundación de Troya, y están ligadas (sobre todo las de Hércules) a la 
tercera destrucción de la ciudad. Para explicar el origen de esta situación, el na-
rrador ve necesario ampliar el relato previo con las aventuras de Jasón y Hércules, 
de modo que sus vivencias enganchen al público del siglo xiv. Esto se produce 
gracias a los mecanismos paralelos que hilvanan la aventura caballeresca con el 
desarrollo de los relatos.

La historia de Jasón da comienzo en el título XX del libro, cuando es presen-
tado como un joven príncipe destinado a vivir una aventura de corte caballeresco 
por indicación de su tío, el rey Feleo, quien teme que le arrebate el trono. El reto 
que le plantea es la obtención del vellocino de la isla de Colcas, que se encuentra 
fuertemente protegido por dragones, a lo que se suman una serie de encanta-
mientos, toros y leones, según se describe en el capítulo previo:

E fezieronle vn tenplo en que se puso, en el qual estauan a la puerta del dos toros de 
alanbre fechos por tal encantamento que qualquier que ally veniese por sacar algo de 
aquel tenplo, con tan fuerte bramidos e espanto venian a él que lo matauan, el vno de 
vn cabo e el otro del otro. Otrosi, a la puerta del tenplo de parte de dentro estauan dos 
leones tan espantables que marauilla era muy grand, por aquella mesma arte. E estaua 
mas a la puerta de dentro del santuario vn dragon que nunca dormia; e quando al-
guno entraua ally con entençion de tomar alguna cosa de ally echaua fuego el dragon 
por la garganta de guisa que todo lo tornaua de ceniza. E este dragón dizen los actores 
que era Aspido (Leomarte, 1932, p. 90).

Esta misión, que Gómez Redondo relaciona con alguna de las aventuras más 
impresionantes del Amadís de Gaula, coincide estructuralmente con la prueba 
iniciática caballeresca (1999, p. 1641). El principal punto común es ser la primera 
peripecia del héroe con la que debe probar su valía ante su rey, a lo que se añade 
la propia estructura del relato: viaje a un reino lejano (la isla de Colcas), la obten-
ción de un elemento divino (el vellocino) y el enfrentamiento contra las bestias, 
especialmente el dragón, que en la aventura caballeresca se identifica con el mal y 
la bestia demoníaca, ligada al pecado.10 A esta expedición se incorpora Hércules, 

10  La identificación del dragón con la figura demoníaca y, por extensión, con el pecado, es una 
constante asociada a la literatura caballeresca desde sus orígenes. Con el Endriago en el Amadís de 
Gaula hasta convertirse en una constante en las pruebas ligadas al rito iniciático caballeresco. Para 
ampliar este tema se pueden consultar los trabajos de Toro Pascua (2008) y de Nasif (2006). En 

164	 Almudena Izquierdo Andreu



quien viaja junto con Jasón para enfrentarse a la prueba, aunque no tiene un 
peso argumental en el desarrollo de la aventura. Sin embargo, el primer intento 
de entrar en el templo fracasa, por lo que continúan su periplo hasta la ciudad 
Jaconita, donde Jasón conoce a Medea, hija del rey Otes.11

El papel de Medea cobra tintes protagonistas por su rol activo a la hora de 
obtener el vellocino y por la relación que entabla con Jasón. Este último detalle 
refuerza el carácter caballeresco de los personajes, ya que sus muestras de afecto 
y la declaración de amor se vinculan directamente con los principios del amor 
cortés. La primera vez que se quedan a solas, Medea no puede evitar abrazar al 
caballero diciendo: “Jasón, tu solo fuyste el primero que ençendiste el mi pecho 
con llamas de fuego que se non pueden matar” (Leomarte, 1932, p. 95). La prin-
cesa declara que, con su ayuda, podrá obtener el vellocino del templo gracias a su 
conocimiento de las artes mágicas. Una vez cumple su promesa, viaja con Jasón 
de vuelta a su patria, de manera que, a primera vista, ambos se perfilan como la 
típica pareja caballeresca que se casa tras la aventura. Tras ser padres, el relato 
nos cuenta cómo durante un tiempo Jasón no hizo “caballerías” por voluntad de 
Medea, salvo entregarse al placer de la caza.

No obstante, como sabemos, en uno de sus viajes anteriores Jasón ya se ha-
bía casado con Ysorfile, quien, por carta, reclama al héroe que vuelva a su lado. 
En consecuencia, Jasón toma la decisión de abandonar a Medea quien, ante el 
dolor y la humillación, le envía su famosa misiva, que hunde sus raíces en las 
Heroidas ovidianas.12 En relación con los rasgos caballerescos de Jasón, la carta 
refleja la verdadera cara del héroe: Medea reclama su rol activo en la obtención 
del vellocino, pues Jasón únicamente consigue su propósito al seguir fielmente las 
indicaciones de la hechicera. Si se recuerda la narración de la historia, Jasón no 
vuelve a protagonizar ninguna otra aventura, por lo que su papel de “caballero”, 
título con el que se le denomina en la historia, quedaría en entredicho. Por otro 
lado, su manejo de la cortesía amorosa también se deshace tras el abandono de 
Medea y de sus hijos, por lo que la hechicera lo califica como caballero desleal y 
falso. La historia termina de forma cruenta, con el asesinato de los hijos de Jasón 
a manos de Medea y la posterior muerte del rey Feleo. Lejos de ser la pareja per-
fecta de amadores, Jasón acaba sus días junto con Ysorfile, pero sin ofrecer más 

términos generales, el dragón, al igual que el león, se identifica con el enemigo natural en el sentido 
de adversario; incluso, se configura como el guardián de cuevas o santuarios, como sucede en el caso 
del vellocino (Cirlot, 1997, pp. 178-179).

11  Para los orígenes de Medea en la General estoria, véase Cuesta Torre (2005).
12  Para la recepción de las Heroidas en la historiografía alfonsí, véase Salvo García (2009, 2015).

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 165



información sobre posteriores aventuras. Medea, por su parte, evoluciona desde 
la princesa enamorada, dominada por el lenguaje sentimental con el que expresar 
su amor y deseo por Jasón, a la mujer despechada que se comporta con la deter-
minación e independencia de las sabias encantadoras de los relatos caballerescos. 
Así, su dominio de las artes mágicas acerca a Medea más a las sabias encantadoras 
que auxilian al caballero en la prosa caballeresca que a la dama requeridora de 
amores.13

El caso de Hércules se desarrolla de forma paralela al de Jasón, pues ambos 
comparten la aventura del vellocino de oro. Sin embargo, las Sumas también 
informan sobre los detalles de su nacimiento, sus problemas con la diosa Juno y 
sus posteriores andanzas en España hasta su muerte. La historia independiente de 
Hércules comienza en el título XXXII con la narración de su nacimiento y los in-
tentos de su madrastra Juno por acabar con la vida del niño. Al contrario que Ja-
són, no muestra indicios de dominar la cortesía caballeresca; no obstante, destaca 
por su audacia, temeridad y falta de mesura cuando lucha contra sus enemigos, 
como contra Nexo el Sagitario. Su pasión en la batalla le lleva a afrontar diversos 
éxitos, como el triunfo sobre Troya, que termina con la tercera destrucción de la 
ciudad, o el del enfrentamiento contra las amazonas. De esta manera, frente a 
las parcas aventuras de Jasón, Hércules sí sobresale por ligar su vida a diferentes 
sucesos caballerescos que condicionan su figura heroica.

La infancia de Hércules está marcada por su ascendencia divina. Una vez que 
se prueba que el niño es hijo de Júpiter, Almena y Anfitrión, lo envían con su tío 
Euristes, rey de Atenas, quien lo educa en las letras y las artes entre los seis y los 
doce años: 

Euristes reçibio el ninno e criolo en su casa a muy grant viçio fasta los doze annos. E 
salia muy rezio e muy sesudo. E pusolo quando ovo seys annos a leer e aprender las 
artes; e tanto salio de sotil que quando allego a los catorze annos, asi en fuerça commo 
en saber, vençia a todos los de sus dias e avn a otros de muy muchos mas. (Leomarte, 
1932, p. 113-114)

En este sentido, la educación de Hércules coincide con aquella sugerida por 
don Juan Manuel en el Libro de los estados, en cuyo capítulo LXVII resalta la tras-
cendencia de la educación y plantea que, a partir de los cinco años, los niños de-

13  Se puede ampliar la visión de las sabias encantadoras en Sales Dasí (2004, pp. 79-83). El 
punto de inflexión llega en las Sergas de Esplandián cuando la malvada maga Melía declare que su 
biblioteca perteneció a su maestra Medea, de quien aprendió (Gutiérrez Trápaga, 2017, pp. 45-47).

166	 Almudena Izquierdo Andreu



ben instruirse en la lectura de crónicas o narración de batallas, además de apren-
der el uso de las armas, el manejo del caballo y la caza, lo que recuerda también 
Trujillo (2021, p. 447) en relación con la educación cortesana y caballeresca.14

Otro de los rasgos de Hércules son sus múltiples vivencias caballerescas. A 
lo largo de su vida se convierte en un verdadero caballero andante sin un rei-
no propio, por lo que vive aventuras que atraviesan la geografía conocida: viaja 
desde Troya hasta Egipto pasando por la península Ibérica hasta morir en Italia. 
Aunque la mayoría de sus trabajos tienen que ver con diferentes retos, muchos 
de ellos coinciden por su oposición a las injusticias, lo que conlleva diversos en-
frentamientos contra los malos gobernantes o diversos delincuentes. Esto sucede 
en casos como el del rey Busiris de Egipto, de quien se dice que “era este rey muy 
malo e cruel” por hacer sacrificios de sangre a los dioses, cuyas víctimas eran altos 
hombres de su reino. Más adelante, en Mérida y ante el clamor popular, Hércu-
les lucha contra el poderoso Girón que actuaba con soberbia contra su pueblo. 
Otro ejemplo más es Caco, quien vivía del robo en Italia; su error, sin embargo, 
fue hurtar las vacas de Hércules por lo que el héroe acaba con él. Este comporta-
miento aparente de héroe justiciero contrasta, en cambio, con una personalidad 
anticortesana semejante a la de Jasón en tanto que traiciona la fidelidad debida a 
sus diferentes esposas. De hecho, el abandono de su última mujer, Daynira, es la 
causa directa de su muerte mediante una túnica impregnada en veneno que ella 
misma le envía al saber que pretende casarse de nuevo.

Por ello, Hércules no cuenta como tal con una personalidad caballeresca; es 
impulsivo y demasiado pasional, se guía por su fuerza descomunal y no mani-
fiesta una cortesía amatoria con sus esposas. Si bien en el inicio hay referencias 
a una cuidada educación y se destaca el conocimiento de las letras y sutilidad de 
conocimiento que alcanza, estos rasgos no vuelven a mencionarse en el relato. En 
sí, solo sirven para demostrar que su formación cumple con los requisitos de la 
educación caballeresca medieval. No obstante, su alejamiento de los principios de 
la cortesía y su manejo de las armas convierten a Hércules a la vez en un modelo 
y “antimodelo” caballeresco. Si bien recibe una esmerada educación cortesana y 
demuestra su valía con las armas, también es un contraejemplo moral marcado 
por su impulsividad y su deslealtad amorosa, que serán las causas que le lleven a 
la muerte tras vestir una túnica envenenada. De este modo, la caracterización del 
personaje se articula como una serie de vivencias caballerescas al estilo de los ca-

14  Para ampliar el tema de la educación caballeresca, véase Rodríguez Velasco (1996, pp. 347-
350), Carlos Heusch (2021), Campos García Rojas (2000 y 2005) y Cacho Blecua (1996). Para la 
visión de la caballería y su formación en el siglo xvi, Rodríguez Velasco (2008).

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 167



balleros andantes, que viven la aventura ligada intrínsecamente al viaje por tierras 
lejanas, encarando diversos retos y luchando contra las injusticias que encarnan 
los malos gobernantes.

3. los héroes troyanos: troilos y aquiles

Los héroes del segundo bloque de las Sumas, centrado en las guerras entre griegos 
y troyanos, se definen a través de un conjunto de rasgos que oscilan entre la des-
treza con las armas y el empleo de la cortesía hacia las damas. Si bien esta sección 
está marcada por diversos tipos de relatos, que van desde el folklórico hasta el 
mitológico, en el caso del relato heroico, este se entrecruza de forma indisolu-
ble con el amatorio que domina las vivencias de los diversos personajes. No en 
vano, se trata del motivo que desencadena gran parte de la aventura, además de 
condicionar el sufrimiento y las consecuencias fatales para los amantes (Gómez 
Redondo, 1999, pp. 1642-1643).

Uno de los casos más destacables es la figura de Paris, a quien se le denomina 
“caballero” desde el inicio de la historia: “vos plega de aver por vuestro seruidor 
e vuestro cauallero a Paris” (Leomarte, 1932, p. 172), como le dicen a Elena. El 
contrapunto, igual que Jasón y Hércules, se produce por el abandono de su mujer 
Enone, lo que rompería con el prototipo de la cortesía amorosa.15 A pesar de ello, 
las imágenes caballerescas se repiten poco después en sus bodas con Elena, una 
vez llegan a Troya. Estas se celebran con todo el artificio cortesano, de modo que 
destacan, más allá de los cantos de los juglares o los distinguidos invitados, los 
juegos y torneos que amenizan la fiesta:

Ca ally fueron conbidados muchos reyes e duques e condes e muchos altos omnes e 
altas duennas, ca toda la flor de Asia ally vino. E ally fueron sacados juegos estran-
nos que nunca ante avian seydo vistos; ally fueron justas e torneos e otros juegos de 
cauallerias, tantos que los omnes non los podrian contar. Ally avia los juglares de mill 
maneras; e las viandas tantas e tan estrannas que los omnes nunca tal vieran (Leomar-
te, 1932, p. 173). 

En este sentido, las bodas de Paris y Elena ofrecen la imagen de una corte 
palaciega cuidada y refinada en la que se expone el poder económico y social del 

15  Para un análisis de la fuente clásica y su posible relación con la leyenda de Tristán e Iseo, véase 
Ruiz de Elvira (1972).

168	 Almudena Izquierdo Andreu



rey, además de la habilidad caballeresca de sus miembros mediante los pases de 
armas. Se trata de un calco de las celebraciones y divertimentos que plagaron las 
cortes europeas a lo largo de la Baja Edad Media y donde el contenido teatral 
y espectacular toma un peso importante. Es importante matizar que, ya en el 
siglo xiv, el torneo había perdido valor como mero entrenamiento militar para 
potenciar la vertiente espectacular que, con el tiempo, derivaría en un verdadero 
juego parateatral. Sobresale especialmente la incorporación de la mujer como 
espectadora activa o, incluso, actora del juego cortesano (Flores Arroyuelo, 1995, 
pp. 269-270). 

Por otro lado, destacan las historias amorosas de Troilos, Briseida, Diomedes 
y, muy especialmente, la pareja de Aquiles y Políxena. Gómez Redondo plantea 
que las parejas citadas se caracterizan por encontrarse en bandos enfrentados por 
la guerra, por lo que su separación provoca la expresión del sentimiento amatorio 
a través de monólogos o cartas de tintes trágicos (1999, p. 1644). Dado que se ale-
jan del argumento principal de la historia, se convierten en pequeños núcleos que 
incrementan los momentos de tensión entre los griegos y los troyanos; asimismo, 
ofrecen una panorámica plural del sitio de la ciudad de Troya, en la que se entre-
cruzan las historias y se entremezclan las pasiones amorosas con las batallas, con 
una fuerte presencia de contenido amatorio.16

La historia de Troilos, Briseida y Diomedes tiene lugar durante el sitio de 
Troya. Troilos es hijo del rey Príamo y hermano de Héctor y Paris, mientras que 
Diomedes es un príncipe y caballero del bando griego. Briseida, por su parte, es 
hija del sacerdote Colcas, quien ha traicionado a los troyanos y se ha unido a los 
griegos, a quienes solicita que le entreguen a su hija, todavía en la ciudad, hecho 
que supone la separación de Briseida y Troilos. El príncipe troyano se opone y 
manifiesta su pesar por la partida de su amada, con quien pasa la última noche 
antes de su partida. Al amanecer, la joven expresa su sentir ante la separación, lo 
que indica un sentimiento de desesperanza y un hastío por vivir. Así, la escena se 
convierte en un antecedente de la literatura sentimental en un discurso marcado 
por la emocionalidad del diálogo:

Sennor, ya que Dios a mi fizo la mas desaventurada muger del mundo pidovos de 
merçed e sobre todas cosas que vos a mi fezistes que en el vuestro coraçon non sea 
oluidada e fagades por ruegos o por quales quier maneras commo me cobredes, ca en 

16  Para el tema del amor cortés y, muy especialmente, su ligazón con la literatura sentimental 
puede consultarse el trabajo clásico de Beysterveldt (1981) y Martín Romero (2008). Para la conexión 
con la literatura medieval, Sales Dasí (2004, pp. 48-49).

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 169



esta esperança biuire, ca otra mente non me queda sy non la muerte; e quando desto 
non touiere fuzia vuestra luego me leuara la muerte al infierno (Leomarte, 1923, p. 
205)

Con estas palabras, Briseida pide a Troilos que no la olvide. Su dolor es com-
partido por Troilos, quien promete no olvidarla y rescatarla en el futuro cercano. 
Sin embargo, Briseida debe abandonar la ciudad acompañada por una escolta 
griega entre la que está el joven Diomedes, quien se enamora de la dama nada 
más verla: “E Diomedes fue luego enamorado della e començola a conortar”. El 
caballero inicia así un cortejo amoroso con el que consuela a la triste y desdichada 
Briseida mientras llegan al campamento. Al final del paseo, la actitud de la troya-
na ha cambiado sustancialmente y abre una puerta a continuar el juego cortesano 
con el griego al dejar incluso caer, de forma deliberada, una prenda para que 
este la recoja, lo que prueba su disposición a participar del cortejo amoroso: “E 
quando Diomedes vio que entonçe non podia mas fablar trauole muy encobierta 
mente de la luna que lleuaua en la mano e sacogela, e ella non fizo senblante que 
gela queria defender, ante que le plazia, con la qual el fue muy ledo” (Leomarte, 
1932, p. 208).

El siguiente paso de la relación se muestra en los combates entre los troyanos 
y los griegos. En el primero de ellos, Diomedes toma el caballo de Troilos y se 
lo envía como presente a Briseida. La descripción de la batalla se acerca más a la 
de los juegos caballerescos y las justas palaciegas que a una escena propiamente 
bélica. Por ejemplo, la máxima preocupación de Diomedes es la de entregar una 
prenda a su amada Briseida como parte del juego cortesano: “E fueronse a feryr 
amos tan de rezio que quebrantaron en sy las lanças, e Troylos cayo del cauallo 
e Diomedes lo tomo” (Leomarte, 1923, p. 209). El resto de la escena se aleja del 
campo de batalla y se centra en la reacción de Briseida, “ca ya amaua a Dioma-
des”, aunque sentía tristeza por la deshonra de Troilos. 

La situación, sin embargo, contrasta con la actitud de Troilos. El príncipe 
troyano se siente humillado por la pérdida de su montura, que simboliza su con-
dición de caballero en el campo, por lo que no duda en vengarse en la siguiente 
liza y arrebata la montura a Diomedes. En este punto, se unen el orgullo caba-
lleresco herido y la traición amorosa, dado que Troilos está al corriente de los 
amores entre Briseida y Diomedes. La diferencia es que, mientras en el primer 
enfrentamiento el caballero griego busca cortejar a Briseida con un presente y 
un triunfo caballeresco, ahora Troilos quiere recomponer su honor mediante la 
victoria y la toma del caballo de Diomedes. Aparte, a esto se suma que el troyano 
traiciona la promesa hecha a Briseida, rechazando su amor y criticándola ante 

170	 Almudena Izquierdo Andreu



el griego: “E quedo el cauallo de Diomedes en poder de Troylos; e dixole ally, 
segund algunas estorias dizen, muy malas razones en afeamiento de su amiga” 
(Leomarte, 1923, p. 210). Este hecho supone la ruptura definitiva de la cortesía 
que debía pautar la relación entre Troilos y Briseida, pues el troyano rompe la 
fidelidad y lealtad amorosa hacia la dama, lo que se une a la tensión agudizada 
en los enfrentamientos entre griegos y romanos. De esta forma, el triángulo for-
mado por Troilos, Briseida y Diomedes supone la fusión de rasgos caballerescos 
de dos tipos: la habilidad con las armas durante las batallas en las que participan 
los príncipes y su manejo de la cortesía amorosa, junto con la lealtad a la dama 
que actúa de testigo.

La otra pareja que comentaré brevemente es la formada por Aquiles y Políxe-
na, aunque, más bien, en este caso el requerimiento amoroso es unidireccional, 
del héroe griego a la princesa troyana. Políxena es hija de los reyes Príamo y 
Hécuba; Aquiles se enamora de ella en la conmemoración del primer año de la 
muerte de Héctor, a la que acuden los griegos. El enamoramiento del héroe se 
produce a primera vista, a pesar de las palabras de enfado y desdén que Políxena 
dirige a Aquiles por haber matado a su hermano. Sin embargo, no es la primera 
mujer que pasa por los brazos de Aquiles, pues, previamente, ha abandonado a 
su amante Deidamía para luchar en la guerra de Troya. Una vez allí, y antes de 
conocer a Políxena, Aquiles protagoniza diversas escaramuzas de corte caballe-
resco o “anticaballeresco” a lo largo del conflicto; en ellas, el héroe se adentra en 
busca de víveres para regresar con un grupo de doncellas a las que ha secuestrado, 
entre las que están Hipodamia (que entrega a Agamenón), y Briosoes (Leomarte, 
1932, pp. 193, 201), lo que resulta opuesto al comportamiento cortés del caballero. 
Asimismo, destaca especialmente el enfrentamiento contra Héctor en el combate 
singular que acaba con la vida del príncipe troyano:

E ally se toparon Ebtor e Archiles, ca en las vistas que oystes se abian fablado, segunt 
las estorias dizen, e se avian rencurado las grandes mal querençias que se auian. Es-
pecial mente Archiles estaua muy manzellado por la muerte de Patrocolo e muria 
por lo vengar. E andando vueltas las azes ouieronse de topar amos e fueronse feryr de 
las lanças, e Archiles cayo del cauallo. Mas dizen las estorias que estando a pie ferio 
a Ebtor de tres golpes de la espada por ençima del yelmo, tanto que lo fizo abraçar a 
la çeruiz del cauallo. Ally recudio toda la grand priesa de guisa que los partieron de 
aquella vez, e turo el torneo tanto que la noche los partio. (Leomarte, 1932, p. 203)

Las situaciones arriba planteadas ayudan a perfilar la personalidad de Aqui-
les, quien sigue una senda muy parecida a la de Hércules, al contraponerse su 
destreza con las armas, su pasión en el combate y la osadía en las escaramuzas 

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 171



que lidera con su comportamiento “anticaballeresco” hacia las mujeres, a las 
que no duda en secuestrar y entregar como amantes a diferentes reyes. En su 
enfrentamiento con Héctor, Aquiles exhibe su fuerza y habilidad, pero se guía 
por un ardor que lo aleja del prototipo de caballero mesurado que caracteriza el 
ideal de héroe.

En este punto tiene lugar la gran dicotomía temática de Aquiles, que repre-
senta, junto con Troilos, la imagen del caballero “anticortesano”: ambos héroes 
acometen con valor los lances guerreros y protagonizan las diferentes batallas 
encarnando a los paladines principales de su bando, pero al mismo tiempo pro-
tagonizan escenas amorosas de aparente tipo cortés junto a diversas amantes. 
El comportamiento anticortesano se justifica precisamente por estas acciones: 
Troilos pierde la lealtad amorosa hacia Briseida, y Aquiles abandona a Deidamía 
y tiene amantes a lo largo de sitio de Troya, fruto de sus diferentes lances caba-
llerescos. No obstante, su comportamiento es diferente: es la primera vez que 
se siente atormentado por el sentimiento amoroso, preso prácticamente en una 
prisión hecha por Políxena, como le escribe a la reina Hécuba. En sí, la vertiente 
amorosa de Aquiles se realza desde la adaptación de la historia desde el scripto-
rium alfonsí, donde ya se incluye el enamoramiento a primera vista de Políxena, 
que le conducirá a la muerte (Cuesta Torre, 2005, p. 652). Ante esta situación, 
Aquiles se refugia en su tienda, desde donde expresa su desazón por la imposibili-
dad de estar junto a ella, además de sentirse confuso y desesperado por la pasión 
que le embarga, convirtiéndose en un antecedente de los amantes de la literatura 
sentimental: 

Commo avedes oydo fue preso Archiles en el amor de Polyçena, e de que allego a la 
su tyenda echose en la su cama e començo a pensar, e quanto mas pensaua tanto mas 
le aquexaua el su amor de Policena, e dezia asy: “¡Ay catiuo!, que en fuerte punto yo 
me pude leuantar; e muy esquiua fue la ora en que aquella donzella yo pude ver, que 
tan atormentado me syento, que por çierto sy el amor algund poco mas apretase el su 
lazo en mi non abria sy non la muerte” (Leomarte, 1932, p. 224).

En un estado de desconcierto y desesperanza para contener su frenesí amo-
roso, Aquiles escribe una carta a la reina Hécuba solicitando que le entreguen a 
Políxena a cambio de garantizar la paz con los griegos.17 Al principio se muestra 
favorable a la unión e, incluso, convence al rey Príamo, lo que le lleva a contestar 
la misiva de Aquiles, donde acepta recibirle como hijo. La espera del héroe nos 

17  Para el tema del amor salvaje, puede consultarse Trujillo (2019).

172	 Almudena Izquierdo Andreu



da un dibujo de su actitud pasional y desenfrenada más allá del campo de batalla, 
ahora en el terreno amoroso. Mientras aguarda la misiva, tiene pensamientos 
desvariados y oscuros marcados por la tribulación que sufre ante la posibilidad de 
no reencontrarse con Políxena. Sus sentimientos exacerbados resultan disonantes, 
debido el comportamiento equilibrado que se espera del héroe. Aquiles, quien en 
otras ocasiones de la obra no ha sentido ninguna empatía por las mujeres, a las 
que ha abandonado y secuestrado, se ve inmerso en el sufrimiento por no poder 
reunirse con la princesa:

Pues que los reys se partieron de Archiles el quedo en su tyenda e començo a pensar 
en muchas cosas que atormentauan el su coraçon, el amor de vn cabo e la proeza de 
la caualleria del otro, e dezia asy: “¡O cuytado omne syn ventura, commo so yo agora 
en tan grand perdiçion por estos mis ojos! Mas, ¿que digo yo agora?, que ellos non 
pecaron por ver la mas fermosa de las fermosas, mas peco el mi coraçon que me ha 
muerto tomando el la su figura della en sy e nunca la podiendo desanparar”. (Leo-
marte, 1932, p. 238)

Sin embargo, la relación acaba en tragedia tras la siguiente batalla entre 
griegos y troyanos, momento en el que Aquiles mata a Troilos, después de 
haber sido derribado por este del caballo. El arrebato amoroso de Aquiles, 
paralelo a su exaltación guerrera, provocarán su muerte. En un caso paralelo 
a Hércules, será el comportamiento exacerbado lo que acabe con el héroe, 
resultando así en una caracterización anticaballeresca. Si Hércules muere trai-
cionado por su esposa al vestir una túnica envenenada, aquí será Hécuba quien 
trame el asesinato del héroe. Aquiles termina muriendo a manos de Paris y sus 
soldados en una trampa organizada por la reina en venganza por la muerte de 
sus hijos. 

De esta manera, los dos rasgos principales de la personalidad de Aquiles, el 
ímpetu y la imprudencia, son los que consiguen convertirle en el mejor caballero 
de los griegos, pero también los que le conducen a la muerte. Asimismo, domina 
las armas y tiene un espíritu aguerrido en el combate y en las diferentes misiones 
que le encomiendan. Se trata del mismo desenfreno que siente hacia Políxena y 
que lo convierte en un caballero enamorado, subyugado por la llama amorosa y 
con una mezcla de sentimientos ambivalentes. Esto se traduce en un comporta-
miento que oscila entre periodos de euforia y de depresión ante el pensamiento 
de no volver a ver a la princesa troyana. Esta fuerte personalidad, sin embargo, 
será lo que lo transfigure en un contraejemplo en la historia; de esta forma, Aqui-
les se muestra como un modelo de las consecuencias fatales, incluida la muerte, 
que traen las pasiones desatadas.

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 173



4. las aventuras de bruto: el caballero andante en busca de un reino

El caso de la historia particular de Bruto resulta bastante llamativo al ser un 
personaje que procede de la historia de Bretaña, cuya fuente última se localiza 
en el Roman de Brut, aunque filtrada a través del scriptorium alfonsí. Fuera de 
la fuente empleada, nuestro interés reside en la singularización de Bruto como 
“héroe peregrino en busca de identidad” (Gómez Redondo, 1999, p. 1646), y que 
protagoniza un ramillete de aventuras en las que se entremezclan la tradición ca-
balleresca y la novela griega o de aventuras y en la que, incluso, se avanzan rasgos 
del libro de viajes.18

Siguiendo esta idea, el personaje se encuadra en la línea de los caballeros an-
dantes, en este caso, con la intención de hallar una identidad con la que superar 
el destino al que se ha enfrentado al inicio del relato. Sin él saberlo, mata a su 
padre durante una jornada de caza, lo que lo aboca a vagar por diferentes lugares 
en busca de un reino y un destino. Por cada lugar que pase, ayuda a resolver di-
ferentes conflictos, además ser el liberador de los troyanos bajo el yugo del griego 
Pandraso, que ocupa gran parte de la historia. Desde el inicio, ya se presenta 
como un joven “tan valiente e tan cuerdo” (Leomarte, 1932, p. 322), rasgos que 
nos remiten al joven caballero; esta idea se revalida más adelante cuando, tras las 
negociaciones de paz, Pandraso le entregue a su hija como futura esposa (Leo-
marte, 1932, p. 332).

Tras la muerte accidental de su padre, aunque se ve desterrado de su hogar, 
sus tíos le ayudan en su marcha facilitándole un navío y un pequeño ejército con 
el que vivirá una serie de aventuras en unos episodios marcados por el viaje y las 
incursiones militares para que cumpla con su gran ambición: llegar hasta Troya. 
La ciudad simboliza una meta utópica que, en principio, le permitiría superar la 
pérdida como heredero de su padre; no obstante, será el destino lo que le haga 
vivir diversas peripecias antes de encontrar su lugar en el mundo. Este hecho se 
materializa en las tormentas que alejan a Bruto de Troya y lo desvían a Grecia, 
a África, a la isla de Legocia y Germania, y que caracterizan la historia como un 
relato bizantino, igual que sucedía con la narrativa caballeresca (Sales Dasí, 2004, 
p. 139).

18  Para profundizar en la Estoria de Bruto, puede consultarse Pichel (2018) y Gómez Redondo 
(2013). Para el tema de la aventura caballeresca ligada al viaje, Trujillo (2017); para la ligazón de la 
literatura caballeresca con las narraciones bizantinas, Lucía Megías y Sales Dasí (2008: 233) y para la 
importancia del viaje, véase LCZ, véase Villegas Bedoya (2015).

174	 Almudena Izquierdo Andreu



Su primera parada tiene como objetivo el moldeamiento de la imagen del 
personaje, que pasa de ser un joven desterrado a ser el liberador de los presos 
troyanos en manos del rey griego. Apoyado por Heleno y Asaraco, se enfrenta 
a Pandraso en una serie de asaltos militares marcados por el uso de la estrategia 
militar. Si bien las incursiones caballerescas en diferentes castillos muestran su 
habilidad con las armas, Bruto destaca especialmente por la aplicación de la tác-
tica militar y el buen trato dado a los prisioneros, como al mismo rey Pandraso. 
La mesura caballeresca y sus dotes de liderazgo son reconocidas por los enemigos 
griegos, quienes no dudan en firmar con él las paces y liberar, finalmente, a los 
troyanos. Este hecho convierte a Bruto en el libertador del bando troyano a pesar 
de que no está destinado a ser su rey. Más bien, el joven héroe toma el papel del 
caballero salvador que ha luchado por liberar al pueblo troyano del yugo griego, 
lo que lo equipara a figuras como Hércules en la misma obra o, incluso, a Roboán 
en el Libro del caballero Zifar en su condición de caballero andante y protector del 
gobierno legítimo frente a las amenazas externas.19

Como se ha señalado previamente, cada vez que el joven caballero trata de 
llegar a Troya, sus planes se ven truncados por una tormenta que lo aleja de su 
objetivo, que se liga directamente con la novela griega o de aventuras peregri-
nas. A esto se añaden sus viajes por diferentes territorios, como África, España o 
Germania, o su enfrentamiento contra unos piratas de los que obtiene un gran 
botín: “Mas las riquezas que ally ganaron fueron tantas que de ally adelante jamas 
non podieron aver mengua” (Leomarte, 1932, p. 334). El punto culminante de sus 
aventuras sucede en la isla de Legocia; tras un sacrificio en el que ruega a la diosa 
Diana que le indique el destino al que debe dirigirse, esta se le aparecerá en sueños 
para anunciarle su llegada a la isla de Albión. Esto provoca que Bruto se aleje del 
escenario oriental para dirigirse a Gran Bretaña y convertirse en rey de Inglaterra:

Asy estando Bruto en su oraçion adormeçiose e vynole en suennos commo en vision 
Diana e dixole: “Bruto, en el mar oçeano a la setentrional parte es vna ysla que anti-
gua mente fue otorgada a los gigantes, mas agora vazia e menguada dellos e de otras 
algunas gentes esta yerma. Ally es aparejada a ti la silla a donde muchos reys de tu 
lynaje reynaran e pornan a muchos en angostura e a otros muchos reys (Leomarte, 
1932, p. 336).

En este sentido, el eje sobre el que pivota la historia de Bruto es el viaje, 
elemento compartido con la historia de Hércules, quien tampoco disfrutó de un 

19  Para profundizar en la figura de Roboán, véase Cuesta Torre (2017 y 2022).

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 175



reino propio y codificó su personalidad en la caballería andante. Aunque ambos 
comparten la vivencia de aventuras mediante la ayuda y colaboración con otros 
personajes, incluso con la aparición de ayudantes que los auxilian en sus aven-
turas, las diferencias son notables. Hércules se posiciona, al igual que Aquiles, 
como el caballero pasional y reaccionario, diestro en armas y poco mesurado. Por 
su parte, Bruto sí se alinea con los caballeros prudentes y virtuosos al presentar 
como puntos fuertes su destreza con las armas y su carisma. Este será, justamente, 
el rasgo que le lleva a convertirse en el líder y el liberador de los troyanos y, más 
adelante, en el conquistador de Gran Bretaña.

Asimismo, la presencia de otros personajes que orbitan en torno a Bruto nos 
conduce a la configuración del tipo caballeresco acompañado por un personaje 
secundario que nos remite a los inicios del género caballeresco con el surgimiento 
de los personajes auxiliares (Sales Dasí, 2004, pp. 73-118), y que podemos incluso 
situar en el Libro del caballero Zifar. De hecho, la última parte de este romance, 
protagonizado por el príncipe Roboán, nos da pistas sobre los rasgos caballerescos 
que se encuentran en la historia de Bruto.

5. conclusiones

Tras este somero repaso de los principales personajes de las Sumas, se concluye 
que los héroes clásicos se caracterizan mediante rasgos propios de caballeros me-
dievales. Entre estos atributos destacan la habilidad con las armas, las vivencias 
caballerescas a través de aventuras a lo largo de la geografía conocida y el dominio 
de la cortesía amorosa, al protagonizar historias de amor marcadas por una veta 
sentimental. La construcción de los personajes desemboca, de esta manera, en 
la configuración de los rasgos que perfilan la imagen del caballero, así como el 
ambiente en el que se mueve. 

Por un lado, Hércules y Aquiles comparten su destreza en el combate, rasgos 
comunes de todos los héroes analizados; sin embargo, su pasión exacerbada los 
lleva a no calcular las consecuencias que sus acciones pueden tener y el desenlace 
fatal que conllevan. En el caso de la cortesía amorosa, a pesar de las continuas 
deslealtades y traiciones de los caballeros, esta pasa a ser el hilo conductor con 
el que iniciar y consumar la relación con las damas enamoradas. El triángulo 
amoroso formado por Troilos, Briseida y Diomedes pivota sobre la cortesía que 
los héroes muestran ante la dama con la intención de complacerla. Asimismo, 
las conversaciones de los personajes, marcadas por una fuerte sentimentalidad y 
patetismo que anticipan la literatura sentimental.

176	 Almudena Izquierdo Andreu



Por otro lado, las aventuras caballerescas de Hércules y Bruto están perfiladas 
por la trascendencia del viaje. Esta circunstancia resulta vital en su trayectoria, 
dado que construyen su fama caballeresca gracias a la cascada de peripecias que 
protagonizan a lo largo del mapa conocido. A esto se une el exotismo derivado 
de ciertas tierras que visitan, junto con el elemento maravilloso procedente tanto 
del viaje por tierras lejanas como del enfrentamiento contra seres sobrenaturales. 
Ello se traduce en que, a pesar de sus personalidades opuestas, Hércules y Bruto 
se perfilan como caballeros andantes que, en el caso de este último, culmina con 
la obtención de su propio reino. 

Por todo esto, la construcción de los personajes mediante este proceso de contex-
tualización ayuda a atraer el interés del público del siglo xiv. Para ello, los caracteres 
se convierten en modelos y, sobre todo, en “antimodelos”, según su comportamien-
to. Hércules y Aquiles destacan por su desenfreno y falta de mesura, lo que se tradu-
ce en una muerte irremediable cuya última causa es su comportamiento pasional, no 
solo en la batalla, sino también en el plano amoroso, misma senda que siguen Jasón 
y Troilos con la traición a sus damas. Su desenlace marca la calidad del ejemplo y las 
consecuencias que tienen sus actos, especialmente aquellas consecuencias negativas 
provocadas por decisiones y actuaciones dominadas por las pasiones.

6. bibliografía

Beysterveldt, Antony van, 1981: “El amor caballeresco del Amadís y el Tirante”, 
Hispanic review, 49.4, pp. 407-425. DOI: 10.2307/472746

Black, Robert G., 1990: The text and concordances of Leomarte, Sumas de la histo-
ria troyana: ms. 9256 of the Biblioteca Nacional, Madrid, Madison, Hispanic 
Seminary of Medieval Studies.

Cacho Blecua, Juan Manuel, 1996: “Los ‘Castigos’ y la educación de Garfín y Ro-
boán” en Ana Menéndez Collera; Victoriano Roncero López (eds.), El Libro 
del cavallero Zifar”, en Nunca fue pena mayor. Estudios de Literatura Española 
en homenaje a Brian Dutton, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla 
– La Mancha, pp. 117-135.

Campos García Rojas, Axayácatl, 2000: “La educación del héroe en El libro del 
cavallero Zifar”, Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de la literatura de ca-
valleries, 3, s. p.

——, 2005: “‘E fueron tan bien nodridos e tan bien acostunbrados’: educación y 
desarrollo heroico en El libro del cavallero Zifar”, Anuario de Letras Modernas, 
12, pp. 25-44.

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 177



Cárdenas-Rotunno, Anthony J., 1997: “The Myth of Hercules in the Works of 
Alfonso X: Narration in the Estoria de España and in the General estoria”, 
Bulletin of Hispanic studies, 74.1, pp. 5-20.

Cirlot, Juan Eduardo, 1997: Diccionario de símbolos, Madrid, Siruela.
Cuesta Torre, María Luzdivina, 2005: “Aquiles en la General Estoria de Alfon-

so X el Sabio”, en Rafael Alemany Ferrer, Josep Lluís Martos Sánchez, Josep 
Miquel Manzanaro i Blasco (eds. lit.), Actes del X Congrés Internacional de 
l’Associació Hispànica de Literatura Medieval: Alicante, 16-20 de septiembre de 
2003, Alicante, 2, pp. 645-654.

Cuesta Torre, María Luzdivina, 2007: “La sección de Medea y su interpretación 
en la General estoria”, Troianalexandrina: Anuario sobre literatura medieval de 
materia clásica, 7, pp. 187-215. DOI: 10.1484/j.troia.1.100056

——, 2017: “Prólogos, fábulas y contexto histórico en el Libro del caballero Zi-
far”, en María Luzdivina Cuesta Torre (ed.), “Esta fabla compuesta, de Isopete 
sacada”: Estudios sobre la fábula en la Literatura española del siglo XIV, Berna, 
Peter Lang, pp. 11-64.

——, 2022: “La deposición de Alfonso X en las crónicas, don Juan Manuel, la 
Visión de Alfonso X y el Libro del caballero Zifar”, Cahiers d’Études hispaniques 
médiévales, 45, pp. 169-207.

Faulhaber, Charles B. (dir.), 1997a: BETA (Bibliografía Española de Textos Anti-
guos), The Bancroft Library, University of California, Berkeley,
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html.

——, 1997b: Philobiblon, The Bancroft Library, University of California, Berke-
ley, http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/index.html.

Flores Arroyuelo, Francisco José, “El torneo caballeresco: de la preparación 
militar a la fiesta y representación teatral”, en Juan Salvador Paredes Núñez 
(coord.), Medioevo y literatura: actas del V Congreso de la Asociación His-
pánica de Literatura Medieval, Granada, Universidad de Granada, 2, pp. 
257-278.

Gómez Redondo, Fernando, 1999: Historia de la prosa medieval castellana. II. 
El desarrollo de los géneros. La ficción caballeresca y el orden religioso, Madrid, 
Cátedra.

——, 2013, “La materia de Bretaña y los modelos historiográficos: el caso de la 
General estoria”, e-Spania, 16, s. p.
http://journals.openedition.org/e-spania/22707.

Haywood, Louise, 2002: “Leomarte”, en Carlos Alvar y José Manuel Lucía Me-
gías (coords.), Diccionario filológico de literatura medieval española: textos y 
transmisión. Madrid, Castalia, pp. 748-749.

178	 Almudena Izquierdo Andreu



Heusch, Carlos,  2021: “La ‘mala educación’ en el Libro del caballero et del escudero 
de don Juan Manuel”, Librosdelacorte.es, 22, pp. 309-325. 
https://doi.org/10.15366/ldc2021.13.22.01

Juan Manuel, 1991: El libro de los estados, Ian Richard Macpherson y Robert Brian 
Tate (eds.), Madrid, Castalia.

Leomarte, 1932: Sumas de Historia Troyana, Agapito Rey (ed.), Madrid, S. Agui-
rre, impresor.

Lucía Megías, José Manuel, 1993: Edición crítica de “El Libro del caballero Zífar”, 
Alcalá de Henares: Universidad.

—— y Emilio José Sales Dasí, 2008: Libros de caballerías castellanos (siglos xvi-
xvii), Madrid, Laberinto.

Marín Pina, Mª. Carmen, 2004-2005: “La carta de Iseo y la tradición epistolar 
troyana en el Tristán de Leonís (Valladolid, 1501)”, Letras. Libros de caballerías. 
El “Quijote”. Investigación y Relaciones, 50-51, pp. 235-251.

—— , 2011: “De los géneros y diferencias de las cartas caballerescas”, en Páginas 
de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías castellanos, Zaragoza, Institu-
ción “Fernando el Católico”, pp. 169-218.

Martín Romero, José Julio, 2008: “Del fin’amors al neoplatonismo: amor y ca-
ballería en la narrativa caballeresca hispánica”, Tirant. Butlletí informatiu i 
bibliogràfic de la literatura de cavalleries, 11, pp. 119-142.

Nasif, Mónica, 2006: “Iniciación y heroicidad: Palmerín de Olivia y el mito del 
dragón”, en Lilia E. Ferrario de Orduna (dir.), Nuevos estudios sobre literatura 
caballeresca, Barcelona/Kassel, Edition Reichenberger, pp. 181-188.

Pascual Argente, Clara, 2015: “La huella de las Sumas de historia troyana en la 
Confessio Amantis castellana”, Revista de filología española, 95, 1, pp. 127-152.

Pereira Míguez, Rubén, 2012: “El trabajo de reescritura: la presencia de la Es-
toria de España en las Sumas de Historia Troyana a través del relato de Dido 
y Eneas y el de las aventuras de Hércules en España”, en Antonia Martínez 
Pérez, Ana Luisa Baquero Escudero (coords.), Estudios de literatura medie-
val: 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de 
la AHLM, Murcia, Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones, pp. 
751-761.

Pichel Gotérrez, Ricardo, 2018: “Sobre la recepción alfonsí de la Historia Regum 
Britanniae. Una versión primitiva de la Estoria de Bruto”, Incipit, 38, pp. 
69-106.

——, 2016: “La eclosión de la materia clásica en las letras peninsulares bajome-
dievales. Compilaciones troyanas no autónomas”, Scriptura, 23-25, pp. 155-
176. DOI 10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 179



Pla Colomer, Francisco Pedro y Vicente Llavata, Santiago, 2020: La materia de 
Troya en la Edad Media hispánica: historia textual y codificación fraseológica, 
Madrid-Frankfurt, Iberoamericana Vervuert.

Rodríguez Velasco, Jesús, 1996: El debate sobre la caballería en el siglo xv: la trata-
dística caballeresca castellana en su marco europeo, Valladolid, Junta de Castilla 
y León; Consejería de Educación y Cultura.

——, 2008: “Esfuerço. La caballería, de estado a oficio (1524-1615)”, en José Ma-
nuel Lucía Megías; María Carmen Marín Pina (eds.), “Amadís de Gaula”: qui-
nientos años después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho Blecua, Alcalá 
de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 661-689.

Ruiz de Elvira Prieto, Antonio, 1972: “De Paris y Enone a Tristán e Iseo”, Cuader-
nos de Filología Clásica, 4, pp. 99-136.

Sacchi, Luca, 2017: “I “Dichos de Leomarte” e le vie del compendio”, Carte Ro-
manze 5.2, pp. 7-43. https://doi.org/10.13130/2282-7447/9342

Sales Dasí, Emilio J., 2004: La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, José 
Manuel Lucía Megías (prol.), Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cer-
vantinos.

Salvo García, Irene, 2009: “Las Heroidas en la General Estoria de Alfonso X: texto 
y glosa en el proceso de traducción y resemantización de Ovidio”, Cahiers 
d’études hispaniques médiévales, 32. 1, pp. 205-228.

——, 2015: “Historiografía y cartas de amor: la recepción medieval de las Heroi-
das de Ovidio en España y en Francia”, Cahiers d’études hispaniques medieva-
les, 38, pp. 45-63.

Sanz Julián, María, 2009: “Texto e imagen en Ein hübsche Histori von der 
künngclichenn Stat Troy, wie si zerstöret wartt, una versión alemana de la 
Historia destructionis Troiae de Guido de la Columna”, en Jesús Cañas Muri-
llo, Francisco Javier Grande Quejigo, José Roso Díaz Árbol (coords), Medie-
valismo en Extremadura: Estudios sobre literatura y cultura hispánicas de la Edad 
Media, Cáceres, Universidad de Extremadura, Servicio de Publicaciones, pp. 
1299-1310.

——, 2010: “De la materia troyana a la caballeresca a través de los grabados: el 
uso de las imágenes en tres Historias Troyanas alemanas”, eHumanista: Journal 
of Iberian Studies, 16, pp. 160-183.

——, Crónica Troyana [Juan de Burgos, 1490], Zaragoza, Institución Fernando el 
Católico, 2015

——, 2017: “Escenas de batalla: huellas de un tema iconográfico desde los ini-
cios de la imprenta hasta el siglo xvi”, en María de los Angeles Ezama Gil, 
José Enrique Laplana Gil, María Carmen Marín Pina, R. Pellicer, Antonio 

180	 Almudena Izquierdo Andreu



Pérez Lasheras, Luis Sánchez Laílla (coords.), “La razón es Aurora”: estudios 
en homenaje a la profesora Aurora Egido, Zaragoza, Diputación Provincial de 
Zaragoza, Institución “Fernando el Católico”, pp. 105-120.

Toro Pascua, Isabel, 2008: “Amadís de Gaula y la tradición apocalíptica medieval: 
la figura del Endriago”, en José Manuel Lucía Megías y María Carmen Marín 
Pina (eds.), “Amadís de Gaula”: quinientos años después. Estudios en homenaje 
a Juan Manuel Cacho Blecua, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervan-
tinos, pp. 769-788.

Trujillo, José Ramón, 2017: “El caballero en la floresta. Aventura y construcción 
de la identidad del héroe épico”, en Roberto Cáceres Blanco (coord.), Héroes, 
dragones y magia: de la epopeya homérica a World of Warcraft, Madrid, Aluvión, 
pp. 29-61.

——, 2019: “Tristán y el amor salvaje”, en David Arranz (ed.), Amores canallas, 
Madrid, Pigmalión, pp. 303-317.

——, 2021: “Cortesía y educación del caballero en la literatura artúrica medieval”, 
Librosdelacorte.es, 22, pp. 424-71. https://doi.org/10.15366/ldc2021.13.22.016.

Villegas Bedoya, Simón Andrés, 2005: “El viaje del héroe en el Libro del caballero 
Zifar: el caso de Zifar y Roboán”, Letras, 71, pp. 169-180.

	 Rasgos caballerescos en las Sumas de historia troyana	 181


