MEDIEVALIA 27/1 (2024), 159-181 — ISSN: 2014-8410 (digital) @ ®®
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.6 45 EYANNO

RASGOS CABALLERESCOS
EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA*

CHIVALRIC FEATURES
IN THE SUMAS DE HISTORIA TROYANA

Almudena Izquierdo Andreu
Universidad de Salamanca-IEMYRhd
aizquierdoan@usal.es
hteps://orcid.org/0000-0001-7408-3046

Recepcidn: 12/03/2024 — Aceptacion: 14/06/2024

Resumen

Este articulo tiene como objetivo analizar los cambios producidos en los héroes
clésicos de las Sumas de historia troyana para asimilarlos a los caballeros me-
dievales en paralelo con aquellos que protagonizan los romances caballerescos
medievales. Se repasardn los rasgos caballerescos de Jasén, Hércules, Troilos,
Aquiles y Bruto a través de sus comportamientos y acciones en las Sumas. Estos
atributos derivan del proceso de contextualizacidén para adaptar el contenido
mitoldgico a la visién y a la experiencia inmediata de los lectores coetdneos del
texto. En esta linea, la construccién de los personajes los convierte en modelos
pero, sobre todo, en antimodelos segin su comportamiento y las decisiones
que tomen.

Palabras clave
Sumas de historia troyana, caballeria, Hércules, Aquiles, Bruto, contextualiza-
cién.

* Esta publicacién es parte de la ayuda para contratos Juan de la Cierva Formacién, ref.
FJC2020-043453-1, financiada por MCIN/AEI /10.13039/501100011033 y por la Unién Europea
NextGenerationEU/PRTR. Asimismo, se vincula a los objetivos del proyecto “El legado historio-
gréfico de Alfonso X (II): fuentes, influencias y lecturas (LEHIAL II)”, ref. PID2021-127417NB-Ioo
(IP: Francisco Bautista Pérez), financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovacidn.



160 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

Abstract

The aim of this article is to analyse the changes produced in the classical heroes
of the Sumas de historia troyana in order to assimilate them to medieval knights
in parallel with those who are the protagonists of medieval chivalric romances.
The chivalric traits of Jason, Hercules, Troilus, Achilles and Brutus will be seen
through their behaviour and actions in the Sumas. The cause is the process of
contextualisation that allows the adaptation of the mythological content to the
vision and immediate experience of the contemporary readers of the text. In this
line, the construction of the characters turns them into models but, above all,
into “anti-models” according to their behaviour and the decisions they make.

Keywords
Sumas de bistoria troyana, chivalry, Hercules, Achilles, Brutus, contextualisation.

INTRODUCCION

Las Sumas de historia troyana es un texto castellano en prosa que se encuadra den-
tro del amplio grupo de romances de materia historiogréfica, categoria genérica
que surge con fuerza en el siglo x1tv (Gémez Redondo 1999, p. 1631). Mientras
que en las primeras décadas se produce el desarrollo de los esquemas de la prosa
de ficcidn, a partir del reinado de Alfonso XI se intensifica el interés por la te-
matica cldsica. Ya en la corte de Sancho IV cobran importancia los relatos de las
Cruzadas que apuntalan las primeras narraciones caballerescas ficcionales. Mds
adelante, desde el Libro de caballero Zifar hasta los romances de materia arturica,
las tramas se organizan sobre los mecanismos historiogréficos, es decir, unos pro-
cedimientos que permiten ordenar los materiales para ofrecer una visién verosi-
mil de los contenidos tanto por su lenguaje como por su organizacién temporal.
Poco después, hacia la cuarta década del siglo, resurge un interés renovado por
la tradicidn cldsica que busca la disposicién y configuracién de unos hechos que
encajarfan en las situaciones politicas y sociales del momento, a lo que se suma el
desarrollo de los romances caballerescos (Gémez Redondo, 1999, pp. 1631-1632).

Esto se complementa con la capacidad de transformacién de la materia tro-
yana en tanto que su leyenda se amolda a diversos géneros y épocas. En palabras
de Sanz Julidn: “Es precisamente esta ductilidad la que le ha permitido renovarse
manteniendo su esencia, mezclarse con otros géneros y materias conservando a la
vez sus rasgos distintivos” (2010, p. 160). Partiendo de estas premisas, las Sumas
se convierten en un paradigma de este proceso de contextualizacidn gracias a di-



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 161

ferentes métodos que posibilitan su configuracién historiografica y la adaptacién
de sus contenidos segin el escenario y el publico al que se dirijan.

De esta manera, las Sumas llevan a cabo un procedimiento de contextuali-
zacion que facilita la adaptacién del contenido mitoldgico a la visidn ideoldgica
coetdnea, ademds de acercar el argumento a la experiencia inmediata del publico
del texto. En linea con esto, la conexién con los romances caballerescos lleva a
que los héroes troyanos y griegos se caractericen como verdaderos caballeros,
segin ocutrre en los casos de Jasén y Hércules. Al mismo tiempo, sus aventuras
amorosas y militares son consecuencia del acercamiento del tipo cldsico a una
nueva época donde el héroe clisico se equipara al caballero.’

Partiendo de esta base, el objetivo de este trabajo es analizar las caracteristicas de
los héroes clésicos en las Sumas, y su adaptacion a los ideales caballerescos que cincelan
su comportamiento y personalidad, con especial atencién a la aventura caballeresca y
a las relaciones amorosas. Dada la amplitud del tema, tinicamente se analizan los casos
de Jasén y Hércules (pertenecientes al nticleo de los origenes de Troya), los ejemplos de
Troilos, Diomedes y Aquiles (localizados en el segundo nicleo de las guerras entre grie-
gos y troyanos), y la figura de Bruto (una parte de la seccién de la materia de Roma).

I. LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA: ORIGEN Y CUESTIONES GENERALES

Las Sumas de historia troyana relatan los origenes y diversas destrucciones de la
ciudad de Troya, asi como el nacimiento de la ciudad de Roma, por lo que se
considera una de las primeras historias de Troya independientes en Espana, sin
estar incluida en un compendio histérico mds amplio. El texto se conserva en
dos testimonios completos manuscritos en la Biblioteca Nacional de Madrid: el
testimonio A en el mss. 9256 y el testimonio B en el mss. 6419.” Aparte, contamos
con una edicién de Agapito Rey firmada en el afio 1932 y una transcripcién del
testimonio mds antiguo de Robert G. Black (1990).” Por otro lado, la datacién

" Esta coincidencia entre la temitica troyana y caballeresca la explora Marin Pina (2004-2005 y
2011). También la aventuré Sanz Julidn a través del andlisis de los grabados de las ediciones alemanas
de la Buch von Troia I donde destacan elementos caballerescos como las escenas amorosas, las aven-
turas de los héroes y, muy especialmente, los enfrentamientos en las batallas (2010, pp. 169, 181). Para
profundizar en el tema de los grabados de temdtica cortesana y caballeresca en las historias troyanas,
véase también de Sanz Julidn (2009 y 2017, p. 108-109).

* También se puede consultar la ficha de la obra en Philobiblon (BETA texid 1567) que incluye
una descripcién fisica de los testimonios.

* Citamos el texto de la edicion de Agapito Rey (Leomarte, 1932).



162 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

de la obra resulta todavia problemdtica y contintia sin resolverse por parte de la
critica, al tomar como Unica referencia la segunda mitad del siglo x1v. Rey daté
la obra alrededor de 1350, en concreto, el testimonio A se localiza en un cédice de
la segunda mitad del siglo x1v (1932, p. 6), mientras que el cdice que recoge B se
retrasa a inicios del siglo xv como apunta también Haywood (2002, 748-749).

Uno de los rasgos mds llamativos de las Sumas es la unidad textual que pre-
senta, y que la diferencia notablemente de sus fuentes. De manera sucinta, las
fuentes més directas del texto son la General Estoria, la Estoria de Esparia y la His-
toria destructionis Troiae de Guido delle Colonne, como destacan Pla Colomer y
Vicente Llavata (2020, pp. 52-53). Del primer texto surgen parte de las aventuras
de Hércules y los hechos anteriores y posteriores a la guerra de Troya. A su vez, es-
tos materiales se habian extraido de fuentes como las Metamorfosis de Ovidio, o la
Historia Regum Britaniae. Por su parte, los episodios pertenecientes a la Estoria de
Esparia se corresponden con las aventuras de Hércules en la Peninsula,” las aven-
turas de Dido y Eneas, la fundacién de Tiro y el origen de las amazonas, hechos
que los compiladores alfonsies tomaron de escritos como la Eneida de Virgilio,
del Epitoma Historiarum Philippicarum de Justino, junto con la Historia de rebus
Hispaniae y la Historia Romanorum de Rodrigo Jiménez de Rada. Por dltimo, la
Historia destructionis Troiae de Guido delle Colonne proviene de relatos medie-
vales que recogen las aventuras troyanas, entre los que se hallan el Ephemeris belli
troiani de Dictis Cretense y el De Excidio Troiae Historia de Dares Frigio.’

Sin embargo, y a pesar de que bajo el apelativo de “sumas” se puede pensar
que la obra es una mera sucesién de relatos con el punto comin de la pertenencia
a la temdtica clésica (con especial hincapié en las destrucciones de Troya), el texto
resulta mucho mds complejo. Se trata, en palabras de Pereira Miguez (2012, p.
761), de una reescritura de las fuentes segtin los ejes que marcaron el scriprorium
alfonsi; esto reforzaria el papel de la realeza y legitimaria su poder, en lo que para
el investigador es un rasgo que acerca la obra al movimiento molinista.® Asimis-
mo, el trabajo del supuesto autor no consiste en transcribir y apilar datos, sino
que lleva a cabo un proceso de reescritura para integrar los diferentes materiales
armoniosamente en la trama principal; esto conduce a la creacién de un texto
nuevo disefiado bajo los principios del romance historiografico.

* Para el mito de Hércules en la General estoria, véase Cirdenas-Rotunno (1997).

’ Una amplia panorimica de las fuentes la da Pereira Miguez (2012, p. 753). Para las fuentes de
la General estoria, Pichel Gotérrez (2016, pp. 164-175).

® Esta dltima posibilidad resulta bastante dudosa, dado que todo apunta a que el texto se datarfa en la
segunda mitad del siglo x1v, lo que complica su ligazén con el pensamiento molinista en la linea de otros
romances como el Libro del caballero Zifar. Para el estudio del LCZ, véase la tesis de Lucia Megfas (1993).



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 163

Todo esto conduce a la figura del misterioso autor, conocido tradicionalmen-
te como Leomarte.” No obstante, una lectura atenta del texto deja claro que este
misterioso personaje serfa, en principio, una mds de las fuentes consultadas, y se
posiciona a la altura de Virgilio u Homero. Asimismo, la teorfa més plausible se-
fiala que Leomarte serfa en realidad un autor inventado o ficticio en paralelismo
con otros casos, como ocurre en la Crénica Sarracina o en el Amadis de Gaula
(Gémez Redondo, 1999, p. 1634). De una opinién similar es Pascual Argente,
quien opina que Leomarte es una de las fuentes, posiblemente inventada, a las
que recurre el anénimo autor (2015, p. 132)." Posiblemente, su mencién como
fuente principal para dar veracidad y un sentido de autoridad a la crénica. Por
todo ello, no conocemos la verdadera mano que llevé a cabo todo el trabajo de
reescritura y de integracion de las diversas fuentes para la creacién de un texto
completamente nuevo y que, posteriormente, tendrd una notable influencia.”

Siguiendo a Gémez Redondo, los mecanismos que posibilitan el procedi-
miento de reescritura van desde el disefio cronistico a la organizacién flexible de
la linea temporal de la obra, lo que permite aunar las diferentes historias. A esto se
afiaden la perspectiva y reflexién del autor a la hora de enlazar los diversos puntos
de vista, ya sea por la seleccién de ciertas lineas argumentales o ya por el interés
que muestra en ciertos relatos sobre otros. Todo ello, aparte de ser un indicio de
una conciencia autorial, evidencia el valor de ejemplaridad que tienen para el
lector o publico coetdneo. Esto se produce mediante ese proceso de contextua-
lizacién que se ha mencionado al inicio, de forma que esos relatos antiguos, asi
como la presentacién de los personajes, se actualizan y se ajustan a la vertiente
ideoldgica para la que se estd creando el texto (1999, pp. 1637-1638). Ademds,
para que se materialice esta adaptaci(’)n, es necesario presentar a los personajes
desde una éptica renovada, lo que los aproxima a la realidad inmediata de un
publico ya familiarizado con diferentes obras de ficcién o, por hilar mds fino, con
romances caballerescos. Al fin y al cabo, el propio mito cldsico aporta una serie
de ingredientes que, con los ajustes necesarios, son la base perfecta para incluir
rasgos caballerescos en las aventuras troyanas.

7 Es mds, este nombre es el que se da en el Diccionario filolégico de la Edad Media (Haygood,
2002) o en la propia ficha de la BNE que recoge los manuscritos de las Sumas.

¥ También resulta interesante el trabajo de Sacchi (2017).

? Las Sumas se convierten en un importante éxito, como demuestra el hecho de ser la principal
fuente de la Crénica tropana impresa a finales del siglo xv (Sanz Julidn, 2015). Asimismo, otro es-
crito en los que su influencia ha sido evidente es la Confessio amantis castellana que estudié Pascual
Argente (2015).



164 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU
2. PRIMERAS FIGURAS CABALLERESCAS: ]ASéN Y HERCULES

Las peripecias de Jasén y Hércules se localizan en el primer nucleo del relato,
justo tras la fundacién de Troya, y estdn ligadas (sobre todo las de Hércules) a la
tercera destruccion de la ciudad. Para explicar el origen de esta situacién, el na-
rrador ve necesario ampliar el relato previo con las aventuras de Jasén y Hércules,
de modo que sus vivencias enganchen al publico del siglo x1v. Esto se produce
gracias a los mecanismos paralelos que hilvanan la aventura caballeresca con el
desarrollo de los relatos.

La historia de Jasén da comienzo en el titulo XX del libro, cuando es presen-
tado como un joven principe destinado a vivir una aventura de corte caballeresco
por indicacién de su tio, el rey Feleo, quien teme que le arrebate el trono. El reto
que le plantea es la obtencién del vellocino de la isla de Colcas, que se encuentra
fuertemente protegido por dragones, a lo que se suman una serie de encanta-
mientos, toros y leones, segin se describe en el capitulo previo:

E fezieronle vn tenplo en que se puso, en el qual estauan a la puerta del dos toros de
alanbre fechos por tal encantamento que qualquier que ally veniese por sacar algo de
aquel tenplo, con tan fuerte bramidos e espanto venian a él que lo matauan, el vno de
vn cabo e el otro del otro. Otrosi, a la puerta del tenplo de parte de dentro estauan dos
leones tan espantables que marauilla era muy grand, por aquella mesma arte. E estaua
mas a la puerta de dentro del santuario vn dragon que nunca dormia; e quando al-
guno entraua ally con entencion de tomar alguna cosa de ally echaua fuego el dragon
por la garganta de guisa que todo lo tornaua de ceniza. E este dragén dizen los actores
que era Aspido (Leomarte, 1932, p. 90).

Esta mision, que Gémez Redondo relaciona con alguna de las aventuras mds
impresionantes del Amadis de Gaula, coincide estructuralmente con la prueba
inicidtica caballeresca (1999, p. 1641). El principal punto comun es ser la primera
peripecia del héroe con la que debe probar su valia ante su rey, a lo que se afiade
la propia estructura del relato: viaje a un reino lejano (la isla de Colcas), la obten-
cién de un elemento divino (el vellocino) y el enfrentamiento contra las bestias,
especialmente el dragdn, que en la aventura caballeresca se identifica con el mal y
la bestia demoniaca, ligada al pecado.Io A esta expedicién se incorpora Hércules,

** La identificacién del dragén con la figura demonfaca y, por extensién, con el pecado, es una
constante asociada a la literatura caballeresca desde sus origenes. Con el Endriago en el Amadis de
Gaula hasta convertirse en una constante en las pruebas ligadas al rito inicidtico caballeresco. Para
ampliar este tema se pueden consultar los trabajos de Toro Pascua (2008) y de Nasif (2006). En



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 165

quien viaja junto con Jason para enfrentarse a la prueba, aunque no tiene un
peso argumental en el desarrollo de la aventura. Sin embargo, el primer intento
de entrar en el templo fracasa, por lo que contindan su periplo hasta la ciudad
Jaconita, donde Jasén conoce a Medea, hija del rey Otes."”

El papel de Medea cobra tintes protagonistas por su rol activo a la hora de
obtener el vellocino y por la relacién que entabla con Jasén. Este dltimo detalle
refuerza el cardcter caballeresco de los personajes, ya que sus muestras de afecto
y la declaracién de amor se vinculan directamente con los principios del amor
cortés. La primera vez que se quedan a solas, Medea no puede evitar abrazar al
caballero diciendo: “Jasén, tu solo fuyste el primero que engendiste el mi pecho
con llamas de fuego que se non pueden matar” (Leomarte, 1932, p. 95). La prin-
cesa declara que, con su ayuda, podrd obtener el vellocino del templo gracias a su
conocimiento de las artes mdgicas. Una vez cumple su promesa, viaja con Jasén
de vuelta a su patria, de manera que, a primera vista, ambos se perfilan como la
tipica pareja caballeresca que se casa tras la aventura. Tras ser padres, el relato
nos cuenta cémo durante un tiempo Jasén no hizo “caballerias” por voluntad de
Medea, salvo entregarse al placer de la caza.

No obstante, como sabemos, en uno de sus viajes anteriores Jasén ya se ha-
bia casado con Ysorfile, quien, por carta, reclama al héroe que vuelva a su lado.
En consecuencia, Jasén toma la decisién de abandonar a Medea quien, ante el
dolor y la humillacién, le envia su famosa misiva, que hunde sus raices en las
Heroidas ovidianas.” En relacién con los rasgos caballerescos de Jasén, la carta
refleja la verdadera cara del héroe: Medea reclama su rol activo en la obtencién
del vellocino, pues Jasén tinicamente consigue su propésito al seguir fielmente las
indicaciones de la hechicera. Si se recuerda la narracién de la historia, Jasén no
vuelve a protagonizar ninguna otra aventura, por lo que su papel de “caballero”,
titulo con el que se le denomina en la historia, quedarfa en entredicho. Por otro
lado, su manejo de la cortesfa amorosa también se deshace tras el abandono de
Medea y de sus hijos, por lo que la hechicera lo califica como caballero desleal y
falso. La historia termina de forma cruenta, con el asesinato de los hijos de Jasén
a manos de Medea y la posterior muerte del rey Feleo. Lejos de ser la pareja per-
fecta de amadores, Jasén acaba sus dias junto con Ysorfile, pero sin ofrecer mds

términos generales, el dragdn, al igual que el ledn, se identifica con el enemigo natural en el sentido
de adversario; incluso, se configura como el guardidn de cuevas o santuarios, como sucede en el caso
del vellocino (Cirlot, 1997, pp. 178-179).

" Para los origenes de Medea en la General estoria, véase Cuesta Torre (2005).

" Para la recepcion de las Heroidas en la historiografia alfonsi, véase Salvo Garcia (2009, 2015).



166 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

informacién sobre posteriores aventuras. Medea, por su parte, evoluciona desde
la princesa enamorada, dominada por el lenguaje sentimental con el que expresar
su amor y deseo por Jasén, a la mujer despechada que se comporta con la deter-
minacién e independencia de las sabias encantadoras de los relatos caballerescos.
Asi, su dominio de las artes mdgicas acerca a Medea mds a las sabias encantadoras
que auxilian al caballero en la prosa caballeresca que a la dama requeridora de
amores.”

El caso de Hércules se desarrolla de forma paralela al de Jasén, pues ambos
comparten la aventura del vellocino de oro. Sin embargo, las Sumas también
informan sobre los detalles de su nacimiento, sus problemas con la diosa Juno y
sus posteriores andanzas en Espana hasta su muerte. La historia independiente de
Hércules comienza en el titulo XXXII con la narracién de su nacimiento y los in-
tentos de su madrastra Juno por acabar con la vida del nifio. Al contrario que Ja-
sén, no muestra indicios de dominar la cortesia caballeresca; no obstante, destaca
por su audacia, temeridad y falta de mesura cuando lucha contra sus enemigos,
como contra Nexo el Sagitario. Su pasion en la batalla le lleva a afrontar diversos
éxitos, como el triunfo sobre Troya, que termina con la tercera destruccién de la
ciudad, o el del enfrentamiento contra las amazonas. De esta manera, frente a
las parcas aventuras de Jasén, Hércules si sobresale por ligar su vida a diferentes
sucesos caballerescos que condicionan su figura heroica.

La infancia de Hércules estd marcada por su ascendencia divina. Una vez que
se prueba que el nifio es hijo de Jupiter, Almena y Anfitrién, lo envian con su tio
Euristes, rey de Atenas, quien lo educa en las letras y las artes entre los seis y los
doce afios:

Euristes regibio el ninno e criolo en su casa a muy grant vigio fasta los doze annos. E
salia muy rezio e muy sesudo. E pusolo quando ovo seys annos a leer e aprender las
artes; e tanto salio de sotil que quando allego a los catorze annos, asi en fuerca commo
en saber, vencia a todos los de sus dias e avn a otros de muy muchos mas. (Leomarte,

1932, p. 113-114)

En este sentido, la educacién de Hércules coincide con aquella sugerida por
don Juan Manuel en el Libro de los estados, en cuyo capitulo LXVII resalta la tras-
cendencia de la educacién y plantea que, a partir de los cinco anos, los ninos de-

" Se puede ampliar la visién de las sabias encantadoras en Sales Dasi (2004, pp. 79-83). El
punto de inflexién llega en las Sergas de Esplandidn cuando la malvada maga Melia declare que su
biblioteca perteneci6 a su maestra Medea, de quien aprendi6 (Gutiérrez Trdpaga, 2017, pp. 45-47).



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 167

ben instruirse en la lectura de crénicas o narracién de batallas, ademds de apren-
der el uso de las armas, el manejo del caballo y la caza, lo que recuerda también
Trujillo (2021, p. 447) en relacién con la educacién cortesana y caballeresca.™

Otro de los rasgos de Hércules son sus multiples vivencias caballerescas. A
lo largo de su vida se convierte en un verdadero caballero andante sin un rei-
no propio, por lo que vive aventuras que atraviesan la geografia conocida: viaja
desde Troya hasta Egipto pasando por la peninsula Ibérica hasta morir en Italia.
Aunque la mayoria de sus trabajos tienen que ver con diferentes retos, muchos
de ellos coinciden por su oposicién a las injusticias, lo que conlleva diversos en-
frentamientos contra los malos gobernantes o diversos delincuentes. Esto sucede
en casos como el del rey Busiris de Egipto, de quien se dice que “era este rey muy
malo e cruel” por hacer sacrificios de sangre a los dioses, cuyas victimas eran altos
hombres de su reino. Mds adelante, en Mérida y ante el clamor popular, Hércu-
les lucha contra el poderoso Girén que actuaba con soberbia contra su pueblo.
Otro ¢jemplo mds es Caco, quien vivia del robo en Italia; su error, sin embargo,
fue hurtar las vacas de Hércules por lo que el héroe acaba con él. Este comporta-
miento aparente de héroe justiciero contrasta, en cambio, con una personalidad
anticortesana semejante a la de Jasén en tanto que traiciona la fidelidad debida a
sus diferentes esposas. De hecho, el abandono de su dltima mujer, Daynira, es la
causa directa de su muerte mediante una tdnica impregnada en veneno que ella
misma le envia al saber que pretende casarse de nuevo.

Por ello, Hércules no cuenta como tal con una personalidad caballeresca; es
impulsivo y demasiado pasional, se guia por su fuerza descomunal y no mani-
fiesta una cortesfa amatoria con sus esposas. Si bien en el inicio hay referencias
a una cuidada educacién y se destaca el conocimiento de las letras y sutilidad de
conocimiento que alcanza, estos rasgos no vuelven a mencionarse en el relato. En
si, solo sirven para demostrar que su formacién cumple con los requisitos de la
educacidn caballeresca medieval. No obstante, su alejamiento de los principios de
la cortesia y su manejo de las armas convierten a Hércules a la vez en un modelo
y “antimodelo” caballeresco. Si bien recibe una esmerada educacién cortesana y
demuestra su valfa con las armas, también es un contracjemplo moral marcado
por su impulsividad y su deslealtad amorosa, que serdn las causas que le lleven a
la muerte tras vestir una tiinica envenenada. De este modo, la caracterizacién del
personaje se articula como una serie de vivencias caballerescas al estilo de los ca-

" Para ampliar el tema de la educacién caballeresca, véase Rodriguez Velasco (1996, pp. 347-
350), Carlos Heusch (2021), Campos Garcfa Rojas (2000 y 2005) y Cacho Blecua (1996). Para la
visién de la caballeria y su formacién en el siglo xv1, Rodriguez Velasco (2008).



168 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

balleros andantes, que viven la aventura ligada intrinsecamente al viaje por tierras
lejanas, encarando diversos retos y luchando contra las injusticias que encarnan
los malos gobernantes.

3. LOS HEROES TROYANOS: TROILOS Y AQUILES

Los héroes del segundo bloque de las Sumas, centrado en las guerras entre griegos
y troyanos, se definen a través de un conjunto de rasgos que oscilan entre la des-
treza con las armas y el empleo de la cortesia hacia las damas. Si bien esta seccién
estd marcada por diversos tipos de relatos, que van desde el folklérico hasta el
mitoldgico, en el caso del relato heroico, este se entrecruza de forma indisolu-
ble con el amatorio que domina las vivencias de los diversos personajes. No en
vano, se trata del motivo que desencadena gran parte de la aventura, ademds de
condicionar el sufrimiento y las consecuencias fatales para los amantes (Gémez
Redondo, 1999, pp. 1642-1643).

Uno de los casos mds destacables es la figura de Paris, a quien se le denomina
“caballero” desde el inicio de la historia: “vos plega de aver por vuestro seruidor
e vuestro cauallero a Paris” (Leomarte, 1932, p. 172), como le dicen a Elena. El
contrapunto, igual que Jasén y Hércules, se produce por el abandono de su mujer
Enone, lo que romperfa con el prototipo de la cortesta amorosa.” A pesar de ello,
las imdgenes caballerescas se repiten poco después en sus bodas con Elena, una
vez llegan a Troya. Estas se celebran con todo el artificio cortesano, de modo que
destacan, mds alld de los cantos de los juglares o los distinguidos invitados, los
juegos y torneos que amenizan la fiesta:

Ca ally fueron conbidados muchos reyes e duques e condes e muchos altos omnes e
altas duennas, ca toda la flor de Asia ally vino. E ally fueron sacados juegos estran-
nos que nunca ante avian seydo vistos; ally fueron justas e torneos e otros juegos de
cauallerias, tantos que los omnes non los podrian contar. Ally avia los juglares de mill
maneras; ¢ las viandas tantas e tan estrannas que los omnes nunca tal vieran (Leomar-

te, 1932, p. 173).

En este sentido, las bodas de Paris y Elena ofrecen la imagen de una corte
palaciega cuidada y refinada en la que se expone el poder econémico y social del

" Para un andlisis de la fuente cldsica y su posible relacién con la leyenda de Tristn e Iseo, véase
Ruiz de Elvira (1972).



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 169

rey, ademds de la habilidad caballeresca de sus miembros mediante los pases de
armas. Se trata de un calco de las celebraciones y divertimentos que plagaron las
cortes europeas a lo largo de la Baja Edad Media y donde el contenido teatral
y espectacular toma un peso importante. Es importante matizar que, ya en el
siglo x1v, el torneo habia perdido valor como mero entrenamiento militar para
potenciar la vertiente espectacular que, con el tiempo, derivarfa en un verdadero
juego parateatral. Sobresale especialmente la incorporacién de la mujer como
espectadora activa o, incluso, actora del juego cortesano (Flores Arroyuelo, 1995,
pp- 269-270).

Por otro lado, destacan las historias amorosas de Troilos, Briseida, Diomedes
y, muy especialmente, la pareja de Aquiles y Polixena. Gémez Redondo plantea
que las parejas citadas se caracterizan por encontrarse en bandos enfrentados por
la guerra, por lo que su separacién provoca la expresién del sentimiento amatorio
a través de mondlogos o cartas de tintes trigicos (1999, p. 1644). Dado que se ale-
jan del argumento principal de la historia, se convierten en pequefios nicleos que
incrementan los momentos de tensién entre los griegos y los troyanos; asimismo,
ofrecen una panordmica plural del sitio de la ciudad de Troya, en la que se entre-
cruzan las historias y se entremezclan las pasiones amorosas con las batallas, con
una fuerte presencia de contenido amatorio."

La historia de Troilos, Briseida y Diomedes tiene lugar durante el sitio de
Troya. Troilos es hijo del rey Priamo y hermano de Héctor y Paris, mientras que
Diomedes es un principe y caballero del bando griego. Briseida, por su parte, es
hija del sacerdote Colcas, quien ha traicionado a los troyanos y se ha unido a los
griegos, a quienes solicita que le entreguen a su hija, todavia en la ciudad, hecho
que supone la separacién de Briseida y Troilos. El principe troyano se opone y
manifiesta su pesar por la partida de su amada, con quien pasa la Gltima noche
antes de su partida. Al amanecer, la joven expresa su sentir ante la separacion, lo
que indica un sentimiento de desesperanza y un hastio por vivir. Asi, la escena se
convierte en un antecedente de la literatura sentimental en un discurso marcado
por la emocionalidad del didlogo:

Sennor, ya que Dios a mi fizo la mas desaventurada muger del mundo pidovos de
merced e sobre todas cosas que vos a mi fezistes que en el vuestro coragon non sea
oluidada e fagades por ruegos o por quales quier maneras commo me cobredes, ca en

6 ’ . . 7 . B

" Para el tema del amor cortés y, muy especialmente, su ligazén con la literatura sentimental
puede consultarse el trabajo cldsico de Beysterveldt (1981) y Martin Romero (2008). Para la conexién
con la literatura medieval, Sales Dasi (2004, pp. 48-49).



170 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

esta esperanga biuire, ca otra mente non me queda sy non la muerte; e quando desto
non touiere fuzia vuestra luego me leuara la muerte al infierno (Leomarte, 1923, p.
205)

Con estas palabras, Briseida pide a Troilos que no la olvide. Su dolor es com-
partido por Troilos, quien promete no olvidarla y rescatarla en el futuro cercano.
Sin embargo, Briseida debe abandonar la ciudad acompafada por una escolta
griega entre la que estd el joven Diomedes, quien se enamora de la dama nada
mis verla: “E Diomedes fue luego enamorado della e comencola a conortar”. El
caballero inicia asi un cortejo amoroso con el que consuela a la triste y desdichada
Briseida mientras llegan al campamento. Al final del paseo, la actitud de la troya-
na ha cambiado sustancialmente y abre una puerta a continuar el juego cortesano
con el griego al dejar incluso caer, de forma deliberada, una prenda para que
este la recoja, lo que prueba su disposicién a participar del cortejo amoroso: “E
quando Diomedes vio que entonge non podia mas fablar trauole muy encobierta
mente de la luna que llevaua en la mano e sacogela, ¢ ella non fizo senblante que
gela queria defender, ante que le plazia, con la qual el fue muy ledo” (Leomarte,
1932, p. 208).

El siguiente paso de la relacién se muestra en los combates entre los troyanos
y los griegos. En el primero de ellos, Diomedes toma el caballo de Troilos y se
lo envia como presente a Briseida. La descripcién de la batalla se acerca més a la
de los juegos caballerescos y las justas palaciegas que a una escena propiamente
bélica. Por ejemplo, la mdxima preocupacién de Diomedes es la de entregar una
prenda a su amada Briseida como parte del juego cortesano: “E fueronse a feryr
amos tan de rezio que quebrantaron en sy las langas, e Troylos cayo del cauallo
e Diomedes lo tomo” (Leomarte, 1923, p. 209). El resto de la escena se aleja del
campo de batalla y se centra en la reaccién de Briseida, “ca ya amaua a Dioma-
des”, aunque sentia tristeza por la deshonra de Troilos.

La situacién, sin embargo, contrasta con la actitud de Troilos. El principe
troyano se siente humillado por la pérdida de su montura, que simboliza su con-
dicién de caballero en el campo, por lo que no duda en vengarse en la siguiente
liza y arrebata la montura a Diomedes. En este punto, se unen el orgullo caba-
lleresco herido y la traicién amorosa, dado que Troilos estd al corriente de los
amores entre Briseida y Diomedes. La diferencia es que, mientras en el primer
enfrentamiento el caballero griego busca cortejar a Briseida con un presente y
un triunfo caballeresco, ahora Troilos quiere recomponer su honor mediante la
victoria y la toma del caballo de Diomedes. Aparte, a esto se suma que el troyano
traiciona la promesa hecha a Briseida, rechazando su amor y criticindola ante



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 171

el griego: “E quedo el cauallo de Diomedes en poder de Troylos; e dixole ally,
segund algunas estorias dizen, muy malas razones en afeamiento de su amiga’
(Leomarte, 1923, p. 210). Este hecho supone la ruptura definitiva de la cortesia
que debia pautar la relacién entre Troilos y Briseida, pues el troyano rompe la
fidelidad y lealtad amorosa hacia la dama, lo que se une a la tensién agudizada
en los enfrentamientos entre griegos y romanos. De esta forma, el tridngulo for-
mado por Troilos, Briseida y Diomedes supone la fusién de rasgos caballerescos
de dos tipos: la habilidad con las armas durante las batallas en las que participan
los principes y su manejo de la cortesia amorosa, junto con la lealtad a la dama
que acttia de testigo.

La otra pareja que comentaré brevemente es la formada por Aquiles y Polixe-
na, aunque, mds bien, en este caso el requerimiento amoroso es unidireccional,
del héroe griego a la princesa troyana. Polixena es hija de los reyes Priamo y
Hécuba; Aquiles se enamora de ella en la conmemoracién del primer afio de la
muerte de Héctor, a la que acuden los griegos. El enamoramiento del héroe se
produce a primera vista, a pesar de las palabras de enfado y desdén que Polixena
dirige a Aquiles por haber matado a su hermano. Sin embargo, no es la primera
mujer que pasa por los brazos de Aquiles, pues, previamente, ha abandonado a
su amante Deidamia para luchar en la guerra de Troya. Una vez alli, y antes de
conocer a Polixena, Aquiles protagoniza diversas escaramuzas de corte caballe-
resco o “anticaballeresco” a lo largo del conflicto; en ellas, el héroe se adentra en
busca de viveres para regresar con un grupo de doncellas a las que ha secuestrado,
entre las que estdn Hipodamia (que entrega a Agamendn), y Briosoes (Leomarte,
1932, pp. 193, 201), lo que resulta opuesto al comportamiento cortés del caballero.
Asimismo, destaca especialmente el enfrentamiento contra Héctor en el combate
singular que acaba con la vida del principe troyano:

E ally se toparon Ebtor e Archiles, ca en las vistas que oystes se abian fablado, segunt
las estorias dizen, e se avian rencurado las grandes mal querencias que se auian. Es-
pecial mente Archiles estaua muy manzellado por la muerte de Patrocolo e muria
por lo vengar. E andando vueltas las azes ouieronse de topar amos e fueronse feryr de
las langas, e Archiles cayo del cauallo. Mas dizen las estorias que estando a pie ferio
a Ebtor de tres golpes de la espada por engima del yelmo, tanto que lo fizo abragar a
la ¢eruiz del cauallo. Ally recudio toda la grand priesa de guisa que los partieron de
aquella vez, e turo el torneo tanto que la noche los partio. (Leomarte, 1932, p. 203)

Las situaciones arriba planteadas ayudan a perfilar la personalidad de Aqui-
les, quien sigue una senda muy parecida a la de Hércules, al contraponerse su
destreza con las armas, su pasién en el combate y la osadia en las escaramuzas



172 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

que lidera con su comportamiento “anticaballeresco” hacia las mujeres, a las
que no duda en secuestrar y entregar como amantes a diferentes reyes. En su
enfrentamiento con Héctor, Aquiles exhibe su fuerza y habilidad, pero se guia
por un ardor que lo aleja del prototipo de caballero mesurado que caracteriza el
ideal de héroe.

En este punto tiene lugar la gran dicotomia temdtica de Aquiles, que repre-
senta, junto con Troilos, la imagen del caballero “anticortesano”: ambos héroes
acometen con valor los lances guerreros y protagonizan las diferentes batallas
encarnando a los paladines principales de su bando, pero al mismo tiempo pro-
tagonizan escenas amorosas de aparente tipo cortés junto a diversas amantes.
El comportamiento anticortesano se justifica precisamente por estas acciones:
Troilos pierde la lealtad amorosa hacia Briseida, y Aquiles abandona a Deidamia
y tiene amantes a lo largo de sitio de Troya, fruto de sus diferentes lances caba-
llerescos. No obstante, su comportamiento es diferente: es la primera vez que
se siente atormentado por el sentimiento amoroso, preso pricticamente en una
prisién hecha por Polixena, como le escribe a la reina Hécuba. En si, la vertiente
amorosa de Aquiles se realza desde la adapracién de la historia desde el scripro-
rium alfonsi, donde ya se incluye el enamoramiento a primera vista de Polixena,
que le conducird a la muerte (Cuesta Torre, 2005, p. 652). Ante esta situacion,
Aquiles se refugia en su tienda, desde donde expresa su desazén por la imposibili-
dad de estar junto a ella, ademds de sentirse confuso y desesperado por la pasién
que le embarga, convirtiéndose en un antecedente de los amantes de la literatura
sentimental:

Commo avedes oydo fue preso Archiles en el amor de Polygena, e de que allego a la
su tyenda echose en la su cama e comenco a pensar, e quanto mas pensaua tanto mas
le aquexaua el su amor de Policena, e dezia asy: “jAy catiuo!, que en fuerte punto yo
me pude leuantar; e muy esquiua fue la ora en que aquella donzella yo pude ver, que
tan atormentado me syento, que por ¢ierto sy el amor algund poco mas apretase el su
lazo en mi non abria sy non la muerte” (Leomarte, 1932, p. 224).

En un estado de desconcierto y desesperanza para contener su frenesi amo-
roso, Aquiles escribe una carta a la reina Hécuba solicitando que le entreguen a
Polixena a cambio de garantizar la paz con los glriegos.!7 Al principio se muestra
favorable a la unién e, incluso, convence al rey Priamo, lo que le lleva a contestar
la misiva de Aquiles, donde acepta recibirle como hijo. La espera del héroe nos

" Para el tema del amor salvaje, puede consultarse Trujillo (2019).



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 173

da un dibujo de su actitud pasional y desenfrenada mds alld del campo de batalla,
ahora en el terreno amoroso. Mientras aguarda la misiva, tiene pensamientos
desvariados y oscuros marcados por la tribulacién que sufre ante la posibilidad de
no reencontrarse con Polixena. Sus sentimientos exacerbados resultan disonantes,
debido el comportamiento equilibrado que se espera del héroe. Aquiles, quien en
otras ocasiones de la obra no ha sentido ninguna empatia por las mujeres, a las
que ha abandonado y secuestrado, se ve inmerso en el sufrimiento por no poder
reunirse con la princesa:

Pues que los reys se partieron de Archiles el quedo en su tyenda e comengo a pensar
en muchas cosas que atormentauan el su coragon, el amor de vn cabo e la proeza de
la caualleria del otro, e dezia asy: “jO cuytado omne syn ventura, commo so yo agora
en tan grand perdicion por estos mis ojos! Mas, ;que digo yo agora?, que ellos non
pecaron por ver la mas fermosa de las fermosas, mas peco el mi coragon que me ha
muerto tomando el la su figura della en sy e nunca la podiendo desanparar”. (Leo-
marte, 1932, p. 238)

Sin embargo, la relacién acaba en tragedia tras la siguiente batalla entre
griegos y troyanos, momento en el que Aquiles mata a Troilos, después de
haber sido derribado por este del caballo. El arrebato amoroso de Aquiles,
paralelo a su exaltacién guerrera, provocardn su muerte. En un caso paralelo
a Hércules, serd el comportamiento exacerbado lo que acabe con el héroe,
resultando asf en una caracterizacién anticaballeresca. Si Hércules muere trai-
cionado por su esposa al vestir una tdnica envenenada, aqui serd Hécuba quien
trame el asesinato del héroe. Aquiles termina muriendo a manos de Paris y sus
soldados en una trampa organizada por la reina en venganza por la muerte de
sus hijos.

De esta manera, los dos rasgos principales de la personalidad de Aquiles, el
impetu y la imprudencia, son los que consiguen convertirle en el mejor caballero
de los griegos, pero también los que le conducen a la muerte. Asimismo, domina
las armas y tiene un espiritu aguerrido en el combate y en las diferentes misiones
que le encomiendan. Se trata del mismo desenfreno que siente hacia Polixena y
que lo convierte en un caballero enamorado, subyugado por la llama amorosa y
con una mezcla de sentimientos ambivalentes. Esto se traduce en un comporta-
miento que oscila entre periodos de euforia y de depresién ante el pensamiento
de no volver a ver a la princesa troyana. Esta fuerte personalidad, sin embargo,
serd lo que lo transfigure en un contracjemplo en la historia; de esta forma, Aqui-
les se muestra como un modelo de las consecuencias fatales, incluida la muerte,
que traen las pasiones desatadas.



174 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU
4. LAS AVENTURAS DE BRUTO: EL CABALLERO ANDANTE EN BUSCA DE UN REINO

El caso de la historia particular de Bruto resulta bastante llamativo al ser un
personaje que procede de la historia de Bretana, cuya fuente tltima se localiza
en el Roman de Brut, aunque filerada a través del scriptorium alfonsi. Fuera de
la fuente empleada, nuestro interés reside en la singularizacién de Bruto como
“héroe peregrino en busca de identidad” (Gémez Redondo, 1999, p. 1646), y que
protagoniza un ramillete de aventuras en las que se entremezclan la tradicién ca-
balleresca y la novela griega o de aventuras y en la que, incluso, se avanzan rasgos
del libro de viajes.”

Siguiendo esta idea, el personaje se encuadra en la linea de los caballeros an-
dantes, en este caso, con la intencién de hallar una identidad con la que superar
el destino al que se ha enfrentado al inicio del relato. Sin €l saberlo, mata a su
padre durante una jornada de caza, lo que lo aboca a vagar por diferentes lugares
en busca de un reino y un destino. Por cada lugar que pase, ayuda a resolver di-
ferentes conflictos, ademds ser el liberador de los troyanos bajo el yugo del griego
Pandraso, que ocupa gran parte de la historia. Desde el inicio, ya se presenta
como un joven “tan valiente e tan cuerdo” (Leomarte, 1932, p. 322), rasgos que
nos remiten al joven caballero; esta idea se revalida mds adelante cuando, tras las
negociaciones de paz, Pandraso le entregue a su hija como futura esposa (Leo-
marte, 1932, p. 332).

Tras la muerte accidental de su padre, aunque se ve desterrado de su hogar,
sus tios le ayudan en su marcha facilitdindole un navio y un pequefio ejército con
el que vivird una serie de aventuras en unos episodios marcados por el viaje y las
incursiones militares para que cumpla con su gran ambicién: llegar hasta Troya.
La ciudad simboliza una meta utépica que, en principio, le permitirfa superar la
pérdida como heredero de su padre; no obstante, serd el destino lo que le haga
vivir diversas peripecias antes de encontrar su lugar en el mundo. Este hecho se
materializa en las tormentas que alejan a Bruto de Troya y lo desvian a Grecia,
a Africa, a la isla de Legocia y Germania, y que caracterizan la historia como un
relato bizantino, igual que sucedia con la narrativa caballeresca (Sales Dasi, 2004,

p. 139).

* Para profundizar en la Estoria de Bruto, puede consultarse Pichel (2018) y Gémez Redondo
(2013). Para el tema de la aventura caballeresca ligada al viaje, Trujillo (2017); para la ligazén de la
literatura caballeresca con las narraciones bizantinas, Lucfa Megfas y Sales Dasi (2008: 233) y para la
importancia del viaje, véase LCZ, véase Villegas Bedoya (2015).



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 175

Su primera parada tiene como objetivo el moldeamiento de la imagen del
personaje, que pasa de ser un joven desterrado a ser el liberador de los presos
troyanos en manos del rey griego. Apoyado por Heleno y Asaraco, se enfrenta
a Pandraso en una serie de asaltos militares marcados por el uso de la estrategia
militar. Si bien las incursiones caballerescas en diferentes castillos muestran su
habilidad con las armas, Bruto destaca especialmente por la aplicacién de la tdc-
tica militar y el buen trato dado a los prisioneros, como al mismo rey Pandraso.
La mesura caballeresca y sus dotes de liderazgo son reconocidas por los enemigos
griegos, quienes no dudan en firmar con él las paces y liberar, finalmente, a los
troyanos. Este hecho convierte a Bruto en el libertador del bando troyano a pesar
de que no estd destinado a ser su rey. Mds bien, el joven héroe toma el papel del
caballero salvador que ha luchado por liberar al pueblo troyano del yugo griego,
lo que lo equipara a figuras como Hércules en la misma obra o, incluso, a Robodn
en el Libro del caballero Zifar en su condicién de caballero andante y protector del
gobierno legitimo frente a las amenazas externas.”

Como se ha sefalado previamente, cada vez que el joven caballero trata de
llegar a Troya, sus planes se ven truncados por una tormenta que lo aleja de su
objetivo, que se liga directamente con la novela griega o de aventuras peregri-
nas. A esto se afiaden sus viajes por diferentes territorios, como Africa, Espana o
Germania, o su enfrentamiento contra unos piratas de los que obtiene un gran
botin: “Mas las riquezas que ally ganaron fueron tantas que de ally adelante jamas
non podieron aver mengua” (Leomarte, 1932, p. 334). El punto culminante de sus
aventuras sucede en la isla de Legocia; tras un sacrificio en el que ruega a la diosa
Diana que le indique el destino al que debe dirigirse, esta se le aparecerd en suefios
para anunciarle su llegada a la isla de Albién. Esto provoca que Bruto se aleje del
escenario oriental para dirigirse a Gran Bretana y convertirse en rey de Inglaterra:

Asy estando Bruto en su oragion adormegiose e vynole en suennos commo en vision
Diana e dixole: “Bruto, en el mar ogeano a la setentrional parte es vna ysla que anti-
gua mente fue otorgada a los gigantes, mas agora vazia e menguada dellos e de otras
algunas gentes esta yerma. Ally es aparejada a ti la silla a donde muchos reys de tu
lynaje reynaran e pornan a muchos en angostura e a otros muchos reys (Leomarte,
1932, p. 336).

En este sentido, el eje sobre el que pivota la historia de Bruto es el viaje,
elemento compartido con la historia de Hércules, quien tampoco disfruté de un

¥ Para profundizar en la figura de Robodn, véase Cuesta Torre (2017 y 2022).



176 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

reino propio y codificé su personalidad en la caballeria andante. Aunque ambos
comparten la vivencia de aventuras mediante la ayuda y colaboracién con otros
personajes, incluso con la aparicién de ayudantes que los auxilian en sus aven-
turas, las diferencias son notables. Hércules se posiciona, al igual que Aquiles,
como el caballero pasional y reaccionario, diestro en armas y poco mesurado. Por
su parte, Bruto si se alinea con los caballeros prudentes y virtuosos al presentar
como puntos fuertes su destreza con las armas y su carisma. Este serd, justamente,
el rasgo que le lleva a convertirse en el lider y el liberador de los troyanos y, mds
adelante, en el conquistador de Gran Bretafia.

Asimismo, la presencia de otros personajes que orbitan en torno a Bruto nos
conduce a la configuracién del tipo caballeresco acompanado por un personaje
secundario que nos remite a los inicios del género caballeresco con el surgimiento
de los personajes auxiliares (Sales Dasi, 2004, pp. 73-118), y que podemos incluso
situar en el Libro del caballero Zifar. De hecho, la tltima parte de este romance,
protagonizado por el principe Robodn, nos da pistas sobre los rasgos caballerescos
que se encuentran en la historia de Bruto.

5. CONCLUSIONES

Tras este somero repaso de los principales personajes de las Sumas, se concluye
que los héroes clasicos se caracterizan mediante rasgos propios de caballeros me-
dievales. Entre estos atributos destacan la habilidad con las armas, las vivencias
caballerescas a través de aventuras a lo largo de la geografia conocida y el dominio
de la cortesia amorosa, al protagonizar historias de amor marcadas por una veta
sentimental. La construccién de los personajes desemboca, de esta manera, en
la configuracién de los rasgos que perfilan la imagen del caballero, asi como el
ambiente en el que se mueve.

Por un lado, Hércules y Aquiles comparten su destreza en el combate, rasgos
comunes de todos los héroes analizados; sin embargo, su pasién exacerbada los
lleva a no calcular las consecuencias que sus acciones pueden tener y el desenlace
fatal que conllevan. En el caso de la cortesia amorosa, a pesar de las continuas
deslealtades y traiciones de los caballeros, esta pasa a ser el hilo conductor con
el que iniciar y consumar la relacién con las damas enamoradas. El tridngulo
amoroso formado por Troilos, Briseida y Diomedes pivota sobre la cortesia que
los héroes muestran ante la dama con la intencién de complacerla. Asimismo,
las conversaciones de los personajes, marcadas por una fuerte sentimentalidad y
patetismo que anticipan la literatura sentimental.



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 177

Por otro lado, las aventuras caballerescas de Hércules y Bruto estdn perfiladas
por la trascendencia del viaje. Esta circunstancia resulta vital en su trayectoria,
dado que construyen su fama caballeresca gracias a la cascada de peripecias que
protagonizan a lo largo del mapa conocido. A esto se une el exotismo derivado
de ciertas tierras que visitan, junto con el elemento maravilloso procedente tanto
del viaje por tierras lejanas como del enfrentamiento contra seres sobrenaturales.
Ello se traduce en que, a pesar de sus personalidades opuestas, Hércules y Bruto
se perfilan como caballeros andantes que, en el caso de este tltimo, culmina con
la obtencién de su propio reino.

Por todo esto, la construccién de los personajes mediante este proceso de contex-
tualizacién ayuda a atraer el interés del publico del siglo x1v. Para ello, los caracteres
se convierten en modelos y, sobre todo, en “antimodelos”, segtin su comportamien-
to. Hércules y Aquiles destacan por su desenfreno y falta de mesura, lo que se tradu-
ce en una muerte irremediable cuya Gltima causa es su comportamiento pasional, no
solo en la batalla, sino también en el plano amoroso, misma senda que siguen Jasén
y Troilos con la traicién a sus damas. Su desenlace marca la calidad del ejemplo y las
consecuencias que tienen sus actos, especialmente aquellas consecuencias negativas
provocadas por decisiones y actuaciones dominadas por las pasiones.

6. BIBLIOGRAFIA

Beysterveldt, Antony van, 1981: “El amor caballeresco del Amadisy el Tirante”,
Hispanic review, 49.4, pp. 407-425. DOL: 10.2307/472746

Black, Robert G., 1990: The text and concordances of Leomarte, Sumas de la histo-
ria troyana: ms. 9256 of the Biblioteca Nacional, Madrid, Madison, Hispanic
Seminary of Medieval Studies.

Cacho Blecua, Juan Manuel, 1996: “Los ‘Castigos’ y la educacién de Garfin y Ro-
bodn” en Ana Menéndez Collera; Victoriano Roncero Lépez (eds.), £/ Libro
del cavallero Zifar”, en Nunca fue pena mayor. Estudios de Literatura Espariola
en homenaje a Brian Dutton, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla
— La Mancha, pp. 117-135.

Campos Garcia Rojas, Axaydcatl, 2000: “La educacién del héroe en E/ libro del
cavallero Zifar®, Tirant. Butlleti informatiu i bibliografic de la literatura de ca-
valleries, 3, s. p.

, 2005: “‘E fueron tan bien nodridos e tan bien acostunbrados’: educacién y

desarrollo heroico en E/ libro del cavallero Zifar”, Anuario de Letras Modernas,

12, Pp. 25-44.




178 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

Cérdenas-Rotunno, Anthony J., 1997: “The Myth of Hercules in the Works of
Alfonso X: Narration in the Estoria de Espania and in the General estoria”,
Bulletin of Hispanic studies, 74.1, pp. 5-20.

Cirlot, Juan Eduardo, 1997: Diccionario de simbolos, Madrid, Siruela.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina, 2005: “Aquiles en la General Estoria de Alfon-
so X el Sabio”, en Rafael Alemany Ferrer, Josep Lluis Martos Sdnchez, Josep
Miquel Manzanaro i Blasco (eds. lit.), Actes del X Congrés Internacional de
[Associacié Hispanica de Literarura Medieval: Alicante, 16-20 de septiembre de
2003, Alicante, 2, pp. 645-654.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina, 2007: “La seccién de Medea y su interpretacién
en la General estoria”, Troianalexandrina: Anuario sobre literatura medieval de
materia cldsica, 7, pp. 187-215. DOI: 10.1484/j.troia.1.100056

, 2017: “Prélogos, fébulas y contexto histérico en el Libro del caballero Zi-

far”, en Marfa Luzdivina Cuesta Torre (ed.), “Esta fabla compuesta, de Isopete

sacada”: Estudios sobre la fabula en la Literatura espaniola del siglo XIV, Berna,

Peter Lang, pp. 11-64.

, 2022: “La deposicién de Alfonso X en las crénicas, don Juan Manuel, la
Vision de Alfonso Xy el Libro del caballero Zifar”, Cabiers d’Etudes hispaniques
médiévales, 45, pp. 169-207.

Faulhaber, Charles B. (dir.), 1997a: BETA (Bibliografia Espariola de Textos Anti-
guos), The Bancroft Library, University of California, Berkeley,
heep://vmi3z6.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html.

, 1997b: Philobiblon, The Bancroft Library, University of California, Berke-

ley, http://vmi36.1ib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/index.html.

Flores Arroyuelo, Francisco José, “El torneo caballeresco: de la preparacién

militar a la fiesta y representacién teatral”, en Juan Salvador Paredes Nunez
(coord.), Medioevo y literatura: actas del V' Congreso de la Asociacion His-
pdnica de Literatura Medieval, Granada, Universidad de Granada, 2, pp.
257-278.

G6mez Redondo, Fernando, 1999: Historia de la prosa medieval castellana. II.
El desarrollo de los géneros. La ficcion caballeresca y el orden religioso, Madrid,
Citedra.

, 2013, “La materia de Bretafia y los modelos historiogréficos: el caso de la
General estoria’, e-Spania, 16, s. p.
http://journals.openedition.org/e-spania/22707.

Haywood, Louise, 2002: “Leomarte”, en Carlos Alvar y José Manuel Lucia Me-
gias (coords.), Diccionario filoldgico de literatura medieval espanola: textos y

transmision. Madrid, Castalia, pp. 748-749.



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 179

Heusch, Carlos, 2021: “La ‘mala educacién’ en el Libro del caballero et del escudero
de don Juan Manuel”, Librosdelacorte.es, 22, pp. 309-325.
hteps://doi.org/10.15366/ldc2021.13.22.01

Juan Manuel, 1991: £/ libro de los estados, Ian Richard Macpherson y Robert Brian
Tate (eds.), Madrid, Castalia.

Leomarte, 1932: Sumas de Historia Troyana, Agapito Rey (ed.), Madrid, S. Agui-
rre, impresor.

Lucia Megfas, Jos¢ Manuel, 1993: Edicion critica de “El Libro del caballero Zifar”,
Alcald de Henares: Universidad.

—— v Emilio José Sales Dasi, 2008: Libros de caballerias castellanos (siglos xvI-
XVvII), Madrid, Laberinto.

Marin Pina, M2. Carmen, 2004-2005: “La carta de Iseo y la tradicién epistolar
troyana en el Tristdn de Leonis (Valladolid, 1501)”, Letras. Libros de caballerias.
El “Quijote”. Investigacion y Relaciones, 50-51, pp. 235-251.

, 201: “De los géneros y diferencias de las cartas caballerescas”, en Pdginas

de suenos. Estudios sobre los libros de caballerias castellanos, Zaragoza, Institu-
cién “Fernando el Catélico”, pp. 169-218.

Martin Romero, José Julio, 2008: “Del finamors al neoplatonismo: amor y ca-
balleria en la narrativa caballeresca hispdnica”, Tirant. Butlleti informatiu i
bibliografic de la literatura de cavalleries, 11, pp. 119-142.

Nasif, Ménica, 2006: “Iniciacién y heroicidad: Palmerin de Olivia y el mito del
dragén”, en Lilia E. Ferrario de Orduna (dir.), Nuevos estudios sobre literatura
caballeresca, Barcelona/Kassel, Edition Reichenberger, pp. 181-188.

Pascual Argente, Clara, 2015: “La huella de las Sumas de historia troyana en la
Confessio Amantis castellana”, Revista de filologia espariola, 95, 1, pp. 127-152.

Pereira Miguez, Rubén, 2012: “El trabajo de reescritura: la presencia de la Es-
toria de Espana en las Sumas de Historia Troyana a través del relato de Dido
y Eneas y el de las aventuras de Hércules en Espana”, en Antonia Martinez
Pérez, Ana Luisa Baquero Escudero (coords.), Estudios de literatura medie-
val: 25 anos de la Asociacion Hispdnica de Literatura Medieval: 25 anos de
la AHLM, Murcia, Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones, pp.
751-761.

Pichel Gotérrez, Ricardo, 2018: “Sobre la recepcion alfonsi de la Historia Regum
Britanniae. Una versién primitiva de la Estoria de Bruto”, Incipiz, 38, pp.
69-106.

, 2016: “La eclosién de la materia cldsica en las letras peninsulares bajome-

dievales. Compilaciones troyanas no auténomas’, Scriptura, 23-25, pp. Iss-
176. DOI 10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06



180 ALMUDENA IZQUIERDO ANDREU

Pla Colomer, Francisco Pedro y Vicente Llavata, Santiago, 2020: La materia de
Troya en la Edad Media hispdnica: bistoria textual y codificacion fraseoldgica,
Madrid-Frankfurt, Iberoamericana Vervuert.

Rodriguez Velasco, Jests, 1996: El debate sobre la caballeria en el siglo xv: la trata-
distica caballeresca castellana en su marco eurapeo, Valladolid, Junta de Castilla
y Ledn; Consejerfa de Educacién y Cultura.

, 2008: “Esfuerco. La caballeria, de estado a oficio (1524-1615)”, en José Ma-
nuel Lucia Megfas; Maria Carmen Marin Pina (eds.), “Amadis de Gaula”: qui-
nientos anos después. Estudios en homenaje a_Juan Manuel Cacho Blecua, Alcald
de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp. 661-689.

Ruiz de Elvira Prieto, Antonio, 1972: “De Paris y Enone a Tristdn e Iseo”, Cuader-
nos de Filologia Cldsica, 4, pp. 99-136.

Sacchi, Luca, 2017: “I “Dichos de Leomarte” e le vie del compendio”, Carte Ro-
manze 5.2, pp. 7-43. https://doi.org/10.13130/2282-7447/9342

Sales Dasi, Emilio J., 2004: La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, José
Manuel Lucia Megfas (prol.), Alcald de Henares, Centro de Estudios Cer-
vantinos.

Salvo Garcfa, Irene, 2009: “Las Heroidas en la General Estoria de Alfonso X: texto
y glosa en el proceso de traduccién y resemantizacién de Ovidio”, Cahiers
d'études hispaniques médiévales, 32. 1, pp. 205-228.

, 2015: “Historiografia y cartas de amor: la recepcién medieval de las Heroi-
das de Ovidio en Espana y en Francia®, Cabiers d'études hispaniques medieva-
les, 38, pp. 45-63.

Sanz Julidn, Marifa, 2009: “Texto e imagen en Ein hiibsche Histori von der

kiinngclichenn Stat Troy, wie si zerstoret wartt, una versién alemana de la

Historia destructionis Troiae de Guido de la Columna”, en Jests Cafias Muri-

llo, Francisco Javier Grande Quejigo, José Roso Diaz Arbol (coords), Medie-

valismo en Extremadura: Estudios sobre literatura y cultura hispdnicas de la Edad

Media, Céceres, Universidad de Extremadura, Servicio de Publicaciones, pp.

1299-1310.

, 2010: “De la materia troyana a la caballeresca a través de los grabados: el
uso de las imdgenes en tres Historias Troyanas alemanas”, eHumanista: Journal
of Iberian Studies, 16, pp. 160-183.

——, Crdnica Troyana [Juan de Burgos, 1490], Zaragoza, Institucién Fernando el
Catdlico, 2015

, 2017: “Escenas de batalla: huellas de un tema iconogréfico desde los ini-

cios de la imprenta hasta el siglo xv1”, en Maria de los Angeles Ezama Gil,
José Enrique Laplana Gil, Marfa Carmen Marin Pina, R. Pellicer, Antonio



RASGOS CABALLERESCOS EN LAS SUMAS DE HISTORIA TROYANA 181

Pérez Lasheras, Luis Sinchez Lailla (coords.), “La razén es Aurora” estudios
en homenage a la profesora Aurora Egido, Zaragoza, Diputacién Provincial de
Zaragoza, Institucién “Fernando el Catélico”, pp. 105-120.

Toro Pascua, Isabel, 2008: “Amadis de Gaula y a tradicién apocaliptica medieval:
la figura del Endriago”, en José Manuel Lucia Megfas y Maria Carmen Marin
Pina (eds.), Amadis de Gaula”: quinientos anos después. Estudios en homenaje
a Juan Manuel Cacho Blecua, Alcald de Henares, Centro de Estudios Cervan-
tinos, pp. 769-788.

Trujillo, José Ramén, 2017: “El caballero en la floresta. Aventura y construccién
de la identidad del héroe épico”, en Roberto Céceres Blanco (coord.), Héroes,
dragones y magia: de la epopeya homérica a World of Warcraft, Madrid, Aluvién,
pp- 29-61.

, 2019: “Tristdn y el amor salvaje”, en David Arranz (ed.), Amores canallas,

Madrid, Pigmalién, pp. 303-317.

,2021: “Cortesfa y educacién del caballero en la literatura arttrica medieval”,
Librosdelacorte.es, 22, pp. 424-71. https://doi.org/10.15366/1dc2021.13.22.016.

Villegas Bedoya, Simén Andrés, 2005: “El viaje del héroe en el Libro del caballero
Zifar: el caso de Zifar y Robodn”, Letras, 71, pp. 169-180.




