Mitos cosmico y de la fertilidad en los cuentos orales

p’urhépecha de La mujer serpiente

BLaNcA CARDENAS FERNANDEZ

UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO, MEXICO

Para desarrollar este trabajo se tomaron varias versiones de tres cuentos p’urh’pecha: “La
mujer del Tzirate”, “La mujer serpiente” y “La japingua”. El primero versa sobre un
hombre que sube al cerro del Tzirate a cortar lefia y se encuentra con una joven doncella
indigena que le pide que la lleve cargada al templo de Santa Fe de la Laguna para ser
desencantada, a cambio ella se casard con él o le dara riquezas, él tendrd que seguir las
indicaciones de no voltear hacia atras a mirarla y no hacer caso de las voces que le diga
que lo haga. Sin embargo, el hombre no cumple lo prometido y al escuchar las voces
voltea a ver a la doncella que se ha convertido en serpiente, él la arroja al suelo, entonces
la doncella-serpiente desaparece.

En los cuentos de “La mujer serpiente” un hombre va al campo a cuidar el ganado
cerca de las ydkatas o piramides, escucha la voz de una doncella que le suplica que se la
lleve cargada a la casa de él a cambio de riquezas. Ella le da las mismas indicaciones que
las del cuento anterior: no voltear a mirarla aunque escuche voces diciéndole que lo haga.
También en este cuento el hombre voltea a ver a la doncella que se ha convertido en
serpiente, él la tira y ella desaparece. En algunas versiones de este relato, al tirar a la
serpiente ésta cae al suelo convertida en monedas de oro que, al momento en que el
hombre se inclina a recogerlas, desaparecen.

En los cuentos de “La japingua”, un hombre o una mujer salen al campo,
encuentran a una serpiente que les pide que los lleven a su casa a cambio de riquezas.
Quien se la lleva la coloca en un cuarto oscuro de su casa, ahi la japingua le da dinero o

monedas de oro diariamente para que compre posesiones.



En el primer cuento, en el cerro, arriba, encontramos a una mujer indigena
identificada con dinero y encantamiento, signos que nos remiten a lo profano. Por el
contrario, los signos templo, hombre como habitante de abajo se identifican con lo
sagrado, con el templo de Santa Fe de la Laguna. La oposicion profano/sagrado es un
antagonismo que relaciona a la mujer y al hombre en cuanto habitantes de arriba y de
abajo respectivamente. Si retrocedemos en el tiempo, los primeros cuatro signos
evidencian también el espacio sagrado p’urhépecha de la época prehispanica, en cuanto a
gue en ellos se representan los tres lugares cdsmicos. El cerro como eje axial comunica a
éstos entre si, no obstante hay signos que también se relacionan con cada uno de estos
mundos, por ejemplo, la doncella que vive en lo alto, en la montafia, nos refiere al cielo,
pero la descripcion que se hace del lugar concreto donde habita alude a objetos
terrestres. Por otra parte, la serpiente que se engendra en la mujer y el tesoro que ésta
lleva implicito son asociados al inframundo, tanto porque la serpiente en la cultura
p’urhépecha antigua se representa como diosa del mundo de los muertos, como porque
los tesoros se encuentran enterrados en el mismo lugar césmico que ella habita.

En la semantica del relato el encantamiento de la joven indigena se manifiesta
como un estado demoniaco que necesita pasar a un estado de purificacién; el estado
demoniaco lo posee la princesa en un lugar profano como lo es el cerro del Tzirate, de
donde pide ser trasladada a un sitio sagrado, o templo de Santa Fe de la Laguna. En estas
circunstancias la oposicidon arriba/abajo posee tres connotaciones, una histérica, una
cosmica y otra religiosa. La histdrica se encuentra relacionada con la conquista espafiola,
ya que en estos momentos muchos indigenas huyen a los lugares geograficamente altos
para no ser sometidos, eso explica que hayan sido evangelizados con posterioridad a los
gue se quedaron en las riberas del lago de Patzcuaro. La cdsmica se encuentra vinculada a
la ubicacion de los sitios arriba/abajo, lo que sefiala simbdlica y culturalmente la relacion
entre los tres lugares cdsmicos: cielo, tierra e inframundo. La connotacidén religiosa puede
observarse en la demanda de la princesa de ser desencantada, y esta relacionada con lo
sagrado espafiol, con el querer ser evangelizada. Este discurso del encantamiento encubre

en los p’urhépecha la aceptacion de la religion cristiana y el rechazo de la suya.



La serpiente pide ser llevada cargada al templo cristiano como una prueba que ella
le pone al hombre para medir su capacidad de eleccion entre el presente y el pasado, y el
hombre escucha las voces del presente a costa de perder los tesoros del pasado. En este
contexto, la relacién entre el hombre y la doncella, ademds de ser el de abajo y la de
arriba, se da la de despojo y de apropiacion, es decir, él que no tiene posesiones y ella que
si las tiene. En los cuentos de “La mujer serpiente”, contrariamente a los de la del Tzirate,
la mujer se encuentra en un lugar sagrado antiguo, los templos prehispanicos o ydkatas, y
pide ser trasladada a uno profano, la casa del hombre. En estos relatos existe una
correspondencia de “fuera” con ydkatas y de “dentro” con la casa del hombre. Lo sagrado
en la mujer del Tzirate se encuentra relacionado con el templo cristiano mientras que en
la mujer serpiente con lo pagano, en este ultimo relato, por una parte se prioriza lo
prehispanico al dar el caracter sagrado, pero por otra, se le concede una connotacién
maléfica que causa temor a los habitantes del lugar, por lo que en esta contradiccién se
visualiza la “satanizacién” que los evangelizadores hicieron de lo sagrado indigena.

En ambos cuentos aparece lo sagrado, pero en el primero se refiere directamente
al templo cristiano y remite a lo sagrado antiguo sdlo por asociaciones culturales. Sin
embargo, en el cuento de “La mujer serpiente”, lo sagrado antiguo se evidencia en la
mencidn directa a las ydkatas, y lo cristiano aparece en la asociacidén que se hace entre los
templos prehispanicos con lo diabdlico. Las ydkatas y la casa adquieren el atributo de
sagrado y profano respectivamente, lo que las polariza. La pertenencia de lo sagrado
corresponde a la mujer y la de lo profano al hombre. Pero también este sagrado se
identifica con animal (mujer) y lo profano con humano (hombre), de ahi a que la mujer sea
equiparada con la serpiente o animal divino del mundo subterraneo, siendo la que pone
condiciones al hombre, de la misma forma en que lo hizo Dios en el Paraiso Terrenal con
Adany Eva, cuyo incumplimiento ameritd, igualmente, el castigo a su desobediencia.

Antes de iniciar el acercamiento a los cuentos de la japingua nos dimos a la tarea
de investigar el significado de la palabra, todos los entrevistados coincidieron en que era
una serpiente o un duende que daba dinero a quien la tenia en su casa. Sin embargo, en

un diccionario del siglo XVI encontramos que japingua significa “tener hacienda,



posesiones”. Por tanto, desprendemos que durante la conquista michoacana, japingua
prehispanica, como “hacienda, posesiones”, sufrié una resignificacion en la medida en que
la propiedad indigena pasaba a manos de los conquistadores hasta convertirse en
japingua propia de éstos y en un mero sueio de los indios.

Creemos que en el proceso de despojo de las propiedades precolombinas es
cuando se ficcionaliza la situacion de pobreza de los indios michoacanos. Las relaciones
sociales entre amos vy sirvientes aparecen veladas en la japingua personaje, el indio sélo
puede acceder a la riqueza a través de la ficcidn. Esto se puede observar en las
expresiones de los narradores al referirse a los beneficios del personaje: “Aquel joven
humilde comenzd a enriquecerse abriendo una gran tienda y comprando cantidad de
terrenos y casas por donde quiera” (Maria del Refugio Alejo Rodriguez de Carapan). En
otro cuento dofa Elvira Erape dice refiriéndose a una familia beneficiada de la japingua:
“Desde entonces comenzaron a volverse ricos, comprando varios terrenos, casas y hasta
un molino de nixtamal, el cual aun conservan y siguen trabajando”.

Una de las constantes de los cuentos de la japingua es que ésta es encontrada
“fuera” de la casa del beneficiado, en el cerro, en el campo, o en la calle, por lo que él
tiene que llevarla “dentro” de su casa. La relacién dentro/fuera estd supeditada a la
voluntad de quien la encuentra, es decir, si decide llevarsela o dejarla. Esta relacién
también parece significar la posesidon primigenia de la riqueza y su posterior despojo: lo
que se tuvo existe fuera del alcance del antiguo poseedor, sélo con la probabilidad ficticia
de recuperacion. Las acciones del personaje “La japingua” pueden estandarizarse en el
mismo parametro semantico que el de los personajes de “La mujer del Tzirate” y los de
“La mujer serpiente”,e en los tres cuentos encontramos las mismas constantes o ejes
sintagmaticos: el protagonista sale fuera de su casa, al campo, el protagonista encuentra a
un ser magico, el ser magico le pide que lo lleve dentro, el protagonista se lleva al ser
magico, el ser magico se transforma en “nada” o en dinero.

En los tres cuentos se observa una relacidon paradigmatica en la oposicién interior
exterior y una sintagmatica en el antagonismo fuera/dentro y sus consiguientes relaciones

binarias: pedir/ aceptar, llevar/dejar, dar/recibir. Los personajes femeninos en los tres



relatos (Tzirate, serpiente y japingua) son propios del espacio exterior: cerro, ydkatas y
campo, pero piden ser llevados a un espacio interior (la casa, el templo), relaciéon que
también puede representarse en el binomio fuera/dentro, y que se encuentra en el mismo
plano, la tierra. La japingua se da al beneficiado en el espacio interior de éste, en su casa,
mientras que los otros dos personajes no logran penetrar el espacio interior (casa o
templo) y retornan al exterior de donde son originarios.

La oposicidon binaria exterior/interior, en relacidon a los personajes en cuestion es
sintetizada sélo en la japingua, personaje que traspasa la frontera para ubicarse en esta
ultima, gracias a la ayuda que le confiere el beneficiado de su fortuna. Pero el beneficiado
también traspasa la frontera del lugar mdagico cuando encuentra a su benefactor, sdélo asi
lo magico se concretiza en dinero, en el espacio concreto interior. En cambio la mujer del
Tzirate y la mujer de las ydkatas vuelven al exterior con el dinero para volver a iniciar el
ciclo. Al no darse el traspaso de la frontera todo vuelve al inicio para intentar, en otro
momento, llegar al templo o a la casa del hombre, por lo que las acciones de los
personajes se cierran en un circulo en el que el final vuelve al principio para dar comienzo
a las mismas acciones infinitamente.

El exterior y el interior se encuentran en el plano tierra, sin embargo, se distinguen
por ser lo exterior-magico y lo interior-humano. El espacio exterior se encuentra
identificado con el mundo magico donde habitan seres también magicos, mientras el
interior se identifica con los seres humanos, con el mundo real o con lo cristiano.

Sin embargo, se encuentra también una relacién sintagmatica si partimos del
modelo arriba (cielo y/o tierra) y abajo (inframundo). Desde esta perspectiva situamos al
ser magico-serpiente no en la tierra, sino debajo de ésta, es decir, el hombre se encuentra
en lo superior y el ser magico en lo inferior; la serpiente es una diosa que habita el
inframundo, donde se encuentran también los tesoros. En este contexto, serpiente y
tesoro se identifican: ser magico y tesoro habitan en el mismo lugar césmico, eso explica
gue la serpiente, en todos estos cuentos, se encuentre relacionada con el dinero y con los

tesoros.



En cuanto a la ubicacidn de los lugares en que se hallan las doncellas, vemos una
diferencia, Tzirate se encuentra en lo alto, arriba y pide ser llevada abajo. Los espacios
arriba y abajo, nos remiten a cielo, tierra e inframundo. Asi tendriamos en la mujer del
Tzirate a una serpiente que pide ser llevada a la tierra o segundo lugar del cosmos y no a
su sitio de origen, el inframundo. Algo similar sucede en la mujer serpiente que se
encuentra abajo cerca de los templos prehispdnicos y pide ser llevada a la casa del
hombre. Ambas serpientes o tesoros desean quedarse en la tierra, en el sitio que habita el
hombre que se interesa por ellas como posesiones, como seres que fertilizan. Asi pues, la
historia de ambas se desarrolla en el mismo plano cdésmico en el que puede darse la
relacion estrecha entre el hombre y la serpiente. Y ésta, por el plano que habita como por
su connotacién de riqueza, remite pues a fertilidad. Similar sucede con la japingua en
cuanto a que se da también en el plano que habita el hombre, lo que quiere decir que la

funcién fertilizadora de la serpiente se efectua en beneficio del ser humano.

El cosmos p’urhépecha, lugar de dioses

En el pueblo p’urhépecha prehispanico encontramos que la visidon cosmica celeste se
transplanta a la terrenal y de ella a la del inframundo, y que esta visidn se evidencia a
través de representaciones dramaticas que se encuentran incrustadas en los rituales
dedicados a los dioses que rigen las fuerzas y los fendmenos de la naturaleza, ya se trate
de dioses del cielo, de la tierra o del mundo subterraneo, puesto que la construccion
cosmica celeste representada en los mitos de la creacidon de los dioses del cielo, se
reproduce en los mitos de la creacién terrestre.

Esta visidn cdsmica ha traspasado las fronteras del tiempo a pesar de la ruptura del
espacio cultural por la conquista espafiola, de aqui que la tradicion oral y otras
representaciones culturales se encuentren aun cargadas de simbolismo antiguo, y que en
el imaginario p’urhépecha los mitos aun incidan en las practicas culturales de este pueblo.
Un ejemplo son, precisamente, los cuentos de la mujer serpiente, donde el mito cdsmico
se expresa en toda su plenitud en los espacios de desplazamiento del personaje principal

gue encarna divinidades p’urhépecha. En esta cultura los dioses no tienen necesidad de



violar la frontera para trasladarse de un mundo a otro, porque tienen la peculiaridad de
comunicarse del cielo a la tierra y al mundo de los muertos, subir y/o bajar no significa
ninguna dificultad, no hay separacién entre lo interior y lo exterior, entre lo de arriba y lo
de abajo, ellos transitan igualmente por lo humano lo divino.

Podremos comprender lo anterior al darnos cuenta que a diferencia del cosmos
cristiano, el p’urhépecha se caracteriza por poseer un eje axial que se manifiesta en su
mitologia como una montaifia, como una columna de humo o como una puerta que
comunica los tres mundos, asi lo podemos constatar en La Relacion de Michoacdn (Alcal3,
1988: 346) por eso vemos a los dioses transportdndose por ellos sin problema. Otra
particularidad consiste en que los dioses terrestres son meras advocaciones de los
celestes, de aqui que la diosa creadora Cuerauaperi en el cielo sea la madre de todos los
dioses celestes y tenga sus aposentos en medio de las cuatro estrellas o Constelacidon de la
Cruz del Sur; y que en la tierra sea la esposa del dios del inframundo y la madre de todos
los seres vivos, los cuales salen de su vientre, de aqui la significacion de su nombre, la que
desata o otros de su vientre, o mujer preiflada (Monzén y Roth, s.f.: 11). El mundo
subterraneo es pues, en si mismo, fertilidad.

Asi como Cuerauperi, su hija Xardtanga, la luna nueva es una diosa celeste que
tiene que ver tanto con lo celestial como con lo terrenal. Si su madre es la responsable de
parir la vida en la tierra, ella lo es de hacerla germinar y crecer. La diosa Xardtanga era
adorada por los p’urhépecha antiguos en Jeracuaro y en Xaraquaro, en este ultimo pueblo
se le conocia “con el nombre de Acuitze-catdpame [que significa] la serpiente que
aprisiona” (Corona y Nufiez, 1984: 72), de aqui que podamos asegurar que en los
p’urhépecha la serpiente es una advocacion terrestre de Xardtanga o luna nueva, diosa de
las mieses y los mantenimientos, y que en este pueblo también existe el caracter lunar de
la serpiente y, como en otras culturas, posee:

El mismo simbolismo central de fecundidad y de regeneracidon sometidas a la luna
y distribuidas por el astro mismo [...] la serpiente conserva su caracter lunar (de
regeneracion ciclica) unido al caracter teldrico. En un momento dado la luna es
identificada con la tierra, considerada a su vez como la matriz de todas las formas
vivas [...] la serpiente se convierte en el animal funerario por excelencia, que
encarna a las almas de los muertos, al antepasado. (Eliade, 2004: 163)



También la tierra, en la cultura p’urhépecha, posee una significacion de fertilidad
gue involucra a la vida y a la muerte, las cuales se manifiestan tanto en el ciclo lunar como
en el ciclo vida-muerte-vida, lo que nos lleva a pensar en una fertilidad doble, primero
porque la misma serpiente como ser vivo femenino lleva implicita la fertilidad, y segundo,
porque al habitar en el mundo subterrdneo engendra también la muerte, el
Cumiehchucuaro es el lugar a donde van los muertos a fertilizar la tierra, por lo que éstos
engendran también la vida. En los p’urhépecha no podemos desligar el mito del cosmos de
los mitos de la fertilidad, porque la deidad luna nueva del cielo, encarnada en la serpiente,
como diosa del inframundo fertilizan el plano subterraneo que fructifica en el medio, la
tierra, para mantener a los hombres, existe pues una interrelacién de los tres planos

debido al propio caracter triplicado de los dioses que accionan en ellos.

Simbolismo de la doncella, la serpiente y el tesoro como presencia de fertilidad

La identificacidn de la doncella con el tesoro se da en que ambos se trasportan de un lugar
a otro, esto lo podemos confirmar en varios pasajes de la Relacion de Michoacdn donde
los indigenas prehispanicos hacen traslados de los tesoros que expropian a los dioses
extranjeros en las guerras, para llevarlos a los recintos sagrados de sus divinidades. La
mujer del Tzirate, como tesoro, pide ser llevada al templo cristiano de Santa Fe de la
Laguna para santificarse. La mujer serpiente, en cambio, suplica al hombre para que la
lleve cargada en sus brazos, de un lugar sagrado prehispdnico a la casa de él. Vemos pues
gue la doncella, como tesoro, demanda ser llevada al templo o es arrancada de éste, es
decir, ella, como tesoro es propia de un templo segln la creencia y significado en los
indios prehispanicos. Sin embargo, el hecho de sacarse de un templo antiguo y pedir ser
transportada a un templo cristiano conlleva una presencia historica, también registrada en
La Relacion de Michoacdn: en la guerra por la unificacion del reino p’urhépecha los indios
recogen los tesoros de los dioses de los pueblos vencidos y los llevan al templo de
Tzitzuntzan, cuando ya no caben en las trojes de este templo los tesoros se reparten entre
el reino de lhuatzio y las cinco islas del lago de Patzcuaro, ya que cada una de ellas venera

y representa a las divinidades de las cuatro partes del mundo y a la diosa Cuarauaperi.



Con la conquista espafiola vuelve a darse el traslado de tesoros de estos lugares
nuevamente a Tzitzuntzdn, pero ahora para ser entregados a Nuifo de Guzman vy
desaparecer del reino de Michoacan.

Entre los p’urhépecha antiguos el traslado de tesoros es una accién religiosa que
actualmente se ha ficcionalizado, entre otras manifestaciones culturales, en los cuentos
de “La mujer serpiente”, y que el indio guarda en la memoria colectiva como un hecho
magico. Sin embargo, la representacidon de la serpiente como tesoro también significa
posesiones, dinero, alimentos, por lo que serpiente y tesoro son uno mismo, y su funcién
es proporcionar la sobrevivencia a los hombres que poseen la tierra. Este significado
también se encuentra ficcionalizado en los cuentos de la serpiente japingua, que ya no les
pertenece a los indios despojados primero, por los espaiioles y después por los mestizos.
La ficcionalizacién de la posesién de la tierra en la japingua es otro acto magico con el cual

el indio encubre su carencia de la tierra.

BIBLIOGRAFIA

ALcALA, Jerdnimo de (1988). La Relacion de Michoacdn. México, SEP.

CoRONA NUREZ, José (1984). Mitologia Tarasca. Morelia, Balsal.

Cros, Edmond (1992). Ideosemas y morfogénesis del texto. Frankfurt, Vervuert Verlag.
ELADE, Mircea (2004). Tratado de historia de las religiones. México, Era.

LoTMAN, Luri (2000). La Semiosfera Ill Semidtica de las artes y de la cultura. Madrid,
Catedra.

MonNzoN, Cristina y A. RoTH (s.f.). Referentes religiosos en el siglo XVI, acufiaciones y
expresiones en lengua tarasca. Zamora, El Colegio de Michoacan.



