
Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      37 

 
 

O mundo mítico pré‐hispânico na obra de Oswald de Andrade 

 

 

MANUELA DE OLIVEIRA MAGALHÃES 

UNIVERSIDADE DE SIENA 

 

O  presente  estudo  procura  explorar  as  funções  que  o  mundo  mítico  pré‐hispânico 

desempenhou na criação literária brasileira no seu período modernista (1922), através 

da  análise  do  Manifesto  da  Poesia  Pau  Brasil  (1924)  e  do  Manifesto  Antropófago 

(1928)  de  Oswald  de  Andrade.  O  propósito  desse  trabalho  é  demonstrar  as  várias 

perspectivas,  nos  âmbitos  da  cultura  indígena,  africana  e  popular,  presentes  nesses 

documentos. Oswald de Andrade (1890‐1954) foi um dos introdutores do Modernismo 

no Brasil, movimento que teve sua manifestação oficial e histórica na Semana de Arte 

Moderna  de  São  Paulo,  em  1922.  O  movimento  modernista  brasileiro  procurou 

romper com o tradicionalismo europeu, impondo a identidade de um país que possuía 

nas  suas  raízes  a  multiplicidade  étnica.  No  movimento  brasileiro,  predominava  o 

impulso ao resgate do local, a vontade de passar de uma cultura de importação para 

uma de exportação.  

Oswald  foi  um  dos  idealizadores  da  Semana  de  22,  manifestação  que,  como 

anteriormente acenado, inaugurou oficialmente o Modernismo brasileiro. Esse evento 

teve uma  função  simbólica  importante na  identidade  cultural  brasileira,  pois,  de um 

lado, celebrava um século da  independência política do país colonizador, Portugal, e, 

do outro, conseqüentemente, a necessidade de definir o que era a cultura brasileira, o 

que era o sentir‐se brasileiro e quais eram os seus próprios modelos de expressões. No 

início dos anos vinte, o extrovertido e provocador Oswald de Andrade voltou‐se contra 

os modelos de culturas e artes convencionais e começou a interessar‐se pelas formas 

de  expressões  ditas  ingênuas  (o  abstracionismo)  e  pela  recuperação  de  elementos 

locais aliados ao progresso da técnica.  

Em  sua  estadia  em  Paris,  na  época  do  Futurismo  e  do  Cubismo,  Oswald 

descobriu,  com  surpresa  e  admiração,  que  os  elementos  de  culturas  até  então 

consideradas como “inferiores”, como por exemplo a africana ou a polinésia, estavam 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      38 

 
sendo integrados nas artes mais avançadas. A arte da Europa industrial estava sendo 

renovada  com  elementos  de  outras  culturas  e  expressões  de  outros  povos.  Dessa 

maneira, Oswald percebeu que o Brasil  e  a  sua multiplicidade étnica,  desde  as mais 

variadas  culturas  autóctones  dos  índios  até  à  cultura  negra,  representavam  uma 

vantagem e que, com elas, poderia construir uma identidade e renovar as formas de 

expressões brasileiras. Assim, tentando incorporar os elementos da cultura popular e 

erudita,  colocando‐os  no  mesmo  nível  e  sugerindo  ainda  a  abolição  das  normas 

acadêmicas das  falas,  nasceram os  seus dois  importantes manifestos modernistas:  o 

Manifesto da poesia Pau‐Brasil e o Manifesto Antropófago. 

No  início  do  século  XX,  as  vanguardas  fizeram  do  primitivismo  um  conceito 

polêmico, um símbolo do máximo afastamento da arte nova em relação às tradições e 

convenções  do  passado,  uma  fuga  do  familiar  em  direção  ao  exótico.  Segundo 

Benedito Nunes, o primitivismo das vanguardas européias representou a tendência em 

buscar  elementos originários da  arte nos  sentimentos ou na  liberação das  emoções, 

elementos  condicionados  às  necessidades  de  um  caráter  instintivo  ou  de  uma 

simplicidade formal, que, como por exemplo, os cubistas encontraram na arte africana 

e no douanier Rousseau.  

Oswald  de Andrade  em uma  conferência  feita  na Sorbonne,  em 1923,  afirmou 

que o século XX estava à procura das “origens concretas e metafísicas da arte” (Nunes, 

1978:  XVIII‐XIX),  ou  seja  das  fontes  étnicas  que  dariam  forma  à  modernidade,  e 

destacou a presença  sugestiva de elementos da  cultura africana em Paris,  como por 

exemplo,  o  tambor  africano  e  o  canto  negro,  como  forças  étnicas  que  iam  dando 

forma à modernidade. O primitivismo significou também, além do conceito polêmico 

que  as  vanguardas  utilizaram para  senhalar  a  busca  do  elemento  originário  referido 

por Oswald, o sobressalto étnico que atingiu esse século:  

[e]ncurvando  a  sensibilidade  moderna  menos  na  direção  da  arte  primitiva 
propriamente dita do que no rumo, por essa arte apontado em decorrência do 
choque que a  sua descoberta produziu na cultura européia, do “pensamento 
selvagem”  –pensamento mitopoético,  que  participa  da  lógica  do  imaginário, 
que  é  selvagem  por  oposição  ao  pensamento  cultivado,  utilitário  e 
domesticado. (Nunes, 1978: XIX) 

 

  Oswald  de  Andrade  foi  condicionado  por  esse  sobressalto  étnico  que marca  o 

Manifesto  Pau‐Brasil,  de  um  primitivismo  tanto  de  natureza  psicológica  quanto  de 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      39 

 
experiência do modelo externo na estética do cubismo, modelo associado à vida em 

movimento do futurismo, vida moderna das grandes metrópoles. Assim, o Manifesto 

inaugurou  o  primitivismo  nativo  como  projeto  e  modelo  da  poesia  em  harmonia, 

apresentando dois pontos centrais: o primitivismo psicológico e aquele que evidencia a 

simplificação e a depuração formais que trariam a origem nativa. 

A  poesia  existe  nos  fatos.  Os  casebres  de  açafrão  e  de  ocre  nos  verdes  da 
Favela, sob o azul cabralino, são fatos estéticos. 
O carnaval no Rio é o acontecimento religioso da raça. Pau‐Brasil… Bárbaro é 
nosso. A formação étnica rica. Riqueza vegetal. O minério. A cozinha. O vatapá, 
o ouro e a dança. (Oswald de Andrade, 1978: 5) 

 

Segundo  afirma  Benedito  Nunes,  o Manifesto,  que  é  um  projeto  e modelo  da 

poesia  em  harmonia,  situa‐se  na  convergência  desses  dois  pontos  centrais,  pelo 

primitivismo  psicológico  que  valorizou  de  uma  forma  os  estados  brutos  da  alma 

coletiva, fatos culturais; pelo da experiência da forma externa (na estética do cubismo) 

que potencializou a simplificação e a purificação formais que atrairiam a originalidade 

nativa subjacente a todos esses fatos – uns de natureza pictórica, folclórica, histórica, 

étnica,  culinária  e  lingüística.  Foi  assim  que  nasceu  a  Poesia  Pau‐Brasil,  buscando  a 

originalidade  primária  nesses  fatos,  realizando  assim  a  volta  ao  sentido  puro  e 

inocente construtivo da arte. 

O Manifesto Pau‐Brasil foi inicialmente publicado no jornal Correio da Manhã, na 

edição de 18 de março de 1924, um ano depois, de forma reduzida e alterada, em um 

livro de poesias, Pau‐Brasil. Tanto no manifesto quanto no  livro, Oswald propõe uma 

leitura extremamente vinculada à  realidade brasileira, uma “redescoberta” do Brasil, 

como revela Paulo Padro ao prefaciar o livro:  

Oswald de Andrade, numa viagem a Paris, do alto de um atelier da Place Clichy 
–umbigo  do mundo–  descobriu,  deslumbrado,  a  sua  própria  terra.  A  volta  à 
pátria  confirmou, no encantamento das descobertas manuelinas,  a  revelação 
surpreendente  de  que  o  Brasil  existia.  Esse  fato,  de  que  alguns  já 
desconfiavam,  abriu  seus  olhos  à  visão  radiosa  de  um  mundo  novo, 
inexplorado e misterioso. Estava criada a poesia Pau‐Brasil.  (Prado, 2005: 89‐
94) 

 

Como observou Haroldo de Campos no seu texto, Uma poética da radicalidade, o 

Manifesto congrega as mais variadas informações da vida brasileira e retrata o país sob 

um ponto de vista da modernidade. Pau‐Brasil representa a “revolução” no statu quo –



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      40 

 
expressão Oswaldiana– brasileiro. No assunto poesia, a obra de Oswald repôs tudo em 

questão,  sendo  radical  na  linguagem,  encontrando  a  inquietação  do  novo  homem 

brasileiro,  atualizando  assim  as  novas  formas  de  expressão  do  País.  “A  língua  sem 

arcaísmo,  em  erudição.  Natural  e  neológica.  A  contribuição  milionária  de  todos  os 

erros. Como falamos. Como somos” (Andrade, 1978: 6). 

A crença artística‐ideológica, aventada pelo Manifesto da Poesia Pau Brasil não 

tinha somente o ensejo de atualizar as formas de expressão no Brasil, era ao mesmo 

tempo a base para um projeto radical de cultura, no qual conciliaria a cultura nativa e 

aquela  intelectual  renovada, enfatizando a multiplicidade étnica do povo brasileiro e 

ajudando  num  espontâneo  balanço  da  sua  história.  “A  reação  contra  toda  as 

indigestões  de  sabedoria.  O  melhor  de  nossa  tradição  lírica.  O  melhor  de  nossa 

demonstração moderna” (Andrade, 1978: 9).  

O  caráter  universal  da  cultura  não  dependeria mais  de  um  centro  privilegiado 

que  irradia  as  idéias  e  experiência,  como  afirma  Nunes.  A  universalidade  da  época 

deixaria  de  ser  excêntrica  para  tornar‐se  concêntrica;  o mundo  se  regionalizara  e  o 

regional continha o universal. O Manifesto rompe a áurea exótica da cultura originária: 

“Ser regional e puro em sua época” (Andrade, 1978: 9). Conseqüentemente, a poesia 

deixaria de  ser a matéria‐prima do exotismo, um  tipo estético destinado a envolver, 

influenciando,  o  gosto  europeu  no  mundo  dividído  em  províncias,  lugares  que  se 

intercomunicam.  Assim,  o  Manifesto  buscou  definir  os  novos  princípios  da  poesia 

brasileira,  enfatizando  e  valorizando  os  elementos  nativos,  realizando  uma  revisão 

cultural  do  Brasil:  “Bárbaros,  crédulos,  pitoresco  e meigos.  Leitores  de  jornais.  Pau‐

Brasil.  A  floresta  e  a  escola.  O Museu  Nacional.  A  cozinha,  o  minério  e  a  dança.  A 

vegetação. Pau‐Brasil” (Andrade, 1978: 10). 

No mesmo  estilo  do Manifesto  da  Poesia  Pau  Brasil,  o Manifesto  Antropófago 

agrupa,  em  um  só  espaço  de  imagens  e  conceitos,  “a  provocação  polêmica  à 

proposição  teórica,  a  piada  às  idéias,  a  irreverência  à  intuição  histórica,  o  gracejo  à 

intuição  filosófica”  (Nunes,  1978:  XXV).  Segundo  Oswald  de  Andrade,  Manifesto 

Antropófago foi o divisor de águas político do Modernismo brasileiro. No momento do 

seu nascimento, em 1928, as correntes européias de vanguarda,  já relacionadas com 

um primitivismo nativo, deferiam a uma aspiração ética: “o ideal de uma renovação da 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      41 

 
vida que atingisse o todo da existência, individual e socialmente considerada” (Nunes, 

1978: XXVI).  

O  Manifesto  Antropófago,  publicado  no  primeiro  exemplar  da  Revista  da 

Antropofagia,  constituiu‐se  em  uma  síntese  de  alguns  pensamentos  de  Oswald  de 

Andrade  sobre  o  Modernismo  brasileiro.  O  poeta  inspirou‐se  em  Max,  em  Freud, 

Berton,  Montaigne  e  Rousseau  e  atacava  a  missionação,  a  herança  portuguesa  e  o 

padre  Antonio  Vieira.  “Antes  dos  portugueses  descobrirem  o  Brasil,  o  Brasil  tinha 

descoberto a felicidade” (Andrade, 1978: 18). 

Nesse  sentido,  Oswald  assina  o  Manifesto  como  tendo  sido  escrito  em 

Piratininga  (nome  indígena  da  planície  de  onde  viria  surgir  a  cidade  de  São  Paulo), 

datando‐o como “Ano 374 da Deglutinação do Bispo Sardinha” (Andrade, 1978: 19) o 

que,  esclarecedoramente,  denota  uma  recusa  radical,  simbólica  e  humorística  do 

calendário gregoriano vigente. O Manifesto tinha como propósito assimilar, na cultura 

brasileira, a qualidade dos “inimigos” estrangeiros, descartando os aspectos negativos, 

do mesmo modo que fazia o antropófago ao devorar o “inimigo”, incorporando o seu 

valor e a sua coragem. “Perguntei a um homem o que era o Direito. Ele me respondeu 

que  era  a  garantia  do  exercício  da  possibilidade.  Esse  homem  chamava‐se  Galli 

Mathias. Comi‐o” (Andrade, 1978: 16).  

A  Antropofagia  é  um  símbolo  da  devoração  de  um  determinado  tempo,  que 

segundo Nunes é: metáfora, diagnóstico e terapêutica; metáfora orgânica inspirada na 

cerimônia guerreira dos tupis de assimilar as formas do inimigo valente derrotado em 

combates,  reunindo,  assim,  tudo  aquilo  que  deveria  ser  repudiado,  absolvendo  e 

superando para  uma  conquista  de  uma  autonomia  intelectual  brasileira;  diagnóstico 

de uma sociedade brasileira chocada pela  repressão colonizadora que condicionou o 

seu crescimento (esse modelo teria sido aquele da repressão da própria antropofagia 

ritual  implantada  pelos  Jesuítas);  terapêutica  feita  através  uma  reação  violenta  e 

sistemática contra as estruturas sociais e políticas, contra os hábitos intelectuais e os 

eventos  literários e artísticos. A Antropofagia é  também uma releitura da história do 

Brasil desde o ponto de vista do colonizado, desde a perspectiva de uma ótica de quem 

quer recuperar as vozes marginalizadas, incluindo as dos negros e dos mestiços. 

No  Manifesto  Antropófago,  o  tema  do  índio  vem  proposto  como  o  mito  de 

“instrumentalização  ideológica”. Os  indígenas,  após  contribuírem para  a  composição 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      42 

 
étnica  do  Brasil,  perdem  a  vida  objetiva,  interiorizando‐se  como  espírito  nacional. 

Segundo  afirma  Nunes,  “dois  mitos  de  instrumentalização  ideológicas  conjugam‐se 

nessa  figura  eleita  do  indígena:  o  da  síntese  do  passado  com  o  presente  e  o  da 

conquista  do  futuro”  (Nunes,  1978:  XXVII).  O  Manifesto  conduz  o  pensamento  à 

ocorrência  de  vários  significados.  O  leitor  acha  a  simultaneidade  na  utilização  da 

palavra  antropófaga,  que  ora  aparece  numa  linha  induzente,  ora  numa  outra 

emocionalmente ou referencialmente: 

Uma  etnográfica,  que  nos  remete  às  sociedades  primitivas,  particularmente 
aos  tupis  de  antes  da  descoberta  do  Brasil;  outra  histórica,  da  sociedade 
brasileira,  à  qual  se  extrapola,  como  prática  de  rebeldia  individual,  dirigida 
contra  os  seus  interdietos  e  tabus,  o  rito  antropofágico  da  primeira.  (Nunes, 
1978: XXVI) 

 

O  Manifesto  distingue‐se  em  três  planos:  da  crítica  à  cultura,  o  da  revolução 

histórica e política e o da filosofia. Oswald volta o seu olhar para sociedade brasileira 

por meio das oposições que a dividiam: religião, moral e direito; a partir da primeira 

censura,  o  cristianismo  e  a  sua  Catequese,  “Contra  todas  as  catequeses.  E  contra  a 

mãe dos Gracos”  (Andrade, 1978: 13), e depois daquela do Governo Geral e as  suas 

Ordenações “Contra Goethe, a mãe dos Gracos, e a Corte de D. João” (Andrade, 1978: 

18). Assim também no período da conquista espiritual dos Jesuítas, associada ao poder 

temporal da Coroa, transcorreu o código do dono de escravos, ou seja o «código ético 

do Senhor do Engenho» (Nunes 1978: XXVII), dominando a Senzala e a Casa Grande. 

“Nunca fomos catequizados. Vivemos através de um direito sonâmbulo. Fizemos Cristo 

nascer na Bahia. Ou em Belém do Pará” (Andrade, 1978: 14). 

O  que  se  apresentou  também  como  parte  essencial  do  Manifesto  foi  o 

paganismo tupi e africano, que existe na sua substância da alma dos convertidos, dos 

catequizados, como religião natural; e disso parte o sentimento antigo de vingança da 

sociedade tribal tupi. Uma outra parte essencial desse Manifesto seria a “sexualidade 

envergonhada”  que  os  indígenas  não  conheceriam  e  que  os  Senhores  de  Engenho 

teriam  liberado  sem pudor nas  Senzalas:  “O espírito  recusa‐se  a  conceber o  espírito 

sem  o  corpo.  O  antropomorfismo.  Necessidade  da  vacina  antropofágica.  Para  o 

equilíbrio contra as religiões de meridiano. E as inquisições exteriores” (Andrade, 1978: 

15). 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      43 

 
Assim,  por  debaixo  do  poder  do  Império,  vinha  o  poder  real  do  indígena;  por 

cima  das  instituições  importadas  surgiam  a  economia  e  a  política  primitivas;  a 

literatura  e  a  arte  européias,  a  lógica  do  indígena  e  a  sua  imaginação.  Esses 

antagonismos  resumem‐se  em  uma  única  contradição  que  simboliza,  ao  mesmo 

tempo,  o  processo  civilizador  e  aquele  Catequizador.  “Contra  as  sublimações 

antagônicas. Trazidas nas caravelas” (Andrade, 1978: 17). Segundo Nunes, é por essas 

contradições  que  passa  o  centro  da  simbólica  da  repressão,  com  seus  emblemas  e 

símbolos míticos. Os emblemas são personalidades e situações consagradas na cultura 

brasileira, são intocáveis como os tabus, como por exemplo: a retórica e a eloqüência 

de Padre Antonio Vieira, a moral severa da Corte de D. João VI e o senso de equilíbrio 

de Goethe. Esses emblemas, que entram na categoria dos mitos culturais, opõem‐se, 

segundo  afirma Nunes,  aos  símbolos míticos  propriamente  ditos,  como o  Sol,  Cobra 

Grande,  Jaboti,  Jacy, Guaracy,  entre outros,  que  superam as  reservas da  imaginação 

instintivas do inconsciente primitivo, canalizando‐os em uma operação antropofágica, 

a devoração dos emblemas dessa sociedade.  

É a  transformação do tabu em totem, que desafoga os recalques históricos e 
libera a  consciência  coletiva, novamente disponível, depois disso, para  seguir 
os  roteiros  do  instinto  caraíba  gravados  nesses  arquétipos  do  pensamento 
selvagem,  ‐o  pleno  ócio,  a  festa,  a  livre  comunhão  amorosa,  incorporadas  à 
visão  poética  pau‐brasil  e  às  sugestões  da  vida  paradisíaca.  (Nunes,  1978: 
XXVIII) 

 

A revolução do Manifesto está a  favor da “revolução caraíba”, de que todas as 

rebeliões são aspectos parciais. E que, em paralelo ao Manifesto da Poesia Pau‐Brasil 

(transformadora da técnica), com o selvagismo da sociedade industrial e a sua política 

de  exportação,  aconteceria  uma  retomada  da  rebeldia  antropofágica, matéria  prima 

indígena. “Queremos a Revolução Caraíba. Maior Revolução Francesa. A unificação de 

todas as revoltas eficazes na direção do homem. Sem nós a Europa não teria sequer a 

sua pobre declaração dos direitos do homem” (Andrade, 1978: 14). 

O  humor  oswaldiamo,  do  ponto  de  vista  da  “revolução  caraíba”,  assumiu  um 

efeito  inusitado,  a  paternidade  de  todas  as  revoluções:  a  Francesa,  Romântica, 

Bolchevista e a Surrealista. Apesar disso o pensamento antropófago, comprovando a 

sua prática de “deglutição” intelectual, une‐se, desde a sua origem, às mesmas idéias 

que são, conforme as leis do instinto caraíba, demarcadoras do percurso da revolução 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      44 

 
universal.  Teria  sido  desse  quadro modelo  de  vida  dos  tupis  que,  segundo  Oswald, 

Montaigne fez a sua interpretação da sociedade primitiva, à mítica Idade do Ouro, uma 

sociedade  matriarcal  e  sem  repressão,  em  que  a  violência  estaria  no  ritual 

antropofágico, espécie de canibalismo enfatizado pelo poeta Oswald. 

Oswald  teria  também  utilizado  a  transformação  de  tabu  em  totem,  essência 

desse  ritual,  Totem em Tabu, onde Freud determinou a hipótese mítica do parricído 

canibalesco para explicar o rito de passagem do estado natural ao social, da natureza à 

cultura. “Ao assassínio e a devoração do pai tirânico, que chefe de horda, pelos filhos 

rebelados,  sucedeu  a  interiorização  da  autoridade  paterna,  como  Superego  coletivo 

que  proíbe  o  incesto.  Compelida  a  expiar  aquele  crime,  a  humanidade  repete,  na 

devoração antropofágica, transformando o tabu em totem” (Nunes, 1978: XXX‐XXXI). A 

Antropofagia de Oswald de Andrade  representa a  versão mais  radical  e militante do 

movimento  modernista  brasileiro.  O  Manifesto  Antropófago  simboliza  assim  a 

descoberta  da  identidade  brasileira  por  um  processo  de  retomada  cultural.  Ao 

evidenciar  o  conceito  da  Antropofagia,  Oswald  cria  uma  ousada  abstração  da 

realidade, propondo a “reabilitação do primitivo” no homem civilizado, enfatizando o 

mal selvagem, devorador da cultura do outro, transformado‐a em própria, desfazendo 

as  posições  dicotômicas  como  colonizador/colonizado,  civilizador/bárbaro, 

natureza/tecnologia. Assim, ao propor o canibal como o sujeito transformador, social e 

coletivo, Oswald produziu uma releitura da história do Brasil.  

 
 
BIBLIOGRAFIA 
 
ANDRADE, Oswald (1978). Obras Completas, Do Pau‐ Brasil à Antropologia e às Utopias. 
Rio de Janeiro, Civilização Brasileira.  
 
_____ (2005). Pau Brasil, Obras Completas de Oswald de Andrade. São Paulo, Editora 
Globo. 
 
CAMPOS,  Haroldo  de  (2005).  “Uma  poética  da  radicalidade”,  en  ANDRADE,  Oswald  de 
(ed.), Obras Completas. São Paulo, Editora Globo, pp. 9‐72. 
 
CANDIDO, Antonio (1965). Literatura e sociedade: estudos de teoria e história  literária, 
São Paulo, Nacional. 
 



Mitologías hoy 4 (invierno 2011) 37‐45                                      Manuela de Oliveira Magalhães 
ISSN: 2014‐1130 

      45 

 
NUNES, Benedito  (1978).  “Antropofagia ao alcance de  todos”, en ANDRADE, Oswald de 
(ed.), Obras Completas, Do Pau‐ Brasil  à Antropologia e àas Utopias.  Rio de  Janeiro, 
Civilização Brasileira, pp. XI‐LIII. 
 
PRADO,  Paulo  (2005).  “Poesia  Pau  Brasil”,  en  Andrade,  Oswald  de  (ed.),  Obras 
Completas. São Paulo, Editora Globo, pp. 89‐94. 
 
 


