Micologias
hoy

UNA VERSION CIENTIFICA, ANCESTRAL Y DE LA CONDICION HUMANA, A TRAVES DEL JUEGO

ANALOGICO DE JUAN JOSE ARREOLA, EN BESTIARIO

A scientific, ancient version of human nature using analogical play by
Juan José Arreola in his Bestiario

ADRIANA HERNANDEZ LOREDO
UNIVERSIDAD AUTONOMA DE NUEVO LEON, MEXICO
adriana.h.loredo@gmail.com

Resumen: En Latinoamérica hay una tradicién de bestiarios a través de los cuales
distintos escritores han recreado un modo de ver. En esta ocasion se hara referencia
al Bestiario de Juan José Arreola, uno de los escritores destacados en este género.
Existe una relacién de semejanza en algunas descripciones, con el bestiario medieval.
Arreola, tomando el lugar parddico de un naturista cientifico, caracteriza al animal y a
la vez se refiere a la condicion humana. Asi puede degradar ciertas acciones del
hombre, establecer relaciones con la teologia, alegorizar. En su bestiario se puede
observar el juego erético, lo cotidiano, lo antiguo, el presente devaluado. Es un
bestiario que conjunta concepciones naturales, magicas, animistas y cientificas. Acude
a la biologia y traslada su lenguaje a lo literario.

Palabras clave: Bestiario, ironia, alegoria, condicion humana, biologia, zoologia.

Abstract: In Latin America we have a tradition of bestiaries, whereby different writers
have depicted their way of looking at things. In refer to the Bestiario by Juan José
Arreola, one of the most outstanding authors in the gender. His bestiary is an
analytical and scrutinizing study of different animals, investing them with human
gualities and traits, which serves him as a bridge to ironize about mankind. Some
descriptions are similar to the medieval bestiary. Arreola ironizes man with incisive
humor. He resorts to Biology and translates its language into a literary one.

Keywords: Bestiary, ironize, magical, animistic and scientific notions.

107



Micologias

hoy

En Latinoamérica hay una tradicion de bestiarios a través de los cuales distintos escritores
han recreado su modo de ver el mundo. En esta ocasidn se hara referencia a Bestiario de
Juan José Arreola, que es uno de los escritores mas destacados en este género. “El
Bestiario de Arreola forma parte de la tradicién de los bestiarios hispanoamericanos,
donde se antropomorfiza lo natural, en oposicidn a la tradicidn de los bestiarios europeos,
donde se proyectan rasgos bestiales a figuras humanas” (Zavala, 2001: 22). A través de su
Bestiario, Arreola hace un estudio analitico de distintos animales y les atribuye
caracteristicas humanas, recurso que le sirve de puente para ironizar al hombre.

En relacion con el Bestiario de Juan José Arreola, José Emilio Pacheco narra en su
texto "Amanuense", las circunstancias personales que rodearon las sesiones de
trabajo en las que Arreola fue elaborando y dictandole la mayor parte de los textos
de esta publicacion, ante la sorprendida mirada de Pacheco. Aunque tres de los 23
textos ya habian sido escritos en 1951, en su mayoria fueron escritos entre el 7 y el
14 de diciembre de 1958, apenas a tiempo para cumplir con el plazo editorial
establecido por la UNAM, donde se publicd con el titulo Punta de plata,
acompafiado de las ilustraciones de Héctor Xavier (Zavala, 2001: 21).

Un bestiario es un compendio de bestias. Estas colecciones se hicieron muy
populares en la Edad Media, cuya difusidn se realizé a partir de libros ilustrados. Siempre
ha existido la literatura que aborda el tema de animales. Dentro de este género podemos
referir: Esopo y las fabulas, “Rebelion en la granja” de Orwell, Kafka, con “Metamorfosis”.
Otro antecedente que es imprescindible menciona,r es el Bestiario medieval de
Malaxecheverria. Los textos incluidos en este libro dan una imagen general de cada figura
del bestiario medieval seleccionada. En su libro aclara que selecciond fragmentos
puramente «cientificos», como los de Brunetto Latini, desprovistos, por lo tanto, de

moralizacion.

Los bestiarios fueron especialmente populares en Inglaterra y Francia
aproximadamente en el siglo Xll, y se basaban principalmente en recopilaciones de
textos anteriores especialmente el Physiologus. Al respecto del texto de E/
Fisiologo, se plantea la pregunta ¢de ddonde surgieron los Bestiarios? Los pasajes
Génesis 1-25 y Génesis 11-19, del Libro de Génesis parecen ser el punto de partida
de los Bestiarios. Las ultimas palabras del primer pasaje, y vido Dios que bueno (y
Dios vio que era bueno), leidas a la manera de los cabalistas, bendicen en cierto
modo a los animales (Y llamé en hombre nombres a toda la cuadropea, etc.)
puede interpretarse como que todos ellos participan de alguna manera del
misterio de la palabra, del misterio del Nombre. De este misterio nos hablan los

108



Micologias
hoy

Bestiarios y los lapidarios medievales, transmitiéndonos bajo el velo de un
simbolismo animal o mineral las mismas ensefianzas que el texto biblico (Antiguo
o Nuevo Testamento). Las vidas de la mayoria de los animales que aparecen en E/
fisiologo son evocaciones de este mismo misterio (Fisidlogo 8-9).

El fisidlogo es el mas famoso de los bestiarios medievales, su origen se remonta al

siglo IV. Su finalidad es moralizante, pero también se descubre un lenguaje simbdlico. En

relacién al bestiario arreoliano, Zavala nos dice:

“hay autores que fueron muy al estilo Arreola, como Antonio Alatorre y Juan Rulfo,
y aquellos otros escritores de la misma generacidn literaria, aunque con proyectos
muy diferentes, como Carlos Fuentes y José Revueltas, en México, o Gabriel Garcia
Marquez y Julio Cortazar, en otras regiones de Hispanoamérica” (Zavala, 2001: 21).

Hay una naturaleza hibrida y proteica en los textos del bestiario ligada a su

naturaleza de relato ultracorto, entre la narracion y la alegoria fabulistica. Esa

caracteristica, en Arreola, nos refiere que el relato cambia de formas, se metamorfosea.

Su bestiario es una representacion de los vicios y virtudes de la condicién humana. A

través de insectos, cuadrupedos, invertebrados, asi como animales de agua y de aire, a

través de los cuales plasma cualidades y atributos humanos.

El escritor jalisciense guarda una neutralidad, la distancia del observador que

pretende captar los caracteres genéricos de cada animal. Su bestiario establece una

relacidon con la tipologia del bestiario de E/ Fisidlogo. Arreola transforma la coleccion de

animales fabulosos del bestiario medieval, en bestiario real. En este sentido es necesario

ver qué relacidn tiene su bestiario con el medieval. En su caso, el bestiario medieval.

Desciende de la historia natural de Plinio y de las Etimologias de Isidoro de Sevilla,
pero no considera al leén como emblema del evangelista Marcos. Lo mete entre
los “Felinos”, y aunque evoca a los martires cristianos entregados a sus fauces,
mas bien los desprestigia; lo considera un hibrido disparejo con su cabeza
monstruosa y su cuerpo y alma perrunos, un aprovechador que vive a expensas de
los otros cazadores, que devoran restos de presas que no ha capturado. Segun
Arreola, el ledn sueia con ser enjaulado y disfrutar de una pension completa
(Yurkievich, 1995: 7).

El bestiario medieval también podemos estudiarlo en El Fisiélogo, en el cual

encontramos la referencia al animal con intencién de aleccionar sobre el dogma cristiano,

moralizando con ejemplos tomados del mundo animal. Arreola a través de su bestiario,

10Q



Micologias

hoy

ironiza al hombre de una manera humoristica. Al igual que en otros bestiarios, “el de
Arreola sirve como lectura de la condicion humana y asimila simbdlicamente al animal
integrando lo extrafo e inquietante en un sistema significativo cuya referencia central es
lo humano, pero también figura lo sobrehumano y lo inhumano demoniaco.

Es de gran valor hacer una lectura que nos lleve a descubrir lo implicito y simbdlico
gue estd contenido en su obra de bestiario para reconocer de qué manera plasma en éste
la condicién humana. Ademas Arreola, nos hermana con lo animal y degrada lo humano.
Al ennoblecer al animal nos ofrece la posibilidad de verlo con ojos humanizados, asi
mismo al degradar al hombre tiene la intension de plantear los vicios y las virtudes de éste
en un sentido critico.

Respecto a los cérvidos, los caracteriza como inertes o dindmicos, a los que ubica
en lo eterno, comparandolos a la vez con Aquiles y la tortuga. Son ambos mismo tiempo.
Para Arreola los cérvidos modifican el &mbito natural y perfeccionan las ideas acerca del
tiempo, el espacio y la traslacidn. en los Cérvidos, Arreola refiere al ciervo real y al de
leyenda, de esta manera, en el ciervo de leyenda incluye el tratamiento de Bestario
Medieval: Venado de San Huberto que porta la cruz entre los cuernos, la cierva que
amamanta a Genoveva de Brabante y el ciervo volador de Juan de Yepes. En este pasaje,
Yepes se refirié al ciervo profundo, inalcanzable y volador.

Para Yurkievich, el escritor

Suele alegorizar, representa al hombre a través de animales, encarnando
entidades morales. En ningln texto del Bestiario esta tan clara la retérica de la
descripcién que explicita su especifica preceptiva. [...] la descripcidon de la hiena
debe hacerse rapidamente y casi como al pasar; triple juego de aullidos, olores
repelentes y manchas sombria.s (Yurkievich, 1995: 8-12)

Arreola ve a la hiena como el animal de pocas palabras. Cabeza de mastin rollizo,
reminiscencias de cerdo y de tigre envilecido, la linea en declive del cuerpo escurridizo,
musculoso y rebajado. El escritor al describirla hace uso de la comparacién haciendo
referencia a otros animales. La describe fisica y espiritualmente como si tuviese parte de
otros animales que han tomado particularidad en ella. Los cachorros de la hiena son

graciosos, limpios y juguetones pero pronto siguen el ejemplo de los padres terribles. La

110



Micologias

hoy

hiena, depravada, golosa, voraz, necréfila y cobarde ataca en montonera a las bestias
solitarias siempre en despoblado. Su hocico esta repleto de colmillos, ama el fuerte sabor
de las carnes pasadas; su ladrido espasmddico es modelo ejemplar de la carcajada
nocturna que trastorna al manicomio.

En su obra se pueden observar multiples lecturas, por ejemplo...el tema de la libido
lo vemos reflejando lo erético en “...Ias gelatinosas focas que son, puro labio y lengua, o el
genital ajolote, que es a la vez lingam y sirenita de menstrua” (Yurkievich, 1995: 8).
Arreola describe: veloces lanzaderas, las focas tejen y destejen la tela interminable de sus
juegos erdtico. Se resbalan de una en otra y la alberca parece de gelatina. El agua esta
llena de labios y de lenguas y las focas entran y salen relamiéndose. Como en la gota
microscopica, las focas se deslizan por las frescas entrafias del agua virgen con
movimiento de flagelo de zoospermos. Son meros objetos sexuales. Ademas las compara
con perros mutilados, palomas desaladas, pesados lingotes de goma y jabones
manoseados de olor intenso y repulsivo con probabilidades de pez, de reptil y de
cuadrupedo. También nos describe otros roles de la foca: la foca de circo, la foca
amaestrada.

Siguiendo a Arreola tenemos en sus palabras vemos que con los animales
compartimos cualidades, algunas positivas y otras negativas. Con los 0sos se puede
entablar amistad a distancia ya que por su fuerza puede triturarnos. Tenemos con él en
comun un pasado cavernicola; el oso tiene un respeto ancestral por las mujeres. Para
Arreola ninguna mujer se negaria a dar a luz a un osito. Las doncellas siempre tienen uno
de peluche en su alcoba, como un feliz augurio de maternidad. Los osos conservan algo de
bebé, nos enternecen, hay una cordial mesura en el oso. El oso de circo baila y monta
bicicleta. Su espiritu oscila entre la esclavitud y la rebeldia. Su pelaje es la sefal de su
condicién: de blanco, sanguinario, de negro bondadoso; los matices de gris y pardo
manifiestan diversos estados de animo. Esta en el culto de latinos y germanos en santos,
héroes y ciudades. Con el oso, Arreola ofrece un panorama descriptivo que va desde la
imagen de la fantasia infantil hasta el oso de circo, el oso rebelde, que ademads su

caracterizacion guarda un simbolismo cultural por su color. Arreola nos ofrece un dato

m



Micologias

hoy

especifico en el estudio de esta especie: el oso de espelunca es el mas abundante de los
fosiles, y su distribucion acompafa a todas las migraciones humanas de la prehistoria.

De los camélidos tenemos la descripcion de la llama, de cuerpo esbelto, fina nariz,
afelpada, redonda y femenina. La llama tiene un andar ondulante, bambolea sus ancas
como una gracil mujer, que se pasea con arrogancia por las montafias. En su descripcidn
vemos que es el animal que finge los andares y la gracia de una mujer ilusoria. Al nivel del
mar, el camello (de entrafias rocosas que guardan la Ultima veta de humedad) es para
Arreola, como una pequefa gondola que rema en la arena.

En las aves que ignoran la realidad del agua en que viven, caracteriza al pueblo
multicolor y palabrero, a través del pato golondrino, del pelicano, del cisne. A la Unica que
salva es a la garza, ésta solo se sumerge en el lodo, una pata, no cae en la tentacion del
cielo inferior, pero le espera un lecho de podredumbre. Sus plumas ligeras, nos dice,
fueron pintadas por el japonés minucioso y amante de los detalles.

Pero el avestruz recuerda el lado ridiculo de lo mujeril, las feas damas que se
empluman, esperpentos en minifaldas que se emperifollan con atavios escasos y que
descubren horrendas intimidades, deformidad, carnes envejecidas, flacidas obesidades
rollizas, que lindan, para Arreola, con lo repulsivo. El avestruz siempre esta a medio vestir.
En la descripcién de Arreola encontramos una gran comparacion analégica con la
liviandad. Se trata de un ave que es galanura y a la vez fealdada ataviada. Su cuello es la
desnudez de la carne. Es un ave que se engalana, pero que siempre deja una intima
fealdad al descubierto. Luce la liviandad de criterio. Se mueve con descaro, en una danza
macabra. Es consumo de una buena conciencia digestiva y de vestidura de damas
elegantes.

Arreola mezcla todas las concepciones naturales, la magica, la mitica, la animista,
con la cientifica. A menudo adopta los tecnicismos de la biologia moderna, mas no
en sentido propio sino en el figurado, para caracterizar traslativamente a un
animal. Combinar poéticamente la reciente version cientifica con la ancestral en
una visién analdgica. Merced a ésta, los animales intercambian sus cualidades en
una transitividad sin restricciones que nos remonta a la unanimidad del comienzo.
(Yurkievich, 1995: 13-14).

12



Micologias

hoy

Las formas y caracteres son cambiantes. Los animales de Arreola son
manifestaciones temporarias, inestables, de la incesante Creacion. El rinoceronte, bestia
rudimentaria, torpe y cegatdn, es una suerte de toro blindado con placas de cordoban, es
decir de piel curtida; un estrafalario ensamblaje de restos prehistoricos. Arreola lo
presenta como el animal que nunca da en el blanco; pero queda satisfecho. Lo compara
con un filésofo positivista. También es la bestia endurecida y abstrusa, un atleta
rudimentario. Se acierva, se arrodilla y su cuerno (de agresion masculina) se endereza, se
vuelve una esbelta enderecha de marfil, vencido por una virgen prudente. Le atribuye la
melancolia, misma caracteristica que se manifiesta cuando esta en cautiverio. El escritor
fusiona lo literario con lo fabuloso y cosmolégico, aprovecha de las sugestivas confusiones
de El fisidlogo para hacer descender al unicornio del rinoceronte, cuando se aparea de
cierta variedad del venado. Con el rinoceronte, Arreola retoma la leyenda de que este
animal rudimentario, ante una doncella, se transfigura, se vuelve sumiso y se recuesta
sobre el rezago de la nifia. Vencido por una virgen prudente, el rinoceronte carnal se
transfigura, abandona su emplumaje y se agacela, se acierva y se arrodilla. Es como el
tratamiento que encontramos en el bestiario medieval de Malaxecheverria. Para Arreola,
la bestia merece un homenaje por tal hecho, y aunque parezca imposible este atleta
rudimentario es el padre espiritual de la criatura poética que desarrolla en los tapices de
la dama, el tema del unicornio caballeresco y galante.

Del sapo nos dice que es puro corazén. Se sumerge en el invierno en un bloque de
lodo frio como la crisdlida. El horrible batracio que sale del fango se asocia asi a la
mariposa, paradigma de la gracia leve. Se despierta en primavera y después de las
primeras lluvias, reaparece cargado de humedad. Para el escritor la fealdad del sapo, no
es mas que una cualidad de espejo. Asi podemos hacer una lectura tal, que la fealdad del
sapo esta planteada desde la perspectiva del hombre y el fendmeno del espejo. Esto
podriamos entenderlo en el sentido de que es el hombre reflejado en el sapo,
proyectando su valoracion. El sapo es la fealdad atribuida por el hombre.

Al bisonte lo representa como el tiempo acumulado. Le describe metaféricamente,

para hablarnos de su especie como una manada que define la figura de un ariete

13



Micologias

hoy

horizontal. Los compara con la corteza terrestre o con una tempestad a ras del suelo. Nos
dice que el hombre emboscado arrojé flecha tras flecha y cayeron uno por uno los
bisontes. Un dia se vieron pocos y se refugiaron en el ultimo redil cuaternario, es decir, en
la cueva de Altamira, por nuestra visidn primitiva. Esto nos recuerda al indio sioux, del que
habla Lévy-Bruhl, que dijo de un pintor al que vio preparar unos bocetos: “Sé que este
hombre ha metido muchos de nuestros bisontes en su libro. Yo estaba presente cuando lo
hizo, y desde entonces no hemos tenido bisontes” (Hauser, 1992: 21). Es la idea de que el
animal queda atrapado en las paredes de la cueva y en el segundo caso, en el papel.

En aves de rapifia (halcones, aguilas, buitres y zopilotes) en cuyo grupo hay una
rigurosa jerarquia, en la cual el zopilote es el rey y donde los de arriba ofenden a los de
abajo. Su espiritu es la aristocracia dogmatica. Nos presenta a quienes estdn al acecho del
triste manjar y ademads se disputan su estirpe carnicera. Se les compara asi con los
pensamientos rencorosos de un grande disminuido.

Por su parte el mono, con su abyecta sumisién, nos alecciona porque no quiso ser
hombre ya que parece que el mono desechd la tentacion de ser hombre, no cayé en la
trampa del raciocinio y continua en alegre libertad gozando de su paraiso impudico.

Los monos constituyen nuestro espejo deprimente, dan la imagen de lo que
fuimos, de lo que nos ata; nos miran con lastima y nos desdefian. Como los
monos, somos también amaestrados, aceptamos bailar al compas de cualquier
musica. Arreola frecuentemente denuncia el facil condicionamiento mental del
hombre, modelado por la sociedad masiva, por los modos y las modas del
consumismo. Igual que el mono, el hombre fracasa al no hallar la salida de su
propio laberinto, la existencia humana es puro enredo, intringulis es, vy
desorientacion. De alcance limitado, su razonamiento no le permite esclarecer los
enigmas fundamentales (Yurkievich, 1995: 10).

Al carabao lo compara con Confucio y Lao-tsé. Parece que filosofara frente a la
hierba. Por su estampa doméstica pasan casi inadvertidos ante el visitante del zoolégico,
solo el observador percibe que los carabaos parecen dibujados por Utamaro. Por su figura
estilizada, de pelaje largo y lacio, se aproxima al reno y al okapi. Arreola lo describe
comparativa, anatémica y geométricamente: anguloso desarrollo de los cuartos traseros y
profunda implantacion de la cola, final de un espinazo saliente que recuerda la linea

escotada de las pagodas; los cuernos de bufalo, anchos y aplanados, descienden a los

1L



Micologias

hoy

lados en una amplia curvatura que parece escribir en el aire la redonda palabra carabao. El
escritor es un gran observador analitico al descomponer al carabao para describir
comparativamente su anatomia. Ademads ve formas en las palabras, como en este caso,
seguramente por la combinacién de las letras y la forma que observa en carabao, percibe
una semejanza con lo que nombra.

Nos dice el escritor que Dios hizo a la jirafa por la necesidad de alcanzar los frutos
de un arbol predilecto. De cabeza voldtil, las jirafas son desproporcionadas porque
quisieron ir mas alld de su realidad corporal. Su disefio refiere problemas bioldgicos que
mas bien parecen de ingenieria y de mecanica: un circuito nervioso de doce metros de
largo, una sangre que se eleva contra la ley de gravedad mediante un corazén que
funciona como bomba de pozo profundo. Representa los devaneos del espiritu porque
busca en las alturas lo que otros encuentran a ras del suelo, sélo se inclina al nivel de los
burros cuando necesita beber agua. En esta descripcion que hace Arreola, vemos que la
medida de esa realidad corporal es la mirada del hombre, pero a la vez es la critica a la
superficialidad.

Al hipopdétamo, de ancas redondas y majestuosas, lo presenta como el animal que
se sumerge en el hastio. Hoy solo sirve como aplanadora de terrenos palustres y como
pisapapeles. Le compara con un borracho que se duerme junto a la copa vacia (la copa es
el charco). Su vestimenta es un capote colosal, sus mandibulas deformes, su cola un
detalle amable, casi risuefio. El hipopdtamo es un buey inflado; su cuerpo como mole de
arcilla original mal conformada, inspira para remodelar una nube de pdjaro o un ejército
de ratones. La hembra de ternura hipndtica, el bebé hipopdtamo sonrosado vy
monstruoso.

La relacién de lo macrométrico con lo micrométrico lo vemos con los dos extremos
de su bestiario: “El elefante” e “Insectiada”. Por su parte el elefante es el ultimo modelo
de maquinaria pesada que provienen de tiempos muy remotos, envuelto en una funda de
lona, de pura vejez hereditaria, es ahora calvo de nacimiento y solo por la congelacién
siberiana, tenemos ejemplares lanudos. Dotado de memoria e inteligencia, sus cinco

sentidos funcionan como aparatos de precisién y nada se les escapa.

15



Micologias

hoy

Arreola da cuenta primero de las caracteristicas del elefante y las explica por la
historia natural remontandose a eras anteriores a las glaciaciones. Luego opera
una vuelta humoristica a un presente devaluado. Reduce este gigante que
atravesO tantas eras geoldgicas a una inocente diversion de circo. Al final, de
nuevo lo enaltece evocando el marfil como maravilla que el hombre labra para
representar los suefios del elefante. (Yurkievich, 1995: 14)

De esta manera hace un recorrido histérico y nos describe poéticamente al
elefante y le da el atributo de despertar sentimientos en el hombre. El marfil que sale de
la cabeza y que desarrolla en el vacio dos curvaturas, asi como despejadas estalactitas. Es
un material expresion del pensamiento donde la fantasia de los chinos ha labrado todos
los suefios formales del elefante.

En un tono expositivo Juan José Arreola emplea el recurso de relator colectivo en
Insectiada. Afirma que pertenecemos a una triste especie de insectos, dominada por el
apogeo de las hembras vigorosas, sanguinarias y terriblemente escasas; que vivimos en
fuga constante. Las hembras van tras nosotros. Ellas despiden irresistible aroma. Y las
seguimos enervados hacia una muerte segura. El espectdculo se inicia cuando la hembra
percibe un niumero suficiente de candidatos. Uno a uno saltamos con ella. Cuando esta
ocupada en devorarlo, se arroja el siguiente aspirante. La unién se consuma con el ultimo

sobreviviente.

Insectiada es el Unico texto de Bestiario donde la narracién es enunciada por un
relator colectivo, por los 20 machos de una especie, como los himendpteros
(insectos con metamorfosis complicadas), cuyas hembras matan a sus
pretendientes. Aqui las hembras, robustas y crueles, han instaurado el despotismo
femenino. Los machos, temerosos, abandonan a ellas los alimentos y escapan,
hasta que les llega la época del celo. Las mujeres fatales despiden un perfume
irresistible; lo machos, embriagados y urgidos, saltan sobre la hembra, que
aprovecha de esa entrega para decapitarlos. Sélo copula con un dltimo aspirante
al cual también asesina. Luego devora para reproducir en permanente proporcion
muchos machos victimas y pocas hembras verdugos. En “Insectiada” los machos
exponen su funesta suerte, describen el implacable mecanismo instintivo que los
lleva a la frustracion y a la muerte. (Yurkievich , 1995: 15)

Arreola nos presenta a las hembras tiranicas y perversas, lo que significa una vision

critica a la imagen de la mujer fatal, y hace un pasaje por la cultura al respecto.

Parece complacerse en invertir el orden falocratico, en identificarse con los
machos que se inmolan para consumar el rito sexual, fundamento de la especie.

16



Micologias

hoy

Reconocemos en esas hembras tiranicas y perversas al arquetipo de la mujer fatal,
no a la Gran Madre nutricia, la depositaria de todos los gérmenes, la que renueva y
regenera el mundo, sino la de los juegos perversos, de las iniciaciones mutiladoras,
la de los sacrificios. Nefastas mujeres lunares Kali, Artemio, Silene, Hécate, las
diosas barbaras con un collar de craneos alrededor de su cuello perpetran la
castracién simbdlica. Las hembras de “Insectiada” son como las mujeres
diabdlicas de Barbey de Aurévilly (Yurkievich, 1995: 15).

En conclusién, Arreola opera parddicamente como un naturista cientifico, a partir
de un modelo descriptivo basado en la observacion y la comparacién. Caracteriza al
animal y lo pone en relacién con los otros seres. Da un enfoque literario; sus poemas
provienen de la tradicidon francesa del poema en prosa. Sus modelos son Jules Renard,
Paul Claude y Henri Michel.

Indiscutiblemente el bestiario de Arreola es una lectura de la condicion humana.
Representa una critica en la que degrada ciertas acciones del hombre y establece
relaciones con la teologia. Para Zavala “en el caso de Bestiario, una lectura simultdnea
debe dar cuenta de la naturaleza proteica de estos textos, pues forman un sistema de
poema en prosa que puede dar lugar para reconocer estrategias de alegorizacidén barroca
en ocasiones casi intraducible” (Zaval, 2001: 21). Pero bien, se observa en su bestiario
multiples lecturas: desde el juego erdtico hasta el tema cotidiano; desde lo antiquisimo
hasta su presente, al que ve devaluado. Sus descripciones son puntuales, comparativas y
aluden a los sentidos. Su bestiario conjunta concepciones naturales, magicas, animistas y
cientificas. Acude a la biologia y traslada su lenguaje a lo literario. En las comparaciones
gue encontramos con el Bestiario Medieval, Arreola no se refiere a un tratamiento
teoldgico sino hace referencia a un enfoque desde la zoologia, logrando a través de la

prosa poética, llevarnos a ver en desfile de la especie animal, la caracterizacion humana.

BIBLIOGRAFIA
El Fisidlogo (2000), 12. edicion. Espafia. Obelisco.

HAUSER, Arnold, (1962), Historia social de la literatura y el arte, Madrid, Guadarrama.

7



m(i)tqotogfos

MALAXECHEVERRIA, Ignacio, (1999), Bestiario medieval, Madrid, Siruela.
ORWELL, George (1996), Rebelion en la granja, México, Destinolibro.
YURKIEVICH, Saul, (1995), Juan José Arreola, México D.F., Fondo de Cultura Econémica.

ZAVALA, Lauro, (2001) “Diez aproximaciones didacticas al Bestiario de Juan José Arreola”,

en Casa del tiempo, Vol. lll, Nam. 28.

18



