kchi)tqologl'os

DEL AMADIS AL NARCO: EL CONCEPTO
DE LOS SUJETOS ENDRIAGOS A LA LUZ
DEL ENDRIAGO!

From Amadis to Drug Trafficking: the Concept of Endriago Subjects
in Light of the Endriago

DANIEL GUTIERREZ TRAPAGA

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO (MEXICO)
DGTRAPAGA@HOTMAIL.COM

ORCID: 0000-0001-5203-6759

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.803
vol. 25 | enero 2022 | 163-177

Recibido: 17/08/2021 | Aceptado: 30/08/2021

Resumen:

Este trabajo examina la categoria de “sujetos endriagos” propuesta por Sayak Valencia para
estudiar la violencia, especificamente la vinculada al narcotrafico, derivada del capitalismo
actual. En particular, se explora la relacion entre la categoria acufiada por Valencia y su
fuente, el Endriago del Amadis de Rodriguez de Montalvo. El articulo se cuestiona la
pertinencia del referente del monstruo amadisiano para explicar la violencia del capitalismo
actual, pues no corresponde ni al problema ni a las perspectivas tedricas de Valencia y
produce una simplificacion en el analisis al desviar la atencion a la Edad Media.

! Este trabajo se realizé en el marco y con financiamiento del Proyecto PAPIIT (nim. IN405919), “La construccion narrativa
en los ciclos de caballerfas hispanicos”, de la Direccion General de Asuntos del Personal Académico y de la Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad Nacional Auténoma de México. Asimismo, es parte de las actividades del Seminario de
Estudios sobre Natrativa Caballeresca (SEM/01_011_2019) de la misma Facultad.

@ @ ISSN: 2014-1130
~ Universitat Autonoma de Barcelona



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

Palabras clave:

Endriago, sujetos endriagos, Sayak Valencia, violencia

Abstract:

This work examines Sayak Valencia’s “endriago subjects” as a concept to study violence,
specifically the one linked to drug trafficking and derived from current capitalism. It explores
the relationship between the category created by Valencia and its source, the Endriago from
Rodriguez de Montalvo’s Amadis. The article questions the relevance of the Amadisian
monster as a referent to explain the violence of current capitalism, since it does not
correspond to neither the problem nor the lines of theoretical analysis proposed by Valencia

and it produces an oversimplification in the analysis by diverting attention to the Middle
Ages.

Keywords:

Endriago, Endriago Subjects, Sayak Valencia, Violence

164



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

El Endriago es un monstruo conocido principalmente en los circulos especializados en literatura
tardomedieval y renacentista, en particular en los libros de caballerfas, pues el episodio que le dio fama
pertenece al Amadis de Ganla de Garci Rodriguez de Montalvo (h. 1496). En el ano 2010 este monstruo
sirvié para la creacion de una categoria de analisis novedosa fuera del ambito de la literatura de los siglos
XV y XVI: los sujetos endriagos, propuesta por la académica Sayak Valencia como una clave de su analisis
de la violencia en el capitalismo actual, en concreto vinculada al narcotrafico, en su libro Capitalismo gore.
Control econdmico, violencia y narco poder. La obra en cuestion comienza a ser un referente en su campo:
recibi6 en 2010 el premio Estado Critico al mejor ensayo, posteriormente fue reeditada por Paidés (2016)
con el subtitulo Control econdmico, violencia y narco poder y traducido al inglés para la editorial The MIT Press
(2018). El éxito de Capitalismo gore ha resultado en que el uso del término “sujetos endriagos” se empiece
a ampliar en las investigaciones sobre narco cultura y violencia, ademas de que es un concepto que la
autora ha vuelto a utilizar en dos trabajos (Valencia, 2018; Valencia y Falcén, 2021) y al cual refiere de
manera constante. Recientemente, la investigadora en una entrevista con motivo del décimo aniversario
de la publicacién de su libro, sefalo:

El sujeto endriago es una de las figuras medulares de mi discusion y creo que ha sido la que mas ha
interesado a las personas que han revisado mi trabajo, porque en una figura o en una metafora se
articulan relaciones y procesos que critican la masculinidad y la violencia, pero también el
colonialismo y la racionalizacion del extractivismo y el trabajo de muerte. Entonces, el sujeto endriago
es una figura retdrica que compacta muchas de las realidades en las que vivimos. (Diaz, 2020: s/p)

Capitalismo gore presenta el origen del término endriago de manera directa y su posible uso
metaférico como recurso de analisis:

Tomamos el término endriago de la literatura medieval, especificamente del libro Amadis de Gaula,
[sic] Lo hacemos asi siguiendo la tesis de Mary Louise Pratt, quien afirma que el mundo
contemporaneo esta gobernado por el retorno de los monstruos. El endriago es un personaje literario,
un monstruo, cruce de hombre, hidra y dragén. Se caracteriza también por una gran estatura, ligereza
de movimientos y condicion bestial. Es uno de los enemigos a los que se tiene que enfrentar Amadis
de Gaula. En el libro se le describe como un ser dotado de elementos defensivos y ofensivos
suficientes para provocar el temor en cualquier adversario. Su fiereza es tal que la insula que habita
se presenta como un paraje deshabitado, una especie de infierno terrenal al que s6lo podran acceder
caballeros cuya heroicidad rondara los limites de la locura y cuya descripciéon se asemeja a los
territorios fronterizos contemporaneos.

Hacemos una analogfa entre el personaje literario, que pertenece a los Otros, alo no aceptable, al
enemigo, y los que en esta investigacién identificamos plenamente como los nuevos sujetos
ultraviolentos y demoledores del capitalismo gore: los sujetos endriagos. (Valencia, 2010: 89-90;
cursivas del original)

Este es el unico pasaje de Capitalismo gore en el que se hace referencia al Amadis de Ganla de
Rodriguez de Montalvo para precisar el término endriago. La cita anterior no presenta directamente al
monstruo segun el episodio del libro de caballerfas, sino que se limita a sefalar, por medio de una
parafrasis, algunos rasgos generales del caracter monstruoso: su funcién de adversario del héroe, su
condiciéon de otredad, sus atributos hibridos y temibles, como el espacio infernal que habita. Las
caracteristicas que destaca Valencia son de indole general y pertenecen al imaginario teratologico desde
la Antigiedad hasta la actualidad. Es decir, no apelan a la especificidad del Endriago y a su episodio, sino
a una serie de elementos cuasi universales en los relatos insulares, casi siempre ricos en monstruos, como
lo ha senalado Pinet:

A series of abstractions govern the insular imaginary up to the moment when the Spanish book of
chivalry comes into being. This set of paradigms, which can still be seen at work in today’s island
imaginary, can be enumerated as follows: 1. Otherness. The island, whether near or far, is the
representation of a beyond that house rupture, strangeness, and difference. 2. Monstrosity. Related

165



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

to otherness and to the sacred, to the other world and sometimes to femininity (through procreation),
as a figure of the marvelous of evil, increasingly as a figure for politics, monsters seem to favor islands
as a habitat, from classical imaginations to fictions of our day. (2011: 67)

Dada la importancia del concepto tedrico propuesto por Valencia para los estudios del
narcotrafico y su cultura, este trabajo busca examinarlo a partir de sus origenes: el personaje del Endriago
amadisiano y su construccion como figura retorica. Por ello, se revisa con detalle el episodio de este
monstruo en el Awmadis de Ganla, para compararlo con la propuesta de Capitalismo gore. A partir de la
afirmacion de Valencia: “consideramos que el discurso del Primer Mundo tendria que prestar atenciéon a
lo que los discursos tercermundistas tiene que decir sobre las derivas del mundo del capital y del mundo
en general” (2010: 9), cabe preguntarnos sen qué contribuye un monstruo castellano tardomedieval o
renacentista para configurar una categoria de analisis para la violencia derivada e inherente al sistema
neoliberal del siglo XXI en el tercer mundor? y ¢por qué, si se trata de un concepto clave del analisis, no
se cita ningun pasaje del Amadis o se vuelve a este texto para precisar los rasgos del Endriago mas alla de
su filiacion a la tradicion teratoldgica de Occidente? Especificamente, se plantean las preguntas ¢por qué
el Endriago en particular?; ¢qué aporta el Endriago respecto al monstruo en general o a cualquier otro
monstruo?; ipor qué no emplear un monstruo cuyos rasgos posean un valor referencial para la mayoria
de los lectores, los no especializados en libros de caballerfas?; spor qué no hablar, de manera mas acorde
con el contexto y el problema estudiados en Capitalismo gore, de monstruos que correspondan a dichas
circunstancias y a su imaginario?

A partir de las preguntas anteriores, el presente trabajo busca demostrar que el empleo del término
endriago, en la propuesta de Valencia, se vincula en poco con el monstruo amadisiano. El concepto de
sujetos endriagos no emplea realmente el referente medieval para su construcciéon. Al ignorar las
caracteristicas del personaje, el término endriago se vuelve un cascarén, cuyo contenido esta construido
con los rasgos de los sujetos violentos del capitalismo gore, que casi no se relacionan con su referente literario.

La pregunta por el origen y las caracteristicas esenciales

El episodio del Endriago en el Amadis cuenta la principal hazafia del caballero de Gaula, cifrado
de manera clara en términos de un choque terrenal entre el representante de Dios, Amadis, y el del diablo,
el Endriago. Este personaje no es un monstruo mas de los libros de caballerfas, es el adversario mas
temible de Amadis y su derrota es la hazafia mas importante del héroe, pues el Endriago no solo amenaza
al caballero a nivel individual, sino a todo su universo; es, en palabras de Pinet: “an absolute Other”
(2011: 96). Una tormenta lleva al héroe a la insula del Diablo, nombre poco sutil que anticipa las
caracteristicas del Endriago. Antes del combate entre el héroe y el monstruo, el maestro Helisabad cuenta
la historia de la isla y el origen del Endriago:

[...] sabed que desta insola a que aportados somos fue sefior un gigante Bandaguido llamado, el cual
con su braveza grande y esquiveza fizo sus tributarios a todos los mas gigantes que con ¢él comarcavan.
Este fue casado con una giganta mansa de buena condicién; y tanto cuanto el marido con su maldad
de enojo y crueza fazia a los christianos matandolos y destruyéndolos, ella con piedad los reparava
cada que podia. (Rodriguez de Montalvo, 1987: 1130)

Desde un inicio, el relato se enmarca como la lucha entre la bondad cristiana en apoyo de la
giganta y la desmesura de su marido, cruel e injusto hacia la cristiandad.

La pareja de gigantes tiene una hija de gran belleza, con quien Bandaguido, el padre, consuma una

relacién incestuosa. Bandaguido recibe la siguiente profecia de sus “falsos idolos”, cuyo cumplimiento
depende de desposar a su hija, tras matar a su esposa:

166



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

Seyendo el gigante avisado desus falsos idolos en quien él adorava, que si con su fija cassase, seria
engendrado una tal cosa en ella la mas brava y fuerte que en el mundo se podria fallar [...] Y luego
esse dfa publicamente ante todos tomé por mujer a su fija Bandaguida en la cual aquella
malaventurada noche fue engendrado una animalia por ordenanca de los diablos, en quien ella y su
padre y marido crefan. (Rodriguez de Montalvo, 1987: 1132)

La animalia en cuestiéon es el Endriago y el esquema narrativo de la historia corresponde a la
estructura de los nacimientos heroicos, aunque cifrado en clave demoniaca (Cacho Blecua, 1979: 31-37).
El orden de la narrativa de la biografia heroica permite destacar al Endriago frente a otras criaturas
monstruosas, de la misma manera que dicha estructura sefiala a Amadis como el héroe predestinado, por
encima de cualquier otro caballero.

Tras nacer, el Endriago, haciendo honor a su linaje matricida, asesina a Bandaguida y su padre
muere accidentalmente al tratar de defenderla. Al poco tiempo, la isla queda despoblada por obra del
Endriago, ya por la gente que mato, ya porque el resto prefirié huir. El caracter abominable de esta bestia
se refleja en su aspecto fisico, como veremos adelante, y en su capacidad de ejercer la violencia para
imponer su voluntad. Estos rasgos, en el texto, tienen una interpretacion clara que se vincula al
comportamiento de su linaje y a su origen demonifaco, incestuoso y asesino: “Tal es esta animalia
Endriago llamado como vos digo —dixo el maestro Elisabad—. Y ahtin mas vos digo, que la fuerga
grande del pecado del gigante y de su fija caus6é que en él entrasse el enemigo malo, que mucho en su
fuerca y crueza acregienta” (Rodriguez de Montalvo, 1987: 1133-1134). Asi, el Endriago, al igual que sus
rasgos fisicos y comportamiento, es la encarnacién del pecado y de los pactos diabdlicos de sus
progenitores, dandole “unas dimensiones que exceden en mucho las simples consideraciones morales de
otras criatura diabdlicas: no se trata de un aliado del pecado o del Mal (a quien es posible derrotar a través
del Bien), sino, como el Anticristo y en un sentido mucho mas concreto, del mayor enemigo de la fe
catolica en la que se sustenta la Cristiandad” (Toro Pascua, 2008: 780). De ahi, la importancia de conocer
el origen del monstruo, en la medida en que este explica y justifica el poder destructivo de la criatura asi
como el peligro que representa para el universo cristiano.

El punto de origen de los sujetos endriagos de Sayak Valencia es distinto, empezando por el uso
del término en plural. Si el Endriago amadisiano es unico, pues representa una anomalfa sobrenatural y
una ruptura del orden divino y, por tanto, cosmico, los endriagos de Capitalisno gore son maltiples en la
medida en que son un resultado directo de la logica del sistema econémico mundial, que repercute en
toda la sociedad y no en un sujeto solo, si bien estos se concentran en las periferias y zonas fronterizas,
en particular en el caso mexicano. Luego, dichos sujetos no son una excepcion al sistema, sino la
manifestacién concreta de sus rasgos econdémicos. Segun la tesis de Capitalisnmo gore los endriagos del
capitalismo no sefialan un peligro césmico, pues no son una amenaza para el sistema econémico, sino
una de sus formas mas extremas. En esto, se encuentra el origen de los sujetos endriagos y una parte
importante de su caracterizacion:

[...] sise analiza a los sujetos endriagos de la economia criminal, bajo las reglas del mercado y no de
la espectacularizacion a la que los someten los medios de informacién, éstos serfan perfectamente
validos y no solo validos sino legitimos emprendedores que fortifican los pilares de la economia |...]
Algunas de las caracteristicas distintivas del emprendedor/a son: la innovacién, la flexibilidad, el
dinamismo, la capacidad para asumir riesgos, la creatividad y la orientacién al crecimiento. Bajo estas
caracteristicas los sujetos endriagos, es decir emprendedores del capital gore, crean una amalgama
entre emprendedores econémicos, emprendedores politicos y especialistas de la violencia. (Valencia,
2010: 45-46)

Asi, los sujetos endriagos encarnan, en sus actitudes y valores econémicos, los rasgos del modelo
del emprendedor. Desde esta perspectiva, no implican una tergiversacion del sistema econémico, sino su
manifestacién, aunque sean un signo clarisimo de sus problemas y fracasos a nivel social. En ambos
casos, tanto la genealogia del Endriago amadisiano como la de los sujetos endriagos son elementos clave

167



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

para entender su comportamiento; sin embargo, la de los segundos no se vincula en ninguna manera a la
del primero. Si bien los hermana una emorme capacidad de violencia y destruccion, se encuentran en
polos opuestos de sus respectivas realidades: el monstruo amadisiano representa un portento pecaminoso
y sobrenatural de caracter Gnico que muestra un reto directo al orden cosmico, mientras que los sujetos
endriagos son un grupo que reproducen los valores fomentados por el sistema econémico dominante al
que pertenecen.

La caracterizacion como agentes econémicos de los sujetos endriagos es uno de sus componentes centrales:

Los sujetos endriagos surgen en un contexto especifico: el postfordismo. Este evidencia y traza una
genealogfa somera para explicar la vinculacién entre pobreza y violencia, entre nacimiento de sujetos
endriagos y capitalismo gore. [...] De esta manera, los sujetos endriagos deciden hacer uso de la
violencia como herramienta de empoderamiento y de adquisicion de capital. Debido a multiples
factores el uso de la violencia frontal se populariza cada vez mas entre las poblaciones desvalidas y es
tomada en muchos casos como una respuesta al miedo a la desvirilizacién que pende sobre muchos
varones dada la creciente precarizacion laboral y su consiguiente incapacidad para erigirse, de modo
legitimo [sic], en su papel de macho proveedor. (Valencia, 2010: 90)

No cabe duda de que el Endriago amadisiano, como ya se sefial6, pertenece a una genealogia
violenta y que ejerce la violencia; sin embargo, su caracterizacion econémica no corresponde a la de los
sujetos endriagos.

El monstruo del Awmadis no proviene de la pobreza econémica, si acaso de la pobreza moral, en
términos cristianos. Al contrario, el personaje es hijo de un gigante, que es un préspero sefior de una isla
que ha arrebatado al Emperador de Constantinopla y por la cual recibe tributo: “[...] sabed que desta
insola a que aportados somos fue sefior un gigante Bandaguido llamado, el cual con su braveza grande y
esquiveza fizo sus tributarios a todos los mas gigantes que con él comarcavan” (Rodriguez de Montalvo,
1987: 1130). Si bien el dominio del gigante por medio de la fuerza implica un beneficio econémico, en el
caso del Endriago no se hace ninguna mencién a este aspecto. De cualquier manera, este breve retrato
de la situacién del poder y del ejercicio de la violencia en la isla responde claramente a una sociedad
organizada de manera estamental, propia del modelo los tres 6rdenes feudales, donde la capacidad
guerrera definfa la pertenencia al estamento de la nobleza (bellatores) (Duby, 1996b). Ninguno de los
personajes del episodio, ni de la novela de Rodriguez de Montalvo, participa de un sistema de clases
sociales definido puramente a partir de las diferencias econémicas o de sus factores, sino que incluye el
aspecto de la funcién social. Este mismo sistema explica la relacién econémica entre el sefior,
Bandaguido, y sus tributarios, aunque todos los involucrados representen una encarnacion distopica del
orden feudal. La importancia de la condicion sefiorial del gigante es una muestra clara del poder de
Bandaguido, tanto en el plano econémico como en el imaginario, como lo recuerda Georges Duby: “Au
plan de ’économie, la féodalité n’est pas seulement la hiérarchie des conditions sociales qu’entend
représenter le schéma des trois ordres, c’est aussi —et d’abord sans doute— l'institution seigneuriale”
(Duby, 1996a: 168).

La caracterizacion del monstruo amadisiano, a diferencia de los sujetos endriagos, no pasa por la
precariedad laboral, ni por el hiperconsumo, pues ni él ni su universo de ficcién estan insertos en las
dinamicas del capitalismo, ni mucho menos en la globalizacién o el neoliberalismo iniciados con el
postfordismo. Vale la pena recordar que el contexto econémico medieval es el de una sociedad agricola
y precaria, en términos generales, donde no es posible pensar en el hiperconsumo. En esta sociedad los
sefiores entienden su relacién con lo econémico a partir de lo feudal y no del capitalismo:

[...] cuando lo sefiores feudales parecen favorecer el progreso econémico, lo hacen, en cierto modo,
a pesar de ellos porque, manteniéndose en la légica del sistema feudal, lo hacen no con vistas a un
beneficio econémico, sino a una retencion fiscal, a un derecho feudal. Cuando construyen un molino,
una prensa, un horno comun, lo hacen con el fin de obligar a los campesinos de sus tierras a utilizarlos

168



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

pagando o a obtener la exencién de esa obligacion mediante el pago de una tasa. Cuando fomentan
la construccién de un camino o de un puente, el establecimiento de un mercado o de una feria, lo
hacen asimismo con el fin de obtener la percepcion de derechos: alquiler de puestos, peaje, etc. (Le
Goft, 1999: 202)

El Endriago ni siquiera se preocupa por ejercer este derecho feudal o refrendar el estatus de sefior
buscando beneficios econémicos. Al contrario, la presencia del Endriago transforma el lugar en un
paramo que recuerda a la tierra yerma de la literatura arturica, pues el monstruo es un ente destructor del
sistema social y, por tanto, del econémico: “El Endriago salté por cima dél, y saliendo por la puerta de
la camara, dexando toda la gente del castillo empongofiados, se fue a las montafias. Y no passé mucho
tiempo que los unos muertos por él, y los que barcas y fustas pudieron haver para fuir por la mar, que la
insola no fuesse despoblada, y assi lo esta passa ya de cuarenta anos” (Rodriguez de Montalvo, 1987:
1136-1337). Luego, el Endriago representa un grado monstruoso mayor que su padre, quien encarnaba
los excesos de la ira y el paganismo, pero mantenia el orden de la sociedad feudal y sus cédigos
socioeconémicos. Este monstruo no surgid, como en el caso de los sujetos endriagos, de una situacion
de precariedad y de buscar el poder por medio del ascenso material de la mano de la violencia. La
destruccion del Endriago del Amadis se gesta de lo mas bajo de la escala moral cristiana, pero de arriba
hacia abajo en la escala social, arrasando también con lo econémico a su paso. El Endriago es una fuerza
plenamente desmesurada y salvaje, ajena a cualquier consideracion humana como el beneficio material.
A diferencia de un dragén que puede dormir en una guarida donde ha acumulado tesoro, como en Beowulf,
la criatura amadisiana no usa la violencia para la adquisicién y la acumulacion del capital. Ni siquiera se le
pueda atribuir un papel de macho proveedor, que si tuvo Bandaguido, pues este monstruo es una fuerza
absolutamente destructora. Queda asi en duda, en lo que respecta al aspecto econémico, el caracter
“endriago” de los sujetos descritos en Capitalismo gore, ya que estos pertenecen a un mundo y a un sistema
econémico radicalmente distinto al del .Amadis, ademas de que para el monstruo ni este factor ni el rol de
género es relevante como motor de sus acciones y deseos.

Esta primera aproximaciéon al Endriago de Rodriguez de Montalvo arroja luz sobre otros
problemas con el empleo del término “sujetos endriagos” para comprender el papel de los narcos en el
capitalismo actual, que contradicen las propuestas de fondo de Valencia:

Por lo anterior, es necesario pensar otra via de interpretacion sobre la dinamitacién de los acuerdos
éticos, llevados a cabo por los sujetos endriagos que siguen a pies juntillas los dictados mas radicales
del mercado. Debemos salir de la dicotomia de lo bueno contra lo malo —tan acostumbrada por la
critica—, aunque ésta sea expresada en términos sobrespecializados [sic] y imbombantes. (Valencia 2010: 80)

Silo que se busca con el concepto propuesto es romper con el pensamiento maniqueo, la eleccion
parece contradictoria, pues el monstruo, como ya se sefiald, representa abiertamente al Mal en oposicién
al héroe, Amadis. ¢Acaso, siguiendo la analogia, podriamos hablar de sujetos amadises que aparezcan
subitamente y terminen con los sujetos endriagos como ocurre en la novelar La eleccion del término
“sujetos endriagos”, mas que el problema estudiado, sugiere de manera casi inmediata al héroe de Gaula,
aunque una solucién por medio de sujetos amadises sea absurda e ingenua, pues ese modelo es propio
de la ficcion. En particular, el Endriago es una criatura que no ofrece matices sobre su consideracion
negativa, aunque el término sea altamente especializado y seguramente rimbombante fuera del ambito de
los estudios literarios medievales y renacentistas. En gran parte, los rasgos negativos del Endriago no son
exclusivos de este ser, sino de la tradicién teratologica y sus relatos, pues a cada monstruo suele
corresponderle un héroe que termina con el caos y mal.

A partir de lo presentado hasta ahora, el Endriago de Rodriguez de Montalvo comparte con los
sujetos endriagos tnicamente aquellos elementos de caracter general que permiten clasificarlos como
monstruos, como a tantos otros seres. Sin negar el caracter violento y transgresor, el Endriago no
participa de la carencia econémica y mucho menos de una légica de “heroificacién”, como sugiere

b

169



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

Valencia, citando a Lipovetsky. “De las caracteristicas identitarias del sujeto endriago se puede contar el
hecho de que es ‘anémalo y transgresor, combina logica de la carencia (pobreza, fracaso, insatisfaccion)
y l6gica del exceso, 16gica de la frustracion y 16gica de la bervificacion, pulsion de odio y estrategia utilitaria™
(Valencia, 2010: 92; cursivas del original).> Como ya se sefiald, el monstruo del Amadis no participa de
ninguna manera de la légica de los héroes. Entonces, Valencia engloba las coordenadas planteadas por
Lipovestky con los sujetos endriagos para retratar a los agentes del capitalismo gore, principalmente en
México; sin embargo, el vinculo con el monstruo que elige para nombrar a estos sujetos es tenue.

En un articulo posterior, Valencia contintia con la misma tendencia de utilizar la idea del Endriago
de manera desvinculada del Awadis, al afirmar que: “Rescatamos la figura del endriago de la literatura
medieval, especificamente del género de caballerias, porque en la narrativa de las gestas caballerescas
encarna las antfpodas de lo que se considera como humano: monstruo anémalo, feroz y moralmente
deforme. Mitad hombre, mitad dragén” (Valencia, 2018: 132). No todos los monstruos participan de la
naturaleza humana, como si lo hacen minotauros, sirenas o cinocéfalos, mitad hombre, mitad bestia; o
como lo hacen gigantes y enanos, construidos a partir de la exageracién o disminucién de las dimensiones
y proporciones humanas. La descripcion del Endriago en el Amadis no se construye deformando lo
humano, sino con la hibridez al mezclar monstruos o animales:

Tenia el cuerpo y el rostro cubierto de pelo, y encima havia conchas sobrepuestas unas sobre otras
tan fuertes, que ninguna arma las podia passar, y las piernas y pies eran muy gruessos y rezios. Y
encima de los ombros havia alas tan grandes que fasta los pies le cubrian, y no de péndolas, mas de
un cuero negro como la pez, luziente, velloso, tan fuerte que ninguna arma las podia empeger, con
las cuales se cubria como lo fiziesse un hombre con un escudo. Y debaxo dellas le salian bracos muy
fuertes assi como de ledn, todos cubiertos de conchas mas menudas que las del cuerpo, y las manos
havia de fechura de 4guila con cinco dedos, y las ufias tan fuertes y tan grandes, que en el mundo
podia ser cosa tan fuerte que entre ellas entrasse que luego no fuesse desfecha. Dientes tenfa dos en
cada una de las quixadas, tan fuertes y tan largos, que de la boca un codo le salfan, y los ojos, grandes
y redondos, muy bermejos como brasas, ass{ que de muy luefie, siendo de noche, eran vistos y todas
las gentes hufan dél. Saltava y cortia tan ligero, que no havia venado que por pies se le pudiesse
escapar; comia y bevia pocas vezes, y algunos tiempos, ningunas, que no sentia en ello pena ninguna.
Toda su holganca era matar hombres y las otras animalias bivas, y cuando fallava leones y ossos que
algo se le defendian, tomava muy safiudo, y echava por sus narizes un humo tan spantable, que
semejava llamas de huego, y dava unas bozes roncas espantosas de ofr; assi que todas las cosas bivas
huifan ant’él como ante la muerte. Olia tan mal, que no havia cosa que no empongofasse; era tan
espantoso cuando sacudia las conchas unas con otras y hazfa cruxir los dientes y las alas, que no
parecia sino que la tierra fazfa estremecer. Tal es esta animalia Endriago llamado como vos digo.
(Rodriguez de Montalvo, 1987: 1132-1133)

Asi, no se trata de un monstruo cuya otredad esté definida como una deformacion o bestializacion
de lo humano, sino de lo animal, la falta de armonia y los peligros de la naturaleza. Tampoco su cuerpo
funciona como mercancia, como lo harfan los sujetos endriagos de la actualidad:

Ahora bien, para la necropolitica y los sujetos endriagos el cuerpo resulta fundamental puesto que
éste se concibe como mercancia principal, ya que es lo que nos vende el capitalismo gore [...].
Paradéjicamente, al mismo tiempo que la importancia del cuerpo se nos vende como mercancia a los
sujetos sujetados de las poblaciones civiles, existe un movimiento inverso que realizan los sujetos
endriagos con respecto al cuerpo. Estos tienden a desacralizar el cuerpo, tanto el ajeno (para poder
comercializar con él a manera de mercancia de intercambio o con su muerte como objeto de trabajo)
como el propio, apostar y renunciar a éste adhiriéndose a una légica kamikaze que indudablemente
les llevara a la destruccion corporal y la pérdida de la propia vida [...]. (Valencia, 2010: 140-141)

2 La cita retomada por la autora, como su texto apunta, proviene del trabajo La felicidad paraddjica. Ensayo sobre la sociedad
hiperconsumista de Gilles Lipovetsky.

170



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

El cuerpo del Endriago amadisiano no esta a la venta y no funciona como mercancia dentro de
un sistema econémico, sino que debe ser destruido sin matiz alguno, pues en él se encuentra el Mal. En
cambio, el concepto de sujetos endriagos entiende la otredad de estas personas a partir de la deformacion
de lo humano a raiz de factores econémicos y de poder global.

Finalmente, en un capitulo reciente, Valencia y Falcon (2021) examinan los vinculos entre los
sujetos endriagos y los CEOs, en funcién de una “heroificaciéon” de los primeros al buscar su conversion
en CEO y asimilarse plenamente en los valores econémicos encarnados en el papel de un macho
triunfador asociado al ideal neoliberal del empresario global. En particular, este trabajo enfatiza la
necromasculinidad como modelo en dicho contexto, es decir un varén de la guerra, orgulloso de su
violencia y proezas sexuales, que asume el papel de proveedor de los suyos y los valores neoliberales
(Valencia y Falcon, 2021: 41-42). Si se obvia el ya discutido aspecto econémico, dicha caracterizacion
corresponde al padre del Endriago, el gigante Bandaguido, y no a su vastago, que carece de un aspecto
proveedor, familiar, sexual o reproductivo, pues convierte su insola en un paramo, cuyo tnico habitante
es el monstruo. Asf, el proceso identificado por las autoras en este capitulo corresponde, como muestran
claramente, a la insercién del narcotrafico en el marco econdémico neoliberal y a la asimilaciéon de dichos
valores por los capos; sin embargo, esto representa un alejamiento mayor de los rasgos del monstruo amadisiano.

En las tres obras revisadas, mas alld del nombre, hay muy poco del Endriago amadisiano en los
sujetos endriagos, al punto de llegar a algunas contradicciones de peso entre la caracterizacioén del primero
y los valores de los segundos. Si bien son claras las coordenadas de estudio (el neoliberalismo, la violencia,
el narcotrafico, el colonialismo, la otredad y la masculinidad), los rasgos del monstruo amadisiano elegido
para nombrar a los sujetos estudiados poco corresponden con el fenémeno analizado, salvo por la
capacidad de destruccion. Tan es asi, que para la definiciéon de estos seres no se recurre directamente al
Amadis de Ganla.

Todo es culpa de la Edad Media

Dos son los factores principales que Sayak Valencia identifica claramente como responsables de
generar el contexto que produce a los sujetos endriagos; se trata de la globalizacién y la economia
ultraliberalista:

La globalizacién de la violencia es una de las multiples distopias del proyecto mundializador. Esta
globalizacién, aunada al surgimiento de los sujetos endriagos, nos muestra, por un lado, lo crudo de
dicho proyecto, entendido como “el hecho absolutamente especifico que se refiere a la ampliacién
de los mercados mundiales” y, por el otro, la forma tan precisa que tienen los sujetos endriagos de
acatar las exigencias de la economia ultraliberalista. E1 monopolio econémico y epistémico que ha
fundado la ideologia ultraliberal ha desplazado a todas aquellas ideologias de resistencia representativa
y agente. (Valencia, 2010: 88)

Capitalismo gore enmarca estos dos grandes factores dentro de los procesos poscoloniales: “De esta
manera, el capitalismo gore podria ser entendido como una lucha intercontinental de postcolonialismo
extremo y recolonizado a través de los deseos de consumo, autoafirmacion y empoderamiento” (Valencia, 2010: 53).

Hay tres ejes que estructuran la propuesta de Valencia para entender las condiciones de los sujetos
endriagos: la globalizacion, el liberalismo econémico a ultranza y las dinamicas de poder poscoloniales.
A raiz de esto llama la atencion la eleccion de un monstruo como el Endriago cuyo contexto es ajeno a
estos tres factores de la realidad posmoderna. El triunfo del capitalismo como sistema econémico
dominante se produce a finales del siglo XVIII o el XIX, pero no en el siglo XV o inicios del XVI, por
no hablar de su variante postfordista o de la globalizacién, fenémenos iniciados en la segunda mitad del

171



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

siglo XX (Hilton, 1977).” Los procesos fruto del fin de la colonizacion europea son asunto del siglo XIX
hasta la actualidad, si bien la colonizacién europea tiene sus incipientes raices a finales del siglo XV, época
del Amadis. Los procesos de colonizacién y conquista de finales del siglo XV y el XVI siguen dominados,
desde la perspectiva econémica, por la 16gica feudal, con la Iglesia como el pilar de este sistema de los
dos lados del Atlantico, a diferencia de las luchas de poder global del poscolonialismo. Dichas luchas se
insertan plenamente en el neoliberalismo econémico y en ellas la Iglesia ya no tiene un papel dominante
(Baschet 2009).* De cualquier forma, cabe recordar que la hazafia de Amadis en la insula del Diablo no
pertenece a un proyecto de expansiéon imperial, sino de recuperaciéon de una isla de cristianos en el
Mediterraneo, perteneciente a Constantinopla. Como ya se sefiald, dicho episodio esta cifrado en
términos de la lucha de un héroe cristiano contra la maldad del Endriago, mostrando la importancia
ideoldgica de la Iglesia, ain en textos seculares. Como ha sefialado Mérida Jiménez, es precisamente en
términos cristianos que se interpreta la victoria de Amadis en la corte de Constantinopla, por lo que el
Emperador decide fundar un monastetio para concluir la labor y renombrarla como insula de Santa Maria (2001: 304-305).

La insistencia en vincular a los sujetos endriagos con lo medieval aparece desde la ya referida
primera y unica mencion al Awmadis, “Tomamos el término endriago de la literatura medieval” (Valencia,
2010: 89; cursivas del original), y en un articulo mas reciente de la misma Valencia. La primera mencién
describe al texto como literatura medieval. Si bien nadie dudarfa de la existencia de la literatura de
caballerfas medieval, cronolégicamente hablando, el Amadis, en 1a versiéon de Rodriguez de Montalvo,
pertenece al Renacimiento,” pues la primera edicién conservada es de 1508, aunque seguramente
existieron ediciones previas que permiten fechar la obra en 1496 (Ramos, 2015: 368-369). De cualquier
forma, el Amadis es posterior a la llegada de Colén a América (1492) o a la caida de Constantinopla (1453),
eventos considerados parteaguas para el inicio de la Edad Moderna. Inclusive, la obra de Rodriguez de
Montalvo fue uno de los textos de ficcion mas difundidos del siglo X VI, tanto en la peninsula Ibérica
como en Europa occidental (Neri, 2008).

Por la fecha del Amadys, el asunto de su clasificacion como obra medieval o renacentista se podria
considerar como una imprecision menor o un detalle insignificante para la argumentaciéon de Valencia;
sin embargo, su articulo “Has llegado al fin del mundo: aqui hay dragones endriagos” pone énfasis en
vincular a los sujetos endriagos con lo medieval, de manera superficial, pero constante. El articulo
comienza describiendo como medieval un mapa del siglo XVI:

En el Medievo era usual colocar serpientes marinas o criaturas mitologicas para marcar zonas
desconocidas, por ejemplo, en el mapamundi Hunt-Lenox, realizado alrededor de 1503-1507
(justamente al inicio de la toma de contacto entre Europa y América), la inscripcién Hinc Sunt
Dracones aparece en la costa oriental de Asia, para advertir del fin del mundo conocido hasta la época
[...] Dicha frase se utilizé para referirse a territorios inexplorados o peligrosos. Funciona como un
marcador geopolitico y, al mismo tiempo, como una proyeccion de miedos y fantasias ante los
territorios lejanos, una cartografia que no solo marca espacios, sino que disefia modos de lectura

3 Al respecto Le Goff recuerda: “[...] antes de la revolucién industrial del siglo XVIII no se podia hablar mas que de una sola
y misma economia; los niveles de productividad en Europa, considerablemente mds elevados a finales del siglo XVI que 600
afios antes, siguieron siendo ‘abismalmente’ (abismally) bajos [...] De cualquier modo no se puede hablar de ‘capitalismo’ y,
antes de la aparicién del gran libro del economista escocés Adam Smith, Investigacion sobre la naturaleza y cansa de la rigueza de las
naciones (1776), considerar que la economia se liber6 de las dimensiones y practicas de la Edad Media” (2016: 87-88).

4 Como ejemplo, recuérdese el caso de Coldn, segun lo explica Todorov: “La victoria universal del cristianismo, éste es el
movil que anima a Colén, hombre profundamente piadoso (nunca viaja en domingo), que, por esta misma razon, se considera
como elegido, como encargado de una misién divina [...] Por lo demas, la necesidad de dinero y el deseo de imponer al
verdadero Dios no son mutuamente exclusivos; incluso hay entre los dos una relacién de subordinacién: la primera es una

medio y la segunda, un fin” (1996: 20).

> Existieron versiones medievales, hoy perdidas salvo por un par de folios; sin embargo, la obra a la que refiere Valencia es la
version exitosisima de Rodriguez de Montalvo (Avalle Arce, 1990).

172



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

sobre lo desconocido, produciendo radicalmente un Otro a través de la metafora de lo monstruoso.
(Valencia, 2018: 132)

El vinculo con lo medieval no es un asunto secundario de la argumentacion, pues Valencia insiste
en que el contexto medieval europeo permite entender la violencia del narcotrafico en México:

Retomamos la frase del contexto medieval europeo para reflexionar sobre la forma en la que la
localizacién geopolitica de lo monstruoso, del peligro y del Otro, sigue siendo una triada que se ubica
en los territorios excoloniales, entendidos como espacios liminales, limites del mundo racional en
tanto discursividad, representacion e importancia. En este sentido, proponemos que los territorios
azotados por la violencia criminal asociada con el narcotrafico en México pueden leerse en clave de
“una gramatica estratégica” (Jauregui) que se entiende ora como localizacién de la calamidad, ora
como catacresis discursiva que sirve de metifora exculpatoria para espectralizar las relaciones de
poder neocolonial inflingidas por los paises dominantes sobre los espacios de desastre o “zonas
nacionales de sacrificio” (Davis), pertenecientes al “tercer mundo” o paises pobres. En México, estas
zonas estan representadas por las fronteras tanto del Norte como del Sur, ambas emparentadas con
las légicas del exterminio neoliberal impuestas por las exigencias de consumo, progreso y ascension
social propias de la axiologia neoliberal: blanca, hiperconsumista y primer mundista que en estos
espacios despliega la cara mas sangrienta del capitalismo, su version gore. (Valencia, 2018: 132-133)

Los argumentos y factores de analisis presentados en la cita anterior no se vinculan con lo
medieval: territorios excoloniales, la distincion entre el primer y el tercer mundo, poder neocolonial, y
neoliberalismo. Esta tendencia a utilizar lo medieval continia con el titulo del primer apartado del
articulo: “Neofeudalismo y teratologfa contemporanea” (Valencia, 2018: 133-134), pero ni el apartado, ni
el articulo vuelven a emplear el término neofeudalismo o feudalismo. Hubiera sido de interés discutir o
apuntar el debilitamiento del Estado ante el problema del narco, respecto a la desaparicién del Estado a
raiz de la caida del Imperio Romano de Occidente en el siglo V, planteado como el inicio de la Edad
Media y resultando en el surgimiento de la sociedad feudal. En cambio, el breve apartado continda
sefalando el problema desde un marco decolonial y del neoliberalismo, al punto de reconocer de manera
implicita que tanto el tema como la perspectiva tedrica son ajenos a la Edad Media:

Desde la perspectiva decolonial, este reciclaje de las narrativas bestializantes obedece a un
ordenamiento del mundo mediante el que se busca reinstaurar los valores asociados con el occidente
colonial cristiano que “vincula(n) Estado, Identidad y Espiritualidad y (son) el germen del Estado-
Nacién moderno” (Grosfoguel, 2013: 41), narrativas que después se transfirieron del Renacimiento
al lluminismo del siglo XVIII y cuya representacion en nuestros dias es la narrativa del Estado-nacion,
que se funda en los “sin Estado” (Spivak) y que perpetda las logicas coloniales de una manera
desdibujada por el desconocimiento de la historia y la construccién de los marcos epistemolégicos
que trasminan todo el espectro social por medio de la colonialidad del poder (Quijano) [...]. (Valencia,
2018: 133)

Dado que el sentido del término neofeudalismo no esta explicado y un feudo no es equivalente a
una colonia, es dificil profundizar en este aspecto; sin embargo, llama la atencién la eleccion del titulo de
la seccién si los conceptos tedricos que sustentan el argumento de Sayak Valencia claramente identifican
dichos procesos con la Modernidad.

Tras estos ejemplos queda claro que referir a la Edad Media o a elementos asociables a esta, como
el Endriago o el feudalismo, es un recurso argumental frecuente en las obras aqui revisadas, mas alla de
las precisiones cronoldgicas. Dicha estratetegia se emplea para enfatizar la violencia y como recurso para
caracterizar de forma negativa a los sujetos y procesos estudiados por Valencia. Esto responde a una
visién de uso coloquial donde lo medieval es sinénimo de un periodo oscuro, de retroceso, y de mayor
violencia; es decir un tiempo opuesto a las bondades y virtudes de la Modernidad, como lo ha explicado Heers:

173



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

“Medieval” ya no sirve solamente para designar una época [...], sino, tomado decididamente como
un calificativo que sitia en una escala de valores, sirve también para juzgar y, consiguientemente, para
condenar: es un signo de arcaismo, de oscurantismo, de algo realmente superado, objeto de desprecio
o de indignacion virtuosa. [...] El hombre “contemporineo” (¢o “moderno’?) se siente poseedor de
una superioridad evidente y, al mismo tiempo, de un discernimiento suficiente para proferir censuras
o alabanzas; tarea de exaltacién en la que se complace, incluso ignorando completamente las
realidades |[...] Colmar el pasado con todos los males y fechorias, revestirlo de una imagen negra,
permite sentirse mds a gusto, mas feliz en la propia época y en la propia piel. La causa esta vista: lo
medieval da verglienza, es detestable; y lo “feudal”, su carta de visita para muchos, es todavia mas
indignante. No encontramos palabras nuevas suficientes para condenar esos tiempos de “barbarie”,
cerrados al progreso [...] Todo lo que disgusta en las relaciones humanas, en la gestién de la sociedad
y en la manifestacién de los poderes, todos esos abusos y esas antiguallas, todo eso es feudal. Sin
hablar, evidentemente, de las crueldades, de los dramas y de la violencia. (1995: 14-16)

La descripcion de la Edad Media en este pasaje esta implicita en la génesis de los sujetos endriagos,
si bien Heers, entre muchos otros medievalistas, hace décadas que cuestionan esa visién, por su
maniquefsmo,’ aunque con poco éxito més alla de los circulos académicos especializados (Verdon, 2019: 11).

La vision de la Edad Media puramente “oscura”, implicita en los trabajos de Valencia, es una
simplificacion retorica excesiva para textos de caracter académico, pero que parece justificar el obviar las
fechas convencionales de periodizacion sin dar explicacion alguna, hablar de neofeudalismo sin explicar
el término o elegir un monstruo y caracterizarlo, sin matiz alguno, como puramente medieval: el
Endriago. Asi, para Valencia el rasgo mas importante de este ser y el que hereda a los sujetos endriago,
en Capitalismo gorey el articulo posterior, serfa el ser medieval y, por tanto, muy malo y violento, sin atender
ninguno de los otros elementos de su configuracién, pues es una figura eminentemente ajena al
capitalismo, a la globalizaciéon y a los fenémenos de dominacién y colonizacién contemporaneos. No se
trata de pugnar por una vision idealizada de la Edad Media, sino tener una perspectiva académica de esta
y su legado en la vida contemporanea. En especial, habria que evitar la construccion de metaforas o
conceptos vinculados a este periodo que terminan por simplificar, distorsionar y entorpecer el
entendimiento de un problema actual tan delicado como el narcotrafico, su violencia y su lugar y
participacion en el sistema econémico, cuya explicacion dificilmente se encontrard en componentes
verdaderamente medievales o inclusive en los inicios de la modernidad. Sin duda, es una operacion
peligrosa y contraproducente atribuir a la lejana Edad Media los males del capitalismo gore a factores
ajenos y anacronicos a dicho periodo, en lugar de a las causas identificadas por Valencia, con tal de acunar
un término innovador y especializado, pero altamente impreciso.

Conclusion

El monstruo ha sido un recurso cultural, literario y académico para sefialar temores y problemas
de nuestra realidad, pues, en términos generales, los monstruos ayudan a comprender los temas mas
complejos y contradictorios de la humanidad, ya que condensan el peligro, la otredad, las fronteras, los
deseos, las crisis de las categorfas y su orden, asi como diversas contradicciones: “These monsters ask us
how we perceive the world, and how we have misrepresented what we have attempted to place. They ask
us to reevaluate our cultural assumptions about race, gender, sexuality, our perception of difference, our
tolerance toward its expression” (Cohen, 1996: 20). Dada la compleja y truculenta realidad derivada de la
conjuncién del capitalismo actual y el narcotrafico en México, no extrana que Sayak Valencia recurra a
una metafora monstruosa para identificar a los agentes de la violencia de dicho contexto siguiendo, como
ella misma sefiala, la idea del regreso de los monstruos de Pratt (2007). Dicho concepto se inserta en una

¢ Ademas del trabajo de Heers (1995), véase Le Goff, 2011: 41-54 y Pernoud, 1998.

174



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

tendencia de interpretar dichas criaturas como representaciones de la violencia, producto de los excesos
y las contradicciones del capitalismo (Newitz, 2006; McNally, 2011). En cambio, los trabajos de Valencia
no analizan a los monstruos de los relatos de la cultura y la historia del narco, el neoliberalismo o la
globalizacion, sino que presentan a uno ajeno a estos procesos como categoria para estudiar a los sujetos
violentos de este contexto.

Al tomar al Endriago, personaje extrafio tanto a la cultura como las coordenadas espaciales y
temporales al problema del narcotrafico, la explicacion metaférica suscita mas confusiéon que certeza.
Esto contrasta con el marco de analisis que Valencia presenta en sus trabajos, conformado por factores
precisos como el hiperconsumo, la globalizacién, el neoliberalismo, el machismo y el contexto
poscolonial que han llevado al modelo de violencia econémica que domina en el llamado capitalismo gore.
Justamente, la metafora de los sujetos endriagos y, en menor medida, la del neofeudalismo oscurecen la
comprension del fenémeno, al otorgarle rasgos medievales implicitos que lo alejan de los principales
factores identificados por Valencia, que son propios del siglo XXI y de la segunda mitad del XX y
atienden especialmente la realidad mexicana. Asi, se termina por simplificar la comprensién del problema,
al apelar vagamente a las implicaciones semanticas negativas de lo medieval en el uso cotidiano, muy
distantes de la vision académica. Entonces, se privilegia la creacién de un concepto de andlisis que resulta
impreciso e, inclusive, incoherente, dado el marco tedrico planteado y el fendmeno estudiado.’

Las palabras cambian con su uso, adquieren nuevos matices y acepciones, su significado original
puede quedar olvidado o invertido con el paso del tiempo, pero en el caso del Endriago no se trata de un
término de empleo corriente ni de un monstruo con valor referencial claro en la cultura contemporanea,
sino de una propuesta tedrica, que busca contribuir a comprender una realidad compleja y dolorosa.
Luego, se podria emplear una metafora, quiza el sujeto chupacabras, que efectivamente corresponda a la
realidad de los sujetos del capitalismo gore, segun el marco de analisis y el problema planteado por
Valencia. En ese sentido, el trabajo de Pratt, influencia reconocida por Valencia, ya destacaba la relacion
del chupacabras con varios de los factores que explican o abarcan el capitalismo gore, justamente en la
region estudiada:

A mediados de los 90, siguiendo la ruta del NAFT'A, México y el Caribe fueron testigos de la aparicion
del chupacabras, una criatura alada de aproximadamente un metro de estatura, parecida a un
murciélago, que salia en las noches y atacaba los corrales de las cabras en las regiones rurales de
México [...] Los origenes del chupacabras, se contaba, estaban en un fallido experimento de
ingenierfa genética en un laboratorio secreto de una base militar estadounidense en Puerto Rico. La
historia del chupacabras sintetizaba el asalto a la vida rural y la agricultura, patrocinado por el acuerdo
NAFTA de 1994. [...] Era evidente que el negocio de la agricultura de los Estados Unidos iba a
chupar la sangre de los campesinos mexicanos minifundistas. ¢Por qué las cabras? El monstruo tenfa
como objetivo de ataque a las relaciones intensas entre las personas y los animales, relaciones que son
el corazén mismo de la vida rural. En la zona rural mexicana la “birria”, preparacién especial del
cabrito, es la comida ritual de las bodas, locus de la reproduccion social. (Pratt, 2007: 22)

Pratt no ha sido la Gnica en vincular a este monstruo a los procesos violentos actuales de orden
econémico, politico y personal en México y Latinoamérica. Recientemente y siguiendo con la misma
metafora teratologica, también se ha propuesto la idea de capitalismo chupacabras, para entender el
impacto del neoliberalismo en México en la mercantilizacién, la marginacion y la violencia ejercidas sobre,
por ejemplo, los migrantes (Galvez y Luque-Brazan, 2019). Asi, se podria considerar el uso del término
de sujetos chupacabras que permite, por lo menos, operar dentro del imaginario y contexto de la violencia
poscolonial y neoliberal en el Norte de México, en lugar de remitir a un monstruo de otra realidad, como
el Endriago.

7 Algunos autores sostienen que este tipo de excesos son frecuentes en los estudios poscoloniales (Zapata, 2018: 58).

175



Del Amadis al narco: el concepto de los sujetos endriagos a la luz del Endriago — Daniel Gutiérrez Trapaga

Bibliografia

BASCHET, Jérome (2009), La cvilizacion fendal. Enropa del aiio mil a la colonizacion de América. Vazquez Barron,
Arturo y Mariano Sanchez Ventura (trads.), Herrerén, José Luis y Jérome Baschet (revs. de la trad.).
Ciudad de México, Fondo de Cultura Econdémica.

CACHO BLECUA, Juan Manuel (1979), Amadis: heroismo mitico cortesano. Madrid, Cupsa/ Universidad de
Zaragoza.

COHEN, Jeftrey Jerome (1996), “Monster Culture (Seven Theses)”, en Cohen, Jeffrey Jerome (ed.), Monster
Theory: Reading Culture. Minneapolis, University of Minnesota Press, pp. 3-25.

DiAz, Andrés (2020), “Capitalismo Gore, diez anos después. Una conversacion con Sayak Valencia”, en
Revista Interdisciplinaria de Estudios de Género de =/ Colegio de México, vol. 6.

DuByY, Georges (1996a), Guerriers et paysans 1'1le-X1le siécle. Premier essor de ['économie enropéene, en Féodalité. Patis,
Gallimard, pp. 1-265.

DuByY, Georges (1996b), Les trois ordres ou l'imaginaire du féodalisme, en Féodalité. Paris, Gallimard, pp. 451-825.

GALVEZ, Alyshia y José Catlos LUQUE-BRAZAN (2019), “Capitalismo de chupacabras en una era post-politica
y post-migratoria”, en Huellas de la  Migracion, vol. 4, n° 7, pp. 109-138. DOI:
<https://doi.org/10.36677 /hmigracion.v4i7.11945>.

HEERS, Jacques (1995), La invencion de la Edad Media. Marioana Vilalta (trad.). Barcelona, Critica.

HizTON, Rodney (ed.) (1977), La transicion del fendalismo al captialisno. Doménec Bergada (trad.). Barcelona, Critica.
LE GOFF, Jacques (1999), La cvilizacion del Occidente medieval. Gonzalez, Godofredo (trad.). Barcelona, Gedisa.
LE GOFF, Jacques (2011), Un long Moyen Age. Pars, Pluriel.

LE GOFF, Jacques (20106), “Una larga Edad Media”, en sRealmente es necesario cortar la historia en rebanadas? Y enny
Enriquez (trad.). Ciudad de México, Fondo de Cultura Econémica, pp. 72-95.

MCNALLY, David (2011), Monsters of the Market: Zombies, 1 ampires, and Global Capitalism. 1eiden, Brill.

MERIDA JIMENEZ, Rafael M. (2001), “Fuera de la orden de natura”: magias, milagros y maravillas en e/ Amadis de
Gaula. Kassel, Reichenberger.

NERI, Stefano (2008), “Cuadro de la difusién europea del ciclo del Amadis de Gaula (siglos XVI-XVII)”, en
Lucia Megias, José Manuel; Marfa Carmen Marin Pina (eds.), Awadis de Ganla: quinientos asios después.
Estudios en homenage a Juan Mannel Cacho Blecua. Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, pp.
565-592.

NEWTTZ, Annalee (2000), Pretend We're Dead: Capitalist Monsters in American Pop Culture. Durham y Londres,
Duke University Press.

PERNOUD, Régine (1998), Para acabar con la Edad Medza. Serre, Esteve (trad.). Palma de Mayorca, José J. de Olafieta.

PINET, Simone (2011), Archipelagoes: Insular Fictions from Chivalric Romance to the Novel, Minneapolis, University
of Minnesota Press.

PRATT, Mary Louise (2007), “Globalizacion, desmodernizacion y el retorno de los monstruos”, en Revista de
Historia, vol. 156, pp. 13-26.

RAMOS, Rafael (2015), “Amadis de Ganla”, en Hook, David (ed.), The Arthur of the Lberians. The Arthurian 1 egends
in the Spanish and Portuguese Worlds. Cardiff, University of Wales Press, pp. 364-381.

176



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

RODRIGUEZ DE MONTALVO, Garci (1987), Awzadis de Ganla. Cacho Blecua, Juan Manuel (ed.). Madrid, Catedra.

TODOROV, Tzvetan (1996), La Conquista de Ameérica. El problema del ofro. Flora Botton Burla (trad.). 7a ed.
México, Siglo XXI.

TORO PASCUA, Maria Isabel (2008), “Amadis de Gaula y la tradicién apocaliptica medieval: la figura del
Endriago”, en Lucia Megfas, José Manuel; Marin Pina, Marfa Carmen (eds.), Awmzadis de Ganla: quinientos
anos después. Estudios en homenaje a Juan Mannel Cacho Blecua. Alcala de Henares, Centro de Estudios
Cervantinos, pp. 117-131.

VALENCIA, Sayak (2010), Capitalismo gore. Tenerife, Melusina.

VALENCIA, Sayak (2018), “Has llegado al fin del mundo: aqui hay dragenes endriagos”, en Taller de L etras, vol.
03, pp. 131-146. DOLI: <https://doi.org/10.7764/t63131-146>.

VALENCIA, Sayak y Liliana FALCON (2021), “Narcomodernidades: de endriagos a CEO’s”, en Santos Lopez,
Danilo; Urgelles Latorre, Ingrid; Vasquez Mejias, Ainhoa (eds.), Narcontransmisiones. Neoliberalismo e
hiperconsumo en la era del Hnarcopop. Ciudad Juarez, El Colegio de Chihuahua, pp. 39-51.

VERDON, Laure (2019), Le Moyen Age. 10 siécles d'idées recues. 3a ed. Paris, Le Cavalier Bleu.

ZAPATA, Claudia (2018), “El giro decolonial. Consideraciones criticas desde América Latina”, en Plyade
(Santiago), vol. 21, pp. 49-71. DOL: <http://dx.doi.otg/10.4067/50719-36962018000100049>.

177



