
 

ISSN: 2014-1130 
Universitat Autònoma de Barcelona 

D
O

SS
IE

R
 

JENE NETE, EL MUNDO DE LAS AGUAS  
EN LA OBRA DE CHONON BENSHO:  
LA COMPLEMENTACIÓN DE LOS SABERES 
ANCESTRALES Y LA MODERNIDAD 
Jene nete, the world of waters in the work of Chonon Bensho:  
the complemtation of ancestral knowledge and modernity 

PEDRO FAVARON 
PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATÓLICA DEL PERÚ (PERÚ) 
PFAVARON@YAHOO.COM.AR 
ORCID: 0000-0002-1985-1679 
 
JOSÉ AGUSTÍN HAYA DE LA TORRE 
UNIVERSIDAD PERUANA DE CIENCIAS APLICADAS (PERÚ) 
PCHUJHAY@UPC.EDU.PE 
ORCID: 0000-0003-0593-5449 
 

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.965 
vol. 28 | julio 2023 | 5-18 

 
Recibido: 02/03/2023 | Aceptado: 06/06/2023 

Resumen  

Este artículo propone analizar el mundo de las aguas en la obra plástica y poética de la artista 
shipibo-konibo Chonon Bensho para comprender cómo se complementan y dialogan en su 
propuesta estética los saberes ancestrales y la modernidad hegemónica. Para ello, se analizan 
dos cuadros y un poema vinculado a uno de estos, y se toma en cuenta los testimonios de la 
artista. Así, se atiende al proceso de resignificación de los saberes y las posibilidades para 
concebir una modernidad que conviva con los conocimientos indígenas. 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 6 

Palabras clave 

arte shipibo-konibo, arte amazónica, ecopoética, Amazonía 

Abstract 

This article proposes to analyze the world of waters in the plastic and poetic work of the 
shipibo-konibo artist Chonon Bensho in order to understand how ancestral knowledge and 
hegemonic modernity complement and dialogue in her aesthetic proposal. For this, two 
paintings and a poem linked to one of them are analysed, and the artist´s testimonies are 
taken into account. Thus, the process of re-signification of knowledge and the possibilities 
for conceiving a modernity that coexists with indigenous knowledge is addressed. 

Keywords  

Shipibo-Konibo Art, Amazonian Art, Ecopoetics, Amazonia 

 

 
 
 
 
 
 

  



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 7 

Introducción 

Chonon Bensho (1992) es una artista visual, investigadora etnográfica y poeta del pueblo indígena 
shipibo-konibo de la Amazonía peruana. Fue educada por su madre con las plantas que permiten conocer 
los diseños kene —expresión artística de patrones geométricos de las naciones de la familia lingüística 
pano—; y por su abuelo, Ranin Bima, sabio y médico visionario.1 Además de su instrucción tradicional, 
estudió en la Escuela Artística Eduardo Meza Saravia (Ucayali, Perú), donde se graduó con una tesis 
sobre los diseños tradicionales. Por ello, Bensho desarrolla un lenguaje artístico donde las técnicas 
occidentales se complementan con la herencia de sus ancestros. Se trata de un arte indígena vinculado 
con la modernidad y enraizado en los relatos contados por sus parientes, en las prácticas visionarias y en 
sus sueños, así como también basado en el diálogo con las plantas y con los espíritus medicinales.  

El arte de Bensho goza de reconocimiento a nivel nacional (Perú) e internacional.2 Es parte de 
un amplio movimiento de escritores, poetas, sabios, médicos tradicionales, artistas, pensadores y 
académicos indígenas de las naciones amerindias que han irrumpido en el espacio público de los Estados 
modernos del continente americano. A pesar de los matices entre los intelectuales y artistas indígenas 
contemporáneos, ellos comparten algunos aspectos en sus propuestas creativas, reflexivas y estéticas. 
Como señala Vargas Prado (2019), en el arte y la literatura indígena actuales suele expresarse una voluntad 
por defender las formas y saberes ancestrales de conocimiento y cultura. Estos últimos son resignificados 
para dar cuenta de los cambios en las naciones originarias, atravesadas por las antinomias de la 
modernidad y la hegemonía global de las lógicas cibernéticas. Se trata de una actualización de los saberes 
que beben de sus antepasados, para que su arte y pensamiento cuenten sus experiencias a pesar del peligro 
que corren las naciones amerindias frente a las industrias extractivas, la devastación ecológica, la 
homogenización cultural, el crecimiento de las ciudades y la movilidad migratoria a las ciudades capaz de 
interrumpir el diálogo con el territorio. Para la mayoría de estos artistas, los saberes ancestrales 
constituyen una fuente de fuerza espiritual que alimenta sus creaciones, y ellos demuestran flexibilidad 
para responder a las exigencias del mundo contemporáneo.  

Un aspecto fundamental en el arte y pensamiento de estos artistas es la defensa del territorio. 
Desde antiguo las naciones amerindias se han relacionado afectivamente con su medio, inseparable de la 
identidad cultural, del lenguaje, de las narraciones y poéticas, así como de las prácticas medicinales, pues 
estos aspectos se piensan de forma holística. Para la comprensión shipiba, el territorio es vivido y pensado 
desde el corazón. En ese sentido, el término shinan se interpreta como pensar, recordar, extrañar a alguien, 
imaginar, planificar, intuir y sentir. La actividad racional es indesligable de lo afectivo y poético; y, a 
diferencia de la razón cartesiana o instrumental, piensa el territorio sin separarse de él. Se trata de una 
episteme inmersiva y cordial, que permite a los sabios indígenas ―onanyabo― comprender que todos los 
seres del territorio participan del lenguaje y de la consciencia, forman comunidades y dialogan entre sí. 
Por ello, la realización personal del ser humano, como ser vivo, es indisociable de este tejido cósmico, tal 
como lo manifiesta Bensho:  

Yo soy una mujer indígena, criada por el cariño y la poesía de la lengua de mis ancestros, envuelta 
por sus afectos y sus enseñanzas. Al nacer, mi madre enterró mi placenta en el territorio ancestral de 

 
1 El kene, declarado patrimonio cultural de la nación, es “una manifestación cultural que resume la cosmovisión, el 
conocimiento y la estética de la sociedad shipibo-konibo y que es, además, uno de sus principales elementos identitarios frente 
a la sociedad nacional [peruana]” (Belaunde, 2009: 13). 
2 Ha participado en diversas muestras colectivas. En 2021 realizó su primera exposición individual en el Perú, titulada “Metsá 
Nete: el hermoso mundo visionario de Chonon Bensho” (Alianza Francesa de Miraflores, Lima), cuyo curador fue Christian 
Bendayán. Asimismo, Art From Heart la eligió Artista del Mes en febrero de 2021. En septiembre de ese año se llevó a cabo 
su primera exposición individual en el extranjero, titulada “A River, a Snake, a Map in the Sky” (Basilea, Suiza), como parte 
del festival de arte Culture Scapes, bajo la curadoría de Kateryna Botanova. En 2021 ganó el “Concurso Nacional de Pintura”, 
del Banco Central de Reserva del Perú (BCR). 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 8 

la Comunidad Nativa Santa Clara de Yarinacocha. Esta costumbre de nuestros antiguos se hacía para 
crear un vínculo indivisible entre el recién nacido, el territorio, sus parientes, los antepasados y los 
espíritus […]. Aunque no todos los miembros de un mismo pueblo indígena pensamos igual, tenemos 
una base cultural compartida; y esta base cultural está íntimamente ligada al territorio, a las plantas, a 
la memoria, al afecto. Para nosotros, el territorio no es un lugar sin alma y sin consciencia, sino que 
todo lo vivo tiene inteligencia y lenguaje. (citada en Bendayán, 2021: s/p) 

Desde esta ecología amerindia, comprendida como diálogo con todos los seres vivos, se entiende 
que hay una exigencia ética por respetar la vida del resto de seres. Debido a que los animales y las plantas 
son considerados seres con inteligencia y agencia, con capacidad de gozo y de sufrimiento, no se les trata 
como objetos mercantiles, producto de “esta enajenación en la que el ser humano se comprende como 
centro y dueño del medio natural” (Galindo, 2021: 169). De ahí que el arte de Bensho promueva la 
consciencia acerca de una armonía de los seres con su entorno para mantener un equilibrio vital que se 
puede abordar desde la mirada ecocrítica, entendida como el análisis de “la relación entre literatura, 
cultura y el medio ambiente” (Heffes, 2014: 11).  

La artista señala que su abuelo antes de cortar un árbol, para hacer una canoa o para los horcones 
de su casa, hablaba con el Dueño espiritual ―ibo― de la especie: “Estoy cortando este árbol para hacer 
canoa, para poder visitar a mis parientes y para pescar, para alimentar a mi familia” (Bensho, 2022: s/p). 
Gracias a estas palabras respetuosas, el Dueño del árbol concedía el permiso de cortarlo. Este testimonio 
da cuenta de una ontología amerindia, según la cual el ser humano al entrar al bosque ingresa a un lugar 
cargado de subjetividad, capaz de comprender el lenguaje humano, así como de relacionarse con seres 
suprasensibles que existen en una suerte de mundo ―nete― alterno, pero engarzado al nuestro. Según la 
cosmogonía de la nación shipiba, existen diversos seres invisibles ―jone jonibo― que habitan el territorio 
ancestral y cuidan de las especies vegetales y animales. Uno de los grupos destacados de estos seres 
suprasensibles son los chaikonibo (Tournon, 2013), concebidos como antiguos shipibo, que practican las 
costumbres ancestrales ―moatian axebo― y viven en armonía con el territorio. Algunos chaikonibo viven en 
las profundidades del bosque ―ni― lejos del ruido del progreso; mientras otros viven en el fondo de los 
ríos y de los lagos ―jene chaikonibo. Estas consideraciones etnográficas deben atenderse al plantear una 
hermenéutica del heterogéneo arte indígena contemporáneo, porque allí confluyen elementos de la 
modernidad hegemónica junto con saberes, nociones estéticas, narrativas, poéticas, ontologías y 
epistemologías ancestrales que demandan abordarse con categorías y metodologías emergidas propias, y 
que son ajenas a la separación establecida por la ciencia de inspiración cartesiana “entre los animales, 
vegetales y minerales es ajena a los indígenas, pues para ellos, los hombres no son una substancia diferente 
de las del mundo y todos tienen espíritu” (De la Garza, 2021: 35). Se trataría de acoger los procesos de 
la creatividad de cada artista, la forma en que dialoga con la modernidad y resignifica los saberes 
ancestrales. Estas propuestas estéticas expresan saberes, cosmogonías y reflexiones comunitarias, 
provenientes de las redes afectivas de parentesco de los creadores y de su diálogo con los ancestros.  

Al respecto, resultaría pertinente conocer los territorios ancestrales de los que el trabajo de 
Bensho se nutre y con los que sintonizan sus alientos creativos, así como comprender las tensiones con 
los contextos urbanos y sus relaciones con los campos letrados e institucionales. También es necesario el 
aprendizaje de las lenguas indígenas y darse el tiempo de escuchar la palabra y sentir la presencia de 
aquellos abuelos de la familia que aconsejan, y transmiten sus conocimientos, a los creadores y pensadores 
indígenas. De ser posible, el investigador debería aprender a percibir el influjo del territorio, a soñar con 
las geografías suprasensibles, a sentir con el corazón las palabras del resto de seres vivos, participando de 
las ceremonias, de las prácticas medicinales, y de los vínculos que estos creadores contemporáneos 
establecen con los mundos espirituales y pensamientos ancestrales. La nación indígena shipibo-konibo es 
un pueblo de la Amazonía peruana que cuenta con más de 35 mil miembros (Tournon, 2020). Estos son 
reconocidos por los conocimientos medicinales y etnobotánicos de sus sabios ―onanyabo―, así como por 
su talento artístico y por la calidad de sus diseños kene (arte practicado especialmente por las mujeres). La 
historia y la cultura de esta nación está signada por su relación con los ríos. A diferencia de las otras 



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 9 

naciones pano (mayoritariamente interfluviales), la shipiba es una sociedad ribereña asentada sobre todo 
a las orillas del río Ucayali, así como sus afluentes Aguaytía, Pisqui y Tamaña y de los lagos vinculados 
por tipishcas ―caños que conectan los lagos con los ríos―, como Yarinacocha e Imiría. Se supone que “los 
Shipibo-Conibo serían descendientes de [antiguas poblaciones] interfluviales que se habrían instalado en 
zonas ribereñas del Ucayali desplazando a poblaciones arawak” (Tournon, 2002: 34). Las luchas contra 
pueblos arawak, así como su enemistad con el pueblo cacataibo (llamados despectivamente por los 
shipibo cashibo ―murciélagos―), estuvieron motivadas por acceder a la abundante pesca del Ucayali, así 
como a la diversidad de seres vivos de la zona ribereña. Una vez asentados en el gran río ―ani paro―, los 
shipibo resistieron en el siglo XIV sucesivos conflictos con la nación cocama (de la familia tupi-guaraní), 
a quienes se les atribuyen prácticas antropófagas y tendencias bélicas (Lathrap, 1985). Sin embargo, el 
debilitamiento demográfico y territorial de los cocama, debido a su temprana aceptación de la prédica 
misional católica y las posteriores invasiones de la modernidad, permitieron a los shipibo-konibo retomar 
el control del río a partir del siglo XVII.  

Se estima que el curso del Ucayali es de 700 kilómetros, con una cuenca aluvial activa de 25 
kilómetros de anchura (Tournon, 2002). En la actualidad, “los Shipibo-Conibo no ocupan un territorio 
continuo [de este curso], sino que lo comparten con otras poblaciones y otros grupos étnicos” (Tournon, 
2002: 137). El comportamiento estacional del río impacta en los estilos de vida regionales: en la época de 
lluvia ―jenetian― (de noviembre a abril), el caudal sube hasta 10 metros, por lo que se inundan varias 
zonas y el paisaje cambia (Tournon, 2002). Estos desbordes causan la pérdida de los cultivos que crecen 
en la zona de bajial y causan la migración temporal de las familias a terrenos de altura. Los pueblos 
amazónicos “evolucionaron para responder a estas condiciones excepcionales” (Tournon, 2002: 209).  

A pesar de las pérdidas estacionales, la cercanía con los ríos y lagos es apreciada por los nutrientes 
con que el agua fecunda los terrenos inundables; en la estación seca ―baritian― aparecen playas 
fertilizadas por el limo de las inundaciones. En tiempos antiguos ―moatian nete― los ríos permitían la 
comunicación de los parientes y afines a quienes navegaban en sus canoas, con el fin de afianzar lazos de 
parentesco y alianzas. Según el médico tradicional Senen Pani, “[estos eran] las carreteras de los antiguos” 
(Bensho, 2011: s/p). 

Los antiguos shipibo son ante todo una nación de pescadores, aunque conocen la caza en el 
monte. El éxito de esta actividad demanda un profundo conocimiento de los ríos y lagos, de los cambios 
estacionales y de los comportamientos de los peces, así como de las técnicas de construcción de canoas, 
herramientas y navegación. Las épocas favorables para la pesca son la estación seca (de junio a 
septiembre), así como las de crecidas y de mermas de los caudales, debido a los movimientos de los 
bancos de peces. Los abuelos pescaban, principalmente, mediante anzuelos ―mishkiti―, con flechas y 
lanzas ―tsakati― o con redes ―rikanti. El abuelo de Bensho era experto pescando paiches con arpón. 
Para atraer a los peces, los pescadores shipibo emplean algunas técnicas: ya sea golpeando el agua con la 
mano o con el remo ―conocido con el nombre onomatopéyico de chukuchuku akin― o produciendo un 
sonido vocal cerrando los dientes y moviendo la lengua ―tsotso akin. Además, quienes quieren ser 
pescadores afortunados ―mecha jonibo― pueden beber la corteza del árbol manxaman kawati ―sacha 
garza― que crece a la orilla de algunos lagos; con la cocción de la corteza se produce un vomitivo de 
aroma semejante a la canela. Según la sabia Chonon Jisbe, esta purga limpia el estómago de “flemas y 
malos aires” ―jakoma niwe. Asimismo, asegura que el Dueño espiritual ―ibo― de este árbol es un humano-
garza, de piel blanca y que camina con las manos hacia atrás. Quienes toman su corteza y siguen las 
prescripciones adecuadas ―ayunar hasta el mediodía y dejar por unos días la sal, el aceite, el alcohol, el 
ají y las relaciones sexuales―, se encontrarán en sus sueños con este maestro suprasensible, quien les 
transmitirá habilidades pescadoras semejantes a las garzas ―manxanbo― (Bensho, 2016: s/p).  

Además de la importancia material de los ríos y lagos amazónicos, los antiguos shipibo enseñaron 
a sus descendientes acerca de la existencia de seres con habilidades extraordinarias que viven bajo las aguas. 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 10 

Algunos de estos personajes son beneficiosos para los humanos, mientras que otros son hostiles. Se dice, 
por ejemplo, que los delfines rosados ―joshin koshoska― y las nutrias ―neino― son animales agresivos y 
demoniacos ―yoshin―, que ejercerían brujería sobre los humanos; incluso son capaces de lanzar virotes 
invisibles ―yoto― sobre la gente, hasta el punto de enfermarlas o incluso asesinarlas.  

Se afirma, además, que en los grandes remolinos de los ríos y en algunos lagos viven unas 
serpientes descomunales ―ronin―: dragones amazónicos que algunos sabios pueden domesticar mediante 
la fuerza de su pensamiento ―koshi shina. Se considera que los ronin son Dueños de los espacios que 
habitan y que el caudal de las aguas depende de su presencia protectora y propiciatoria (Favaron, 2019). 
Asimismo, en el fondo de las aguas también viven los jene chaikonibo, quienes tienen forma humana 
―jonibo― y grandes conocimientos medicinales ―meraya. Ellos enseñan a los médicos visionarios sus 
cantos curativos y les transmiten habilidades extraordinarias (el don oracular, la telepatía y la clarividencia) 
para que ayuden a los enfermos a recobrar la salud. El mundo del agua en el que habitan estos humanos 
subacuáticos (seres suprasensibles y antropomorfos) se conoce como jene nete. Según Bensho: 

en la antigüedad, algunos hombres y mujeres eran llevados por estos espíritus acuáticos a su mundo; 
podían convivir con ellos por un tiempo, aprendiendo de sus conocimientos, entablando relaciones 
de afecto y trabajando juntos […]. El jene nete se imagina casi como un espejo de nuestro mundo; bajo 
el agua se puede encontrar todo lo que tenemos los seres humanos, pero siempre un poco diferente. 
En vez de sillas, los seres del agua se sientan en tortugas; en vez de canoas, ellos viajan en anacondas. 
Se puede decir que nuestro mundo entabla una relación simétrica y de reflejo con el mundo del agua; 
pero esta simetría no pretende generar una igualdad, sino que deja espacio para la diferencia y la 
particularidad de cada uno de los mundos. Nuestro mundo y el mundo del agua se reflejan y se 
complementan como ambos lados de un kené. (Favaron, 2020a: 103) 

Se trata de un espacio-tiempo ―nete― vital para la realización del ser humano, pues para ser una 
persona sabia se debe establecer una relación de afinidad con sus habitantes. Según cuenta Bensho, 
incluso el conocimiento de los diseños kene, fundamental para la identidad cultural de los shipibo, 
proviene de los seres espirituales del mundo del agua: 

Los primeros shipibo no conocían los diseños; sus ropas eran tristes y opacas, sin belleza. Un día, 
una mujer salió de su casa para caminar a la orilla del lago. Vio a lo lejos una sirena. Se acercó a ella 
y observó que su piel estaba decorada con bellos diseños. La mujer regresó a su hogar y dibujó en el 
suelo los dibujos geométricos que había visto en la sirena. Las demás mujeres se asombraron, les 
gustó mucho lo que la mujer había dibujado; y empezaron a pintar esos diseños en sus faldas y en las 
túnicas de sus maridos, en sus telas e incluso en los horcones de sus casas. Desde entonces, los 
shipibo-konibo nos identificamos por la belleza y fineza de nuestros diseños, que son la base de 
nuestra identidad cultural. Los diseños son una herencia que nos dejaron los espíritus del agua. 
(Favaron, 2020a: 103) 

Este relato, contado por la madre de Bensho, la inspiró a bordar un cuadro llamado Jene noma (La 
mujer del mundo de las aguas) (figura 1). La obra muestra a una mujer de las aguas, semejante a las sirenas 
de la mitología occidental, recostada en la orilla de un lago del que emergen rostros humanos ―jene 
chaikonibo. Está rodeada de una vigorosa vegetación, en la que destacan unas hojas con diseños kene. 
También aparecen dos árboles de manxaman kawati y distintos tipos de garzas amazónicas; el Sol como 
figura paternal ―Papa Bari― ocupa el centro superior de la imagen y el cuerpo de la mujer acuática está 
cubierto por diseños en forma de cruz ―koros kene―. Asimismo, la tierra, el agua y el cielo muestran 
diseños particulares que destacan la densidad de las diversas substancias: los diseños de la tierra son 
compactos; los del agua, líquidos y oscilantes; y los de la atmósfera, espaciados entre sí. De esta manera, 
tales diseños dan cuenta del orden molecular de los diferentes elementos del territorio, lo cual permite 
pensar al kene como manifestación de un orden implícito subyacente al mundo material ―non nete. Sus 
figuras geométricas aparecen nítidas cuando se realiza un ejercicio visionario de la percepción. Así, el arte 



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 11 

de Bensho manifiesta aquello que solo se percibe en ciertos estados de consciencia propios de las prácticas 
visionarias de los onanyabo. 

 

Figura 1. “Jene Noma” (2019), Chonon Bensho. Bordado, hilos de colores sobre tocuyo.  

El mundo acuático, entonces, es relevante para la estética shipiba y para el arte de Bensho. Si el 
kene proviene de los seres acuáticos, su aprendizaje tiene que superar el mero conocimiento técnico; para 
alcanzar la maestría del kene, y volverse una mujer habilidosa ―menin ainbo―, debe vincularse con los jene 
chaikonibo y aprender de ellos en sueños y visiones. De ahí que su propuesta artística se piense en relación 
con el espacio en el que se crio, con el que entabla un vínculo dialógico desde las posibilidades cognitivas 
de la episteme visionaria de los antiguos sabios: para quien logra afinar su sensibilidad, es posible escuchar 
las voces del agua y conversar con los seres del jene nete.  

Las madres shipibo-konibo conocen diversas plantas y tubérculos piri-piri ―waste― que hacen 
que sus hijas sean expertas diseñadoras y sueñen con las antiguas maestras ―meraya― del kene y con los 
seres subacuáticos. La epistemología onírica del pueblo shipibo-konibo propone la conversación y 
recepción de conocimientos de los ancestros y de los Dueños espirituales del territorio (Favaron, 2020b). 
En el caso del arte de Bensho, la recurrencia al kene señala un origen comunal, familiar y territorializado. 
Su estética reflexiona desde los saberes compartidos por sus parientes ―kaibobo― y por el resto de su 
nación; es indesligable de los relatos ancestrales y de las prácticas visionarias de los onanya. Se trata de un 
acto de afecto en el que la artista vuelve a sentir el cariño de su madre y pone en práctica sus enseñanzas 
(Favaron, 2020b). 

El arte de Bensho entabla un diálogo con el origen arquetípico de su cultura. Su creatividad 
reinterpreta y reconfigura los diseños ancestrales en diálogo con los elementos de la modernidad, porque 
el kene es el fundamento estructural ―kano― de su propuesta, pero sin caer en una mera continuidad 
estética de sus ancestros, pues incorpora también elementos figurativos. Por ejemplo, formas humanas 
entrelazadas con el kene, que no eran parte de las concepciones estéticas de sus ancestros, quienes 
practicaban un arte abstracto y geométrico. En esta línea, propone una transformación de las 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 12 

proporciones que suelen ocupar los distintos tipos de kene en la estética tradicional. Según Belaunde 
(2021), los diseños llamados beshe kene, que en el arte tradicional cumplen una función de relleno entre las 
líneas gruesas ―kano―, son agrandados por Bensho “y utilizados para cubrir extensiones de bosque, cielo 
y agua. Por medio de esta alteración de la técnica shipibo-konibo, Bensho acciona una mirada en zoom, 
que invierte las proporciones entre lo oculto y lo visible en la distribución del espacio” (Belaunde, 2021: 
s/p). Esta operación le permite expresar “la esencia de nuestra alma y la vibración que uno tiene; y que 
también tienen todos los seres, incluso el viento” (Belaunde, 2021: s/p). La ampliación de dichos diseños 
da cuenta de un mundo hermoso ―metsa nete― que es, a la vez, nuestro mundo ―non nete― percibido 
desde los ojos visionarios del corazón; los diseños bordados ―kewe― que recubren y envuelven a los 
personajes de sus cuadros indican los vínculos vibratorios entre los seres del cosmos. Aunque los seres 
poseen diversas apariencias, todos están formados por diferentes ordenamientos geométricos de una 
misma vibración, de un mismo soplo vital. 

El rio perfumado 

No cabe duda del efecto degradante generado por los modos de producción extractivistas sobre 
el bosque, los ríos y los lagos de la Amazonía. El padre de Chonon, descendiente de los primeros curacas 
de la comunidad nativa San Francisco de Yarinacocha (la más poblada y de mayor importancia cultural y 
política de la nación shipiba), afirmaba que sus ancestros provenían de la región de Callería y se asentaron 
en el lago de Yarina por la abundancia de palmeras, cuyas hojas eran necesarias para el techado de las 
casas, y por las grandes posibilidades para la pesca. Hasta mediados de 1990, se encontraban en el lago 
paiches de gran tamaño, manatíes y tortugas acuáticas (Bensho, 2015: s/p). Sin embargo, estas especies, 
así como las palmeras yarina (motivo por el que nombraron así al lago) desaparecieron. La pesca 
indiscriminada y las necesidades de la ciudad de Pucallpa, que ha experimentado una explosión 
demográfica desde fines de 1960, agotaron los recursos. Además, las aguas de la laguna están 
contaminadas, porque se vierte el desagüe de la ciudad sin ningún tratamiento. Así, se empobrece la 
calidad de vida de los habitantes del lago y se los vuelve dependientes de los productos del mercado, lo 
cual altera su modo de vida ancestral y su relación con el territorio. 

También, los seres invisibles ―jone jonibo― del territorio se ven conmocionados por este avance 
de la modernidad ecocida, hecho que genera que los chaikonibo retrocedan (Tournon, 2013: 185). En 
consecuencia, la comunicación con los Dueños de los saberes medicinales ―rao ibobo― se dificulta; sin 
embargo, aún es posible tejer estos vínculos: “El onanya o el meraya puede comunicarse con ellos 
siguiendo una dieta y cuando se ha purificado” (Tournon, 2013: 186). 

Los procesos de iniciación visionaria son conocidos con el nombre de dietas ―samabo. Quien 
se inicia en ellas, se baña con plantas medicinales o toma las cortezas de distintos árboles ―jiwibo. Tal 
pedagogía ancestral demanda a la persona mantenerse aislada de sus parientes, de preferencia en un 
refugio en el bosque, y deberá guardar abstinencias siguiendo las prescripciones ancestrales: no 
comerá sal, ni azúcar, ni aceite, ni usará jabón; ni tomará alcohol; ni mantendrá relaciones sexuales. 
Poco a poco, su cuerpo se purificará y se impregnará del olor de las savias vegetales. Como afirma 
Bensho, los chaikonibo encuentran que el aire que emana del cuerpo humano es desagradable ― pisi 
niwe―. Para acercarse a ellos, la persona tiene que oler a planta (Bensho, 2022: s/p). En tanto estas 
abstinencias purifican a quien se inicia y lo tranquilizan, su cuerpo ―yora―, su pensamiento ―shinan―, 
y su alma visionaria ―kaya― se desplazarán por distintas geografías suprasensibles vinculándose con 
los Dueños del mundo medicinal ―rao nete. 

 Bensho comenta que, en 2014, debido a una enfermedad, empezó a dietar distintas plantas 
medicinales bajo el cuidado de algunos de sus tíos; no tenía la intención de convertirse en médica, sino 



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 13 

que quería curarse. Estas dietas las realizó al mismo tiempo que su esposo (Inin Niwe), quien había 
emprendido un camino iniciático que le permitiría heredar parte del conocimiento de los antiguos sabios. 
En ese tiempo, la artista empezó a soñar con su abuelo Ranin, quien desde el mundo de los ancestros 
guiaba a ella y a su esposo por distintos parajes oníricos y les transmitía profundos conocimientos 
(Bensho, 2022: s/p).3 

Tales desplazamientos visionarios marcaron las reflexiones, poéticas, figuraciones artísticas y 
sensibilidad de Bensho. Sus obras tratan de dar cuenta de estas experiencias: “Desde los mundos 
espirituales desciende una belleza luminosa y vibrante que alegra nuestro corazón y eleva nuestro 
pensamiento. Los seres espirituales son bellos y bondadosos, y nos enseñan a ser como ellos, a actuar 
de manera legítima y armónica” (Bendayán, 2021: s/p). Su trabajo se inspira en sus sueños (namabo), 
por lo que su episteme diverge de los postulados hegemónicos del paradigma cognitivo del 
eurocentrismo positivista: 

los sueños nos permiten elevar nuestra alma y vincularnos con distintos seres espirituales. Creo que 
nosotros, los indígenas, y especialmente las mujeres indígenas, somos personas muy sensibles a las 
voces del territorio y de los mundos invisibles, con una especial capacidad de soñar con los espíritus. 
[…] Todo mi arte se realiza en una atmósfera onírica, de ensueño, porque doy testimonio de mi 
relación con los mundos espirituales y con los Dueños de las distintas plantas y de los diseños vitales. 
(Bendayán, 2021: s/p) 

Uno de los cuadros de Bensho que plasma estos desplazamientos es Inin Paro (El río de los 
perfumes medicinales) (Figura 2). Sobre el sueño que lo inspiró, la artista menciona lo siguiente:  

Estábamos caminando [yo y mi esposo] por una trocha angosta en el bosque en medio de grandes 
árboles. Mi abuelo nos guio una parte del camino, pero cuando llegamos a una cascada, él desapareció. 
Era un sitio maravilloso. La cascada daba a un pozo que olía a plantas, en el que había muchas flores 
de varios colores, pero sobre todo amarillas. El agua de la cascada era como una manta líquida y 
transparente. No es fácil de explicar, pero era resplandeciente. Y en ella se dibujaban diseños kene, 
que iban cambiando. Dentro de la cascada, a lo lejos, podía ver un grupo de hombres y mujeres Inkas, 
que bailaban agarrados de la mano y en círculos. Al costado del pozo estaban tres mujeres hermosas, 
que eran las esposas espirituales de Inin. La menor de ellas se acercó e hizo que Inin entrara al pozo 
de agua perfumada. Primero, yo veía que de la entrepierna de mi esposo salía sangre; y me puse a 
renegar contra él. Luego, la mujer hizo que mi esposo se sumergiera completamente, con toda su 
ropa; y cuando salió del pozo, todo su cuerpo brillaba. Tenía puesta una túnica blanca con diseños 
dorados. Entonces a él lo llevaron adentro de la cascada, para visitar a los Inkas; pero a mí no me 
llevaron porque renegaba mucho. (Bensho, 2022: s/p) 

En sus desplazamientos oníricos, Bensho ha conocido los ríos y cascadas de los mundos 
suprasensibles. Se trata de bosques escondidos al interior de una selva onírica, transparente e intocada 
por el progreso. Solo las personas purificadas según los pasos de los antiguos acceden a estos parajes. 

  

 

 

 
3 Véase Favaron (2020b). 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2. “Inin Paro” (2022), Chonon Bensho. Bordado hilos de colores sobre tocuyo. 

Las aguas del río de los perfumes medicinales tienen el potencial de purificar a la persona y 
cambiar su olor para que pueda entrar en relación con los chaikonibo. A pesar de que la colonización 
moderna de los territorios aleja a los chaikonibo, su mundo subsiste en los sueños promovidos por las 
plantas y las sendas iniciáticas; para conectarse con ellos, deben cumplirse las prescripciones y se han de 
tener buenos pensamientos ―jakon shinabo. Según el relato, Bensho no llega hasta los Inkas por su mal 
humor ―sina. Para vincularse con esos seres extraordinarios, entonces, hay que tener paz en el corazón.  

Este sueño también inspiró a Bensho la escritura de un canto-poema que se titula “Ea riki paro” 
(“Yo soy un río”). Se cita la versión original del poema, acompañado de una traducción que pretende dar 
cuenta de la estética y el afecto del texto fuente:4  

 
Versión original Traducción 
Eariki paro Yo soy el río, 
Beshnanshaman paro el río limpio y profundo, 
Eariki keyoyosma paro. el río infinito, inagotable y 

eterno. 
Jiwibora bewai Los árboles cantan, 
Isabora bewai cantan las aves, 
Nokon noma jointi 
raroai. 

alegrando mi corazón de 
mujer-paloma.5 

Manam shamameash Desde la cumbre del cerro 
Metsa jene manai cae un cauce hermoso 
Metsaira wishtinbo jisa. semejante a una cascada de 

estrellas. 
Paro ani Gran río, 
Metsa paro hermoso río, 
Ani jiwibaon 
mayaketana 

rodeado de grandes 
árboles 

 
4 Poema recogido en una grabación en febrero de 2021 en la comunidad de Santa Clara de Yarinacocha, Perú.  
5 Para lograr una traducción idiomática, se ha invertido el orden con el verso anterior. 



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 15 

Yoinabaon jaomea 
sheai. 

y dando de beber a todos 
los seres vivos. 

Maya maya kaina Se aleja girando 
Metsa noman y sus meandros trazan 

sobre la tierra 
Keweaka keska. un bordado parecido 

al manto de una bella 
paloma. 

Niwen shoon aka Mientras el viento sopla 
Maya maya kaini el río se aleja girando 
Joa inimbo shete baini. y se encamina oliendo el 

perfume de las flores. 
Nokon metsa ian Mi hermosa laguna 
Metsa oshe keska semejante a la belleza de la 

luna; 
Paro pene río brillante 
Non nomi shateai. que sacia nuestra sed. 

La voz poética adopta dos perspectivas: una es la del río ―ea riki paro― y la otra es el yo 
poético que elogia al río. El río habla en la voz poética del canto amerindio: su cauce hace cantar a 
las aves, a los árboles y a los seres humanos. El canto vivificante del río reverdece la existencia. 
Aunque el poema habla de un río del mundo suprasensible —infinito e inagotable—, también celebra 
la generosidad de todas las aguas de la Tierra de las que beben los seres vivos: nada en este mundo, 
ni en otros, prosperaría sin la nutricia líquida. El canto también da cuenta de la relación de los ríos 
con el kene, ya que plantea que los meandros forman sobre la tierra “un bordado parecido al manto 
de una bella paloma” (Bensho, 2021: s/p).  

Según afirma Bensho, el trazo principal ―kano― del patrón geométrico llamado maya kene 
―diseño circular― (Figura 3) se basa en las formas de los ríos amazónicas desde la perspectiva aérea de 
las aves, que se encaminan girando ―maya bainkin― sobre el territorio. Tal diseño se inspira en los trazos 
de los ríos, porque “es el símbolo por excelencia de todo lo que mantiene al pueblo shipibo-konibo unido 
y diferenciado de otras naciones” (Favaron, 2002a: 105). Por tanto, el mundo de las aguas y el de la 
identidad cultural son indesligables entre sí. 

 

 

 

 

 

 

Figura 3. “Maya kene” (2019), Chonon Bensho. Dibujo sobre papel. 



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 16 

Reflexiones finales: hacia una complementación entre los saberes 
ancestrales y la modernidad 

En el contexto de la modernidad y de la economía mercantil que impacta en las condiciones 
materiales de las comunidades indígenas, la nación shipibo-konibo está lejos de la aculturación. Esto es 
así debido a sus prácticas medicinales, al uso de la lengua y a la vigencia de una estética ancestral que se 
resignifica ante el mundo y responde a las necesidades contemporáneas de la sociedad a la que pertenece.  

Se trata de una nación amerindia que muestra una impronta flexible y adaptativa, con una agencia 
cultural que le permite adaptarse a las exigencias coyunturales. En esta situación, el arte de Bensho, 
nutrido a partir de la vitalidad de su territorio ancestral, tal como el de otras artistas amerindias, plantea 
un modelo de modernidad alternativa, en el que la adopción digestiva de algunos conocimientos y técnicas 
de la sociedad hegemónica no implica resignarse a la homogenización cultural ni caer en esencialismos. 
Se trata de que las técnicas modernas y las estéticas amerindias se interpenetren, para dar cuenta de las 
transformaciones y continuidades de los saberes ancestrales y de la vigencia contemporánea de las 
naciones amazónicas.  

Este proceso de transculturación continua ―no sintética― es consciente en la obra de Bensho, 
quien equilibra los conocimientos tradicionales y modernos. Si bien ciertas tensiones son inevitables, su 
espíritu tiende a plasmar una relación armónica entre las heterogéneas influencias de su propuesta. Su 
arte expresa elementos de una modernidad en diálogo con los saberes shipibo-konibo y su relación con 
el territorio: una de sus intenciones es dar a conocer la relación respetuosa que sus ancestros mantenían 
con el resto de seres vivos, así como de la conciencia ecológica de antiguo, cuyo aporte permite imaginar 
formas saludables de habitar la tierra. Esta aproximación dialoga con la ecocrítica en cuanto posibilita un 
“acercamiento a los imaginarios de la naturaleza” (Solares, 2021: 17), y presupone una noción 
antropológica que va más allá del ámbito estricto del anthropos. Se comprende que es imposible pensar lo 
humano al margen de sus relaciones con el cosmos; se trataría de una “antropología filosófica no 
solipsista” (Beuchot, 2021: 422), que permite imaginar una propuesta ecocrítica propiamente amerindia, 
en la que se entrecruzan elementos ancestrales con las preocupaciones contemporáneas. 

Así se expresaría la relación íntima de las naciones amerindias con el territorio. Por ello, su arte 
propondría caminos de aprendizaje de los saberes amerindios para la civilización moderna como vía de 
vinculación afectiva y respetuosa con el resto de los seres. Los sabios onanya guardan un saber que 
hilvanaría a la humanidad con el gran tejido de la vida, para así reconocer el parentesco cósmico, lo cual 
vinculado a los saberes mencionados actuaría como una forma medicinal. Esta dimensión arte-sanal de 
la obra plástica o poética de Bensho lleva implícita una utopía estético-política: invita a que la modernidad 
pueda indigenizarse y se abra a distintos caminos, en el sentido de olvidar y abolir la distancia cartesiana 
(entre sociedad y naturaleza), y que los pueblos amerindios no se vean forzados a integrarse de manera 
aculturante a la civilización moderna. De este modo, se recordaría el vínculo primigenio que unía a todas 
las culturas humanas con aquellos territorios que habitaban, y que los ancestros consideraban sagrados, 
portadores de alma y de consciencia, fuentes de toda vida, que debían cuidarse y respetarse.  

Bibliografía 

BEUCHOT, Mauricio (2021), “La relación analógica hombre-naturaleza”, en Solares, Blanca (ed.), Imaginarios de 
la naturaleza: hermenéutica simbólica y crisis ecológica. Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, pp. 411- 427. 

BELAUNDE, Luisa Elvira (2009), Kené: arte, ciencia y tradición en diseño. Lima, Instituto Nacional de Cultura.  



Mitologías hoy. Revista de pensamiento, crítica y estudios literarios latinoamericanos 

 17 

BELAUNDE, Luisa Elvira (2021), “Los sueños bordados de Chonon Bensho. La vibración del bordado en el 
arte contemporáneo de la artista shipibo-konibo”, en La Mula. Consultado en 
https://luisabelaunde.lamula.pe/2021/05/13/suenos-bordados-de-chonon-bensho/luisabelaunde/. 
(20/05/2022). 

BENDAYAN, Christian (2021), “La voz de los Dioses y Espíritus del Amazonas. Entrevista con Chonon 
Bensho y Rember Yahuarcani”, en Terremoto. Consultado en 
https://terremoto.mx/revista/amazonismo-el-arte-de-los-espiritus/. (24/05/2022). 

BENSHO, Chonon, conversación personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perú. 
(junio 2011). 

BENSHO, Chonon, conversación personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perú. 
(mayo 2015). 

BENSHO, Chonon, conversación personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perú. 
(septiembre 2016). 

BENSHO, Chonon, conversación personal Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perú. (octubre 
2022). 

DE LA GARZA, Mercedes (2021), “La unidad hombre-naturaleza en el pensamiento maya”, en Solares, Blanca 
(ed.) Imaginarios de la naturaleza: hermenéutica simbólica y crisis ecológica. Ciudad de México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, pp. 33-48. 

FAVARON, Pedro & GONZALES, Astrith (2019), “Non rao nete (nuestro mundo medicinal): la medicina 
visionaria del pueblo shipibo y su relación con los seres vivos”, Diálogo, vol. 22, n.° 1, pp.19-28. DOI: 
<https//doi:10.1353/dlg.2019.0003>. 

FAVARON, Pedro, & BENSHO, Chonon (2020a), “Metsá Kené: los diseños y la identidad del pueblo Shipibo-
Konibo”, Visitas Al Patio, vol. 14, n.° 2, pp. 100–114. DOI: <https:// doi.org/10.32997/RVP-vol.14-
num.2-2020-2782>. 

FAVARON, Pedro, & BENSHO, Chonon (2020b), “Chonon Bensho namabo: Los sueños y la epistemología 
visionaria del pueblo indígena shipibo-konibo”, Mundo Amazónico, vol. 11, n.° 1, pp. 106-121. DOI: 
<https://doi:10.15446/ma.v11n1.84858>. 

FAVARON, Pedro & HAYA DE LA TORRE, José Agustín, “Ea riki paro/Yo soy un río”. Canto-poema recogido 
y traducido por Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, 
Perú. (febrero 2021). 

GALINDO AYALA, Cossette (2021), “De la naturaleza eterna en el mito y de la creación ex nihilo en la historia”, 
en Solares, Blanca (ed.), Imaginarios de la naturaleza: hermenéutica simbólica y crisis ecológica. Ciudad de México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, pp. 153-172. 

HEFFES, Gisela (2014) “Para una ecocrítica latinoamericana: entre la postulación de un ecocentrismo crítico 
y la crítica a un antropocentrismo hegemónico”, Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, año XL, n.º 
79, primer semestre, pp. 11-34. 

LATHRAP, Donald Ward (1985), The roots of the Shipibo Art Style. Los Angeles, Journal of Latin América. 

SOLARES, Blanca (2021), “Preámbulo. Hermenéutica simbólica y crisis ecológica", en Solares, Blanca (ed.), 
Imaginarios de la naturaleza: hermenéutica simbólica y crisis ecológica. Ciudad de México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, pp. 17-30.  

TOURNON, Jacques (2002), La merma mágica. Vida e historia de los shipibos conibos del Ucayali. Lima, CAAAP.  

TOURNON, Jacques (2013), De boas, Incas y otros seres. Lima, CETA.  



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho – Pedro Favaron y José Agustín Haya de la Torre 

 18 

VARGAS PRADO, Camilo (2019), Poéticas que germinan entre la voz y la letra: Itinerarios de la palabra a partir de las obras 
de Hugo Jamioy y Anastasia Candre. Tesis de Doctorado. Universidad Nacional de Colombia. Consultado 
en <https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/76045>. (15/11/2021). 

 


