mi)zotogfos

JENE NETE, EL MUNDO DE LAS AGUAS
EN LA OBRA DE CHONON BENSHO:

LA COMPLEMENTACION DE LOS SABERES
ANCESTRALES Y LA MODERNIDAD

Jene nete, the world of waters in the work of Chonon Bensho:
the complemtation of ancestral knowledge and modernity

PEDRO FAVARON

PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATOLICA DEL PERU (PERU)
PFAVARON@YAHOO.COM.AR

ORCID: 0000-0002-1985-1679

JOSE AGUSTIN HAYA DE LA TORRE

UNIVERSIDAD PERUANA DE CIENCIAS APLICADAS (PERU)
PCHUJHAY@UPC.EDU.PE

ORCID: 0000-0003-0593-5449

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.965
vol. 28 | julio 2023 | 5-18

Recibido: 02/03/2023 | Aceptado: 06/06/2023

Resumen

Este articulo propone analizar el mundo de las aguas en la obra plastica y poética de la artista
shipibo-konibo Chonon Bensho para comprender como se complementan y dialogan en su
propuesta estética los saberes ancestrales y la modernidad hegemonica. Para ello, se analizan
dos cuadros y un poema vinculado a uno de estos, y se toma en cuenta los testimonios de la
artista. Asi, se atiende al proceso de resignificacion de los saberes y las posibilidades para
concebir una modernidad que conviva con los conocimientos indigenas.

@ @ ISSN: 2014-1130
— Universitat Autbnoma de Barcelona



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

Palabras clave

arte shipibo-konibo, arte amazonica, ecopoética, Amazonia

Abstract

This article proposes to analyze the world of waters in the plastic and poetic work of the
shipibo-konibo artist Chonon Bensho in order to understand how ancestral knowledge and
hegemonic modernity complement and dialogue in her aesthetic proposal. For this, two
paintings and a poem linked to one of them are analysed, and the artist’s testimonies are
taken into account. Thus, the process of re-signification of knowledge and the possibilities
for conceiving a modernity that coexists with indigenous knowledge is addressed.

Keywords

Shipibo-Konibo Art, Amazonian Art, Ecopoetics, Amazonia



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

Introduccion

Chonon Bensho (1992) es una artista visual, investigadora etnografica y poeta del pueblo indigena
shipibo-konibo de la Amazonia peruana. Fue educada por su madre con las plantas que permiten conocer
los disefos kene —expresion artistica de patrones geométricos de las naciones de la familia lingtistica
pano—; y por su abuelo, Ranin Bima, sabio y médico visionario.! Ademais de su instruccion tradicional,
estudié en la Escuela Artistica Eduardo Meza Saravia (Ucayali, Pert), donde se gradudé con una tesis
sobre los disefios tradicionales. Por ello, Bensho desarrolla un lenguaje artistico donde las técnicas
occidentales se complementan con la herencia de sus ancestros. Se trata de un arte indigena vinculado
con la modernidad y enraizado en los relatos contados por sus parientes, en las practicas visionarias y en
sus suefos, asi como también basado en el didlogo con las plantas y con los espiritus medicinales.

El arte de Bensho goza de reconocimiento a nivel nacional (Perd) e internacional.” Es parte de
un amplio movimiento de escritores, poetas, sabios, médicos tradicionales, artistas, pensadores y
académicos indigenas de las naciones amerindias que han irrumpido en el espacio publico de los Estados
modernos del continente americano. A pesar de los matices entre los intelectuales y artistas indigenas
contemporaneos, ellos comparten algunos aspectos en sus propuestas creativas, reflexivas y estéticas.
Como senala Vargas Prado (2019), en el arte y la literatura indigena actuales suele expresarse una voluntad
por defender las formas y saberes ancestrales de conocimiento y cultura. Estos ultimos son resignificados
para dar cuenta de los cambios en las naciones originarias, atravesadas por las antinomias de la
modernidad y la hegemonia global de las logicas cibernéticas. Se trata de una actualizacion de los saberes
que beben de sus antepasados, para que su arte y pensamiento cuenten sus experiencias a pesar del peligro
que corren las naciones amerindias frente a las industrias extractivas, la devastacion ecoldgica, la
homogenizacion cultural, el crecimiento de las ciudades y la movilidad migratoria a las ciudades capaz de
interrumpir el didlogo con el territorio. Para la mayoria de estos artistas, los saberes ancestrales
constituyen una fuente de fuerza espiritual que alimenta sus creaciones, y ellos demuestran flexibilidad
para responder a las exigencias del mundo contemporaneo.

Un aspecto fundamental en el arte y pensamiento de estos artistas es la defensa del territorio.
Desde antiguo las naciones amerindias se han relacionado afectivamente con su medio, inseparable de la
identidad cultural, del lenguaje, de las narraciones y poéticas, asi como de las practicas medicinales, pues
estos aspectos se piensan de forma holistica. Para la comprension shipiba, el territorio es vivido y pensado
desde el corazon. En ese sentido, el término shinan se interpreta como pensar, recordar, extrafiar a alguien,
imaginar, planificar, intuir y sentir. La actividad racional es indesligable de lo afectivo y poético; y, a
diferencia de la razén cartesiana o instrumental, piensa el territorio sin separarse de él. Se trata de una
episteme inmersiva y cordial, que permite a los sabios indigenas —onanyabo— comprender que todos los
seres del territorio participan del lenguaje y de la consciencia, forman comunidades y dialogan entre si.
Por ello, la realizacién personal del ser humano, como ser vivo, es indisociable de este tejido césmico, tal
como lo manifiesta Bensho:

Yo soy una mujer indigena, criada por el carifio y la poesfa de la lengua de mis ancestros, envuelta
por sus afectos y sus enseflanzas. Al nacer, mi madre enterré mi placenta en el territorio ancestral de

1 El kene, declarado patrimonio cultural de la nacién, es “una manifestacion cultural que resume la cosmovision, el
conocimiento y la estética de la sociedad shipibo-konibo y que es, ademas, uno de sus principales elementos identitarios frente
a la sociedad nacional [peruana]” (Belaunde, 2009: 13).

2 Ha patticipado en diversas muestras colectivas. En 2021 realizé su primera exposicion individual en el Perd, titulada “Metsa
Nete: el hermoso mundo visionario de Chonon Bensho” (Alianza Francesa de Miraflores, Lima), cuyo curador fue Christian
Bendayan. Asimismo, Art From Heart la eligié Artista del Mes en febrero de 2021. En septiembre de ese afio se llevé a cabo
su primera exposicion individual en el extranjero, titulada “A River, a Snake, a Map in the Sky” (Basilea, Suiza), como parte
del festival de arte Culture Scapes, bajo la curadoria de Kateryna Botanova. En 2021 gané el “Concurso Nacional de Pintura”,
del Banco Central de Reserva del Pera (BCR).



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

la Comunidad Nativa Santa Clara de Yarinacocha. Esta costumbre de nuestros antiguos se hacia para
crear un vinculo indivisible entre el recién nacido, el territorio, sus parientes, los antepasados y los
espiritus [...]. Aunque no todos los miembros de un mismo pueblo indigena pensamos igual, tenemos
una base cultural compartida; y esta base cultural esta intimamente ligada al territorio, a las plantas, a
la memoria, al afecto. Para nosotros, el territorio no es un lugar sin alma y sin consciencia, sino que
todo lo vivo tiene inteligencia y lenguaje. (citada en Bendayan, 2021: s/p)

Desde esta ecologia amerindia, comprendida como dialogo con todos los seres vivos, se entiende
que hay una exigencia ética por respetar la vida del resto de seres. Debido a que los animales y las plantas
son considerados seres con inteligencia y agencia, con capacidad de gozo y de sufrimiento, no se les trata
como objetos mercantiles, producto de “esta enajenacion en la que el ser humano se comprende como
centro y dueno del medio natural” (Galindo, 2021: 169). De ahi que el arte de Bensho promueva la
consciencia acerca de una armonia de los seres con su entorno para mantener un equilibrio vital que se
puede abordar desde la mirada ecocritica, entendida como el andlisis de “la relacién entre literatura,
cultura y el medio ambiente” (Heffes, 2014: 11).

La artista sefiala que su abuelo antes de cortar un arbol, para hacer una canoa o para los horcones
de su casa, hablaba con el Duefio espiritual —ibo— de la especie: “Estoy cortando este arbol para hacer
canoa, para poder visitar a mis parientes y para pescar, para alimentar a mi familia” (Bensho, 2022: s/p).
Gracias a estas palabras respetuosas, el Duefio del arbol concedia el permiso de cortarlo. Este testimonio
da cuenta de una ontologia amerindia, segun la cual el ser humano al entrar al bosque ingresa a un lugar
cargado de subjetividad, capaz de comprender el lenguaje humano, asi como de relacionarse con seres
suprasensibles que existen en una suerte de mundo —nefe— alterno, pero engarzado al nuestro. Segun la
cosmogonia de la nacién shipiba, existen diversos seres invisibles —jone jonibo— que habitan el territorio
ancestral y cuidan de las especies vegetales y animales. Uno de los grupos destacados de estos seres
suprasensibles son los chazkonibo (Tournon, 2013), concebidos como antiguos shipibo, que practican las
costumbres ancestrales —mzoatian axebo— y viven en armonia con el territorio. Algunos chaikonibo viven en
las profundidades del bosque —#i— lejos del ruido del progreso; mientras otros viven en el fondo de los
rios y de los lagos —jene chaikonibo. Estas consideraciones etnograficas deben atenderse al plantear una
hermenéutica del heterogéneo arte indigena contemporaneo, porque alli confluyen elementos de la
modernidad hegemonica junto con saberes, nociones estéticas, narrativas, poéticas, ontologias y
epistemologias ancestrales que demandan abordarse con categorias y metodologias emergidas propias, y
que son ajenas a la separacion establecida por la ciencia de inspiracion cartesiana “entre los animales,
vegetales y minerales es ajena a los indigenas, pues para ellos, los hombres no son una substancia diferente
de las del mundo y todos tienen espiritu” (De la Garza, 2021: 35). Se tratarfa de acoger los procesos de
la creatividad de cada artista, la forma en que dialoga con la modernidad y resignifica los saberes
ancestrales. Estas propuestas estéticas expresan saberes, cosmogonias y reflexiones comunitarias,
provenientes de las redes afectivas de parentesco de los creadores y de su didlogo con los ancestros.

Al respecto, resultarfa pertinente conocer los territorios ancestrales de los que el trabajo de
Bensho se nutre y con los que sintonizan sus alientos creativos, asi como comprender las tensiones con
los contextos urbanos y sus relaciones con los campos letrados e institucionales. También es necesario el
aprendizaje de las lenguas indigenas y darse el tiempo de escuchar la palabra y sentir la presencia de
aquellos abuelos de la familia que aconsejan, y transmiten sus conocimientos, a los creadores y pensadores
indigenas. De ser posible, el investigador deberfa aprender a percibir el influjo del territorio, a sofiar con
las geografias suprasensibles, a sentir con el corazoén las palabras del resto de seres vivos, participando de
las ceremonias, de las practicas medicinales, y de los vinculos que estos creadores contemporianeos
establecen con los mundos espirituales y pensamientos ancestrales. La nacion indigena shipibo-konibo es
un pueblo de la Amazonia peruana que cuenta con mas de 35 mil miembros (Tournon, 2020). Estos son
reconocidos por los conocimientos medicinales y etnobotanicos de sus sabios —onanyabo—, asi como por
su talento artistico y por la calidad de sus disefios eze (arte practicado especialmente por las mujeres). La
historia y la cultura de esta nacién esta signada por su relacién con los rios. A diferencia de las otras



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

naciones pano (mayoritariamente interfluviales), la shipiba es una sociedad riberena asentada sobre todo
a las orillas del rio Ucayali, asi como sus afluentes Aguaytia, Pisqui y Tamafia y de los lagos vinculados
pot tipisheas —carios que conectan los lagos con los rios—, como Yarinacocha e Imirfa. Se supone que “los
Shipibo-Conibo serfan descendientes de [antiguas poblaciones] interfluviales que se habrian instalado en
zonas riberefias del Ucayali desplazando a poblaciones arawak” (Tournon, 2002: 34). Las luchas contra
pueblos arawak, asi como su enemistad con el pueblo cacataibo (lamados despectivamente por los
shipibo cashibo —murciélagos—), estuvieron motivadas por acceder a la abundante pesca del Ucayali, asi
como a la diversidad de seres vivos de la zona riberefia. Una vez asentados en el gran rio —ani paro—, los
shipibo resistieron en el siglo XIV sucesivos conflictos con la nacién cocama (de la familia tupi-guarani),
a quienes se les atribuyen practicas antropéfagas y tendencias bélicas (Lathrap, 1985). Sin embargo, el
debilitamiento demografico y territorial de los cocama, debido a su temprana aceptacion de la prédica
misional catélica y las posteriores invasiones de la modernidad, permitieron a los shipibo-konibo retomar
el control del rio a partir del siglo XVII.

Se estima que el curso del Ucayali es de 700 kilbmetros, con una cuenca aluvial activa de 25
kilébmetros de anchura (Tournon, 2002). En la actualidad, “los Shipibo-Conibo no ocupan un territorio
continuo [de este curso], sino que lo comparten con otras poblaciones y otros grupos étnicos” (Tournon,
2002: 137). El comportamiento estacional del rio impacta en los estilos de vida regionales: en la época de
lluvia —jenetian— (de noviembre a abril), el caudal sube hasta 10 metros, por lo que se inundan varias
zonas y el paisaje cambia (Tournon, 2002). Estos desbordes causan la pérdida de los cultivos que crecen
en la zona de bajial y causan la migraciéon temporal de las familias a terrenos de altura. Los pueblos
amazonicos “evolucionaron para responder a estas condiciones excepcionales” (Tournon, 2002: 209).

A pesar de las pérdidas estacionales, la cercania con los rfos y lagos es apreciada por los nutrientes
con que el agua fecunda los terrenos inundables; en la estacién seca —baritian— aparecen playas
fertilizadas por el limo de las inundaciones. En tiempos antiguos —oatian nete— los rios permitian la
comunicacién de los parientes y afines a quienes navegaban en sus canoas, con el fin de afianzar lazos de
parentesco y alianzas. Segin el médico tradicional Senen Pani, “[estos eran] las carreteras de los antiguos”

(Bensho, 2011: s/p).

Los antiguos shipibo son ante todo una nacién de pescadores, aunque conocen la caza en el
monte. El éxito de esta actividad demanda un profundo conocimiento de los rios y lagos, de los cambios
estacionales y de los comportamientos de los peces, asi como de las técnicas de construccion de canoas,
herramientas y navegacion. Las épocas favorables para la pesca son la estacion seca (de junio a
septiembre), asi como las de crecidas y de mermas de los caudales, debido a los movimientos de los
bancos de peces. Los abuelos pescaban, principalmente, mediante anzuelos —mishkiti—, con flechas y
lanzas —#sakati— o con redes —rikanti. El abuelo de Bensho era experto pescando paiches con arpén.
Para atraer a los peces, los pescadores shipibo emplean algunas técnicas: ya sea golpeando el agua con la
mano o con el remo —conocido con el nombre onomatopéyico de chukuchuku akin— o produciendo un
sonido vocal cerrando los dientes y moviendo la lengua —#o#so akin. Ademas, quienes quieren ser
pescadores afortunados —mecha jonibo— pueden beber la corteza del arbol manxaman kawati —sacha
garza— que crece a la orilla de algunos lagos; con la coccién de la corteza se produce un vomitivo de
aroma semejante a la canela. Segin la sabia Chonon Jisbe, esta purga limpia el estomago de “flemas y
malos aires” —jakoma niwe. Asimismo, asegura que el Duefio espiritual —ibo— de este arbol es un humano-
garza, de piel blanca y que camina con las manos hacia atras. Quienes toman su corteza y siguen las
prescripciones adecuadas —ayunar hasta el mediodia y dejar por unos dias la sal, el aceite, el alcohol, el
aji y las relaciones sexuales—, se encontraran en sus sueflos con este maestro suprasensible, quien les
transmitira habilidades pescadoras semejantes a las garzas —manxanbo— (Bensho, 2016: s/p).

Ademas de la importancia material de los tios y lagos amazénicos, los antiguos shipibo ensefiaron
a sus descendientes acerca de la existencia de seres con habilidades extraordinarias que viven bajo las aguas.



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

Algunos de estos personajes son beneficiosos para los humanos, mientras que otros son hostiles. Se dice,
por ejemplo, que los delfines rosados —joshin koshoska— y las nutrias —neino— son animales agresivos y
demoniacos —yoshin—, que ejercerian brujerfa sobre los humanos; incluso son capaces de lanzar virotes
invisibles —yofo— sobre la gente, hasta el punto de enfermatlas o incluso asesinarlas.

Se afirma, ademas, que en los grandes remolinos de los rios y en algunos lagos viven unas
serpientes descomunales —ronin—: dragones amazonicos que algunos sabios pueden domesticar mediante
la fuerza de su pensamiento —koshi shina. Se considera que los ronin son Duefios de los espacios que
habitan y que el caudal de las aguas depende de su presencia protectora y propiciatoria (Favaron, 2019).
Asimismo, en el fondo de las aguas también viven los jene chaikonibo, quienes tienen forma humana
—jonibo— y grandes conocimientos medicinales —meraya. Ellos ensefian a los médicos visionarios sus
cantos curativos y les transmiten habilidades extraordinarias (el don oracular, la telepatia y la clarividencia)
para que ayuden a los enfermos a recobrar la salud. El mundo del agua en el que habitan estos humanos
subacuaticos (seres suprasensibles y antropomorfos) se conoce como jene nete. Segin Bensho:

en la antigiiedad, algunos hombres y mujeres eran llevados por estos espiritus acudticos a su mundo;
podian convivir con ellos por un tiempo, aprendiendo de sus conocimientos, entablando relaciones
de afecto y trabajando juntos [...]. El jene nete se imagina casi como un espejo de nuestro mundo; bajo
el agua se puede encontrar todo lo que tenemos los seres humanos, pero siempre un poco diferente.
En vez de sillas, los seres del agua se sientan en tortugas; en vez de canoas, ellos viajan en anacondas.
Se puede decir que nuestro mundo entabla una relacién simétrica y de reflejo con el mundo del agua;
pero esta simetria no pretende generar una igualdad, sino que deja espacio para la diferencia y la
particularidad de cada uno de los mundos. Nuestro mundo y el mundo del agua se reflejan y se
complementan como ambos lados de un kené. (Favaron, 2020a: 103)

Se trata de un espacio-tiempo —ete— vital para la realizacion del ser humano, pues para ser una
persona sabia se debe establecer una relacién de afinidad con sus habitantes. Segun cuenta Bensho,
incluso el conocimiento de los disefios kene, fundamental para la identidad cultural de los shipibo,
proviene de los seres espirituales del mundo del agua:

Los primeros shipibo no conocian los disefios; sus ropas eran tristes y opacas, sin belleza. Un dia,
una mujer salié de su casa para caminar a la orilla del lago. Vio a lo lejos una sirena. Se acercé a ella
y observé que su piel estaba decorada con bellos disefios. La mujer regresé a su hogar y dibujé en el
suelo los dibujos geométricos que habia visto en la sirena. Las demas mujeres se asombraron, les
gusté mucho lo que la mujer habfa dibujado; y empezaron a pintar esos disefios en sus faldas y en las
tanicas de sus maridos, en sus telas e incluso en los horcones de sus casas. Desde entonces, los
shipibo-konibo nos identificamos por la belleza y fineza de nuestros disefios, que son la base de
nuestra identidad cultural. Los disefios son una herencia que nos dejaron los espiritus del agua.
(Favaron, 2020a: 103)

Este relato, contado por la madre de Bensho, la inspiré a bordar un cuadro lamado Jene noma (La
mujer del mundo de las aguas) (figura 1). La obra muestra a una mujer de las aguas, semejante a las sirenas
de la mitologfa occidental, recostada en la orilla de un lago del que emergen rostros humanos —jene
chaikonibo. BEsta rodeada de una vigorosa vegetacion, en la que destacan unas hojas con disefios Aere.
También aparecen dos arboles de manxaman kawati y distintos tipos de garzas amazonicas; el Sol como
figura paternal —Papa Bari— ocupa el centro superior de la imagen y el cuerpo de la mujer acuatica esta
cubierto por disefios en forma de cruz —koros kene—. Asimismo, la tierra, el agua y el cielo muestran
disefios particulares que destacan la densidad de las diversas substancias: los disefios de la tierra son
compactos; los del agua, liquidos y oscilantes; y los de la atmosfera, espaciados entre si. De esta manera,
tales disefios dan cuenta del orden molecular de los diferentes elementos del territorio, lo cual permite
pensar al gene como manifestacion de un orden implicito subyacente al mundo material —non nete. Sus
figuras geométricas aparecen nitidas cuando se realiza un ejercicio visionario de la percepcion. Asi, el arte

10



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

de Bensho manifiesta aquello que solo se percibe en ciertos estados de consciencia propios de las practicas
visionarias de los onanyabo.

Figura 1. “Jene Noma” (2019), Chonon Bensho. Bordado, hilos de colores sobre tocuyo.

El mundo acuatico, entonces, es relevante para la estética shipiba y para el arte de Bensho. Si el
kene proviene de los seres acudticos, su aprendizaje tiene que superar el mero conocimiento técnico; para
alcanzar la maestria del ene, y volverse una mujer habilidosa —mwenin ainbo—, debe vincularse con los jene
chaikonibo y aprender de ellos en suefos y visiones. De ahi que su propuesta artistica se piense en relacion
con el espacio en el que se crio, con el que entabla un vinculo dialégico desde las posibilidades cognitivas
de la episteme visionaria de los antiguos sabios: para quien logra afinar su sensibilidad, es posible escuchar
las voces del agua y conversar con los seres del jene nete.

Las madres shipibo-konibo conocen diversas plantas y tubérculos piti-piri —waste— que hacen
que sus hijas sean expertas disefladoras y suefien con las antiguas maestras —meraya— del kene y con los
seres subacuaticos. La epistemologfa onirica del pueblo shipibo-konibo propone la conversacion y
recepcién de conocimientos de los ancestros y de los Duefios espirituales del territorio (Favaron, 2020b).
En el caso del arte de Bensho, la recurrencia al £ene sefiala un origen comunal, familiar y territorializado.
Su estética reflexiona desde los saberes compartidos por sus parientes —kazbobo— y por el resto de su
nacion; es indesligable de los relatos ancestrales y de las practicas visionarias de los ozanya. Se trata de un
acto de afecto en el que la artista vuelve a sentir el carifio de su madre y pone en practica sus ensefianzas
(Favaron, 2020b).

El arte de Bensho entabla un didlogo con el origen arquetipico de su cultura. Su creatividad
reinterpreta y reconfigura los disefios ancestrales en dialogo con los elementos de la modernidad, porque
el kene es el fundamento estructural —kano— de su propuesta, pero sin caer en una mera continuidad
estética de sus ancestros, pues incorpora también elementos figurativos. Por ejemplo, formas humanas
entrelazadas con el kene, que no eran parte de las concepciones estéticas de sus ancestros, quienes
practicaban un arte abstracto y geométrico. En esta linea, propone una transformacion de las

11



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

proporciones que suelen ocupar los distintos tipos de £ene en la estética tradicional. Segun Belaunde
(2021), los disefios llamados beshe kene, que en el arte tradicional cumplen una funcién de relleno entre las
lineas gruesas —&ano—, son agrandados por Bensho “y utilizados para cubrir extensiones de bosque, cielo
y agua. Por medio de esta alteracion de la técnica shipibo-konibo, Bensho acciona una mirada en ooz,
que invierte las proporciones entre lo oculto y lo visible en la distribucion del espacio” (Belaunde, 2021:
s/p). Esta operacién le permite expresar “la esencia de nuestra alma y la vibracién que uno tiene; y que
también tienen todos los setes, incluso el viento” (Belaunde, 2021: s/p). La ampliacién de dichos disefios
da cuenta de un mundo hermoso —metsa nete— que es, a la vez, nuestro mundo —non nete— percibido
desde los ojos visionarios del corazén; los disefios bordados —kewe— que recubren y envuelven a los
personajes de sus cuadros indican los vinculos vibratorios entre los seres del cosmos. Aunque los seres
poseen diversas apariencias, todos estain formados por diferentes ordenamientos geométricos de una
misma vibracion, de un mismo soplo vital.

El rio perfumado

No cabe duda del efecto degradante generado por los modos de produccion extractivistas sobre
el bosque, los rios y los lagos de la Amazonfa. El padre de Chonon, descendiente de los primeros curacas
de la comunidad nativa San Francisco de Yarinacocha (la mas poblada y de mayor importancia cultural y
politica de la nacion shipiba), afirmaba que sus ancestros provenian de la regién de Callerfa y se asentaron
en el lago de Yarina por la abundancia de palmeras, cuyas hojas eran necesarias para el techado de las
casas, y por las grandes posibilidades para la pesca. Hasta mediados de 1990, se encontraban en el lago
paiches de gran tamafio, manaties y tortugas acuaticas (Bensho, 2015: s/p). Sin embargo, estas especies,
asi como las palmeras yarina (motivo por el que nombraron asi al lago) desaparecieron. La pesca
indiscriminada y las necesidades de la ciudad de Pucallpa, que ha experimentado una explosion
demografica desde fines de 1960, agotaron los recursos. Ademas, las aguas de la laguna estin
contaminadas, porque se vierte el desagie de la ciudad sin ningin tratamiento. Asi, se empobrece la
calidad de vida de los habitantes del lago y se los vuelve dependientes de los productos del mercado, lo
cual altera su modo de vida ancestral y su relacion con el territorio.

También, los seres invisibles —jone jonibo— del territorio se ven conmocionados por este avance
de la modernidad ecocida, hecho que genera que los chazkonibo retrocedan (Tournon, 2013: 185). En
consecuencia, la comunicaciéon con los Duefios de los saberes medicinales —rao0 ibobo— se dificulta; sin
embargo, aun es posible tejer estos vinculos: “El onanya o el meraya puede comunicarse con ellos
siguiendo una dieta y cuando se ha purificado” (Tournon, 2013: 186).

Los procesos de iniciacion visionaria son conocidos con el nombre de dietas —samabo. Quien
se inicia en ellas, se bafia con plantas medicinales o toma las cortezas de distintos arboles —jiwibo. Tal
pedagogia ancestral demanda a la persona mantenerse aislada de sus parientes, de preferencia en un
refugio en el bosque, y debera guardar abstinencias siguiendo las prescripciones ancestrales: no
comera sal, ni aztcar, ni aceite, ni usara jabon; ni tomara alcohol; ni mantendra relaciones sexuales.
Poco a poco, su cuerpo se purificara y se impregnara del olor de las savias vegetales. Como afirma
Bensho, los chaikonibo encuentran que el aire que emana del cuerpo humano es desagradable — pisi
niwe—. Para acercarse a ellos, la persona tiene que oler a planta (Bensho, 2022: s/p). En tanto estas
abstinencias purifican a quien se inicia y lo tranquilizan, su cuerpo —yora—, su pensamiento —shinan—,
y su alma visionaria —kaya— se desplazaran por distintas geografias suprasensibles vinculandose con
los Duefios del mundo medicinal —rao nete.

Bensho comenta que, en 2014, debido a una enfermedad, empezé a dietar distintas plantas
medicinales bajo el cuidado de algunos de sus tios; no tenia la intencién de convertirse en médica, sino

12



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

que querfa curarse. Estas dietas las realiz6 al mismo tiempo que su esposo (Inin Niwe), quien habia
emprendido un camino iniciatico que le permitirfa heredar parte del conocimiento de los antiguos sabios.
En ese tiempo, la artista empez6 a sofar con su abuelo Ranin, quien desde el mundo de los ancestros
guiaba a ella y a su esposo por distintos parajes oniricos y les transmitfa profundos conocimientos
(Bensho, 2022: s/p).’

Tales desplazamientos visionarios marcaron las reflexiones, poéticas, figuraciones artisticas y
sensibilidad de Bensho. Sus obras tratan de dar cuenta de estas experiencias: “Desde los mundos
espirituales desciende una belleza luminosa y vibrante que alegra nuestro corazén y eleva nuestro
pensamiento. Los seres espirituales son bellos y bondadosos, y nos ensefian a ser como ellos, a actuar
de manera legitima y armonica” (Bendayan, 2021: s/p). Su trabajo se inspira en sus suefios (zamabo),
por lo que su episteme diverge de los postulados hegemoénicos del paradigma cognitivo del
eurocentrismo positivista:

los suefios nos permiten elevar nuestra alma y vincularnos con distintos seres espirituales. Creo que
nosotros, los indigenas, y especialmente las mujeres indigenas, somos personas muy sensibles a las
voces del territorio y de los mundos invisibles, con una especial capacidad de sofiar con los espiritus.
[...] Todo mi arte se realiza en una atmosfera onirica, de ensueflo, porque doy testimonio de mi
relacién con los mundos espirituales y con los Duefios de las distintas plantas y de los disefios vitales.
(Bendayén, 2021: s/p)

Uno de los cuadros de Bensho que plasma estos desplazamientos es Inin Paro (El rio de los
perfumes medicinales) (Figura 2). Sobre el suefio que lo inspird, la artista menciona lo siguiente:

Estabamos caminando [yo y mi esposo| por una trocha angosta en el bosque en medio de grandes
arboles. Mi abuelo nos guio una parte del camino, pero cuando llegamos a una cascada, él desaparecio.
Era un sitio maravilloso. La cascada daba a un pozo que olia a plantas, en el que habfa muchas flores
de varios colores, pero sobre todo amarillas. El agua de la cascada era como una manta liquida y
transparente. No es facil de explicar, pero era resplandeciente. Y en ella se dibujaban disefios kene,
que iban cambiando. Dentro de la cascada, a lo lejos, podia ver un grupo de hombres y mujeres Inkas,
que bailaban agarrados de la mano y en circulos. Al costado del pozo estaban tres mujeres hermosas,
que eran las esposas espirituales de Inin. La menor de ellas se acercé e hizo que Inin entrara al pozo
de agua perfumada. Primero, yo veia que de la entrepierna de mi esposo salia sangre; y me puse a
renegar contra él. Luego, la mujer hizo que mi esposo se sumergiera completamente, con toda su
ropa; y cuando sali6 del pozo, todo su cuerpo brillaba. Tenfa puesta una tunica blanca con disefios
dorados. Entonces a él lo llevaron adentro de la cascada, para visitar a los Inkas; pero a mi no me
llevaron porque renegaba mucho. (Bensho, 2022: s/p)

En sus desplazamientos oniricos, Bensho ha conocido los rios y cascadas de los mundos
suprasensibles. Se trata de bosques escondidos al interior de una selva onirica, transparente e intocada
por el progreso. Solo las personas purificadas segun los pasos de los antiguos acceden a estos parajes.

3 Véase Favaron (2020Db).

13



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

Las aguas del rio de los perfumes medicinales tienen el potencial de purificar a la persona y
cambiar su olor para que pueda entrar en relaciéon con los chaikonibo. A pesar de que la colonizacion
moderna de los territorios aleja a los chaikonibo, su mundo subsiste en los suefios promovidos por las
plantas y las sendas inicidticas; para conectarse con ellos, deben cumplirse las prescripciones y se han de
tener buenos pensamientos —jakon shinabo. Segun el relato, Bensho no llega hasta los Inkas por su mal
humor —sina. Para vincularse con esos seres extraordinarios, entonces, hay que tener paz en el corazon.

Este suefio también inspir6 a Bensho la escritura de un canto-poema que se titula “Ea riki paro”
(“Yo soy un 1i0”). Se cita la versién original del poema, acompafiado de una traducciéon que pretende dar
cuenta de la estética y el afecto del texto fuente:*

Version original

Traduccion

Eariki paro Yo soy el rio,
Beshnanshaman paro el rio limpio y profundo,
Eariki keyoyosma paro. el rio infinito, inagotable y

eterno.

Jiwibora bewai

Los arboles cantan,

Isabora bewai

cantan las aves,

Nokon  noma  jointi
raroat.

alegrando mi corazén de
mujer-paloma.’

Manam shamameash

Desde la cumbre del cerro

Metsa jene manai

cae un cauce hermoso

Metsaira wishtinbo jisa.

semejante a una cascada de
estrellas.

Paro ani Gran tio,

Metsa paro hermoso rio,

Ani Jiwibaon rodeado  de  grandes
mayaketana arboles

4 Poema recogido en una grabacion en febrero de 2021 en la comunidad de Santa Clara de Yarinacocha, Perd.

> Para lograr una traduccién idiomatica, se ha invertido el orden con el verso antetior.

14



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

Yoinabaon — jaomea y dando de beber a todos
sheai. los seres vivos.
Maya maya kaina Se aleja girando

Metsa noman

y sus meandros trazan
sobre la tierra

Keweaka keska.

un bordado parecido
al manto de una bella
paloma.

Nuwen shoon aka

Mientras el viento sopla

Maya maya kaini

el rio se aleja girando

Joa inimbo shete baini.

y se encamina oliendo el

perfume de las flores.

Nokon metsa ian Mi hermosa laguna

Metsa oshe keska semejante a la belleza de la
luna;
Paro pene rio brillante

Non nomi shateai. que sacia nuestra sed.

La voz poética adopta dos perspectivas: una es la del rio —ea riki paro— y la otra es el yo
poético que elogia al rio. El rio habla en la voz poética del canto amerindio: su cauce hace cantar a
las aves, a los arboles y a los seres humanos. El canto vivificante del rio reverdece la existencia.
Aunque el poema habla de un rio del mundo suprasensible —infinito e inagotable—, también celebra
la generosidad de todas las aguas de la Tierra de las que beben los seres vivos: nada en este mundo,
ni en otros, prosperaria sin la nutricia liquida. El canto también da cuenta de la relaciéon de los rios
con el kene, ya que plantea que los meandros forman sobre la tierra “un bordado parecido al manto
de una bella paloma” (Bensho, 2021: s/p).

Segun afirma Bensho, el trazo principal —kano— del patron geométrico llamado maya kene
—disefio circular— (Figura 3) se basa en las formas de los rios amazoénicas desde la perspectiva aérea de
las aves, que se encaminan girando —waya bainkin— sobre el territorio. Tal disefio se inspira en los trazos
de los rios, porque “es el simbolo por excelencia de todo lo que mantiene al pueblo shipibo-konibo unido
y diferenciado de otras naciones” (Favaron, 2002a: 105). Por tanto, el mundo de las aguas y el de la
identidad cultural son indesligables entre si.

Figura 3. “Maya kene” (2019), Chonon Bensho. Dibujo sobre papel.

15



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

Reflexiones finales: hacia una complementacion entre los saberes
ancestrales y la modernidad

En el contexto de la modernidad y de la economia mercantil que impacta en las condiciones
materiales de las comunidades indigenas, la nacién shipibo-konibo esta lejos de la aculturacion. Esto es
asf debido a sus practicas medicinales, al uso de la lengua y a la vigencia de una estética ancestral que se
resignifica ante el mundo y responde a las necesidades contemporaneas de la sociedad a la que pertenece.

Se trata de una nacién amerindia que muestra una impronta flexible y adaptativa, con una agencia
cultural que le permite adaptarse a las exigencias coyunturales. En esta situacién, el arte de Bensho,
nutrido a partir de la vitalidad de su territorio ancestral, tal como el de otras artistas amerindias, plantea
un modelo de modernidad alternativa, en el que la adopcién digestiva de algunos conocimientos y técnicas
de la sociedad hegemonica no implica resignarse a la homogenizacién cultural ni caer en esencialismos.
Se trata de que las técnicas modernas y las estéticas amerindias se interpenetren, para dar cuenta de las
transformaciones y continuidades de los saberes ancestrales y de la vigencia contemporanea de las
naciones amazonicas.

Este proceso de transculturacién continua —no sintética— es consciente en la obra de Bensho,
quien equilibra los conocimientos tradicionales y modernos. Si bien ciertas tensiones son inevitables, su
espiritu tiende a plasmar una relaciéon armoénica entre las heterogéneas influencias de su propuesta. Su
arte expresa elementos de una modernidad en dialogo con los saberes shipibo-konibo y su relacién con
el territorio: una de sus intenciones es dar a conocer la relacién respetuosa que sus ancestros mantenian
con el resto de seres vivos, asi como de la conciencia ecoldgica de antiguo, cuyo aporte permite imaginar
formas saludables de habitar la tierra. Esta aproximacion dialoga con la ecoctritica en cuanto posibilita un
“acercamiento a los imaginarios de la naturaleza” (Solares, 2021: 17), y presupone una nocion
antropolégica que va mas alld del ambito estricto del anthropos. Se comprende que es imposible pensar lo
humano al margen de sus relaciones con el cosmos; se tratarfa de una “antropologia filoséfica no
solipsista” (Beuchot, 2021: 422), que permite imaginar una propuesta ecocritica propiamente amerindia,
en la que se entrecruzan elementos ancestrales con las preocupaciones contemporaneas.

Asi se expresarfa la relacion intima de las naciones amerindias con el territorio. Por ello, su arte
propondria caminos de aprendizaje de los saberes amerindios para la civilizacién moderna como via de
vinculacién afectiva y respetuosa con el resto de los seres. Los sabios onanya guardan un saber que
hilvanarfa a la humanidad con el gran tejido de la vida, para asi reconocer el parentesco cdésmico, lo cual
vinculado a los saberes mencionados actuarfa como una forma medicinal. Esta dimension arte-sanal de
la obra plastica o poética de Bensho lleva implicita una utopia estético-politica: invita a que la modernidad
pueda indigenizarse y se abra a distintos caminos, en el sentido de olvidar y abolir la distancia cartesiana
(entre sociedad y naturaleza), y que los pueblos amerindios no se vean forzados a integrarse de manera
aculturante a la civilizaciéon moderna. De este modo, se recordarfa el vinculo primigenio que unia a todas
las culturas humanas con aquellos territorios que habitaban, y que los ancestros consideraban sagrados,
portadores de alma y de consciencia, fuentes de toda vida, que debfan cuidarse y respetarse.

Bibliografia

BEUCHOT, Mauricio (2021), “La relacién analégica hombre-naturaleza”, en Solares, Blanca (ed.), Imaginarios de
la naturaleza: hermenéntica simbilica y crisis ecoldgica. Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, pp. 411- 427.

BELAUNDE, Luisa Elvira (2009), Kené: arte, ciencia y tradicion en disesio. Lima, Instituto Nacional de Cultura.

16



Mitologias hoy. Revista de pensamiento, critica y estudios literarios latinoamericanos

BELAUNDE, Luisa Elvira (2021), “Los suefios bordados de Chonon Bensho. La vibracién del bordado en el

arte contemporaneo de la artista shipibo-konibo”, en Ia Mula. Consultado en
https:/ /luisabelaunde.lamula.pe/2021/05/13 /suenos-bordados-de-chonon-bensho/luisabelaunde /.

(20/05/2022).
BENDAYAN, Christian (2021), “La voz de los Dioses y Espiritus del Amazonas. Entrevista con Chonon
Bensho y Rember Yahuarcani”, en Terremoto. Consultado en

https:/ /tetremoto.mx/revista/amazonismo-el-arte-de-los-espititus/. (24/05/2022).

BENSHO, Chonon, conversacién personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Pert.
(junio 2011).

BENSHO, Chonon, conversacién personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perd.
(mayo 2015).

BENSHO, Chonon, conversacién personal con Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Pert.
(septiembre 2010).

BENSHO, Chonon, conversacion personal Pedro Favaron. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali, Perti. (octubre
2022).

DE1LA GARZA, Mercedes (2021), “La unidad hombre-naturaleza en el pensamiento maya”, en Solares, Blanca
(ed.) Imaginarios de la naturaleza: hermenéutica simbolica y crisis ecoldgica. Ciudad de México, Universidad
Nacional Auténoma de México, pp. 33-48.

FAVARON, Pedro & GONZALES, Astrith (2019), “Non rao nete (nuestro mundo medicinal): la medicina

visionaria del pueblo shipibo y su telacién con los setes vivos”, Didlogo, vol. 22, n.° 1, pp.19-28. DOL:
<https//doi:10.1353/dlg.2019.0003>.

FAVARON, Pedro, & BENSHO, Chonon (2020a), “Metsa Kené: los disefos y la identidad del pueblo Shipibo-
Konibo”, Visitas Al Patio, vol. 14, n.° 2, pp. 100-114. DOL: <https:// doi.org/10.32997 /RVP-vol.14-
num.2-2020-2782>.

FAVARON, Pedro, & BENSHO, Chonon (2020b), “Chonon Bensho namabo: Los suefios y la epistemologia
visionaria del pueblo indigena shipibo-konibo”, Mundo Amazinico, vol. 11, n.° 1, pp. 106-121. DOL:
<https://doi:10.15446/ma.v11n1.84858>.

FAVARON, Pedro & HAYA DE LA TORRE, José Agustin, “Ea riki paro/Yo soy un tio”. Canto-poema recogido
y traducido por Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre. Santa Clara de Yarinacocha. Ucayali,
Pera. (febrero 2021).

GALINDO AYALA, Cossette (2021), “De la naturaleza eterna en el mito y de la creacion ex nihilo en la historia”,
en Solares, Blanca (ed.), Imaginarios de la natnraleza: hermenéntica simbilica y crisis ecolggica. Ciudad de México,
Universidad Nacional Auténoma de México, pp. 153-172.

HEFFES, Gisela (2014) “Para una ecoctitica latinoamericana: entre la postulacién de un ecocenttismo critico
) p
y la critica a un antropocentrismo hegemoénico”, Revista de Critica Literaria Latinoamericana, afio XL, n.°
79, primer semestre, pp. 11-34.

LATHRAP, Donald Ward (1985), The roots of the Shipibo Art Style. L.os Angeles, Journal of Latin América.

SOLARES, Blanca (2021), “Preambulo. Hermenéutica simbdlica y crisis ecologica", en Solares, Blanca (ed.),
Imaginarios de la naturaleza: hermenéutica simbilica y crisis ecoldgica. Ciudad de México, Universidad Nacional
Auténoma de México, pp. 17-30.

TOURNON, Jacques (2002), La merma migica. V'ida e historia de los shipibos conibos del Ucayali. Lima, CAAAP.
TOURNON, Jacques (2013), De boas, Incas y otros seres. Lima, CETA.

17



Jene nete, el mundo de las aguas en la obra de Chonon Bensho — Pedro Favaron y José Agustin Haya de la Torre

VARGAS PRADO, Camilo (2019), Poéticas que germinan entre la vo3 y la letra: Itinerarios de la palabra a partir de las obras
de Hugo Jamioy y Anastasia Candre. Tesis de Doctorado. Universidad Nacional de Colombia. Consultado

en <https://repositotio.unal.edu.co/handle/unal /76045>. (15/11/2021).

18



