
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

«INVESTIGACIÓN SOBRE LA NATURALEZA 

Y LA RAZÓN DE UNA BEBIDA»: HENRY STUBBE Y

LOS SINSABORES DEL CACAO DE INDIAS EN

EL CONTEXTO PURITANO INGLÉS

Carme Font Paz
Universitat Autònoma de Barcelona

cita recomendada : Carme Font Paz, «“Investigación sobre la naturaleza y la 
razón de una bebida”: Henry Stubbe y los sinsabores del cacao de Indias en el con-
texto puritano inglés», Nuevas de Indias. Anuario del CEAC, III (2018), pp. 25-42.
DOI: https://doi.org/./rev/nueind.

Fecha de recepción: 9 de abril de 2018 / Fecha de aceptación: 12 de noviembre de 2018

resumen
La fundación de la Royal Society de Londres en 1660 posibilitó la exposición pública 
de los debates entre ciencia empírica y saber humanista que se habían estado ges-
tando en décadas anteriores. La revolución puritana, proclive a una concepción 
esencialista y revelacionista del orden de las cosas, tanto en materia científica como 
en política y religiosa, se vio abocada a una reformulación conceptual tras la restau-
ración monárquica de Carlos II, entre la que se contaba una voluntad de profesio-
nalizar el conocimiento, el método y la práctica científica. Ello favorecía una aproxi-
mación a los saberes de naciones rivales tanto en casa como en el nuevo mundo.

El presente artículo propone una aproximación a los matices de estos debates 
científico-religiosos que sacaron a la luz la necesidad de reformar e integrar el saber 
humanista del siglo xvi con las corrientes más experimentales. La figura del médico 
y autor Henry Stubbe, y su obra The Indian Nectar, or a Discourse concerning Cho-
colata (1662) pone de manifiesto las dificultades para integrar el saber humanista 
y empírico, así como sus puntos de contacto con las nuevas estructuras de pensa-
miento científico, político y religioso a las que se ve obligado a adaptarse.

ISSN: 2462-7291



carme font paz26

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

palabras clave
Cacao, Restauración Inglesa, Henry Stubbe, Puritanismo, Royal Society

abstract
The founding of the Royal Society of London in 1660 enabled the public exposure 
of the debates between empirical science and humanist learning that had been an 
object of contention in previous decades. The Puritan revolution, leaning towards 
an essentialist and revelatory notion of the order of things –both in science and 
in political and religious matters– was heading for a conceptual reshuffling after 
the Restoration of the English monarchy in 1660, in which Charles II would seek 
a professionalization of knowledge, its methodologies and scientific practice. This 
implied a better grasp of the learning stemming from rival nations, both at home 
and in the New World.

The present article examines the nuances of these scientific and religious debates 
that brought to light the need to reform and integrate sixteenth-century Humanist 
learning with more experimental currents. The figure of the physician and writer 
Henry Stubbe, with his work The Indian Nectar, or a Discourse concerning Choco-
lata (1662), reveals the difficulties to integrate Humanist and empirical knowledge, 
as well as its points of contact and adjustments with the new structures of scien-
tific, political, and religious wisdom.

keywords
Cocoa, Restoration, Henry Stubbe, Puritanism, Royal Society

En la Inglaterra de mediados del siglo xvii, al calor de la restau-
ración monárquica con el ascenso al trono de Carlos II, se ali-
mentaba la controversia entre los antiguos y los modernos sobre 

la base de los principios fundamentales del procedimiento científico 
amparado por la recién fundada Royal Society of London en noviem-
bre de 1660. Su creación por estatutos y cédula real fue el resultado  
de quince años de reuniones semanales de científicos y filósofos naturales  
que debatían lo que daban en llamar «filosofía experimental» o «nueva 
filosofía», un compendio de saberes, desde la medicina a la mecánica, 
que rechazaba el criterio de autoridad característico del saber esco-
lástico y se inspiraba en el método científico de Francis Bacon y su lla-



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 27

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

mada a emprender una «verdadera disección del mundo».1 El debate 
trascendió a la esfera pública tras la publicación en 1667 de la History  
of the Royal Society de Thomas Sprat, una defensa de los seis prime- 
ros años de actividad de la Sociedad y su afán experimental dirigida  
a un lector culto pero no especializado que incluía grabados de Wen- 
ceslas Hollar. Un incidente entre el filósofo y clérigo anglicano mode- 
rado Joseph Glanvill y el teólogo puritano Robert Crosse desató una  
de las primeras polémicas en el seno de la institución, cuando Crosse 
acusó a Glanvill, así como a la Royal Society de la cual era miembro, 
de fomentar el ateísmo con su filosofía experimental y de cuestionar 
la viabilidad de los principios aristotélicos. Crosse dejó entonces que 
el médico y autor Henry Stubbe (1632-1676) llevara la iniciativa de las 
críticas a la Royal Society, especialmente tras su destacada intervención 
en la defensa de Thomas Hobbes contra el matemático John Wallis. 
Stubbe acusó a Wallis de haber traducido mal a Ptolomeo para susten-
tar su desarrollo del cálculo infinitesimal en su diatriba contra Hobbes 
y sus supuestos errores de cálculo en De Corpore.2 Stubbe también se 
había indignado con la publicación del Plus Ultra de Glanvill, un tra- 
tado de cariz deísta en el que el clérigo cuestionaba el modo en que se  
enseñaba medicina y defendía la naturaleza religiosa del método expe- 
rimental de la Royal Society al revelar el funcionamiento de Dios en 
los fenómenos naturales.3 Glanvill añadió que, gracias a los estudios 
experimentales de química y anatomía, esta nueva filosofía escondía la 
clave de la transformación del saber médico. Stubbe lo entendió como 
un ataque directo a la naturaleza culta de la práctica médica estable- 
cida y acusó a la sociedad de ser unos «filisteos ignorantes con cara de  

1. Francis Bacon, «Novum Organum», en The Oxford Francis Bacon, eds. Graham 
Rees y Lisa Jardine, vol. XII, Londres, Oxford, 2004.

2. Henry Stubbe, «An Account of the Grammatical Part of the Controversy 
between Dr. Wallis and Mr. Hobbes» (1657), en Sir William Molesworth (ed), The 
English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury, Londres, Longman & Brown, 1845, 
vol. 7, p. 402.

3. Joseph Glanvill, Plus Ultra, or the Progress and Advancement of Knowledge 
since the days of Artistotle, Londres, Printed for James Collins, 1668.



carme font paz28

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Bacon».4 El «arte de la medicina», adquirido tras un arduo periodo de 
estudios universitarios, estaba arraigado en el saber filosófico antiguo, 
una parte importante del cual se basaba en la medicina dietética. Este 
ropaje filosófico ayudaba al médico formado no sólo a curar a los enfer-
mos, sino también a aconsejar al paciente sobre su estado de salud. La 
medicina se distinguía así de la práctica médica, cuando esta última se 
concernía sólo de la administración terapéutica de los enfermos.

Los experimentalistas de la College of Physicians (colegio de médi-
cos) contratacaron, con Christopher Merrett a la cabeza, al defender la 
medicina que él llamaba «experimental» como una forma de filosofía 
que dependía del methodus medendi de Galeno entendida en un sentido  
más amplio que también integrara el saber químico, desde su concep- 
ción más humanista y alquímica de Paracelso hasta la moderna iatroquí- 
mica de Jan Baptist van Helmont. Los partidarios de esta medicina química 
se presentaban como paladines de la observación y la experimentación, 
aunque rechazaban el método empírico hipocrático.5 Merret se hacía eco  
así de la complejidad de definir «experimental» y «empírico» en el contexto 
de los debates científico-religiosos de la Inglaterra de la Restauración, muy  
pendientes aún de los vasos comunicantes de la política y la religión. 

El presente artículo propone una aproximación a los matices de 
estos debates que sacaron a la luz la necesidad de reformar e integrar el 
saber humanista del siglo xvi con las corrientes más experimentales que 
encarnó la Royal Society desde su creación en 1660, en una coyuntura 
británica de reconsideración del saber científico que serviría de correa de 
transmisión para un apaciguamiento del fervor político y religioso puri- 
tano de las décadas anteriores. La figura del médico y autor Henry Stubbe  
nos sugiere precisamente esta indeterminación o incapacidad para dar 
continuidad práctica al saber humanista en el contexto de la Inglaterra 
de las últimas décadas del siglo xvii, incluso cuando este saber rehúye 

4. Louella Vaughan y Richard Thompson, The Physicians 1660-2018: Ever Per-
sons Capable and Able, Londres, Royal College of Physicians, 2013.

5. Claire Crignon, «The Debate about methodus medendi during the Second 
Half of the Seventeenth Century in England», Early Science and Medicine, XVIII, 
4-5 (2013), p. 341.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 29

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

del empirismo o lo censura ante las nuevas estructuras de pensamiento 
científico, político y religioso a las que se ve obligado a adaptarse.

la defensa de una vieja causa

El médico y autor Henry Stubbe (1632-1676) es una figura gris de la 
intelectualidad anglicana, como tantas otras afloraron a la sombra de 
John Milton en un contexto político y cultural puritano. Hijo bastardo 
de un párroco de Lincolnshire en el centro este de Inglaterra, Stubbe 
pasó su infancia temprana en Irlanda después de que su padre perdiera 
la parroquia por sus ideas anabaptistas, y en 1641, tras la rebelión irlan-
desa contra la presión protestante y presbiteriana escocesa en territorio 
administrativo irlandés, regresó con su madre a Londres. Este contacto 
cercano con la realidad católica, presbiteriana, anglicana y puritana del 
territorio británico marcaría posteriormente los matices religiosos de 
Stubbe. Gracias a la habilidad de su madre como costurera, el joven 
Henry pudo cursar estudios de secundaria en la prestigiosa Westmin-
ster School, donde en su día estudiaron Ben Jonson, Christopher Wren o 
John Locke. Era también la antesala del ingreso en la universidad, y por 
mediación del político y gobernador colonial sir Henry Vane, partidario 
de Cromwell pero contrario a la ejecución de Carlos I, en 1649 Stubbe se 
matriculó en la universidad de Oxford con una beca.

El paso de Stubbe por Oxford fue altamente formativo en lo intelec-
tual, pero confuso en cuanto a su adherencia política y religiosa. En los 
años 1650, en pleno apogeo republicano, Stubbe se sentía incómodo con  
el inconformismo radical y abrazaba un anglicanismo moderado abierto 
de miras, aunque en esos años el anglicanismo era sinónimo de estab-
lishment, connivencia con lo católico y conservadurismo. A mediados de 
1659, poco antes de la Restauración, publicó An Essay in Defence of the 
Good Old Cause, que fomentaba el republicanismo no exaltado de Vane, 
así como la autoridad del gobierno en asuntos religiosos.

Hombres de fe con capacidades e inquietudes como Stubbe podían 
sentirse en tierra política y religiosa de nadie. Optó por ampliar sus estu-
dios de medicina. Gracias a las recomendaciones de Sir Alexander Fra-



carme font paz30

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

zier, médico de Carlos II, en 1662 obtuvo un puesto como médico real 
y fue destinado a Jamaica para dedicarse a la investigación. Evidente-
mente, ese puesto le obligó a tomar juramento de adherencia a la corona 
y a los artículos de la iglesia anglicana. 

A pesar de que Stubbe fue partidario de la república durante la Com-
monwealth (mancomunidad republicana), y un tibio defensor de la mo- 
narquía esturada después de la Restauración, un estudio revisionista  
de James Jacob, el único monográfico sobre Henry Stubbe hasta la fecha, 
plantea la posibilidad de que la unidad de pensamiento de Stubbe fuera  
más coherente de lo que pueda parecer a simple vista. La clave de estas 
fluctuaciones políticas radicarían en una supuesta tolerancia de Carlos II  
hacia los movimientos dissenters (disidentes), no tanto a nivel político  
sino religioso.6 Es esta una hipótesis válida, a tenor de una mayor dis-
tensión en la publicación de panfletos sectarios de cariz menos abierta-
mente calvinistas, y de la tendencia de puritanos y anglicanos modera-
dos a buscar un mayor acercamiento en sus posicionamientos políticos 
«curando» los excesos de antaño de entusiasmo, irracionalidad, e incluso 
iluminismo. Esto nos aboca a un cuestionamiento de las líneas diviso-
rias entre el anglicanismo del siglo xvii, siempre acusado de complici-
dad con el catolicismo, y el puritanismo, mucho más ritualista y políti-
camente conservador de lo que los propios historiadores de la guerra 
civil inglesa están dispuestos a admitir.7 Para Jacob, Stubbe es un pen-
sador excepcional por su compromiso declarado en 1650 de buscar una 
«religión civil radical basada en una metafísica vitalista y materialista que 
rechace un concepto de la sociedad y el conocimiento dominado por el 
clero, instando a transformarlo en algo mucho más secular y pagano».8 

6. James R. Jacob, Henry Stubbe, Radical Protestantism and the Early Enlighten-
ment, Nueva York, Cambridge University Press, 1983, p. 2.

7. Véase Cristopher Hill, The World Turned Upside Down: Radical Ideas during 
the English Revolution, Londres, Penguin, 1991; Blair Worden, God’s Instruments: 
Political Conduct in the England of Oliver Cromwell Londres, Oxford University 
Press, 2013; Nigel Smith, Literature and Revolution in England, Oxford, The Clar-
endon Press, 1994.

8. Jacob, Henry Stubbe, pp. 3-4.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 31

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Para Jacob, Stubbe representa el «eslabón perdido» que establece la con-
tinuidad de una tradición que se alimenta, por un lado, de una ten-
sión sostenida entre los puritanos moderados y los anglicanos liberales 
(o ‘latitudinarios’), y por otro de las distintas sectas radicales dissent-
ers. De estas tensiones, argumenta Jacob, subyace el emerger de la cien-
cia moderna en Inglaterra, en un momento de transición política entre 
el Protectorado de Cromwell (1649-1660) y la restauración monárquica 
(1660), donde tanto la ciencia como la religión y la política se articu- 
laban en un lenguaje de transformación esencialista o incluso alquímica.  
El radical Richard Overton, líder del movimiento sectario de los Level-
lers («igualitarios»), instó a identificar y «entronizar a la verdadera esen-
cia parlamentaria».9 Entre 1650 y 1680 se publicaron en Inglaterra más  
libros sobre alquimia que con anterioridad o posterioridad a este perio- 
do.10 Los ataques de Stubbe a la Royal Society ponen al descubierto  
su filosofía natural como agente letal de iglesia y monarquía. En opi- 
nión de Stubbe, la política y la filosofía natural de Aristóteles encontraría  
un encaje perfecto en la monarquía restaurada. Pero Jacob considera 
que la aparente deslealtad ideológica de Stubbe no era tal, puesto que 
en un entorno de censura parlamentaria más férreo que en el pasado, 
el autor tenía que enmascarar sus verdaderas creencias en el lenguaje 
de la insinuación y el subterfugio. Siguiendo el hilo de esta interpre-
tación, Stubbe seguiría fiel a una perspectiva erastianista de la iglesia y a 
un concepto prudencialista de la obligación política: sería, así pues, una 
suerte de ‘topo’ en la corte de la Restauración. Según Jacob, fue Stubbe 
quien recomendó una visión reformada del aristotelismo en contra del 
experimentalismo y mecanicismo de la Royal Society, puesto que a su  
parecer la tolerancia intelectual asociada a este tipo de actitudes abri- 
ría la puerta al papismo.11 Roma continuaría siendo la verdadera amenaza  
a la auténtica tolerancia y libertad civil y, por tanto, Stubbe se pondría 

9. Gerrard Winstanley, Saints Paradise or the Fathers teaching the only satisfac-
tion to waiting souls, Londres, printed for G. Calvert, 1642, p. 62. 

10. A menos que se indique lo contrario, en las citas de fuentes primarias se 
incluye la traducción directa de la autora del texto original inglés. N. de la A.

11. Jacob, Henry Stubbe, p. 24.



carme font paz32

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

más tarde al servicio de la corte a principios de la década de 1670 para 
defender a la iglesia anglicana y a la monarquía de cualquier exposición 
indebida al catolicismo.

Desde la década de 1630, el College of Physicians, gracias al apoyo 
de Carlos I, llevaba ejerciendo una gran influencia sobre la comunidad 
médica de Londres, a la que empezaron a oponerse los partidarios de la 
‘medicina química’, favorables a una práctica médica holística que inte-
grara a médicos, farmacéuticos, y cirujanos, y que dejara atrás estas dis-
tinciones más propias de la época medieval. El College ya se había llevado 
un varapalo en 1654, durante la república de Cromwell, al ver disminuida 
su influencia legal en materia médica. Los experimentalistas defendían 
que los médicos de la antigüedad hicieron grandes avances porque no 
sólo aconsejaban, sino que también se implicaban en la preparación de 
medicamentos y en las operaciones quirúrgicas. Como eran conscientes 
de que esa unidad de práctica médica propia del pasado no podía resta-
blecerse, era mejor reformar el ejercicio de la medicina siguiendo unas 
líneas experimentales, con lo cual propusieron que el College of Phy-
sicians fuera una institución parecida a la recién creada Royal Society, 
pero con la salvedad de que su práctica no se desarrollaría en virtud de 
un simple ‘empirismo médico’, sino que transformaría la medicina en 
una ciencia, «que es lo que universalmente requiere la época actual».12 
Además, añadía el autor de una carta con signatario identificado como 
T.M., si el College of Physicians rechazaba iniciar estas reformas, enton-
ces «el rey o el Parlamento debería intervenir para reformar la medicina 
si los médicos no son capaces de hacerlo».13 Antes de que el Parlamento 
en 1664 se decantara por no renovar la cédula real del College, la pul-
sación intelectual y política detrás del libro de T.M. halló expresión en 
una obra firmada por Marchamont Nedham, afamado periodista de los 
años de la república y revolucionario disidente. También tenía formación 
universitaria como farmacéutico, profesión a la que se había dedicado 

12. T.M. A Letter Concerning the Present State of Physick, and the Regulation 
of the Practice of it in this Kingdom. Written to a Doctor here in London, Londres, 
printed for Jo. Martyn and Ja. Allestry, 1665.

13. Ibid., p.64.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 33

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

brevemente. En su libro Medela Medicinae: A Plea for the free Profes-
sion, and a Renovation of the Art of Physick (1665) Nedham se distancia 
de un concepto médico humanista galeno basado en la anatomía y las 
terapias dietéticas que buscan la prevención, y abraza la práctica médica 
que potencia lo curativo, lo experimental, lo intuitivo y lo químico, un 
enfoque que le valió la denominación de ‘fanático’ –en alusión en parte 
a su pasado panfletario.

Stubbe tomó el juramento de lealtad en la restauración monárquica, 
un detalle que molestó a sus adversarios en la corte por su pasado repu- 
blicano, al igual que molestó su defensa más o menos velada del puri-
tanismo. Stubbe recurre al miedo en el ámbito religioso y compara en su  
publicación Campanella Revived los métodos de difusión del catolicismo 
de Campanella con las actividades de la Royal Society por favorecer un 
acercamiento «de protestantes y papistas».14 Estas inquietudes hallaron 
una respuesta contundente meses más tarde en un panfleto atribuido al 
médico George Thompson, contrario a las sangrías terapéuticas y a la 
teoría de los humores, titulado In Vindication (1671). En él se respondía 
a la crítica de Stubbe de que la Royal Society sería perjudicial para las 
universidades, la iglesia anglicana, la monarquía y la educación de los 
jóvenes. También consideraba que las afirmaciones sobre la utilidad de 
la ciencia eran muy exageradas, y que además amenazaban a la cultura 
humanista de las universidades, los cimientos eruditos sobre los que 
se asentaba el protestantismo y la profesión médica. Thomson acusó a 
Stubbe de ser «un zelote de la religión protestante» porque como con-
vencido galeno que decía ser, resultaba imposible que no pudiera aceptar 
lo experimental como propio del protestantismo, con lo cual Thomson 
le devolvió la pelota y lo tildó de «ateo o papista».15 Glanvill en su Philoso- 
phia Pia (1669) había defendido no sólo la tendencia moderada de la orien- 
tación religiosa de la ciencia experimental, sino que expresaba su con- 

14. Henry Stubbe, Campanella Revived, or an Enquiry into the History of the 
Royal Society, Londres, printed for the author, 1670.

15. George Thompson, A Check given to the insolent garrulity of Henry Stubbe: 
In Vindication of My Lord Bacon, and the Author, with an assertion of experimental 
philosophy, Londres, printed for Nat. Crouch, 1671.



carme font paz34

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

vicción de que la nueva ciencia no perjudicaría a la iglesia.16 No obstante, 
la defensa de Glanvill fue más dispersa y se perdió en acusaciones par-
ticulares contra sus adversarios, mientras que Sprat presentó un argu-
mento articulado y convincente. Según él, la creencia en las realidades 
que no pueden demostrarse es el «lugar en el que la filosofía peripatética 
lleva triunfando desde hace mucho tiempo. Pero no es correcto, puesto 
que la parte espiritual y sobrenatural del cristianismo no puede enseñarla 
la filosofía». Además, apunta, la historia ha prestado demasiada atención 
a los «fundadores de opiniones filosóficas admiradas sólo por sus sectas», 
olvidando así que cualquier conquista de nuevos territorios requiere el 
saber de cultivar, tejer, y construir casas. «Mayor reputación merecen los 
descubridores que los maestros de doctrinas especulativas; más incluso 
que los conquistadores».17 El experimentador, equipado con la capaci-
dad de ver a Dios a través de sus obras, está en mejor posición que aquél 
que debe aceptar esa visión a través de un acto de confianza y a quien se 
le prohíbe el derecho de corroborar sus creencias por medio de la inves-
tigación. El filósofo experimental nunca intenta refutar la tradición; si se 
descubrieran como válidas las creencias aceptadas, tanto mejor, aunque 
sus adversarios las atacarían igualmente. 

La vehemencia de Stubbe, un hombre con fama de talante impetuoso,  
lo alejó incluso de los miembros de la Royal Society y del College of 
Physicians que al principio estuvieron predispuestos a su campaña.  
Tal vez los elevados costes de la inminente tercera guerra anglo-neer-
landesa (1672-1674) y su alianza de conveniencia con los franceses en 
esta contienda, contribuyeron a que su patrón, el Secretario de Estado 
Arlington, abandonara la causa médica para poner el acento en la causa 
política inglesa. Así fue cómo Stubbe se pasó al panfletismo político en 
1672 con el fin de defender la supremacía espiritual de los reyes de Ingla- 
terra y justificar una mayor represión del parlamento contra los opúscu- 

16. Joseph Glanville, Philosophia Pia, or a Discourse of the religious temper and 
tendencies of the experimental philosophy which is profest by the Royal Society,  
Londres, printed by J. Macock for James Collins, 1671, pp. 6-7.

17. Thomas Sprat, The History of the Royal Society of London for the Improving of 
Natural Science, Londres, printed for T.R. for J. Martyn, 1667, pp. 4-5.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 35

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

los de cualquier orden y condición.18 Retomó el ejercicio de la medicina  
y escribió An Account of the Rise and Progress of Mahometanism, una 
obra que en la actualidad ha llamado la atención por ofrecer una visión 
histórica y tolerante del islam que incluía al profeta Mahoma.19

el amargo sabor y saber de la «chocolata»

Henry Stubbe representa pues, al menos en apariencia, un producto típico 
de su tiempo, un intelectual del contexto puritano en constante defini- 
ción que intenta desmarcarse de lo anglicano y de sus propios excesos  
calvinistas reivindicando una mezcla de saberes humanistas y empíricos  
que los propios intelectuales de las últimas décadas del siglo xvii inglés  
no alcanzaron a resolver: ¿qué significa ser científico, hombre de la 
corte y pensador en un contexto en el que la religión todavía marca los 
designios de la política popular y estuarda? Stubbe busca una respuesta 
ecléctica en la ciencia, la exploración colonial y la filosofía. Lo hace arro-
jando luz y apoyándose en una mezcla de referentes no necesariamente 
puritanos de autoridad para demarcar un territorio propio que permita 
a la nueva Inglaterra de la Restauración consolidar un mayor recono-
cimiento como potencia internacional que olvide las antiguas enemis-
tades y forje nuevas alianzas: lo español, tan temido en lo religioso y en 
lo político, es no obstante visto como una fuente de conocimiento cabal 
y arcano al que conviene acercarse. Esto no constituía ninguna novedad 
en los años posteriores a la restauración monárquica de 1660. Las obras 
de San Ignacio de Loyola, Santa Teresa y Miguel de Molinos llevaban 
tiempo circulando en varias ediciones y traducciones al inglés.

Stubbe ya había convivido con la realidad colonial del nuevo mundo 
y experimentado el choque cultural de verse inmerso en un contexto 

18. Henry Stubbe, An Enquiry into the supremacy spiritual of the kings of Eng-
land, occasioned by a proviso in the late act of parliament against conventicles, Lon-
dres, Calendar of State Papers, 20/275/220.

19. Véase Nabil Matar, Henry Stubbe and the Beginnings of Islam: The Originall 
& Progress of Mahometanism, Nueva York, Columbia University Press, 2014, p. 12.



carme font paz36

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

doblemente inquietante por su poso indígena y español. Es en esta etapa 
de su biografía donde posiblemente se acrecentase su afán por conser-
var un saber intuitivo y otro que se antoja necesariamente pragmático 
y abierto de miras. En sus dos años de estancia de investigación en cali-
dad de médico de la corona, Stubbe no acabó de adaptarse bien al clima 
de su destino en el nuevo mundo: Jamaica, arrebatada de los españoles 
por la conquista inglesa de la isla en 1655. Stubbe había enviado granos 
de chocolate al químico de la corona, el francés Nicolas le Fèvre, quien 
hizo caso omiso de sus peticiones de análisis. Ello no fue impedimento 
alguno para que, antes de regresar a Inglaterra en otoño de 1664, Stubbe 
enviara al rey su manuscrito titulado The Indian Nectar, or, A Discourse 
Concerning Chocolata, que no fue en principio bien recibido por la Royal 
Society, por aquél entonces dirigida precisamente por le Fèvre.

Aunque todavía no se han podido dilucidar las razones exactas de este 
rechazo, lo cierto es que Stubbe no empezó con buen pie su andadura 
como científico de la corona. No se conocen críticas científicas feroces 
a su trabajo, sino que este fue más bien recibido con indiferencia, posi-
blemente, por las abundantes alusiones que realiza Stubbe a referentes 
españoles de autoridad y, no menos importante, por su afán de integrar 
un empirismo a un saber médico tradicional que en ocasiones raya en 
lo supersticioso. 

En el preámbulo de su obra, advierte que ésta puede contener algu-
nas imprecisiones puesto que no ha «podido ver crecer los ingredientes 
del chocolate ni analizarlos, tal y como se requeriría para descubrir su 
naturaleza».20 Asegura que su escrito pretende examinar la convenien-
cia medicinal de este producto a tenor del «juicio y la experiencia de 
los indios, y los autores españoles que vivieron en las Indias; con otras 
diversas consideraciones realizadas en Inglaterra».21 Es decir, que actúa 
con la genuina curiosidad de un científico que es respetuoso con el saber 
indígena, con el de sus antiguos rivales europeos, a los que cita abun-

20. Henry Stubbe, The Indian Nectar, or a Discourse concerning Chocolata, wherein 
the nature of the Cacao-nut, and the other ingredients of that composition, is exam-
ined, Londres, printed for Andrew Crook, 1662, p. a5.

21. Ibid., p. a1.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 37

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dantemente y respeta en lo intelectual, matizado por un riguroso análi-
sis químico en la patria madre que, al parecer, nunca llegó a realizarse.

Es probable que semejante combinación no sentara bien a la cúpula 
anglicana y puritana moderada que pugnaba por hacerse con la direc-
ción intelectual de la Royal Society, a pesar de que el chocolate llamaba 
la atención por sus supuestas aplicaciones medicinales y nutricionales, 
cualidades estas últimas que Stubbe ya había advertido. De hecho, sus 
hallazgos chocolateros se hicieron eco en los escasos trabajos ingleses 
posteriores sobre esta materia, más interesados en acercarse a la historia 
y el carácter exótico de estos productos.22 Aunque el cacao se popularizó 
tarde en Inglaterra, a mediados del siglo xvii, no empezó a importarse 
y a comercializarse en coffee houses (cafeterías) de Londres hasta las últi-
mas décadas del siglo xvii.23

La indiferencia inicial ante la obra y peticiones de Stubbe también  
pudieron tener que ver con una teoría de carácter vitalista que emana 
tanto de su Discourse concerning chocolata como de su posterior desafecto 
con los postulados empiristas, según la cual el «orden espiritual» era 
intrínseco en la naturaleza y resultaba accesible a las personas, especial-
mente a los «libertadores del país». Stubbe proporcionaba «una base me- 
tafísica para la libertad civil y de conciencia», ya que los hombres «tienen la 
libertad para ser testigos del espíritu en su interior».24 Esta teoría social-
mente subversiva de la materia se oponía a la teoría de pensadores orto-
doxos como el químico Robert Boyle y el platonista de Cambridge Henry 
More, quien creía que la materia era «burda» y que sólo se movía por 
la intervención de agentes sobrenaturales gobernados por una deidad 
providencial. 

Este concepto de las cualidades vitalistas y metafísicas de algunos 
tipos de materia conforma el núcleo central de la defensa que realiza 

22. Véase John Chamberlaine, The Natural History of Coffee, Chocolate, Thee, 
and Tobacco, collected from the writings of the best physicians and modern travelers, 
Londres, printed for Christopher Wilkinson, 1682.

23. Mary Norton, «Tasting Empire: Chocolate and the European Internalization 
of Mesoamerican Aesthetics», American Historial Review, junio 2006, pp. 660-691.

24. Stubbe, The Indian Nectar, p. 42.



carme font paz38

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Stubbe de lo que él da en llamar «chocolata», que es la bebida basada en 
el cacao y una mezcla de especias. 

Sin embargo, Stubbe no tiene reparos en citar a Boyle como ejemplo 
y en dedicarle palabras de reconocimiento, incluso de afecto: «porque 
aquí en Inglaterra, como sabrá el honorable Robert Boyle, varios miem-
bros de su familia llevan consumiendo chocolate desde hace un tiempo, 
y la belleza de sus rostros no se ha visto disminuida. Pues sí, lo pro-
fesan como una verdad auténtica y experimentada que, si en algún 
momento sufren una jaqueca, toman doce granos de chocolate como 
remedio sanador».25 Para Stubbe, este tipo de comentarios se fundamen- 
taban en una observación constatable de causas y efectos que puede 
explicarse por una lógica cartesiana. Lo que a él le molestaba, especial- 
mente después de su experiencia en Jamaica, era la observación superfi- 
cial y mecanicista que «obviaba cómo la deidad operaba en la mate-
ria», y para ello, Stubbe no tenía reparo en citar a especialistas españoles 
que compartían su afán por descubrir las «rarezas naturales y medi- 
cinales de estas provincias», como su mención a Francisco Ferdinán-
dez, médico del reino de México de la corona de Felipe II. Stubbe cita 
primero del original castellano, y acto seguido vierte su traducción: «el 
chocolate es una de las más saludables y preciosas bebidas, de quan-
tas hasta oi están descubiertas».26 También cita a «cierto médico espa-
ñol de Sevilla, que dedicó grandes esfuerzos a la naturaleza de la choco-
lata, y después de consultar todos los discursos públicos y manuscritos 
privados al respecto, puesto que profesa una enorme consideración por 
el testimonio de la experiencia, se decanta partidario del consumo de la 
chocolata».27 Stubbe parece en ocasiones confundir experiencia con un 
testimonio erudito de la misma, volviendo a sabiendas o no a los argu-
mentos de autoridad.

El primer tratado dedicado al chocolate en Inglaterra, una traducción 
de don Diego de Valdés-Forte en 1640 del tratado del médico y ciru-
jano Antonio Colmenero de Ledesma de 1631, al que Stubbe referencia 

25. Ibid., p. 32.
26. Ibid., p. 83. 
27. Ibid., p. 97.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 39

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

a menudo, asegura que «cree oportuno defender este dulce con razones 
filosóficas contra todo aquél que condene esta bebida, puesto que es tan 
saludable y tan buena que complace a distintas disposiciones».28 Col-
menero continúa su defensa del chocolate como bebida medicinal ase-
gurando que hace las delicias de la nobleza española, un detalle que sin 
duda no era del gusto de sus homólogos británicos. 

Stubbe menciona a Ledesma como autor de un primer tratado sobre 
la materia, pero prefiere proporcionar ejemplos de su experiencia directa 
sobre el terreno. Por ejemplo, dedica varias páginas a explicar cómo las 
mujeres de Chiapa curaron sus dolores crónicos de estómago cuando 
empezaron a tomar chocolate a instancias de los sermones de los párro-
cos en esa región. Detalla la etapa de crecimiento del grano de cacao en 
Guatemala y cita a varias autoridades como los doctores Juan de Barrios 
o Juan de Cárdenas, cuyos comentarios recoge en el texto inglés íntegra-
mente en castellano y sin traducción.29 

Stubbe se queja en ocasiones de que las fuentes hispánicas no se ponen 
de acuerdo en el punto de cocción del cacao para convertirlo en bebida, 
y asegura que «tales contradicciones son habituales en los autores de las 
Indias, y no deben tomarse mucho en cuenta».30 Considera estas contra-
dicciones los resquicios de hombres muy metódicos o a las cualidades 
inestables de la materia vital, y en este sentido compara el chocolate con 
otras sustancias tenidas en esa época como medicinales como el opio, el 
mercurio o el vitriolo, superior a otras sustancias similares como la vai-
nilla o la pimienta roja o «chili». El chocolate genera desconcierto entre 
los sabios de las Indias, y por tanto la Royal Society de Inglaterra haría 
bien en prestarle atención. 

Stubbe incluso recoge su propio experimento sobre el terreno al pre-
parar la bebida en Nicaragua, cuando al parecer los vecinos de Carraca 
le eligieron a él para quedarse con la fórmula real de preparación del 
chocolate caliente «en tercer grado». Los efectos de la bebida son salu-

28. Antonio Colmenero, Diego de Valdés-Forte (trad.), A Curious Treatise of the 
Nature and Quality of Chocolate, Londres: J. Oakes, 1640, p. 2.

29. Stubbe, The Indian Nectar, p. 95.
30. Ibid., p. 97.



carme font paz40

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dables no sólo para el estómago, sino que edifican el estado de ánimo, 
favorecen el tránsito intestinal, atenúan los dolores menstruales y pro-
tegen de resfriados y gorronea. No obstante, tomado en exceso, puede 
provocar gordura.31

Stubbe termina su tratado con una descripción de lo que él deno-
mina el «cuerpo cacaoquímico», que «constituye la esencia vital y el mis-
terio de esta sustancia que la providencia nos ha enviado para la cura-
ción».32 Stubbe se dirige a los médicos ingleses para que tomen su tratado 
como texto de autoridad para desechar cualquier discrepancia química y 
farmacológica que puedan encontrar en fuentes extranjeras. «Considero 
que es mi deber dar cuenta pública de ello para que los médicos puedan 
familiarizarse con el uso concreto y particular de la chocolata».33 

Stubbe dedica varias páginas a explicar la elaboración de la bebida, 
apoyándose en el doctor Juan de Barrios. La mecánica de la preparación 
en sí es sencilla –basta mezclar una pasta de tableta en agua caliente y 
agitarla con un ‘molinete’ hasta crear una espuma. El problema radica 
en las proporciones, y la mezcla de especias, desde el anís y el chile para 
los melancólicos hasta la canela cómo tónico reconstituyente general.

Stubbe se atreve incluso a comparar los beneficios del chocolate con la 
ética protestante referida al matrimonio. Aunque reconoce que, llegado 
a este punto, su discurso puede pecar de «inmodesto», y se disculpa por 
ello, dice hablar solo en términos médicos cuando asegura que el cho- 
colate calma las eyaculaciones involuntarias de los hombres que se ausen- 
tan mucho tiempo de sus esposas, lo cual favorece los planes expan-
sionistas comerciales del protestantismo en general, quien ‘decidió’ el  
matrimonio clerical precisamente para evitar los excesos seminales de 
sus párrocos.34 No sabemos si Stubbe realiza una crítica velada al matri-
monio clerical anglicano o si, por el contrario, desea elevar las virtudes 
del chocolate como producto de una importancia estratégica más allá de 
lo estrictamente saludable. El chocolate contiene los excesos de la virili-

31. Ibid., p. 64.
32. Ibid., p. 45.
33. Ibid., p. 47.
34. Ibid., p. 95.



henry stubbe y los sinsabores del cacao de indias 41

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dad, que puede interferir no solo en la vida religiosa sino también en la 
pública y en la comercial.

La «investigación sobre la naturaleza y la razón de una bebida», en pala- 
bras de Stubbe, así como el relato de su sabor y su saber, su recepción y  
sus fuentes, podrían ocuparnos varias decenas de páginas más. Hemos 
querido con estas líneas aproximarnos a una comprensión de este tratado 
de Stubbe, ínfimamente estudiado, en el contexto a menudo conceptual-
mente ambiguo del empirismo inglés. Además de aportarnos un elemento 
informativo y curioso sobre la cultura material, médica y alimentaria del 
siglo xvii, nos abre una ventana al modo en que el discurso laico se filtraba 
en el religioso, y a la inversa, en los confines intelectuales del puritanismo 
inglés. Textos y estudiosos como Stubbe resultaban incómodos por su 
marcada indeterminación ideológica, tal vez por su sinceridad científica 
y académica. Pero es esta indefinición, promovida por las lecturas extran-
jeras de los intelectuales ingleses (no sólo francesas, y no menos hispáni-
cas) la que nos invita a una reconsideración de nuestras líneas divisorias 
entre el saber platónico-esencialista y mecanicista que intentaba abrirse 
paso en la cultura religiosa de los albores de la ilustración inglesa.

bibliografía citada

Bacon, Francis. «Novum Organum» en Graham Rees y Lisa Jardine (eds.), 
The Oxford Francis Bacon, vol. XII, Londres, Oxford, 2004.

Colmenero, Antonio, y Diego de Valdés-Forte (trad.), A Curious Treatise of 
the Nature and Quality of Chocolate, Londres: J. Oakes, 1640.

Crignon, Claire. «The Debate about methodus medendi during the Second 
Half of the Seventeenth Century in England», Early Science and Medicine 
18. 4-5 (2013), p. 339-359.

Hill, Cristopher. The World Turned Upside Down: Radical Ideas during the 
English Revolution, Londres, Penguin, 1991.

Glanvill, Joseph. Plus Ultra, or the Progress and Advancement of Knowledge 
since the days of Artistotle, Londres, Printed for James Collins, 1668.

—. Philosophia Pia, or a Discourse of the religious temper and tendencies of 
the experimental philosophy which is profest by the Royal Society, Londres, 
printed by J. Macock for James Collins, 1671.



carme font paz42

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Jacob, James R., Henry Stubbe, Radical Protestantism and the Early Enlighten-
ment Nueva York, Cambridge University Press, 1983.

Matar, Nabil. Henry Stubbe and the Beginnings of Islam: The Originall & Prog-
ress of Mahometanism, Nueva York: Columbia University Press, 2014.

Norton, Marcy. «Tasting Empire: Chocolate and the European Internaliza-
tion of Mesoamerican Aesthetics», American Historial Review, junio 2006, 
pp. 660-691.

Sprat, Thomas. The History of the Royal Society of London for the Improving of 
Natural Science, Londres, printed for T.R. for J. Martyn, 1667, pp.4-5.

Stubbe, Henry. «An Account of the Grammatical Part of the Controversy 
between Dr. Wallis and Mr. Hobbes» (1657), en Sir William Molesworth 
(ed), The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury, Londres, Long-
man & Brown, 1845, vol. 7.

Stubbe, Henry. An Enquiry into the supremacy spiritual of the kings of England, 
occasioned by a proviso in the late act of parliament against conventicles, 
Londres, The National Archives, Calendar of State Papers, 20/275/220.

—. The Indian Nectar, or a Discourse concerning Chocolata, wherein the nature 
of the Cacao-nut, and the other ingredients of that composition, is examined, 
Londres, printed for Andrew Crook, 1662.

—. Campanella Revived, or an Enquiry into the History of the Royal Society, 
Londres, printed for the author, 1670.

Smith, Nigel. Literature and Revolution in England, Oxford, The Clarendon 
Press, 1994.

T.M. A Letter Concerning the Present State of Physick, and the Regulation of the 
Practice of it in this Kingdom. Written to a Doctor here in London, Londres, 
printed for Jo. Martyn and Ja. Allestry, 1665.

Thompson, George. A Check given to the insolent garrulity of Henry Stubbe: In 
Vindication of My Lord Bacon, and the Author, with an assertion of experi-
mental philosophy, Londres, printed for Nat. Crouch, 1671.

Vaughan, Louella, y Richard Thompson, The Physicians 1660-2018: Ever Per-
sons Capable and Able, Londres, Royal College of Physicians, 2013.

Winstanley, Gerrard. Saints Paradise or the Fathers teaching the only satisfac-
tion to waiting souls, Londres, printed for G. Calvert, 1642.

Worden, Blair. God’s Instruments: Political Conduct in the England of Oliver 
Cromwell Londres, Oxford University Press, 2013.


