
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

CATÓLICOS EN JAVA.
MISIONES RELIGIOSAS EN LA BATAVIA

DE LOS SIGLOS XVII Y XVIII

Antonio C. Campo López
Universidad Nacional de Educación a Distancia

antoniocampolopez@gmail.com

cita recomendada: Antonio C. Campo López, «Católicos en Java. Misiones 
religiosas en la Batavia de los siglos xvii y xviii», Nuevas de Indias. Anuario del 
CEAC, VIII (2023), pp. 124-149.
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.108

Recepción: 5 de junio de 2023 / Aceptación: 5 de diciembre de 2023

resumen
Al igual que la expansión ibérica en Asia se desarrolló desde sus metrópolis de 
Goa y Manila, la expansión neerlandesa repitió este modelo desde Batavia. En el 
norte de la isla de Java los neerlandeses establecieron la capital y base de opera- 
ciones de su Compañía Unida de las Indias Orientales, más conocida como voc. Una  
nueva ciudad que, gracias a su estratégica situación y al amparo de su actividad 
económica, albergó una importante población. La nueva sociedad batava aunque 
estuvo fuertemente jerarquizada fue una sociedad heterogénea compuesta por 
gente de diversas procedencias, siendo la comunidad católica uno de sus grupos 
más importantes. Pese a que el catolicismo estaba prohibido en la ciudad, ello no 
fue obstáculo para que fuera practicado en la esfera privada. Las misiones religio-
sas que visitaron la ciudad nos informan de la existencia de una comunidad crip-
tocatólica que a día de hoy no ha sido suficientemente estudiada.

palabras clave
Batavia, Cochinchina, Criptocatolicismo, Jacatara, Mardicas, Makasar.

ISSN: 2462-7291



católicos en java 125

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

abstract
English title: Catholics in Java. Crypto-Catholicism and religious missions in Bat-

avia in the 17th and 18th centuries.
As well as the Iberian expansion in Asia developed from its metropolises of Goa 
and Manila, the Dutch expansion repeated this pattern from Batavia. In the north 
of the island of Java, the Dutch established the capital and base of operations for 
their United East India Company, aka voc. A new city that due to its strategic 
location and under the protection of its economic activity, hosted an important 
population. The new Batavian society, even though it was very hierarchical, was 
a heterogeneous society made up of people of different origins and the Catho-
lic community was one of its most important groups. Although Catholicism was 
prohibited in the city, this was not an obstacle for it to be practiced in the private 
sphere. The religious missions that visited the city inform us of the existence of 
a crypto-Catholic community that to this day has not been sufficiently studied.

keywords
Batavia, Cochinchina, Crypto-Catholicism, Jacatara, Mardicas, Makassar.

origen y fundación

En 1619, en la costa nordeste de Java, los neerlandeses fundaron 
Batavia. La elección de este emplazamiento no fue causal. El lugar, 
en la desembocadura del río Ciliwung, ya contaba con una impor-

tante tradición comercial. Desde el siglo xii, se había desarrollado en 
torno a su puerto la ciudad de Sunda Kelapa, importante enclave comer-
cial del reino hinduista de Sunda cuya capital, Pakuan Pajajaran, se loca-
lizaba a dos días de distancia en el interior (cerca de la actual ciudad de 
Bogor). En 1513 Sunda Kelapa recibió la visita de los primeros barcos 
europeos. Fueron los portugueses quienes, tras su conquista de Malaca 
en 1511, visitaron la cercana costa del reino de Sunda. Más de una década 
después, en 1522, una embajada lusa consiguió firmar un tratado de 
amistad con el rey de Sunda (la primera alianza entre un reino europeo 
y un reino de la actual Indonesia).1 Tres años después, en 1526, el reino 

1 Como consecuencia de este acuerdo se estableció una estela conmemorativa 
que actualmente se puede visitar en el Museo Nacional de Indonesia. Este padrão 



antonio c. campo lópez126

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

musulmán de Demak reaccionó contra esta alianza sunda-portuguesa. 
Fatahillah, líder militar vinculado al sultanato de Demak, ocupó Sunda 
Kelapa2 y renombró el lugar como Jayakarta3 («gran victoria» en sáns-
crito que será adoptada como Jacatra o Jacatara por los ibéricos). De 
este modo la región quedó durante el resto de la centuria bajo la órbita 
del sultanato de Demak y del nuevo poder emergente de la región: el 
sultanato de Bantén, heredero del antiguo reino de Sunda e islamizado 
durante la primera mitad del siglo xvi desde Demak. Bajo el reinado de 
sus dos primeros sultanes, Maulana Hasanudin (1552-1570) y su sucesor 
Maulana Yusuf,4 Bantén se convirtió en el mayor poder del oeste de Java 
gracias a su control de la pimienta de la región de Lampung en la vecina 
isla de Sumatra.5 Así fue hasta finales del siglo xvi cuando la llegada de 
nuevos barcos europeos (esta vez neerlandeses) produjo un cambio en 
su situación. En junio de 1596, el sultán de Bantén asistió a la llegada 
de la primera expedición holandesa: una flota perteneciente a la Com-
pagnie van Verre, la primera compañía comercial holandesa fundada 
en Amsterdam y capitaneada por Cornelis de Houtman. Fue la primera 
de muchas visitas. Este primer viaje, aunque obtuvo una escasa renta-
bilidad, abrió la posibilidad del acceso directo a la especias (hasta ese 

de 2 metros de altura fue hallado en 1918 en el actual centro de Yakarta, el lugar 
donde se situaría la línea de costa en ese periodo (a un kilómetro de la línea actual). 
Adolf Heuken sj, Historical Sites of Jakarta, Jakarta, Cipta Loka Caraka, 2000, p. 24.

2 Daya Negri Wijaya, Malacca Beyond European Colonialism (15th-17th centu-
ries), Tesis doctoral, Oporto, Universidade do Porto, 2022, pp. 145-146.

3 Hermanus J. de Graaf y Theodore G. Th. Pigeaud, De eerste Moslimse Vorsten-
dommen op Java. Studiën over de staatkundige Geschiedenis van de 15e en 16e eeuw, 
vol. 69, ‘s-Gravenhage, Martinus Nijhoff, Verhandelingen v.h. Kon. Instituut voor 
Taal-, Land- en Volkenkunde, 1974, p. 119.

4 Ratu A. Kusumawardhani, Kemas R. Kurniawan y Susanto Zuhdi, «Between 
Sacred Nagara and Resilience Planning: The Transformation of Banten Port City 
in the 16th to 17th Century», evergreen, Joint Journal of Novel Carbon Resource 
Sciences & Green Asia Strategy, ix: 2 (2022), pp. 571-576.

5 Hermanus J. de Graaf y Theodore. G.Th. Pigeaud, De eerste Moslimse Vorsten-
dommen op Java. Studiën over de staatkundige Geschiedenis van de 15e en 16e eeuw, 
vol. 69, ‘s-Gravenhage, Martinus Nijhoff, Verhandelingen v.h. Kon. Instituut voor 
Taal-, Land- en Volkenkunde, 1974, p. 120.



católicos en java 127

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

momento de exclusividad portuguesa) y motivó la creación de nuevas 
compañías comerciales en otras ciudades neerlandesas, las denomina-
das voorcompagnieën. Se inició una nueva fase donde la burguesía de 
estas ciudades decidió participar de forma directa en el mercado asiá-
tico. Un proceso que culminó en 1602 con la creación de la voc (acró-
nimo de Vereenigde Oostindische Compagnie, la Compañía Unida de las  
Indias Orientales). Una nueva organización resultante de la fusión de  
las seis compañías preexistentes y que desde el primer momento contó 
con el apoyo de las autoridades de las Provincias Unidas.6 El 20 de marzo 
de 1602 los fundadores de la voc firmaron con las autoridades de las 
Estados Generales el llamado Octrooi: un documento compuesto por 46 
artículos a través de los cuales las autoridades neerlandesas dotaban a 
la nueva organización de las prerrogativas necesarias para acometer con 
éxito su expansión en Asia.7 

Las flotas de la voc al llegar a Asia tras seguir la ruta portuguesa del 
Índico e intentar alcanzar los destinos más alejados de Insulindia (donde 
se encontraban el clavo de las Molucas y la nuez moscada de las islas 
Banda, las especias más apreciadas) siempre hicieron escala en la costa 
nordeste de Java. Aunque en un principio, tras la conquista del fuerte 
portugués de Ambón (1605), establecieron su primera capital y centro 
de operaciones en Asia en el sur de las Molucas, no tardaron en apre-
ciar la importancia estratégica de Jayakarta y unos años después deci-

6 Un estudio de la voc en: Jaap R. Bruijn, Femme S. Gaastra e Ivo Schöffer, 
Dutch-Asiatic shipping in the 17th and 18th centuries, Publicatiën. Grote serie 165-
167, La Haya, Rijks Geschiedkundige, 1979-1987. Los dos primeros volúmenes 
(vols. 166 y 167, publicados en 1979) detallan el registro y composición de todas 
las flotas. El tercero (vol. 165, editado en 1987) aborda el origen y el funciona-
miento de la organización.

7 Por el artículo 34 se otorgaba a la voc el monopolio de la navegación y del co- 
mercio de los territorios situados al oeste del estrecho de Magallanes y al este del 
cabo de Buena Esperanza y por el artículo 35 la firma de tratados en representación 
de los Estados Generales así como la construcción de fuertes, el alistamiento de sol-
dados y el nombramiento de gobernadores. Gerrit J. Knaap, De ‘core business’ van 
de voc; Markt, macht en mentaliteit vanuit overzees perspectief, Utrecht, Universi-
teit Utrecht, 2014, p. 13.



antonio c. campo lópez128

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dieron trasladar su base logística a este lugar. En 1613, el primer fuerte, 
hecho inicialmente de madera, fue reforzado en piedra. Pero los neer-
landeses no fueron los únicos europeos en apostar por este lugar. Junto a 
ellos, los ingleses también consideraron la importancia del lugar (como 
puerta de acceso a Asia y cerca del sultanato de Bantén que recorde-
mos controlaba el comercio de la cercana pimienta de Sumatra) y cons-
truyeron su primer fuerte-almacén en 1615. Fue el inicio de una lucha  
por hacerse con el control de Jayakarta: europeos y javaneses se dispu- 
taron su dominio. Finalmente, entre finales de 1618 e inicios de 1619, los 
holandeses apoyados por Bantén se impusieron a unos ingleses apoya- 
dos por Demak. Aunque el enfrentamiento militar arrasó el lugar, sobre los 
restos de Jayakarta, los vencedores fundaron la nueva ciudad de Batavia. 

Quedaba de esta forma constituida la nueva capital de la voc en Asia. 
Desde ese momento, en pocos años, el que fuera un pequeño puerto 
comercial javanés se convirtió en una metrópoli asiática. Desde su fun-
dación, gracias a su estratégica situación como lugar de llegada de todas 
las flotas holandesas que operaban entre Europa y Asia y como punto 
de interconexión de todas sus rutas regionales asiáticas, la ciudad expe-
rimentó un fuerte crecimiento.8 Desde su puerto, los barcos de la voc, 
en función de los vientos monzónicos, lograban alcanzar los diferentes 
centros comerciales del continente. Este papel de conexión interregio-
nal entre los diferentes ámbitos asiáticos convirtió a Batavia en un gran 
centro económico. Una de las mayores consecuencias de convertirse en 
un enclave comercial fue la llegada de poblaciones procedentes de otras 
regiones asiáticas.

8 Todos los años Batavia asistía a la llegada de una flota europea procedente 
del mar del Norte. El descubrimiento de la ruta de los 40 rugientes por Hendrick 
Brouwer en 1611 (tomada como ruta regular de navegación por los barcos de la 
voc desde 1615, la llamada Brouwersroute) impulsó continuas llegadas al acor-
tar a la mitad la travesía por el Índico desde el sur de África. Robert Parthesius, 
Dutch Ships in Tropical Waters: The Development of the Dutch East India Company 
(voc), Shipping Network in Asia 1595-1660, Amsterdam, Amsterdam University 
Press, 2008, p. 138.



católicos en java 129

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

una sociedad compleja

Como hemos mencionado anteriormente, durante sus primeras déca-
das la nueva ciudad alcanzó un desarrollo económico que originó una 
sociedad compleja compuesta en su cúspide por una élite neerlandesa de  
funcionarios y comerciantes de la voc. Una minoría que gobernaba  
sobre una amplia y heterogénea población. Los habitantes neerlande-
ses constituían el grupo social minoritario (representaban apenas el 7% 
del total de habitantes),9 pero al concentrar el poder político y econó-
mico de la ciudad pudieron ejercer el control sobre una población que 
cada vez era más numerosa. La intensa actividad comercial de esta inci-
piente metrópoli fue un polo de atracción de gente de diversa proceden-
cia. Durante las décadas posteriores a su fundación, junto a los europeos 
(además de holandeses, también hay que incluir entre los empleados de 
la voc a europeos de diverso origen como alemanes o franceses) se asen-
taron personas procedentes de otras islas de Indonesia (Sulawesi, Molu-
cas e islas menores de la Sonda), chinos, japoneses,10 mercaderes africa-
nos de la costa del Índico, árabes y, sobre todo, esclavos (el grupo más 
numeroso). El miedo holandés a ser invadidos por poblaciones javane-
sas (en 1628 y 1629 la ciudad logró superar con muchas dificultades un 
doble asedio del sultán Agung de Mataram) hizo que se fomentara la 
llegada de grupos de fuera de Java para cubrir la demanda de mano de 
obra que requería la actividad económica y doméstica de la ciudad. En 
primer lugar, fueron los esclavos (fáciles de adquirir en los centros de 
venta esclavista del sureste de Asia), el segundo lugar lo conformaron 
los chinos y en tercer lugar estuvieron los llamados mardicas.11

9 Hendrik Niemeijer, «The free Asian Christian community and poverty in 
pre-modern Batavia», en Jakarta-Batavia: Socio-cultural Essay, eds. Kees Grijns y 
Peter J.M. Nas, Leiden, kitlv Press, 2000, p. 76.

10 Naojiro Murakami, «The Japanese at Batavia in the xviith Century», Monu-
menta Nipponica, II: 2 (1939), pp. 355-373. Los japoneses, muchos de ellos cris-
tianos e hijos de matrimonios mixtos entre europeos y japoneses, procedían de 
Hirado y Nagasaki.

11 Hendrik Niemeijer, «The free Asian Christian community and poverty in 
pre-modern Batavia», en Jakarta-Batavia: Socio-cultural Essay, eds. Kees Grijns 



antonio c. campo lópez130

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Dentro de esta compleja sociedad destacó el grupo de los mardicas 
(mardijkers), término con el que los neerlandeses designaban a todos los 
asiáticos procedentes de las zonas de influencia portuguesa (costas de 
Coromandel y Bengala,12 Malaca y las islas Molucas). Libertos (el signifi-
cado actual esta palabra en lengua malaya, merdeka, es el de hombre libre) 
que llegaban a Batavia en busca de oportunidades económicas especial-
mente a partir de las conquistas neerlandesas de las plazas lusas de Galle 
(Sri Lanka, 1640), de Malaca (1641), de la costa de Malabar (1661) y de 
Cochin (1663). Esta abundante población mardica aportó a la ciudad 
una notable impronta cultural ibérica. Asiáticos de origen que tras más 
de un siglo bajo dominio portugués se habían convertido en poblaciones 
lusófonas. De este modo fueron los responsables de que el portugués se 
convirtiese en la lengua más hablada en Batavia y aunque su inclusión en 
el ámbito de la voc les había llevado a sustituir su catolicismo original 
por el protestantismo, los mardicas conservaron el portugués como su 
lengua materna13 y dispusieron de iglesias donde los ministros protestan-
tes, los dominees, realizaban sus oficios en portugués.14 A pesar de inte-

y Peter J.M. Nas, Leiden, kitlv Press, 2000, p. 76. En 1679 para un censo de 
32.100 personas, más de la mitad eran esclavos. Los mardicas constituían el 
segundo grupo, seguidos de los chinos y los insulindios (si consideramos a java-
neses, balineses y malayos en el mismo grupo): esclavos 16.695 (51,97%), mar- 
dicas 5.348 (16,64%), chinos 3.220 (10,02%), europeos 2.227 (6,93%), javane- 
ses 1.391 (4,33%), balineses 1.364 (4,24%), malayos 1.049 (3,26%), mestizos 
(europeos-asiáticos) 760 (2,36%).

12 Manilata Choudhury, «The mardijkers of Batavia: construction of a colonial 
identity (1619-1650)», Proceedings of the Indian History Congress, lxxxv (2014), 
pp. 901-910.

13 Chris Joby, «Taalcontact tussen het Nederlands en andere talen in de Indi-
sche archipel in de zeventiende eeuw», Internationale Neerlandistiek, lx: 3 (2022), 
p. 262. En 5 escuelas fundadas por la voc Batavia el portugués junto al malayo era 
la lengua vehicular. En 1672, tras la fundación de una nueva iglesia en la ciudad, 
se decidió que se ofrecerían dos servicios religiosos en portugués, dos en malayo 
y uno en neerlandés. 

14 La primera edición de la Biblia en portugués fue realizada en Batavia. Stefan 
Halikowski-Smith y Luis Henrique Menezes Fernandes, «The Unquiet Religious 
Backdrop to European East Indies Trade: Christian Polemical Literature and the 



católicos en java 131

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

grarse como nuevos ciudadanos de la capital holandesa en Asia, muchos 
de ellos conservaron rasgos de su tradición cultural ibérica anterior y en 
su esfera privada mantuvieron su fe católica.

los católicos de batavia

Como ciudad fundada por comerciantes protestantes, desde el punto de 
vista religioso, Batavia fue una ciudad de la Reforma y como capital de la 
voc sus autoridades siempre ejercieron una fuerte tutela sobre la iglesia 
reformista establecida en estos nuevos territorios. En el primer sínodo 
de Batavia (acto fundacional de la iglesia reformada en Asia celebrado el  
21 de enero de 1621) estuvo supervisado por un comisario político  
de la Compañía. Durante los años posteriores, todas las decisiones reli-
giosas estuvieron supervisadas desde el poder político de la ciudad. Los  
pastores protestantes, ante todo, eran empleados y estaban a sueldo de la  
voc15 y como trabajadores de la Compañía eran los responsables de  
llevar a cabo las prácticas religiosas sobre una comunidad de predo-
minio asiático. A finales del siglo xvii, de las cuatro iglesias que había 
en Batavia dos eran para los feligreses neerlandeses, una tercera para el 
público malayo y una cuarta para la comunidad de habla portuguesa.16 
En 1695 debido al crecimiento de la población mardica fue necesaria la 
construcción de una segunda iglesia para el culto en portugués (quinta 
iglesia de la ciudad), una iglesia de mayor capacidad situada fuera del 
recinto fortificado (la actual Gereja Sion).17

Pese a la red de iglesias protestantes establecida en Batavia, el cato-
licismo, aunque de manera clandestina, también estuvo presente en la 

First Portuguese Translation of the Bible, 1642-1694’», Electronic Journal of Portu-
guese History, xiii: 2 (2015), pp. 56-79.

15 Jean Gelman Taylor, The Social World of Batavia: European and Eurasian in 
Dutch Asia, Wisconsin, The University of Wisconsin Press, 1983, p. 21.

16 Andrew Spicer, «Dutch churches in Asia», en Parish Churches in the Early 
Modern World, ed. Andrew Spicer, London, Routledge, 2016, p. 322. 

17 Adolf Heuken SJ, Historical Sites of Jakarta, Jakarta, Cipta Loka Caraka, 2000, 
pp. 131-133.



antonio c. campo lópez132

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

ciudad. Una de las directrices de la voc en su gobierno asiático fue la 
primacía del interés económico sobre todo lo demás. El mantenimiento 
de su estructura comercial requirió la admisión de diversas poblaciones 
en Batavia y para incentivar esta llegada se permitió de forma extraofi-
cial la práctica de sus cultos. Chinos y musulmanes así lo hicieron con-
tando con sus templos en la ciudad. En el caso del catolicismo, muchos 
gobernadores de la voc toleraron su práctica en la esfera privada, en el 
interior de las casas de Batavia. El misionero protestante Justus Heurnius 
durante su estancia en Batavia (1624-1633) se quejó de la actitud «cesa-
ropapista» de los gobernadores generales.18 Algunos de estos gobernan-
tes como Johan Maetsuyker, protagonista del mandato más largo de la 
historia de la organización (1653-1678),19 eran de procedencia católica, 
factor que sin duda influyó en la existencia de una cierta permisividad 
desde el gobierno asiático de la voc. Frente a la tolerancia de algunos de 
los gobernadores, eran los pastores calvinistas los encargados de velar 
por las restricciones del culto católico en Batavia. Sin embargo, la permi-
sividad de las autoridades de la voc permitió la práctica de cultos cató-
licos en muchas de las casas de Batavia. Las visitas de religiosos católi-
cos a Batavia nos ponen de manifiesto esta realidad. Un acercamiento a 
sus testimonios durante sus cortas estancias en la ciudad nos servirá para 
conocer algunos de sus detalles y para poder confirmar si hubo una con-
tinuidad de estas prácticas durante los dos primeros siglos de existencia 
de la ciudad.

siglo xvii

La llamada «Guerra de los 80 años», la contienda europea entre la Monar-
quía Hispánica y los Estados Generales tuvo su continuidad en Asia. La 
voc como representante de las Provincias Unidas en Asia protagonizó un 

18 Johannes van den Berg et alii, Biografisch Lexicon voor de Geschiedenis van 
het Nederlandse Protestantisme, Deel iv, Kampen, Kok-Kampen, 1998, p. 195.

19 Procedente de una familia de Bruselas, estudió derecho en Lovaina. Otro 
gobernador regional como Arnold de Vlaming van Oudtshoorn, gobernador de 
Ambón, también procedía de una familia católica. 



católicos en java 133

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

duro enfrentamiento con los ibéricos en este continente. Una guerra que 
se inició en Asia en 1600 con la llegada de la flota holandesa al mando de 
Oliver Van Noort a la bahía de Manila y finalizó 1649 con la última bata-
lla entre españoles y neerlandeses en Ternate, fecha en la que se pusieron 
en práctica los términos de paz acordados un año antes en Westfalia (la 
Tregua de Amberes de 1609 nunca fue respetada en Asia). Este enfrenta-
miento hizo que Batavia, en principio, siempre fuese un territorio hostil 
para los ibéricos en Asia. Sin embargo, pese a ello, registramos la pre-
sencia de españoles en la capital javanesa ya que la guerra hispano-ho-
landesa provocó que muchos españoles, en calidad de presos, visitaran e  
incluso permanecieran varios años en Batavia y de esta forma pasasen  
a integrar su incipiente comunidad criptocatólica.20

Tras los soldados, el siguiente grupo de visitantes lo conformaron los 
religiosos de las diferentes órdenes asentadas en Filipinas. Por su situa-
ción, como encrucijada de las rutas asiáticas más importantes, el puerto 
de Batavia fue un lugar frecuentemente visitado por barcos proceden-
tes de otros puertos asiáticos, especialmente de los dos más cercanos: 
Malaca y Macasar. La situación de ambos lugares (a poco más de una 
semana de navegación) no fue desaprovechada por los religiosos ibéri-
cos establecidos en ellos. Malaca, el gran centro comercial de la penín-
sula malaya (perteneciente al Éstado da Índia desde su conquista en 1511 
hasta su pérdida ante la voc en 1641) y Macasar, el sultanato del sur 
Sulawesi (aliado preferente de los gobernadores españoles de Manila) 
fueron punto de partida de muchos religiosos portugueses y españoles.21 

20 Para finales de 1624 se registran 36 españoles presos en Batavia. Jan Ernest 
Heeres, Dagh-registers gehouden int Casteel Batavia vant passerende daer ter 
plaetse als over geheel Nederlandts-India, 1624-29, La Haya, Martinus Nijhoff, 1896,  
p. 118.

21 Entre 1622 y 1783 se registran al menos 190 visitas de religiosos católicos 
a Batavia. Jan Sihar Aritonang y Karel Steenbrink, eds., A History of Christianity 
in Indonesia, Leiden, Brill, 2008, p. 122. De este amplio grupo más de un tercio 
fueron protagonizadas por los jesuitas. Un registro obtenido de las investigacio-
nes de Joseph J. Th. Wijnhoven: Joseph J. Th. Wijnhoven, «List of Roman Catholic 
priests in Batavia at the time of the voc», Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft, 
xxx (1974), pp. 13-38; 127-138.



antonio c. campo lópez134

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Además de Malaca y Macasar, registramos la llegada de españoles 
desde otros lugares más lejanos, como desde la isla Hermosa, la actual 
Taiwán. Tal fue el caso del franciscano Antonio de Santa María Caba-
llero quien, tras varios años de prédica en China (1633-1636) y por 
culpa de un naufragio, recaló en la factoría holandesa de Taiwán desde 
donde se ordenó su traslado a Batavia. El franciscano fue bien tratado 
e incluso se le permitió atender las demandas de los residentes católi-
cos de la ciudad.22 Finalmente en 1637 tuvo el permiso para regresar  
a Manila.23 La conexión Taiwán-Batavia fue usada en más ocasiones. 
En noviembre de 1642 llegó a Batavia un nuevo grupo de dominicos y 
franciscanos. Después de la derrota española en Taiwán un considerable 
número de presos españoles fueron destinados a Batavia y una pequeña 
comunidad española formada por una cincuentena de personas pasó 
a residir en la capital de la voc, aunque no por mucho tiempo ya que 
el líder de los religiosos de este grupo, el comisario Juan de los Ánge-
les, consiguió el permiso para dejar la ciudad. El gobernador Antonio 
Van Diemen (que acababa de fundar una escuela de latín en Batavia) 
les otorgó una licencia para ir al sultanato de Macasar. Meses más tarde, 
en febrero de 1643, el grupo partió de Batavia en dirección a Manila: al 
comisario Juan de los Ángeles le acompañaron media docena de reli-
giosos. Entre ellos no se encontraba fray Pedro Ruiz quién al morir por 
enfermedad fue enterrado en Batavia.24 El gobernador (los dominicos 

22 Juan Ferrando op, Historia de los Padres Dominicos en las Islas Filipinas y en 
sus misiones del Japón, China, Tung-Kin y Formosa, II, Madrid, Imprenta y estereo-
tipia de M. Rivadeneyra, 1870, p. 379.

23 Otto Maas ofm, Cartas de China. Documentos inéditos sobre Misiones Fran-
ciscanas del siglo xvii, Sevilla, J. Santigosa, 1917, p. 8.

24 Artur Basílio de Sá, Documentação para a História das Missões do Padroado 
Portugues do Oriente, Insulindia, vol. v, Lisboa, Agencia Geral do Ultramar, 1958, 
p. 532. El dominico gallego Teodoro Quirós de la Madre de Dios llegó a Manila en 
1627, donde fue profesor en el Colegio de Santo Tomás antes de establecerse en 1632 
en Taiwán. La expulsión española de Taiwan por parte de los holandesa le llevó a 
Batavia donde residió antes de establecerse en Macasar. Entre el grupo que le acom-
pañó se cita a fray Onofre, fray Basilio, los padres Teodoro de la Madre de Dios, 
Pedro de Chaves y el hermano Amador.



católicos en java 135

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

destacaron su buen trato) dio permiso para que recibiera los sacramen-
tos católicos y fuera enterrado en ceremonia católica en la iglesia princi-
pal.25 Tras el entierro, viajaron hasta Macasar por medio de embarcacio-
nes malayas, para desde allí, gracias a la ayuda económica de su sultán, 
alcanzar su destino final de Manila.26

Dos años después, un nuevo religioso, esta vez, de forma voluntaria, 
el jesuita aragonés Pedro Francisco de Jaca, llegó a Batavia.27 El jesuita 
tras residir varios años en el sur de la India fue enviado en 1644 a Malaca 
para hacerse cargo de su comunidad católica. La invasión neerlandesa de 
la ciudad tres años antes había hecho que esta población fuera obligada 
a adoptar el protestantismo. Desde Malaca, el jesuita viajó a Batavia para 
negociar con las autoridades holandesas la norma que obligaba a todos 
los religiosos católicos de Malaca a abandonar la ciudad en caso de que 
no aceptaran el protestantismo. El jesuita residió durante siete meses en 
Batavia, desde noviembre de 1645 hasta mayo de 1646. Tiempo durante 
el cual se ocupó de forma clandestina de su comunidad católica.28 Final-
mente, fue expulsado por las autoridades de la voc lo que le llevó a tras-
ladarse junto a otros 200 católicos a Macasar.29 

El aragonés coincidió durante su estancia en Batavia con el también 
jesuita francés Alexandre de Rhodes quien, a bordo de un barco holan-

25 Baltasar de Santa Cruz op, Historia de la Provincia del Santo Rosario de Filipi-
nas, Japón y China del Sagrado Orden de predicadores, ii, Zaragoza, Pascal Bueno, 
1693, p. 53. 

26 Emma Helen Blair y James Alexander Robertson, eds., The Philippine Islands: 
1493-1898, vol. 35, Cleveland-Ohio, The Arthur H. Clark Company, 1906, p. 162; 
Baltasar de Santa Cruz op, Historia de la Provincia del Santo Rosario de Filipinas, 
pp. 54-55. 

27 Hubert Jacobs sj, Documenta Malucensia, vol. iii, Roma, Jesuit Historical Insti-
tute, 1984, p. 575. Nacido en 1609 en Mallén, Zaragoza, y ordenado como jesuita en 
1626 llegó a la India procedente de Lisboa en 1637.

28 Hubert Jacobs sj, Jesuit Makasar Documents, 1615-1682, Roma, Jesuit Histor-
ical Institute, 1988, Int. 17 y pp. 68-69. Jacobs calculaba en unas 3000 personas las 
integrantes de esta comunidad.

29 Hubert Jacobs sj, Jesuit Makasar Documents, Int., 17. En el sultanato del sur 
de Sulawesi obtuvo una buena posición como consejero y embajador de su sultán.



antonio c. campo lópez136

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dés, procedente de China y tras varias décadas de estancia en Vietnam, 
llegó en marzo de 1646 para iniciar una estancia de más de seis meses. 
Rhodes llegó con otros dos jesuitas, el portugués Diogo de Olivera y 
el italiano Stanislao Torrente. De los tres fue el único en desembarcar. 
Gracias a su origen francés se le concedió el permiso (en esta ocasión 
la guerra ibérico-holandesa impidió el desembarco de sus dos compa-
ñeros). El relato del francés es un buen ejemplo para ver la vitalidad del 
catolicismo en la sociedad batava. Todos los días, durante cinco meses, 
el jesuita celebró misa clandestina en la casa de un importante comer-
ciante de origen portugués. Rhodes nos habla de la presencia de solda-
dos franceses y portugueses al servicio de la voc entre los asistentes. 
Finalmente, Rhodes fue sorprendido celebrando una de sus misas lo 
que le llevó a estar encarcelado durante tres meses, hasta que fue libe-
rado por orden del gobernador Cornelis van der Lijn. Tras su liberación, 
a finales de octubre de 1646, el jesuita francés partió en un barco portu-
gués hacia Macasar.30 

Quince años después, en 1661, registramos una nueva visita, esta vez 
por parte de dos jesuitas portugueses, Manuel Soares y Manuel Miranda, 
quienes procedentes de Macasar recalaron de forma temporal en el puerto 
de Batavia. Los portugueses, pese a sus temores, fueron muy bien reci-
bidos por el ya citado gobernador Maetsuyker. Se alojaron en el centro y 
dispusieron de una gran libertad de movimientos. El escolta asignado era 
un miembro de la comunidad criptocatólica de Batavia, un empleado de 
la voc nacido en Taiwán y de padres portugueses. Los jesuitas durante 
su asistencia debieron atender todo tipo de peticiones por parte de esta 
comunidad. Siempre de forma clandestina, puesto que las prácticas cató-
licas seguían penadas con multas, atendieron esta demanda. Conocían lo 
acontecido con Alexandre Rhodes años atrás, por lo que intentaban per-
manecer lo más alejados posibles de los pastores protestantes que vigi-
laban su actividad. Sin embargo, su estadía fue muy intensa con nume-

30 P. Alexandre de Rhodes, Voyages et missions du Père Alexandre de Rhodes 
de la compagnie de Jésus en la Chine et autres royaumes de l’ Orient. Nouvelle édi-
tion par un père de la même compagnie, París, Julien, Lanier et Cie éditeurs, 1854,  
pp. 348-375.



católicos en java 137

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

rosas solicitudes de bautizos y confesiones. Las demandas provenían de 
gente de diversa procedencia: desde trabajadores de la India hasta muje-
res procedentes de Japón pasando por empleados de la voc (con sus res-
pectivas familias) o soldados de origen francés, italiano, alemán, español 
o filipino al servicio de la Compañía.31 El jesuita Manuel Soares afirmaba 
de forma optimista que dos tercios de los habitantes eran católicos que 
profesaban su fe en secreto, el tercio restante lo formaban los protestan-
tes neerlandeses. En poco más de una semana la pareja de jesuitas rea-
lizó 350 bautizos.32

El fin de la experiencia española en las Molucas también provocó la lle-
gada de más religiosos católicos a Batavia. Fue el caso de los tres jesuitas 
expulsados de la isla de Siao en 1677 (pequeña isla al norte de Sulawesi, 
último reducto español donde los jesuitas se encontraban acompañando 
a la última guarnición española de las Molucas). Expulsados por el gober-
nador neerlandés de las Molucas, tras dos años de estancia en Ternate  
Carlo Giovanni Turcotti junto a Jerónimo de Cebreros y Manuel Español  
fueron llevados a Batavia donde permanecieron ocho meses (entre 
noviembre de 1679 y julio de 1680) antes de obtener el permiso para 
regresar a Manila vía Macao. El jesuita italiano Turcotti reconoce haber 
atendido a la alta demanda de la población católica de la ciudad: confesó 
a más de 500 personas gracias a sus conocimientos de francés, italiano  
y latín.33

Desde Europa, el inicio del interés francés en el Sudeste Asiático 
también provocó que nuevos religiosos católicos recalaran en Batavia 
antes de alcanzar sus destinos finales de Siam y Vietnam. Los intere-
ses del dicasterio vaticano de Propaganda Fide para Asia siempre conta-
ron con apoyo francés. De esta forma Francia de la mano de Roma con-

31 Archivo General de Indias (en adelante agi), Filipinas, 4, N.53, Real decreto 
para que se vea la carta de Francisco de Parungao. En 1670 el capitán de infante-
ría al servicio de la voc con sede en Batavia, Francisco de Parungao (natural de 
Manila) informa que, como él, hay muchos antiguos súbditos del rey de España 
sirviendo en Manila debido a la mala política de los dirigentes de Filipinas.

32 Hubert Jacobs sj, «Father Manual Soares at Batavia, Netherlands East Indies, 
in 1661», Archivum Historicum Societatis Iesu, lvii (1989), pp. 279-314.

33 Hubert Jacobs sj, Documenta Malucensia, pp. 725-727.



antonio c. campo lópez138

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

siguió sumarse a los ibéricos en las evangelizaciones asiáticas. Las reti-
cencias ibéricas para ceder sus prerrogativas derivadas de su patronato 
sobre las diócesis ya establecidas (Goa, Malaca, Manila) hizo que desde  
el Papado se decidiera la creación en 1658 de nuevos vicariatos para  
asumir la evangelización de Vietnam, ambos a cargo de religiosos fran-
ceses: Heliópolis para Tonquín (en el norte) y Berytus para Cochinchina 
(en el sur).34 De este modo, religiosos franceses de camino a Vietnam 
recalaron en Batavia. Tal fue el caso del jesuita francés Guy Tachard. 
Integrante de la primera embajada oficial del rey Luis xiv al reino de 
Siam, se embarcó en una flota de dos barcos que tras salir de Brest llegó 
en 1685 a Batavia antes de acometer su destino final de Siam. Su relato  
sobre su estancia coincide con la experiencia de los religiosos ibéricos de  
décadas atrás. La comitiva jesuita fue muy bien recibida. El francés des-
taca la presencia en Batavia del jesuita napolitano Domenico Fuciti,  
misionero con larga experiencia en Vietnam que llevaba más de ocho 
meses en la ciudad después de que una tormenta le hiciera recalar en 
su puerto junto a su superior el portugués Emanuel Ferreira. Tachard 
ensalza la libertad de movimientos que disfrutaron desde su llegada. 
Además de recibir en su residencia la visita diaria de muchos católicos, 
celebraban misas todos los domingos. Esta labor provocó la reacción de 
pastores protestantes que lograron que el gobernador pusiera un guar-
dia a los jesuitas para evitar que persistieran en estas prácticas. Durante 
los días posteriores, los jesuitas no tardaron en recibir nuevas peticio-
nes de ciudadanos de Batavia. Tachard relata que unos meses antes, los 
portugueses de la ciudad habían solicitado al Consejo de la voc el per-
miso para edificar una iglesia católica y que estaban dispuestos a pagar 
una tasa anual por su existencia (una petición que había sido enviada a 
Europa para su posible aprobación).35

34 Ambos a cargo de vicarios franceses: Pallu y Lambert de la Motte. Le siguió 
un tercero en Siam (Metellopolis).

35 Guy Tachard, Voyage de Siam, des peres jesuites, envoyez par le roy aux Indes 
& à la Chine: avec leurs observations astronomiques, et leurs remarques de physique, 
de géographie, d’hydrographie, & d’histoire, París, Chez Arnould Seneuze et Daniel 
Horthemels, 1686, pp. 154-167.



católicos en java 139

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Los intentos evangelizadores en Vietnam también tuvieron su influen-
cia indirecta en Batavia en forma de llegada de nuevos religiosos desde 
Manila a causa del bloqueo luso del acceso a Vietnam por Macao. En 
1678 Roma había dividido el vicariato de Tonquín en Tonquín Occi-
dental (para los religiosos franceses a través de la sociedad misionera 
francesa) y Tonquín Oriental (para los dominicos españoles de Manila).  
Las autoridades lusas de Macao impidieron el viaje de éstos últimos al 
considerarlo una violación a su tradicional padroado sobre Vietnam. 
Debido a esto, los religiosos españoles descartaron acceder a Vietnam por  
Macao y utilizaron Batavia como puerto de acceso a la península de 
Indochina. En consecuencia, desde Manila partieron en misión evan- 
gelizadora los dominicos Juan Arjona y Juan Santa Cruz (un año des-
pués se les uniría Dionisio Morales), navegaron en un champán chino 
hasta Batavia donde pudieron encontrar plaza en un barco inglés hasta 
su destino final de Vietnam. Durante su estancia de varios meses se alo-
jaron en la casa del capitán chino del barco donde recibieron varias visi-
tas de católicos de la ciudad.36 Tras llegar a Vietnam en 1686, unos años 
más tarde, todos, menos Santa Cruz, fueron expulsados y regresaron a 
Europa en un barco holandés también vía Batavia.37

Estos religiosos que periódicamente visitaban Batavia pudieron tener 
contacto con la comunidad criptocatólica de la ciudad. Ciudadanos que, 
aunque formalmente en el espacio público debían profesar la fe refor-
mista, en el ámbito privado y fuera del control de los pastores y funcio-
narios de la voc, practicaban su fe católica. Los diferentes testimonios de 
los integrantes de estas misiones coinciden en los mismos hechos y situa-
ciones. En todas sus visitas asistimos a la repetición del mismo patrón: 
una población católica ávida de asistencia sacramental que aprovecha la 
escala de sacerdotes en Batavia para poder dar respuesta a sus demandas. 

36 Honorio Muñoz op, Un Apóstol Dominico montañés en Tunkin. Fray Pedro Bus-
tamante: Su apostolado y escritos (1696-1728). Documentos inéditos del siglo xviii, 
Santander, Editorial Cantabria, 1954, pp. 224-225.

37 Honorio Muñoz op, El P. Juan Ventura Díaz, op misionero dominico monta-
ñés en el reino de Tunkín (1715-1724). Su Apostolado misional según documentos 
inéditos de sus contemporáneos, Santander, Centro de Estudios Montañeses, 1958, 
pp. 17-18. 



antonio c. campo lópez140

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

La llegada y estancia temporal de religiosos procedentes de los distintos 
puertos asiáticos era una gran oportunidad para poder obtener los sacra-
mentos y dar respuesta a sus necesidades de culto católico.

siglo xviii

Si durante el siglo xvii el conflicto hispano-holandés en Asia limitó las 
visitas voluntarias de Manila a Batavia, en el siglo xviii la apertura de 
relaciones diplomáticas entre ambos países posibilitó una mayor fluidez 
de las relaciones entre sus capitales asiáticas. Aunque la paz de Westfa-
lia de 1648 tardó en ser reconocida en Asia (el recelo continuó durante 
las décadas posteriores ya que se mantuvo la prohibición de la aper-
tura comercial de Filipinas a los barcos holandeses) sí fue posible que de 
forma lenta y paulatina se abrieran unas tímidas relaciones comercia-
les. Ya durante la segunda mitad del siglo xvii, la escasez de determina-
dos productos en Manila como las anclas (necesarias para la navegación 
de los galeones entre la bahía de Manila y el embocadero de San Ber-
nardino) hizo que algunos barcos españoles visitaran Batavia. Además, 
durante el último tercio del siglo xviii, por primera vez y de manera 
periódica, los españoles pusieron en marcha una alternativa a la tradi-
cional ruta del galeón que conectaba Manila con Acapulco por medio 
de una serie de fragatas y navíos que establecieron una conexión directa 
entre Manila y Cádiz a través de la ruta del Cabo de Buena Esperanza. 
Esta novedosa ruta hizo que Batavia también pasará a ser visitada por 
algunas de estas embarcaciones. Durante el periodo comprendido entre 
1765 y 1784 hasta 15 barcos de la Armada española cubrieron esta nave-
gación.38 Sirva de ejemplo el segundo viaje de la fragata Buen Consejo al 
mando de Juan Casens que tras salir de Cádiz en febrero de 1768 consi-
guió alcanzar Manila en julio del año siguiente. Lo interesante de la tra-

38 Alberto Baena Zapatero, «El comercio asiático en los barcos de la Armada: 
generalas y equipajes entre Manila y Cádiz (1765-1784)», en Carmen Yuste López, 
coord., Nueva España: puerta americana al Pacífico asiático, siglos xvi-xviii, Ciudad 
de México, unam, 2019, p. 286.



católicos en java 141

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

vesía es que debido a los vientos monzónicos el barco permaneció seis 
meses en Batavia39 (entre sus pasajeros se incluían 48 religiosos des-
tinados en Filipinas).40 La posterior creación, en 1785, de la Real Com-
pañía de Filipinas, no hizo más que confirmar la continuidad de esta 
nueva ruta a través del cabo de Buena Esperanza. Un derrotero por el 
Indico, alternativo al tradicional del galeón de Manila, que tanto en su 
navegación de ida como de vuelta atravesaba el estrecho de la Sonda 
y por tanto facilitaba que algunos de estos barcos tomasen escala en  
Batavia.

Además de estas nuevas visitas comerciales, también se mantuvie-
ron las tradicionales visitas religiosas del siglo anterior. La intensa activi-
dad evangelizadora en el Sudeste Asiático tuvo consecuencias indirectas 
sobre la comunidad católica de Batavia. Ya que, si durante el xvii Macasar 
y Malaca fueron los centros emisores, en esta nueva centuria las nuevas 
misiones en este territorio intensificaron los viajes entre Manila y lugares 
como Tonquín y la Cochinchina, muchos de los cuales hicieron escala 
en Batavia. Podemos decir que hubo un tránsito regular de misioneros 
dominicos desde Manila a Vietnam vía Batavia debido a las restricciones 
lusas de hacerlo por Macao. El siglo xviii en Filipinas se inauguró con la 
llegada de un nutrido grupo de dominicos a Manila. De sus 38 integran-
tes, dos no tardaron en abordar la misión de Vietnam y lo hicieron por 
la vía de Batavia. En enero de 1700 partieron el español Bartolomé Sabu-
quillo y el genovés, miembro de Propaganda Fide, Tomás Sextri.41 Fue la 
primera de muchas visitas desde Manila. Tres años después, en 1703, el 
dominico Francisco López tras ser expulsado por las autoridades locales 
de su misión de Tonquín encontró refugio temporal en Batavia antes de 

39 Archivo del Museo Naval de Madrid, Ms.0576. ff. 4-14. Noticias, extractos de 
diarios de navegación y derroteros de distintos viajes realizados desde el puerto  
de Cádiz a los puertos de Manila y Madrás en el Pacífico. 

40 Ramón Espantaleón Jubes, «Jaén y las Islas Filipinas», Boletín del Instituto de 
Estudios Giennenses, clxxxviii (2001), p. 369.

41 Honorio Muñoz op, El P. Juan Ventura Díaz, p. 19; Juan Ferrando op, Histo-
ria de los Padres Dominicos en las Islas Filipinas y en sus misiones del Japón, China, 
Tung-Kin y Formosa, vol. iii, Madrid, Imprenta y estereotipia de M. Rivadeneyra, 
1871, pp. 693-694.



antonio c. campo lópez142

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

conseguir llegar a Manila.42 En 1720, la expulsión de misioneros domi-
nicos en Vietnam y su salida hacia Manila también fue hecha vía Bata-
via. Esta vez fue gracias a una embajada que el gobernador Fernando 
Manuel de Bustillo Bustamante y Rueda mandó a Tonquín al mando del 
general Francisco de Echevesti. El hundimiento del barco a su llegada 
hizo que los españoles tuvieran que alquilar un barco del rey de Siam con 
el que poder navegar hasta Batavia. En la capital holandesa, además de 
encontrarse un barco español, pudieron comprar un nuevo barco con el 
que regresar a Manila.43 En 1731, una comitiva dominica (integrada por 
Pedro Mártir Ponsgrau, Miguel Pajares y Mateo Alonso Lecinian) que 
salió de Manila destino Tonquín también lo hizo por Batavia debiendo 
pasar cuatro meses en la ciudad a la espera de encontrar un barco que les 
llevara a su destino vietnamita. En 1735 partió otra expedición dominica 
desde Filipinas (Luis Espinosa y Francisco Gil de Federich) que, debido a 
las dificultades de hacerlo por Macao, también repitió escala en Batavia.44

Décadas más tarde, Diego de Jumilla o Diego de San Benito de Pa- 
lermo,45 durante su viaje de Manila a la Cochinchina también recaló en 
Batavia. En febrero de 1760, seis meses después de llegar a Manila proce-
dente de México, se embarcó en el patache francés San Gertrudis destino 
Vietnam. En menos de un mes, el 13 de marzo, llegó a Batavia, donde 
tuvo que permanecer varias semanas por carecer de permiso para entrar 
en la Cochinchina. A diferencia de todos sus predecesores disponemos 
por primera vez del testimonio de su estancia. Un documento impor-
tante para conocer el estado de la comunidad católica de Batavia. El fran-
ciscano murciano se convierte en un testigo de excepción de la vida reli-
giosa de la ciudad durante el siglo xviii. Destaca que en Batavia todas las 
prácticas religiosas eran permitidas a excepción de la católica. Los chinos 

42 agi, Filipinas, 129, N.39, f.1, carta de Domingo de Zabálburu sobre Batavia.
43 Honorio Muñoz op, Un Apóstol Dominico, pp. 209-213.
44 Lorenzo García Sempere op, El bienaventurado Francisco Gil de Federich. Su 

vida y martirio, Valencia, Tipog. Moderna, A.C. de M. Gimeno, 1906, pp. 131-136.
45 Félix de Huerta ofm, Estado Geografico, Topografico, Estadistico, Historico-Reli-

gioso de La Santa y Apostolica Provincia de S. Gregorio Magno, Binondo, Imprenta 
de M. Sánchez y Ca., 1865, p. 437. También conocido como Diego Pascual García 
Enciso y Torrecilla. Enterrado en la iglesia de Cho-Cuan (1733-1781).



católicos en java 143

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

disponían de su templo, los musulmanes de su mezquita y los protestan-
tes de hasta tres iglesias para los diferentes cultos cristianos: la principal 
de los calvinistas, una más pequeña (que compara con una ermita espa-
ñola) para los luteranos46 y la llamada de los portugueses (la ya mencio-
nada Gereja Sion) donde se practicaba la liturgia protestante en lengua 
portuguesa. De esta última destaca que, a diferencia de las otras, dispo-
nía de un cementerio adyacente donde eran enterrados todos los católi-
cos que fallecían durante su escala en la ciudad (cita entre ellos al fran-
ciscano portugués P. Andrade y al dominico P. Rodriguez, el primero en 
viaje a la Cochinchina, el segundo en viaje a Tonquín).47 Los francisca-
nos, que desembarcaron en Batavia despojados de sus hábitos y regis-
trándose ante las autoridades como comerciantes, fueron bien recibidos 
por el gobernador general en una residencia, a una legua de distancia del 
centro, donde el capitán de su barco los presentó como franciscanos. Tras 
una recepción que Diego de Jumilla destaca por su buen trato y hospitali-
dad fueron conducidos a la ciudad donde se alojaron en la casa del capi- 
tán Antonio Pacheco donde el franciscano habilitó una habitación para la  
celebración de prácticas católicas. El 19 de marzo celebró su primera  
misa. Fue el inicio de una incesante actividad religiosa de dos a tres misas 
diarias a las que asistían portugueses, españoles y armenios residentes en 
Batavia además de holandeses que todavía conservaban en secreto su fe 
católica. Entre los españoles, además de los muchos marineros que ser-
vían en los barcos de la voc, destacó a Pedro Tagle, sobrino de la mar-
quesa de Salinas (viuda de Juan Manuel Pérez de Tagle, antiguo alcalde 
y castellano del Puerto de Cavite).48 La afluencia de católicos, especial-
mente en la celebración de la Semana Santa, mostraba la tolerancia hacia 

46 Construida en 1749 para el culto de los soldados de la voc de origen alemán. 
Chen Tzoref-Ashkenazi, «German Auxiliary Troops in the British and Dutch East 
India Companies», en Nir Arielli y Bruce Collins, eds., Transnational Soldiers: 
Foreign Military Enlistment in the Modern Era, Nueva York, Palgrave Macmillan, 
2013, p. 36.

47 Lorenzo Pérez ofm, «Fr. Diego de Jumilla y la relación de su viaje desde 
Manila a Batavia en 1760», Erudición Ibero-Ultramarina, iii (1932), pp. 508-527.

48 agi, Indiferente, 152, N. 14, 96(5), ff. 143-144, méritos: Juan Manuel Pérez 
de Tagle.



antonio c. campo lópez144

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

las prácticas católicas que, aunque oficialmente ilegales, eran conocidas 
y permitidas en la ciudad. El franciscano presume de oficiar misas sin 
tener que ocultarse (con las puertas y las ventanas abiertas) y de atender 
confesiones durante el día sin esperar a que fuese de noche.49

Finalmente, en mayo de 1761, tras más de un año de estancia, el fran-
ciscano abandonó Batavia para llegar a su destino final en Vietnam. Atrás 
dejaba una comunidad católica que seguía practicando su fe católica. Entre 
el grupo de españoles que formaban parte de esta comunidad los había de 
diferente procedencia. Además de los mencionados marineros al servi-
cio de la voc, también se incluían algunos llegados como esclavos tras ser 
capturados al sur de Filipinas y ser vendidos como esclavos en Borneo. En 
1759, documentamos la llegada de varios de ellos procedentes de Filipinas 
(entre los que incluía una mujer) después de ser capturados por los moros 
de Joló y Mindanao. Fueron llevados como esclavos a Burney (Brunei), 
para desde allí ser vendidos para servir en Batavia.50 Por tanto, durante su 
estancia, además de las misas diarias, los franciscanos confesaron y aten-
dieron a una heterogénea comunidad formada no sólo por los españoles, 
sino también por un variado grupo de europeos (holandeses, franceses o 
alemanes) y asiáticos (indios y malayos). Como el gran centro político y 
emporio comercial del sur de Asia, Batavia siguió dando la bienvenida a 
muchos católicos de diversa procedencia, como el alemán Johan Kaspar 
Kratz quién llegó en 1788, con 29 años como soldado de la voc (tras alis-
tarse en Amsterdam) pero que durante su estancia de forma clandestina 
practicó su fe católica. Cada vez que un barco portugués llegaba de Macao 
o un barco español lo hacía desde Manila, el soldado alemán acudía al 
puerto con la intención de poder ser confesado por algún religioso que for-
mase parte de la tripulación. Tras dos años de estancia, aprovechó la visita 
del jesuita alemán Philip Sibin para viajar a Macao, lugar donde ingresa-
ría en la orden y acabar como mártir jesuita en Vietnam.51 De este modo, 

49 Lorenzo Pérez ofm, «Fr. Diego de Jumilla», p. 523.
50 agi, Filipinas, 192, N.108, expediente sobre comercio de cautivos. 
51 Charles E. O’Neill sj y Joaquín María Domínguez sj, Diccionario histórico 

de la Compañía de Jesús: biográfico-temático, tomo iii., Infante de Santiago-Piat-
kiewicz, Madrid, Universidad Pontificia de Comillas, 2001, p. 2224.



católicos en java 145

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

la comunidad católica no solo mantuvo la práctica del catolicismo en la 
ciudad, sino que incluso, en determinadas ocasiones, actuó como foco 
de emisión del catolicismo hacia otras regiones asiáticas como Vietnam.

conclusión

A inicios del siglo xix, tras casi dos siglos de prácticas clandestinas, el cato-
licismo fue finalmente autorizado de forma oficial en Batavia. En 1796 el 
parlamento holandés eliminó los privilegios de la Iglesia Reformista. Fue 
la antesala de 1808, año en el que el gobernador Herman Willem Daen-
dels (nombrado por Luis Bonaparte) admitió por primera vez clero cató-
lico y celebraciones católicas en la ciudad. En 1810 sobre una iglesia pro-
testante en desuso, Jacobus Nelissen, prefecto católico, fundó la primera 
iglesia católica en la zona de Weltevreden.52 Se cerró de esta manera un 
periodo, el transcurrido desde 1619 hasta 1810, durante el cual el cato-
licismo fue practicado en la esfera privada de la ciudad. Si bien es cierto 
que la cultura protestante neerlandesa fue la dominante, la capital neer-
landesa en Asia estuvo lejos de ser un reflejo de las ciudades protestan-
tes de donde procedían sus fundadores. Muy influenciada por su entorno 
asiático, Batavia albergó una sociedad heterogénea compuesta por gente  
de diversas procedencias que mantuvieron sus rasgos culturales. Entre 
sus grupos sociales destacó el de los mardicas que, junto a otros europeos  
residentes en Batavia, mantuvieron la práctica de la fe católica en la 
esfera privada. Un catolicismo que en gran parte fue posible gracias a 
las periódicas visitas y frecuentes estancias temporales de religiosos ibé-
ricos en la ciudad. Contactos que permitieron la continuidad de unas 
prácticas católicas durante los casi los dos primeros siglos de historia de 
la actual Yakarta. Los testimonios de los integrantes de algunas de estas 
misiones católicas nos confirman que este catolicismo se mantuvo de 
forma continua durante toda la etapa histórica de la voc en Java.

52 Frederik de Haan, Oud Batavia, Gedenkboek uitgegeven door het Bataviaasch 
Genootschap van Kunsten en Wetenschappen naar aanleiding van het driehonderd-
jarig bestaan der stad in 1919, Deel i, Batavia, G. Kolff & Co., 1922, p. 409.



antonio c. campo lópez146

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

fuentes documentales

Archivo General de Indias, Sevilla
Filipinas, 4, N.53. Real decreto para que se vea la carta de Francisco de 

Parungao.
Filipinas,129, N.39. Carta de Domingo de Zabálburu sobre Batavia.
Filipinas,192, N.108. Expediente sobre comercio de cautivos.
Indiferente,152, N.14. 96(5). Méritos: Juan Manuel Pérez de Tagle.

Archivo del Museo Naval, Madrid
Ms. 576, «Noticias, extractos de diarios de navegación y derroteros de dis-

tintos viajes realizados desde el puerto de Cádiz a los puertos de Manila y 
Madrás en el Pacífico». 

bibliografía citada

Aritonang, Jan Sihar y Steenbrink, Karel, eds., A History of Christianity in 
Indonesia, Leiden, Brill, 2008.

Baena Zapatero, Alberto, «El comercio asiático en los barcos de la Armada: 
generalas y equipajes entre Manila y Cádiz (1765-1784)», en Nueva España: 
puerta americana al Pacífico asiático, siglos xvi-xviii, coord. Carmen Yuste 
López, Ciudad de México, unam, 2019, pp. 283-320. 

Berg, Johannes van den, et ál, Biografisch Lexicon voor de Geschiedenis van 
het Nederlandse Protestantisme, Deel iv, Kampen, Kok-Kampen, 1998.

Blair, Emma Helen y Robertson, James Alexander, eds., The Philippine Islands: 
1493-1898, Cleveland-Ohio, The Arthur H. Clark Company, 1903-1909, 
55 vols.

Bruijn, Jaap R., Gaastra, Femme S. y schöffer, Ivo, Dutch-Asiatic shipping in 
the 17th and 18th centuries, Grote serie 165-167, La Haya, Rijks Geschied-
kundige Publicatiën, 1979-1987, 3 vols.

Choudhury, Manilata, «The mardijkers of Batavia: construction of a colonial 
identity (1619-1650)», Proceedings of the Indian History Congress, lxxxv 
(2014), pp. 901-910.

Espantaleón Jubes, Ramón, «Jaén y las Islas Filipinas», Boletín del Instituto de 
Estudios Giennenses, clxxxviii (2001), pp. 365-381.



católicos en java 147

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Ferrando op, Juan, Historia de los PP. Dominicos en las Islas Filipinas y en sus 
misiones del Japón, China, Tung-Kin y Formosa, Madrid, Imprenta y este-
reotipia de M. Rivadeneyra, 1870-1872, 6 vols.

García Sempere op, Lorenzo, El bienaventurado Francisco Gil de Federich. Su 
vida y martirio, Valencia, Tipog. Moderna, A.C. de M. Gimeno, 1906.

Graaf, Hermanus J. de y Pigeaud, Theodore. G.Th., De eerste Moslimse Vor-
stendommen op Java. Studiën over de staatkundige Geschiedenis van de 15e 
en 16e eeuw, vol. 69, ‘s-Gravenhage, Martinus Nijhoff, Verhandelingen 
v.h. Kon. Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde, 1974.

Gelman Taylor, Jean, The Social World of Batavia: European and Eurasian in 
Dutch Asia, Wisconsin, The University of Wisconsin Press, 1983.

Haan, Frederik, Oud Batavia, Gedenkboek uitgegeven door het Bataviaasch 
Genootschap van Kunsten en Wetenschappen naar aanleiding van het drie-
honderdjarig bestaan der stad in 1919, Batavia, G. Kolff & Co., 1922.

Halikowski-Smith, Stefan y Menezes Fernandes, Luis Henrique, «The Unquiet 
Religious Backdrop to European East Indies Trade: Christian Polemical 
Literature and the First Portuguese Translation of the Bible, 1642-1694’», 
Electronic Journal of Portuguese History, xiii: 2 (2015), pp. 56-79.

Heeres, Jan Ernest, Dagh-registers gehouden int Casteel Batavia vant passer-
ende daer ter plaetse als over geheel Nederlandts-India, 1624-29, La Haya, 
Martinus Nijhoff, 1896.

Heuken sj, Adolf, Historical Sites of Jakarta, Jakarta, Cipta Loka Caraka, 
2000.

Huerta ofm, Félix de, Estado Geografico, Topografico, Estadistico, Historico-Re-
ligioso de La Santa y Apostolica Provincia de S. Gregorio Magno, Binondo, 
Imprenta de M. Sánchez y Ca., 1865.

Jacobs sj, Hubert, Documenta Malucensia, Roma, Jesuit Historical Institute, 
1974-1984, 3 vols.

Jacobs sj, Hubert, Jesuit Makasar Documents, 1615-1682, Roma, Jesuit His-
torical Institute, 1988.

Jacobs sj, Hubert, «Father Manual Soares at Batavia, Netherlands East Indies, 
in 1661», Archivum Historicum Societatis Iesu, lvii (1989), pp. 279-314.

Joby, Chris, «Taalcontact tussen het Nederlands en andere talen in de Indi-
sche archipel in de zeventiende eeuw», Internationale Neerlandistiek, lx: 3 
(2022), pp. 255-277.

Knaap, Gerrit J., De ‘core business’ van de voc; Markt, macht en mentaliteit 
vanuit overzees perspectief, Utrecht, Universiteit Utrecht, 2014.



antonio c. campo lópez148

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Kusumawardhani, Ratu A., Kurniawan, Kemas R., y Zuhdi Susanto, «Between 
Sacred Nagara and Resilience Planning: The Transformation of Banten Port 
City in the 16th to 17th Century», evergreen, Joint Journal of Novel 
Carbon Resource Sciences & Green Asia Strategy, ix: 2 (2022), pp. 571-576.

Maas ofm, Otto, Cartas de China. Documentos inéditos sobre Misiones Fran-
ciscanas del siglo xvii, Sevilla, J. Santigosa, 1917.

Muñoz op, Honorio, Un Apóstol Dominico montañés en Tunkin. Fray Pedro 
Bustamante: Su apostolado y escritos (1696-1728). Documentos inéditos del 
siglo xviii, Santander, Editorial Cantabria, 1954.

Muñoz op, Honorio, El P. Juan Ventura Díaz, O.P. Misionero Dominico Mon-
tañés en el Reino de Tunkin (1715-1724). Su Apostolado Misional según 
Documentos Inéditos de sus Contemporáneos, Santander, Centro de Estu-
dios Montañeses, 1958.

Murakami, Naojiro, «The Japanese at Batavia in the xviith Century», Monu-
menta Nipponica, II: 2 (1939), pp. 355-373.

Niemeijer, Hendrik, «The free Asian Christian community and poverty in 
pre-modern Batavia», en Jakarta-Batavia: Socio-cultural Essay, eds. Kees 
Grijns y Peter J.M. Nas, Leiden, kitlv Press, 2000, pp. 75-92.

O’Neill sj, Charles E. y Domínguez sj, Joaquín María, Diccionario histórico 
de la Compañía de Jesús: biográfico-temático, Madrid, Universidad Ponti-
ficia Comillas, 2001, 4 vols.

Parthesius, Robert, Dutch Ships in Tropical Waters: The Development of the 
Dutch East India Company (voc), Shipping Network in Asia 1595-1660, 
Amsterdam, Amsterdam University Press, 2008.

Pérez, Lorenzo ofm, «Fr. Diego de Jumilla y la relación de su viaje des- 
de Manila a Batavia en 1760», Erudición Ibero-Ultramarina, iii (1932),  
pp. 508-527.

Rhodes, Père Alexandre de, Voyages et missions du Père Alexandre de Rhodes 
de la compagnie de Jésus en la Chine et autres royaumes de l’ Orient. Nou-
velle édition par un père de la même compagnie, París, Julien, Lanier et Cie 
éditeurs, 1854.

Sá, Artur Basílio de, Documentação para a História das Missões do Padroado 
Portugues do Oriente, Insulindia, Lisboa, Agencia Geral do Ultramar, 1954-
1988, 6 vols.

Santa Cruz op, Baltasar de, Historia de la Provincia del Santo Rosario de 
Filipinas, Japón y China del Sagrado Orden de predicadores, ii, Zaragoza, 
Pascal Bueno, 1693.



católicos en java 149

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Spicer, Andrew, «Dutch churches in Asia», en Parish Churches in the Early 
Modern World, ed. Andrew Spicer, London, Routledge, 2016, pp. 321-360.

Tachard, Guy, Voyage de Siam, des peres jesuites, envoyez par le roy aux Indes 
& à la Chine: avec leurs observations astronomiques, et leurs remarques de 
physique, de géographie, d’hydrographie, & d’histoire, París, Chez Arnould 
Seneuze et Daniel Horthemels, 1686.

Tzoref-Ashkenazi, Chen, «German Auxiliary Troops in the British and Dutch 
East India Companies», en Transnational Soldiers: Foreign Military Enlist-
ment in the Modern Era, eds. Nir Arielli y Bruce Collins, Nueva York, Pal-
grave Macmillan, 2013, pp. 32-49.

Wijnhoven, Joseph J. Th., «List of Roman Catholic priests in Batavia at the 
time of the voc», Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft, xxx (1974), 
pp. 13-38; 127-138.

Wijaya, Daya Negri, Malacca Beyond European Colonialism (15th-17th Cen-
turies), Tesis doctoral, Oporto, Universidade do Porto, 2022.


