
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

CHIMALPAHIN Y LA OBRA
DE GÓMARA: UNA MIRADA HISPANÓFILA

SOBRE LA CONQUISTA DE MÉXICO

Javier Molina Villeta
Investigador independiente
molyfirenze@hotmail.com

cita recomendada: Javier Molina Villeta, «Chimalpahin y la obra de Gómara: 
una mirada hispanófila sobre la conquista de México», Nuevas de Indias. Anuario 
del CEAC, VIII (2023), pp. 218-247.
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.109

Recepción: 6 de junio de 2023 / Aceptación: 18 de octubre de 2023

resumen
El presente artículo ofrece una nueva interpretación de la mirada del historiador 
indígena Domingo Francisco de San Antón Muñón Chimalpahin sobre la con-
quista de México. Trataremos de esclarecer los motivos por los cuales llevó a cabo 
una copia comentada de la obra Conquista de México (1552), del historiador soriano 
Francisco López de Gómara, considerada un panegírico de Hernán Cortés. Aunque 
varios americanistas han recalcado que Chimalpahin fue un indígena «patriota» y 
un nostálgico del mundo prehispánico que corrigió los errores del «miope» cro-
nista soriano, hemos comprobado que la mirada del chalca también se puede 
enmarcar en la hispanofilia y en la defensa de la conquista y el imperio español. 

palabras clave 
Domingo Chimalpahin, Francisco López de Gómara, conquista de México, iden-
tidad mestiza, hispanofilia.

abstract
English Title: Chimalpahin and the work of Gómara: a hispanophile look at the 

conquest of Mexico.

ISSN: 2462-7291



chimalpahin y la obra de gómara 219

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

This article offers a new interpretation of the perspective of the indigenous histo- 
rian Domingo Francisco de San Antón Muñoz Chimalpahin on the conquest of 
Mexico. We will try to clarify the reasons why he carried out an annotated copy  
of the work, Conquest of Mexico (1552), by the Sorian historian Francisco López 
de Gómara, considered a panegyric of Hernán Cortés. Although several Ameri-
canists have stressed that Chimalpahin was a «patriotic» indigenous person and 
nostalgic for the pre-Hispanic world who corrected the errors of the «myopic» 
Gómara, we have verified that the look of the Chalca can also be framed within 
Hispanophilia and in the defense of the Spanish conquest and empire.

keywords
Domingo Chimalpahin, Francisco López de Gómara, Conquest of Mexico, Mes-
tizo identity, Hispanophilia.

La conquista de México tuvo una enorme trascendencia historiográ-
fica en los siglos xvi y xvii novohispanos1 y afectó profundamente 
a la realidad indígena a la hora de transmitir los acontecimientos 

del pasado. Desde finales del xvi una generación de nobles descendien-
tes de la nobleza prehispánica –entre los que se cuentan Cristóbal del 
Castillo, Hernando Alvarado de Tezozómoc, Fernando Alva Ixtlilxóchitl 
y Domingo Francisco de San Antón Muñón Chimalpahin– dejaron un 
rico legado historiográfico en el que demostraron tener amplios conoci-
mientos de cultura europea. Todos ellos eran bilingües de náhuatl y cas-
tellano y fueron formados tanto en la cultura indígena como en la caste-
llana, por lo que eran capaces de entender ambos mundos.2 

1 Miguel León-Portilla, Visión de los vencidos, México, unam, 2020 (primera edi-
ción en 1959). José Luis Martínez, Hernán Cortés, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1990. Hugh Thomas, The Conquest of Mexico, Londres, Hutchinson, 1993. 
Bartolomé Bennassar, Hernán Cortés. El conquistador de lo imposible, Madrid, Temas 
de hoy, 2002. David M. Carballo, Collision of Worlds. A deep history of the fall of Aztec 
Mexico and the forging of New Spain, New York, Oxford University Press, 2020. Fer-
nando Cervantes, Conquistadores. A New History, Londres, Penguin, 2020. Esteban 
Mira Caballos, Hernán Cortés. Una biografía para el siglo xxi, Barcelona, Crítica, 2021.

2 El tenochca Tezozómoc elaboró su Crónica mexicana en 1598, basándose en 
otros documentos, códices e información proveniente de la tradición oral. Su obra 



javier molina villeta220

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Nacido en 1579 en Amecamecan (Chalco, al sureste de Ciudad de  
México), Chimalpahin vivió casi toda su vida en la ermita de San Anto-
nio Abad, a extramuros de la Ciudad de México, muy cerca del lugar 
donde se produjo el famoso encuentro entre Cortés y Moctezuma. 
Adquirió una sólida formación humanística que plasmó en numero-
sas referencias a los clásicos grecorromanos y a la historia del Imperio 
español.3 En este trabajo, nos centraremos en su mirada sobre el acon-
tecimiento axial que supuso la conquista de México de 1519 a 1521. El 
indígena se refirió a dicho acontecimiento de forma breve en sus rela-
ciones tercera y séptima y retrató elogiosamente a Cortés, asegurando 
que los mexicas pensaron que era «Quetzalcohuatl que había regre-
sado».4 Aunque dichas relaciones no abundan sobre dicho aconteci-
miento, el chalca llevó a cabo una copia del famoso texto del historia-
dor soriano Francisco López de Gómara, Conquista de México (1552), 
y añadió numerosos comentarios y correcciones que, como veremos, 
son sumamente reveladoras para entender su mirada sobre Cortés y los  
conquistadores. 

fue aprovechada por otros autores, como Chimalpahin, que probablemente com-
puso la Crónica mexicayotl. Susan Schroeder, «The truth about the Crónica mexi-
cayotl», en Colonial Latin American Review, 20:2 (2011), pp. 233-247. 

3 Susan Schroeder, «Introduction», en Códex Chimalpahin. Society and Politics 
in Mexico Tenochtitlan, Tlatelolco, Texcoco, Culhuacan, and other nahua altepetl in  
central Mexico, Norman, University of Oklahoma Press, 1997, p. 13. Clementina 
Battcock, «Chimalpahin, su formación y sus noticias sobre la presencia de la Igle-
sia Católica en Chalco Amaquemecan, siglos xvi-xvii», Revista de Historia de 
América 157 (2019), pp. 71-85, p. 75. 

4 Domingo Chimalpahin, Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, 
México, ed. Rafael Tena, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1998, vol. 2, 
pp. 81 y 97. Al igual que Tezozómoc, concebía la conquista como un nexo histórico 
que unió a los nativos con «la verdadera luz» que vendría a «cambiarles la vida» y a 
salvar «sus espíritus, sus almas». Hernando Alvarado Tezozómoc, Crónica mexica-
yotl, México, unam, Instituto de Investigaciones Históricas, 1975, pp. 13-14. Citado 
en José Rubén Romero Galván, «Prólogo», en Susan Schroeder, Chimalpahin y La 
conquista de México. La crónica de Francisco López de Gómara comentada por el 
historiador nahua, México, unam/Instituto de Investigaciones Históricas, 2012,  
pp. 22-23.



chimalpahin y la obra de gómara 221

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Como afirmó Miguel León-Portilla, el legado historiográfico de Chi-
malpahin es indispensable para acercarse a la historia mesoamericana.5 
Aunque dicho autor había incluido al chalca en su Visión de los venci-
dos (1959),6 debemos recordar que se trata de un noble indígena cuya 
mirada no es la de un vencido, sino la de un vencedor heredero de los 
aliados indígenas del conquistador. Los estudios sobre el historiador 
nahua empezaron a renovarse a partir de la publicación de su Octava 
relación a manos de José Rubén Romero Galván en 1983.7 En su monu-
mental obra, Los nahuas después de la conquista (1999), el investigador 
norteamericano James Lockhart le definió como un «patriota cultural»8 
y consideró sus textos «el epítome de la alta cultura nahua»;9 afirmando 
que entendía muy bien el español, «aunque no perfectamente».10 La 
neoyorquina Camilla Townsend afirmó que era un hombre reservado y 
astuto, descendiente de un linaje de «observadores y críticos sociales», 
y enfatizó sus críticas a los españoles durante la revuelta de negros de 
1611.11 Por su parte, Susan Schroeder se preguntó si el propósito de Chi-

5 Miguel León-Portilla, Humanistas de Mesoamérica, México, Fondo de Cultura 
Económica, 2017, p. 71.

6 Miguel León-Portilla, Visión de los vencidos, pp. 166-168. 
7 Domingo Francisco de San Antón Muñón Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, 

Octava relación, ed. José Rubén Romero Galván, México, unam/Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 1983. La edición más consultada y citada es la de Rafael Tena 
(1998), que agrupa las denominadas Ocho relaciones y el memorial de Colhuacan. 
Véase Domingo Chimalpahin, Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, 
México, Conaculta, 1998. En 2001, Tena tradujo el diario del cronista indígena. 

8 James Lockhart, Los nahuas después de la conquista, México, Fondo de Cul-
tura Económica, 1999, p. 429.

9 James Lockhart, Los nahuas después de la conquista, p. 509.
10 James Lockhart, Los nahuas después de la conquista, p. 437. Como apunta 

Rodrigo Martínez Baracs, los errores que cometía en español en su diario llevan a 
pensar que no lo hablaba perfectamente. Chimalpahin escribía «Juan Gano» por 
Juan Cano, «Gostança» por Constanza, «Jabón» por Japón, «Natividas» por Nati-
vitas, «luderanos» por luteranos, «sancramentos» por sacramentos. Véase Rodrigo 
Martínez Baracs, «El diario de Chimalpahin», Estudios de Cultura Náhuatl, 38 
(2007), p. 298. 

11 Camilla Townsend, El quinto Sol, México, Grano de Sal, 2021, pp. 233-241.



javier molina villeta222

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

malpahin a la hora de copiar la obra de Gómara fue escribir la historia 
de «la derrota» de México desde una perspectiva nahua.12 

Como vemos, figuras eminentes del americanismo y de la historiogra-
fía náhuatl han preferido retratar al personaje como un indígena integral, 
patriota y portador de una mirada nahua, nostálgica del mundo prehispá- 
nico y consecuentemente crítica con los españoles. Sin embargo, cree- 
mos que este tipo de definiciones, de no ir acompañadas de múltiples 
matices, podrían llevar a engaño y distorsionar la compleja realidad his-
tórica del personaje. Como afirmó José Rubén Romero Galván, el chal- 
ca fue un aristócrata acomodado que en ningún momento expresó «queja  
alguna respecto a las imposiciones del régimen colonial».13 Su mirada 
sobre la historia de la expansión ibérica denota un claro orgullo de per-
tenencia, plasmado en continuos elogios a las victorias militares, a la 
forma de gobierno e incluso a la presencia de las mujeres en el poder.14 
El cronista nahua elogió la guerra contra «los moros» afirmando que 
«no hay en la cristiandad ningún otro (reino) que en esto se pueda com- 
parar con el reino (de Castilla)».15 Nadie duda de que tuvo sentimien- 
tos patrióticos con respecto a la cultura náhuatl, pero como veremos, 
también los tuvo con respecto a la monarquía hispánica. 

Según Susan Schroeder, un elemento fundamental de la obra de Chi-
malpahin es su definición como cristiano. La religión fue el elemento 
identitario que le llevó a describir las prácticas rituales indígenas como 
atrocidades.16 Como explicó Clementina Battcock, el indígena insertó el 

12 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 29. 
13 José Rubén Romero Galván, «Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin», p. 341. 
14 En palabras del historiador nahua: «en España también las mujeres han ejer-

cido el poder». Domingo Chimalpahin, Las ocho relaciones y el memorial de Col-
huacan, p. 371. 

15 El chalca se refiere a Cortés en múltiples ocasiones a lo largo de la séptima rela-
ción. También ensalzó a otros protagonistas del Imperio español: a Carlos V y recordó 
a Felipe II como «nuestro señor» y a su hermano, el «valeroso y aguerrido príncipe 
don Juan de Austria», vencedor en la «batalla naval» de «1 Ácatl 1571» (Lepanto). 
Domingo Chimalpahin, Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, p. 241.

16 Clementina Battcock, «Chimalpahin, su formación y sus noticias sobre la 
presencia de la Iglesia Católica en Chalco Amaquemecan, siglos xvi-xvii», p. 77. 



chimalpahin y la obra de gómara 223

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

pasado de los chalcas en «la gran historia salvífica regida por la Provi-
dencia».17 Se movía entre dos corrientes de pensamiento, la nativa, que 
heredó de sus mayores, y la europea, que le proporcionó la cosmovisión 
y el esquema general de su historia, cuya idea es providencialista y uni-
versal. Por ello, en palabras de Romero Galván, se le puede considerar 
un «historiador mestizo».18 

Como señala Serge Gruzinski, es sorprendente comprobar que, en su 
diario, el chalca se interesó por eventos asiáticos y europeos que otros 
novohispanos ignoraron. Los textos de Chimalpahin, explica, son por-
tadores de una modernidad distinta a la occidental: cuando evocaba los 
usos y las costumbres indígenas no lo hacía como heredero de la tradi-
ción amerindia, «sino como letrado chalca que eligió el cristianismo e 
intenta deslindarse de su pasado sin por ello borrarlo nunca». Al igual 
que Romero Galván, el francés concluye que Chimalpahin «es un escri-
tor mestizo», cuya inteligencia mezcló tradiciones, ideas y palabras de 
varios universos.19 

Como vemos, las hipótesis de Romero Galván y de Gruzinski sobre 
el personaje no tratan de adjudicarle una perspectiva nahua integral, 
sino que atienden a la mezcla de elementos que configuran su cosmo-
visión y su ideología. En el presente trabajo usaremos el término de 
mestizaje con la acepción que desarrolló Gruzinski en su obra El pen-

Susan Schroeder, Chimalpahin y los reinos de Chalco, Toluca, El Colegio Mexi-
quense-Honorable Ayuntamiento Constitucional de Chalco, 1994.

17 Clementina Battcock, «Chimalpahin, su formación y sus noticias sobre la 
presencia de la Iglesia Católica en Chalco Amaquemecan, siglos xvi-xvii», p. 71.

18 José Rubén Romero Galván, «Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin», p. 343. 
19 Serge Gruzinski, Las cuatro partes del mundo, México, Fondo de Cultura Eco-

nómica, 2010, pp. 30-38. Hemos de señalar que en el siglo xvi, Chimalpahin no 
hubiera aceptado dicha definición, llena de connotaciones negativas. En su sép-
tima relación afirmó que los mestizos «son descendientes bastardos o ilegítimos 
de los naturales de este tierra» y, si bien algunos «se honran reconociendo que des-
cienden de nuestros linajes», otros «se niegan a reconocer que conservan nuestra 
nobleza de sangre y hasta pretenden hacerse pasar por españoles, despreciándonos 
y burlándose de nosotros como hacen (asimismo) algunos españoles». Domingo 
Chimalpahin, Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, p. 231. 



javier molina villeta224

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

samiento mestizo (2000),20 aludiendo al discurso que mezcla culturas e 
imaginarios.21

En su trabajo sobre la etnicidad emergente en el México «colonial»,22 
Salvador Velazco analizó tres casos semejantes al de Chimalpahin y 
coincidentes cronológica y temáticamente con nuestro personaje. Según 
su hipótesis, el historiador mestizo texcocano Fernando de Alva Ixtlil- 
xóchitl (1568-1648) trató de ensalzar la historia de Texcoco como «la  
praeparatio evangélica del mundo mesoamericano».23 Coincidente con 
Townsend, Velazco apuntó que el noble texcocano llevaba casi la vida 
de un español,24 pero «se identificaba enteramente como indígena».25 
También analizó el caso del mestizo Diego Muñoz Camargo (1528-
1599), que, según su interpretación, se autodesignaba español «de pura 
cepa» y no aceptó su identidad tlaxcalteca, ya que observaba al indígena 
como inferior al español en todos los órdenes.26 Dicho aserto es aún 
más discutible: recordemos que Muñoz Camargo decidió casarse con 
una noble indígena tlaxcalteca para que su hijo heredara el rango aris-

20 Serge Gruzinski, El pensamiento mestizo, Barcelona, Paidós, 2000. 
21 Según Salvador Velazco, en vez de este término, deberíamos usar el concepto 

«discurso transcultural» para evitar la connotación racial y «armoniosa» que tiene 
la palabra mestizaje. Salvador Velazco, «Historiografía y etnicidad emergente en 
el México colonial. Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, Diego Muñoz Camargo y Her-
nando Alvarado Tezozómoc», Mesoamérica, núm. 20 (1999), p. 30. Pensamos, sin 
embargo, que los mestizajes no sólo son raciales o biológicos, sino también proce-
sos culturales indisociables «múltiples y cambiantes». Serge Gruzinski, El pensa-
miento mestizo, pp. 42-43.

22 Según autores como Tomás Pérez Vejo, el término «colonial» no se ajusta a 
la realidad del virreinato de la Nueva España. Véase Tomás Pérez Vejo, «Colonia, 
¿qué colonia?», en Emilio Lamo de Espinosa, ed., La disputa del pasado. España, 
México y la leyenda negra, México, Turner, 2021, pp. 59-84.

23 Salvador Velazco, «Historiografía y etnicidad emergente en el México colo-
nial», p. 6. 

24 Camilla Townsend, El quinto Sol, p. 258. 
25 Camilla Townsend, Annals of native America, New York, Oxford University 

Press, 2019, p. 154. 
26 Salvador Velazco, «Historiografía y etnicidad emergente en el México colo-

nial», p. 31.



chimalpahin y la obra de gómara 225

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tócrata.27 Por último, Velazco abordó el caso del descendiente de Moc- 
tezuma, Hernando Alvarado Tezozómoc (1537-1610),28 y afirmó que 
si se apropió de la cultura hispana fue «como una estrategia de reposi- 
cionamiento en la situación colonial».29 Al igual que Chimalpahin, los  
tres escritores mencionados fueron ciudadanos novohispanos privilegia-
dos –y no «sujetos coloniales», como los designa Velazco– que adopta-
ron la cultura dominante por motivos difíciles de concretar y, sin duda, 
mucho más complejos que el mero interés de ascenso social. Tratar de 
clasificarles como patriotas indígenas o españoles sólo denota una inten-
ción maniquea por encasillar a los personajes del siglo xvi según cri-
terios ideológicos anacrónicos sin atender a la complejidad cultural de 
la época. Hay que destacar que ninguno de los historiadores que han 
escrito sobre el personaje han reparado en los comentarios sumamente 
elogiosos que emitió sobre los conquistadores y, en específico, sobre 
Hernán Cortés. Comentarios que denotan una clara hispanofilia al rela-
tar la historia de la conquista30 que, no obstante, no es incompatible con 
su apego al mundo indígena. 

¿Por qué escribía historia Chimalpahin? Como tantos cronistas e his-
toriadores de la Nueva España (desde Bernal Díaz del Castillo hasta 
Diego Muñoz Camargo), podría haber buscado algún reconocimiento 
por parte de la corona. Pero cabría preguntarse entonces por qué escri-
bió casi toda su obra en náhuatl. Sin duda, lo hizo porque sus textos 
estaban dirigidos a un público mayoritariamente indígena y porque esta  
era la lengua con la que había aprendido las historias de su pueblo. 

27 Serge Gruzinski, Conversación con un mestizo de la Nueva España, p. 337. 
28 La fecha de nacimiento es imprecisa, pero Romero Galván da buenas razones 

para pensar que pudo nacer entre 1537 o 1538. José Rubén Romero Galván, «Chi-
malpahin Cuauhtlehuanitzin», p. 314. 

29 Salvador Velazco, «Historiografía y etnicidad emergente en el México colo-
nial», p. 30. 

30 Aquí parto de la definición de hispanofilia del doctor José Javier Ruiz Ibáñez, 
que en su última obra, Hispanofilia, precisa que la afinidad con la monarquía y la 
intensidad de ese sentimiento dependía de la propia inclinación, pero no siempre 
fue un mero afán estratégico. José Javier Ruiz Ibáñez, Hispanofilia. Los tiempos de 
la hegemonía española, México, Fondo de Cultura Económica, 2022, p. 55.



javier molina villeta226

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Como afirmó Townsend, seguramente imaginó a los lectores indígenas 
del futuro, en peligro de perder el contacto con su historia.31 Era cons-
ciente de que en el mundo prehispánico estaban sus raíces indígenas. 
Y, sin embargo, pensando en sus lectores nahuas, retrató la conquista 
como una historia de salvación acorde con la cosmovisión hispánica. 
Quizás en esta actualidad tan impregnada de nacionalismo resulte difí-
cil concebir como compatibles ambas afinidades. Pero, como vemos, en 
los siglos xvi y xvii no lo era. 

Este trabajo pretende responder una pregunta fundamental: ¿con 
qué fines Chimalpahin llevó a cabo una copia comentada del texto de 
Gómara? A esta pregunta se le suman otras dos: ¿Qué puede deducirse 
de sus correcciones y añadidos al texto gomariano? ¿Primaron las defen-
sas del mundo indígena o los elogios a los conquistadores? A lo largo de 
este trabajo analizaremos algunos detalles de dicho texto que nos darán la 
respuesta a estas cuestiones. Como veremos, su mirada mezcló diferentes 
afiliaciones (a la nobleza de Chalco, a la iglesia católica, a la monarquía 
hispánica) que escapan de todo estereotipo esencialista e inamovible.

La copia de Chimalpahin nos permite, por una parte, adentrarnos en 
el proceso de la identidad individual emergente de los indígenas y mes-
tizos de la Nueva España. Analizar su mirada cortesiana nos dará claves 
para entender la memoria que un sujeto indígena aristócrata tenía de la 
conquista de México. Estudios de este tipo, aunque escasos, son esen-
ciales para comprender los mecanismos mediante los cuales pervivieron 
los mitos de la conquista entre los indígenas. 

chimalpahin y la obra prohibida de gómara

A pesar de que fue sumamente leído, copiado y plagiado desde el si- 
glo xvi, la historiografía americanista de los siglos xx y xxi ha sido mayo-
ritariamente beligerante hacia la obra de Francisco López de Gómara. La 
mayoría de los autores concibieron su Conquista de México como una 
mera apología de Hernán Cortés con dos carencias decisivas: fue escri- 

31 Camilla Townsend, El quinto Sol, p. 253. 



chimalpahin y la obra de gómara 227

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

ta por un clérigo que nunca viajó a América y que, además, era criado del 
conquistador.32 

Sin embargo, dicho desprecio no explica la sorprendente trascenden-
cia que su texto tuvo en tantos cronistas españoles, europeos y mexi-
canos. Autores tan distintos y alejados geográficamente como los mes-
tizos Fernando de Alva Ixtlilxóchitl y el Inca Garcilaso de la Vega, el 
italiano Girolamo Benzoni, el francés Michel de Montaigne y los caste-
llanos Bernal Díaz del Castillo, Juan Ginés de Sepúlveda, Juan Suárez de 
Peralta, Juan Cano, Alonso de Zorita, Prudencio de Sandoval, Cristóbal 
Calvete de Estrella, Diego Suárez Montañés y Antonio de Herrera, entre 
otros, tomaron como base su texto para desarrollar sus obras.33

¿Por qué fue tan copiado e imitado? Para dar una respuesta directa e 
irrefutable habría que aludir a su claridad, sencillez e innegable calidad 
literaria. En su texto, bien redactado, preciso y heredero de la épica del 
humanismo italiano, Gómara presentó a Cortés como un héroe clásico y 
trató de exponer sus motivaciones y razonamientos. Los elogios al con-
quistador encendieron las ambiciones de los encomenderos y herederos 
de los conquistadores e incomodaron tanto a Carlos V como a su hijo 
Felipe. Quizás por este motivo la corona decretó su prohibición en 1553 
y en 1566.34 Sin embargo, el éxito de la obra provocó una multiplicación 

32 Este último aserto parte de la afirmación del célebre dominico sevillano Bar-
tolomé de las Casas, enemigo declarado de Gómara, que en su Historia de las Indias 
(terminada hacia 1559) le definió reiteradas veces como un criado del conquista-
dor que escribía mentiras al servicio del tirano. Bartolomé de las Casas, Historia 
de las Indias, México, Fondo de Cultura Económica, 2017, vol. II, p. 529. Aunque 
desde 2010, la historiadora española María del Carmen Martínez Martínez demos-
tró que dicha afirmación carece de fundamento, la mayoría de los autores siguen 
repitiendo que el soriano fue capellán de Cortés. Véase María del Carmen Mar-
tínez Martínez, «Francisco López de Gómara y Hernán Cortés: Nuevos testimo-
nios de la relación del cronista con los marqueses del Valle de Oaxaca», Anuario de 
estudios americanos, 67:1 (2010), p. 274. 

33 Véase Nora Edith Jiménez, Francisco López de Gómara. Escribir historias en 
tiempos de Carlos V, México, El Colegio de Michoacán/Conaculta-inah, 2001. 

34 Archivo General de Indias (agi), Indiferente, 425, leg. 23, f. 8r-8v. Véase 
Marcel Bataillon, «Hernán Cortés: autor prohibido», en vv.aa., Libro jubilar de 
Alfonso Reyes, México, Dirección General de Difusión Cultural, 1956, pp. 77-82.



javier molina villeta228

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

de ediciones entre 1552 y 1555, y el Consejo de Indias no pudo impedir 
que varios ejemplares llegaran a América.35 Como apuntamos anterior-
mente, el chalca accedió a uno de estos ejemplares y elaboró una copia 
en la que agregó precisiones y comentarios. Se sabe que su contempo-
ráneo, Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, poseía un ejemplar de la obra de 
Gómara y que la consideraba la mejor crónica de la conquista que había 
leído.36 La misma obra en poder del texcocano pudo llegar a manos de 
Chimalpahin, que según Camilla Townsend, conoció a Ixtlilxóchitl y 
compartió el entusiasmo por el texto.37 Según Townsend, el chalca pudo 
llevar a cabo esta copia en la librería de la iglesia de San Francisco, no 
muy lejos de fray Juan de Torquemada, que estaba redactando su Monar-
quía Indiana, texto para el que también usó la obra de Gómara.38 Resu-
mamos el itinerario de la misteriosa copia de Chimalpahin. 

La primera noticia de la copia gomariana es la que aparece en el catá-
logo de Lorenzo Boturini en 1743. El anticuario italiano especificó que 
se trataba de un manuscrito en castellano «de ciento setenta y dos fojas» 
de Chimalpahin, «indio cacique».39 De este manuscrito realizaron al 
menos seis copias y algunas fueron vendidas en Europa.40 En el xix, el 

35 Sobre la historia editorial de la obra, véase Monique Mustapha, «Historia Edi- 
torial», en Francisco López de Gómara, Historia de las Indias (1552), Madrid, Edito- 
rial Crítica/Casa Velázquez, 2021, p. 37. 

36 Mariano Veytia, Historia antigua de México, ed. C.F. Ortega, México, Edi-
torial Leyenda, vol. 2, p. 52. Sabemos que su contemporáneo Fernando de Alva 
Ixtlilxóchitl conocía la obra de Gómara porque la citó varias veces como fuente 
en su Historia de la nación chichimeca y afirmó que era el mejor relato de la con-
quista. Véase Clementina Battcock, «El protagonismo de Tetzcoco en la Conquista 
a través del lente de Fernando de Alva Ixtlilxóchitl», Estudios de Historia Novohis-
pana, 66 (2022), pp. 153-184. Además, son varios los fragmentos de su obra que  
evocan imágenes y detalles referidos por Gómara. Véase Fernando de Alva Ixtlil- 
xóchitl, Obras históricas, México, unam/ Instituto de Investigaciones Históricas, 
1985, pp. 223-266. 

37 Camilla Townsend, Annals of native America, p. 154. 
38 Camilla Townsend, Annals of native America, p. 163. 
39 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 33.
40 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 295. El jesuita 

Francisco Javier Clavigero accedió a una de estas en su exilio italiano. Véase Fran-



chimalpahin y la obra de gómara 229

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

historiador y político Carlos María de Bustamante recopiló varios textos  
de autores indígenas y mestizos como los mencionados Tezozómoc, Ixtlil- 
xóchitl y el citado Chimalpahin, cuya copia editó y publicó en 1826.41  
Bustamante, como miembro de la intelectualidad independentista mexi-
cana, estaba interesado en mostrar la gran calidad del legado literario 
indígena en su país y en presentar a los españoles como crueles saquea-
dores.42 Según su testimonio, Chimalpahin tradujo el libro de Gómara al 
náhuatl y él mandó traducir al castellano la versión del chalca. Al pare-
cer, después vendió el manuscrito original.43 A día de hoy se desconoce 
el paradero de la versión náhuatl de dicho manuscrito.44 

Hasta 2012, sólo conocíamos el ejemplar editado por Bustamante en 
1826, un texto lleno de errores tipográficos, empezando por el nombre 
de Chimalpahin en el mismo título.45 Casi medio siglo después, el his-
toriador Alfredo Chavero (1841-1906) y el antropólogo Nicolás León 
(1859-1929) afirmaron poseer uno de los manuscritos. En 1986, Michael 
Meyer, director del Centro Latinoamericano de la Universidad de Ari-
zona, localizó una copia de Chimalpahin del siglo xviii. La investigadora 

cisco Javier Clavijero, Storia antica del Messico, Cesena, Gregorio Biasini, 1780-
1781, 4 vols.

41 Carlos María de Bustamante, ed., Historia de las conquistas de Hernando 
Cortés. Escrita en español por Francisco López de Gómara; traducida al mexicano y  
aprobada por verdadera por Juan Bautista de San Antón Muñón Chimalpahin Cuauh- 
tlehuanitzin, México, Imprenta de la Testamentaria de Ontiveros, 1826, 2 vols. 

42 El texto de Ixtlilxóchitl fue titulado por Bustamante de la siguiente manera: 
Horribles crueldades de los conquistadores de México y los indios que auxiliaron, 
para subyugarlo a la corona de Castilla (1829). 

43 Bustamante afirmó que el cura de Otumba, don Anastasio del Alamillo, se 
lo tradujo del náhuatl al español: «Esta obra que me regalo el sub o padre D. José 
Pichardo de la profesa en el ano de 1808 y que hice traducir al español por el cura  
de Otumba, Atanasio del Alamillo, quedo confundida entre mis libros que el go- 
bierno español me confisco y vendió en almoneda publica en 1816». Carlos María 
de Bustamante, ed., Historia de las conquistas de Hernando Cortés, vol. 1, p. 130. 

44 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 28. 
45 En el título, Bustamante llamó al chalca Juan Bautista (sic) de San Antón 

Muñón Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin. Chimalpahin se llamaba Domingo, no 
Juan Bautista. 



javier molina villeta230

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Susan Schroeder accedió al documento y demostró que dicho ejemplar 
había sido realizado por Boturini, que la incluyó en el citado catálogo de 
1746.46 Con la ayuda de David Tavárez y Cristian Roa-de-la-Carrera, llevó 
a cabo una utilísima edición del texto, destacando los cambios realizados 
por el chalca y resaltando en negritas sus añadidos. El italiano era un his-
toriador muy riguroso a la hora de reproducir fuentes, por lo que pode-
mos pensar que el texto transcrito se asemeja al original de Chimalpahin. 

Schroeder afirma que el indígena quiso hacer una versión «exacta» 
del texto gomariano, «de otra manera, habría corregido, entre otros 
errores, las transcripciones claramente incorrectas de nombres perso-
nales y topónimos nahuas».47 Sin embargo, esta afirmación no es acorde 
con las numerosas correcciones y comentarios añadidos que demues-
tran que de ninguna forma pretendía hacer una copia exacta. 

Como señalan los editores, Chimalpahin no sistematizó la ortogra-
fía (Moctezuma aparece escrito de trece formas distintas),48 no copió 
los últimos capítulos del texto de Gómara (sumamente importantes, ya 
que contienen el famoso retrato de Cortés),49 y omitió algunas secciones 
y frases de Gómara. La pregunta sigue imponiéndose, ¿por qué llevó a 
cabo dicha copia? Como veremos, tanto los cambios como las omisio-
nes de Chimalpahin nos dan pistas de sus intenciones. 

las razones de chimalpahin 
para copiar la obra de gómara

Cabría preguntarse el motivo por el cual el noble chalca decidió elaborar 
una copia de una obra prohibida por la monarquía en la que Cortés apa-
rece retratado como un portento de heroísmo e inteligencia. El hecho 

46 El manuscrito se encuentra actualmente en la Biblioteca Newberry de Chi-
cago (Illinois). Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 29. 

47 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 30. 
48 David Tavárez Bermúdez, «La conquista recobrada», p. 41.
49 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias y Conquista de México, 

Madrid, Biblioteca Castro, 2021, p. 913.



chimalpahin y la obra de gómara 231

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

de que introdujera cambios y enmiendas ha llevado a algunos investiga-
dores a pensar que Chimalpahin se vio obligado a corregir al «miope» 
historiador español en numerosas ocasiones.50 Sin embargo, si revisa-
mos el texto del nahua,51 comprobamos que no corrigió sustancialmente 
la obra de Gómara, sino que la comentó sin modificar las acciones de 
ningún acontecimiento. 

Es igualmente sorprendente que el nahua no corrigiese de manera 
sistemática los errores de ortografía y significado de los términos ná- 
huatl ni tampoco la cronología mexica propuesta por el soriano. La 
aprobación o el visto bueno del chalca demuestra que Gómara, acusado 
innumerables veces por historiadores del siglo xx y xxi de no conocer  
la realidad americana y mexicana, hizo un esfuerzo notable a la hora  
de documentarse sobre la cultura náhuatl. Ni Hernán Cortés, ni Andrés de  
Tapia, ni siquiera Bernal Díaz del Castillo, que contaba con la crónica 
de Gómara, se tomaron el tiempo para escribir correctamente términos 
náhuatl tan importantes como Huitzilopochtli: los dos últimos men-
cionados escribieron «Huchilobos» y «Huichilobos» respectivamente.52 
Gómara acertó con un casi exacto «Uitcilopuchtli».53

Incluso los historiadores que han reivindicado más notoriamente el 
valor historiográfico de Gómara, como el español Ramón Iglesia, han des-
tacado su desdén hacia los indígenas como un elemento definitorio de su 
obra.54 Si bien no los denigró sistemáticamente como otros autores espa-
ñoles (Oviedo y Sepúlveda) y europeos (Benzoni), tampoco hizo esfuerzo 
alguno para entenderlos. 

Cabe preguntarse nuevamente qué motivaciones pudo tener un indí- 
gena que ha sido definido fundamentalmente como patriota y reivin- 
dicador de su pasado como Chimalpahin para copiar una obra tan supues- 

50 Camilla Townsend, El quinto Sol, p. 170.
51 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México.
52 Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera de la conquista de la Nueva España, 

Madrid, rae, 2011, p. 150. Andrés de Tapia, La conquista de Tenochtitlan, Madrid, 
Dastin, 2002, p. 107.

53 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 854. 
54 Ramón Iglesia, Cronistas e historiadores de la conquista de México: el ciclo de 

Hernán Cortés, México, El Colegio de México, 1942, pp. 193-196. 



javier molina villeta232

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tamente despreciativa hacia el mundo indígena. Nuevamente nos vemos 
obligados a releer con atención los textos de Gómara para matizar las 
afirmaciones de los historiadores y hacer una distinción entre el tono 
con el que se dirige a los indígenas en el primer volumen, Historia de 
las Indias, dedicado al Caribe y a Sudamérica, y en el segundo, Con-
quista de México, centrado en la Nueva España. Comprobamos que en  
la segunda parte, la única que Chimalpahin copió, el tono de Góma- 
ra hacia los indígenas es más benevolente que en la primera, donde se  
había referido a los caribes como seres «inhumanos, crueles, sodomitas, 
idólatras» que «fueron dados por esclavos y rebeldes».55 En Conquista 
de México dichos términos no funcionarían de cara a resaltar el valor, el 
heroísmo y la gesta sobrehumana de los conquistadores. Gómara quería 
retratar la magnificencia de la conquista de Cortés y para ello tuvo que 
elaborar un retrato de los pueblos nahuas mucho más benevolente.56 

Aunque en ambas partes Gómara no escatima a la hora de criticar 
con fiereza las costumbres idolátricas, los sacrificios y la sodomía de los 
naturales,57 en Conquista de México sólo emplea la palabra «bárbaro» 
y sus derivados seis veces y en ningún caso lo usa para referirse a los 
mexicas o a los aliados de Cortés.58 El soriano se mostró muy elogioso 
con respecto a las ciudades: Cempoala era, en sus palabras, «un vergel»  

55 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 110.
56 A Francisco Pizarro le retrata como valiente y honrado, pero especifica que 

fue «hijo bastardo», que de niño mamó leche de «una puerca», que fue «grosero» 
y que «no supo mandar fuera de la guerra». Francisco López de Gómara, Historia 
de las Indias y Conquista de México, p. 279. Con Gonzalo Pizarro es aún más crí-
tico: según Gómara, era sañudo y soberbio, más atento a «labrar armas que a ganar 
voluntades» y tan amigo «de robar como de matar»: «Más el lobo y la vulpeja, 
todos eran de una conseja». Francisco López de Gómara, Historia de las Indias,  
pp. 349-353.

57 En Gómara, la crítica a la idolatría va unida a la alabanza a los conquistado-
res de México, en especial a Hernán Cortés: «¡Oh, cuántas gracias deben dar estos 
hombres a nuestro buen Dios, que tuvo por bien alumbrarlos para salir de tanta 
ceguedad y pecados, y darles gracia que conociendo y dejando su error y cruel-
dades, se volviesen cristianos! ¡Oh, cuánto deben a Fernando Cortés, que los con-
quistó!». Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, pp. 897-899.

58 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, pp. 462, 470 y 844.



chimalpahin y la obra de gómara 233

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

y está «llena de jardines y frescura» y gentes de «alegre semblante».59  
A los aliados de Tlaxcala les definió como ««bien dispuestos, muy gue-
rreros, que no tienen par».60 Cholula apareció como una de las ciudades  
«más hermosas que puedan ser a la vista» y estaba poblada por hom-
bres y mujeres «de gentil disposición y gestos, muy ingeniosos... buenos 
maestros de cualquier cosa».61 Los elogios a la belleza y a la grandiosi-
dad de Tenochtitlan son tantos que no tenemos lugar para enumerarlos: 
baste recordar que es definida como una ciudad inmensa fundada sobre 
agua, «ni más ni menos que Venecia».62 Recordemos que Gómara había 
vivido en la República isleña, una de las ciudades más admiradas por los 
europeos.63 Su retrato de Moctezuma, a pesar de la ambigüedad, tam-
bién expresa cierto reconocimiento.64

Estos ejemplos pueden explicar por sí mismos el interés de Chimal-
pahin por la segunda parte de la obra de Gómara. Pero hay otras causas 
más determinantes a la hora de explicar el interés del chalca. No se ha 
reparado con detalle en el esfuerzo de Gómara por recopilar la historia, 
las costumbres, los mitos y las leyendas de los pueblos nahuas, esfuerzo 
que tuvo como resultado un buen número de capítulos dedicados a los 
hábitos cotidianos –la religiosidad, los dioses y las dinastías prehispá-
nicas–65 que componen un sucinto pero sorprendente diccionario del 
náhuatl al español con casi un centenar de traducciones.66 

Hay otra causa, quizás la primordial, que pudo atraer la atención de 
Chimalpahin hacia el libro: Gómara mencionó a los aliados de Chalco 

59 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 501. 
60 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 551. 
61 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 561.
62 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 588.
63 Nora Edith Jiménez, Francisco López de Gómara, pp. 81-93.
64 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 646.
65 Véanse, por ejemplo, los capítulos titulados «De los ídolos de México», «Cinco 

soles que son edades», «De los reyes de México», «De la manera común de here-
dar», «Lo que sienten del ánima», «Enterramiento de los reyes», «De los Dioses 
mexicanos», «Desollamiento de hombres», «Sacrificios de hombres», «La gran 
fiesta de Tlaxcallan» o «La fiesta de Quetzalcoatl».

66 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, pp. 836-843.



javier molina villeta234

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

27 veces y siempre de forma elogiosa. También se refirió a su pueblo 
natal, Amecamecan, «que cae en la provincia de Chalco; lugar que, con 
las aldeas, tiene veinte mil vecinos». Según su relato, cuando Cortés pasó 
por Amecamecan, «el señor de allí le dio cuarenta esclavas, tres mil pesos 
de oro, y de comer dos días abundantemente, y aun de secreto muchas 
quejas de Moctezuma».67 En otra ocasión señaló que durante el combate 
de Iztapalapan, «querían los de la provincia de Chalco ser sus amigos»68 
y que antes de comenzar a trasladar los bergantines desde Tlaxcala a la 
laguna de Texcoco, Cortés rogó a los de Chalco que «olvidasen lo pasado 
y fuesen sus amigos, y les ayudasen contra los mexicanos, que en ello le 
harían muy gran placer; y de allí adelante fueron muy buenos amigos, y 
se ayudaron unos a otros».69 Durante el asedio final, continúa el soriano, 
los de Chalco «gentilmente la vencieron con ayuda de vecinos... Con 
estas victorias de Chalco quedó libre y seguro el camino de México a la 
Veracruz».70 

Podemos imaginar el regocijo de Chimalpahin al leer las descripcio-
nes de Gómara sobre Chalco. Como destacó Townsend, en las historias 
de Chimalpahin la conquista mexica sobre Chalco en 1464 dominaba su 
imaginación más que la española, ya que fue la primera vez que su gente 
perdió su independencia.71 

Si revisamos los pasajes correspondientes de la copia de Chimalpahin, 
encontramos que añadió comentarios importantes encaminados a exal-
tar la historia de su tierra. En el fragmento en el que Cortés llegó a la 
«Provincia de Chalco», el autor añadió que la cabecera de la misma era 
Amecamecan, «a las (f)aldas de este monte volcan (el Popocatépetl)», 
pueblo «sujeto al Reyno de Mexico», que estaba gobernado por «Cacama- 
cin Teohuateucli». Chimalpahin aumentó el número de sus habitan- 
tes de los 20.000 referidos por Gómara a «mas de veinte y cinco milla-
res» y destacó el asombro que provocó al capitán: «cosa de admiración 

67 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 567.
68 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 680.
69 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, pp. 681-682.
70 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, pp. 687-688.
71 Camilla Townsend, Annals of native America, p. 145. 



chimalpahin y la obra de gómara 235

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tenia Cortes de ver la mucha gente que en este nuevo mundo hallo». 
Subrayó aún más las quejas de Cacamazin sobre Moctezuma: «se quejó 
de la tirania que el Rey Motecçuma havia hecho en sus padres que de 
antaño eran señores, y fue Cortes a poner una cruz enzima del Cerrito 
Amaqueme».72 

Los comentarios añadidos sobre la acción de los aliados chalcas du- 
rante el asedio a Tenochtitlan son tantos que no tenemos espacio para 
referirlos todos. Baste destacar que casi en cada mención de Gómara, el 
autor se encarga de destacar la participación «los de Chalco», su amistad 
con Cortés y su cooperación –«estas vitorias que hubo el Capitan Sando-
val y los Chalcanos»–; y el sacrificio por los castellanos en los momen-
tos más necesarios –«de los amigos de Chalco fueron muertos más de 
ciento».73 

Tanto David Tavárez como Susan Schroeder afirmaron que se des-
conocen los motivos que tuvo el chalca para copiar el manuscrito de 
Gómara.74 Sin embargo, si revisamos lo apuntado anteriormente, queda 
claro que Chimalpahin pretendía, entre otras cosas, llevar a cabo una 
copia corregida del texto de Gómara en la que se subrayara la acción de 
su gente, los chalcas.

Quedan, no obstante, muchos interrogantes por responder. Al tra-
tarse de una obra no terminada, no sabemos con certeza si el chalca 
estaba elaborando un borrador para adjudicarse el texto sin mencionar 
a Gómara. Dicha decisión hoy supondría «un plagio descarado», según 
Tavárez, pero a comienzos del siglo xvii, tras más de cincuenta años de 
prohibición, sería la única forma de que la obra se leyera sin padecer 
una nueva censura. Además, hay que recordar que son muchos los auto-
res que plagiaron impunemente las obras de Gómara. Al enfrentarse a 
un libro prohibido los historiadores tenían dos opciones: o apropiarse 
de sus textos o citarlo para refutar sus datos. Díaz del Castillo optó por 
esta última opción, tomó la estructura de Conquista de México como 
base de su crónica y reescribió muchas escenas, plagiando y a la vez 

72 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 193.
73 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 348. 
74 David Tavárez Bermúdez, «La conquista recobrada», pp. 37-53.



javier molina villeta236

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

denigrando al cronista soriano. Por su parte, el Inca Garcilaso elaboró 
una copia de su Historia de Indias con comentarios críticos y mordaces 
hacia Gómara, sin reconocer que estaba basándose en su texto.75 Fran-
cisco Cervantes de Salazar tomó muchos de sus contenidos y le citó para 
refutarle o adjudicar su información a la obra de Toribio de Benavente 
Motolinía.76 Otros, como el clérigo vallisoletano Prudencio Sandoval77 
y el viajero milanés Girolamo Benzoni78 plagiaron impunemente sus 
páginas sin mencionarle. Es difícil encontrar un ejemplo de un autor 
tan despreciado y a la vez tan imitado. 

Hay otra pista para entender la intención de Chimalpahin sobre el 
texto de Gómara. Hasta los años ochenta se pensaba que la Crónica 
mexicayotl era obra del mestizo Hernando Alvarado Tezozómoc. Sin 
embargo, entre los documentos que aparecieron en la Biblioteca de la 
Sociedad Bíblica de Londres se encontró un manuscrito autógrafo de 
dicho texto que cambió la perspectiva. Al parecer, Chimalpahin tomó 
el texto de Tezozómoc, agregó la mayor parte de la información y lo 
firmó.79 En el caso del texto de Gómara, el chalca pudo proceder con 

75 Inca Garcilaso de la Vega, Comentarios reales de los incas, edición, prólogo 
índice temático y glosario de Carlos Araníbar México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 1991, vol. ii, pp. 748 y 755. 

76 Como afirmó Juan Miralles, Cervantes de Salazar incorporó capítulos ente-
ros de Gómara con muy leves modificaciones de estilo. Juan Miralles, «Prólogo», 
en Francisco Cervantes de Salazar, Crónica de la Nueva España, México, Porrúa, 
1985, pp. xxv-xxviii. 

77 Según Miguel Ángel de Bunes, la mayor parte de las páginas de la obra Gue-
rras de mar de nuestros tiempos, de Gómara, fueron publicadas bajo la autoría de 
Sandoval en el citado texto. Miguel Ángel de Bunes Ibarra, «Carlos V y el medi-
terráneo: las Guerras de mar del emperador contra el turco y sus corsarios», en 
Francisco López de Gómara, Guerras de mar del emperador Carlos V, Madrid, 
Sociedad Estatal para la Conmemoración de los Centenarios de Felipe II y Carlos V,  
2000, p. 13. 

78 Marcel Bataillon expuso estos plagios en sus cursos de la Sorbone. Citado en 
Marie Cecille Bénnasy-Berling, «El destino de la Historia de las Indias», en Fran-
cisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 771.

79 Clementina Battcock, «Una generación de cronistas indígenas novohispanos», 
Orbis Tertius, xxvi:34 (2021), p. 5. 



chimalpahin y la obra de gómara 237

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

la misma intención: tomar su texto como base para elaborar una obra 
propia o una versión comentada y ampliada. 

Aunque no podemos estar seguros de si Chimalpahin pretendía apro-
piarse el texto como hicieron tantos cronistas,80 en una ocasión, el indí-
gena refirió lo siguiente: «aunque aquí haze el autor Franzco Rodriguez 
(sic) de Gomara por sobrino del gran señor (Moctezuma a Cuitlahuac) 
no era sobrino sino hermano carnal de vn padre y madre, digo yo Don 
Domingo de San Anton Muñoz Quauhtlehuantzin».81 Esta es la única 
corrección explícita y nos da aún más indicios de que el chalca preten-
día realizar una copia comentada con correcciones y añadidos propios. 

hispanofilia y afán cortesiano de chimalpahin

Abordaremos a continuación un episodio que consideramos vital para 
el entendimiento de la historia de la conquista: la batalla de Cholula. 
Sorprendentemente, Chimalpahin no añadió casi ningún comentario 
relevante referente a los acontecimientos más intensos y polémicos de la 
conquista, como la prisión de Moctezuma, la destrucción de los ídolos 
por parte de Cortés, la muerte del tlatoani o la llamada Noche Triste.82 
Aunque elaboró una extensa descripción del recibimiento que Cortés 
gozó en Tenochtitlan, no cambió el significado político del mismo.83 Sin 
embargo, al describir la batalla de Cholula el autor se explayó y añadió 
detalles sumamente interesantes y originales. 

Chimalpahin se explayó explicando la celada que tenían planeada 
los cholultecas y resaltó aún más que Gómara el protagonismo de doña 
Marina a la hora de descubrir el complot. Recordemos que al referirse  
a la indígena, retratada por Gómara como «faraute y secretaria», el chalca  
mencionó el nombre con el que era conocida por los indígenas, «Malint-

80 David Tavárez Bermúdez, «La conquista recobrada», p. 39. 
81 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 198. 
82 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, pp. 231-276. Los 

añadidos de Chimalpahin durante estas páginas son mínimos. 
83 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, pp. 198-201. 



javier molina villeta238

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

zin», y añadió un interesante apellido, «Tenepal», explicando «que era 
su propia alcuña».84

Si comparamos dicha versión con la de Gómara, e incluso con la de 
Tapia o Díaz del Castillo, nos encontramos con que el indígena repite la 
palabra «traizion» y términos semejantes como «celada» y «malas mañas» 
más de una decena de veces, por lo que parece estar condenando a los 
cholultecas y justificando el ataque castellano con aún más vehemencia 
que los cronistas castellanos. Además, añadió expresiones providenciales 
como la siguiente: «Contra su voluntad dellos quiso Dios Poderoso que 
se descubriese una trama que por la prouidenzia se supiese».85

Llama la atención también el hecho de que durante la descripción 
del templo de Cholula, el indígena se muestra más radicalmente cris-
tiano que su original y comenta que allí «el demonio era adorado y ser-
vido».86 Como vemos, Chimalpahin se interesó en transmitir la matanza 
de Cholula como un hecho terrible, pero justificado por la providencia. 

84 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 118. Cabe destacar, 
entre paréntesis, que de la misma forma en la que Chimalpahin se empeñó en deno-
minar a la indígena con su nombre náhuatl, a Cuauhtémoc le citó como «don Her-
nando Quauhtimoc». Según Chimalpahin, tras la conquista fue bautizado y «reino 
quatro años en Mexico Tenuchtitlan» (de 1521 a 1525) hasta que fue acusado de trai-
ción y ahorcado. Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, pp. 356  
y 405. En un buen número de ocasiones Chimalpahin se refiere a los de Cortés  
como «los nuestros», expresión que también aparece el texto de Gómara, pero no 
tan a menudo: «entraron luego los Yndios de Chalco tanbien a vueltas, se revolvie-
ron con los nuestros, y hicieron gran mortandad en los de la guarnición». Susan 
Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, pp. 310-313.

85 Tras la descripción de la matanza el indígena precisó que fueron asesina-
dos «más de seis mill» (Gómara había escrito solamente «seis mil»), mencionó el 
asombro de los españoles ante la gran «ynhumanidad» de los tlaxcaltecas contra 
los cholultecas y remató comentando que «fue una lástima vellos la carnizeria que 
en ello se hizo, por donde quedaron atemorizados los naturales». Susan Schroeder, 
Chimalpahin y La conquista de México, pp. 181-184.

86 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 186. Parece 
ser que el chalca visitó Cholula, ya que describió el funcionamiento del templo, 
por lo que podemos pensar que este seguía existiendo medio siglo después de la  
conquista.



chimalpahin y la obra de gómara 239

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Su versión no añade críticas de ningún tipo hacia el comportamiento de 
Cortés y los conquistadores, más bien al contrario: subraya sus motivos, 
los justifica y menciona la acción de Dios en su ayuda. 

Son muy numerosos los añadidos de Chimalpahin que arrojan infor-
mación interesante con respecto a la mirada indígena de la conquista. 
Lo que más nos ha llamado la atención en esta lectura es la actitud 
pasional del chalca y su afán aún más celebratorio y justificatorio hacia 
la figura de Cortés como instrumento divino. Sus comentarios deno-
tan una constante preocupación por la reputación de los españoles: son 
varias las escenas en las que puntualizó que Cortés trató mejor a las  
mujeres que a los varones indígenas.87 Durante el saqueo de Tenochti- 
tlán el chalca afirmó que el extremeño amonestó a los tlaxcaltecas y que  
les ordenó «que no llevasen a las mugeres por esclavas, que el no venia 
a hacer agravios a los naturales sino a librarlos de la servidumbre».88 
El extremeño, según Chimalpahin, también advirtió a los castellanos 
que no deben capturar a mujeres bajo pena de muerte.89 Como apun-
tamos, la versión editada por Schroeder (la de Boturini, de 1746) no 
incluye los últimos capítulos en los que se encuentra el famoso retrato 
de Cortés. Sin embargo, podemos cotejar este texto en la versión de 
Bustamante de 1826. Comparando esta versión con la de Gómara nos 
percatamos de que Chimalpahin omitió las frases en las que el soriano 
aludía al carácter mujeriego del conquistador. El chalca se encargó de 
borrar los fragmentos en los que se explicitaba que «fue muy dado a 
mujeres y diose siempre» y que fue «atrevido en casas ajenas, condición 
de putañeros».90 Dicha omisión confirma nuestra hipótesis: el propó-
sito de Chimalpahin no sólo fue destacar el papel de Chalco, sino justi-
ficar aún más la conquista, enaltecer al conquistador y al mismo tiempo, 

87 Townsend llamó la atención sobre el interés de Chimalpahin en las políticas 
de género. Camilla Townsend, Annals of native America, p. 171.

88 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 305. 
89 Susan Schroeder, Chimalpahin y La conquista de México, p. 319. Chimal-

pahin añade: «como vido Cortes, que su Gente hauian hecho presa de Mugeres, y 
muchachos, mando so pena de la vida; que ningun soldado Muger, o muchacho 
los Castigaria por ello».

90 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias, p. 913.



javier molina villeta240

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

limpiar su reputación. Podemos afirmar que la mirada de este patriota 
indígena fue aún más cortesiana e hispanófila que la del menospre-
ciado Gómara. 

conclusiones

Como afirmó Clementina Battcock, «vastedad» es la palabra que define 
la obra de Chimalpahin.91 El chalca intentó resolver diversos problemas 
de orden simbólico, como ubicarse en la historia de la redención católica 
y, cabría añadir, encontrar su lugar en la monarquía hispánica. Su versión 
del texto gomariano es la prueba de que el orgullo por las raíces prehispá-
nicas no estaba reñido con la voluntad de reivindicar la conquista, acon-
tecimiento fundacional de la realidad cristiana en México. Como vemos 
en los textos de otros cronistas (de Gómara a Suárez de Peralta), la cele-
bración de la figura de Hernán Cortés no implicaba una aceptación abso-
luta de los procesos de conquista y del resto de los conquistadores. Chi-
malpahin criticó los excesos de las autoridades virreinales sin por ello 
dejar de ser un cortesiano convencido. El horizonte cristiano e hispanó-
filo era el único reivindicable y estaba fundamentado en la evangeliza-
ción promovida por Cortés: es por tanto lógico que Chimalpahin se apo-
yase en una autoridad histórica legitimada como el conquistador. 

Cabe preguntarse por qué no se ha profundizado más en un texto tan 
rico en detalles, editado hace más de una década (2012) y tan revelador 
de la mirada del historiador indígena novohispano más importante. Cabe 
pensar que los comentarios de Chimalpahin podrían resultar decepcio-
nantes para numerosos historiadores empeñados en denigrar la obra de 
Gómara y tildarla de apologética, limitada o miope. Como hemos visto, 
el indígena, en vez de criticarle y refutarle como Las Casas, Díaz del Cas-
tillo, Cervantes Salazar o el Inca Garcilaso, añadió información que sus-
tentaba su visión encomiástica sobre la conquista y Hernán Cortés. Fi- 
nalmente sigue abierta la duda: ¿quería Chimalpahin elaborar una obra 
propia partiendo del libro de Gómara o una versión comentada? Como 

91 Clementina Battcock, «Una generación de cronistas indígenas novohispa-
nos», p. 4. 



chimalpahin y la obra de gómara 241

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

comentamos anteriormente, lo más frecuente en su época era la primera 
opción, pero los indicios analizados en este trabajo nos hacen pensar que 
el chalca pretendía llevar a cabo una copia corregida y comentada desti-
nada a explicar la conquista a los lectores indígenas. Si apareciese la copia 
original en náhuatl mencionada por Bustamante, dicha hipótesis se con-
firmaría. 

Sus comentarios sobre la decisiva participación de los chalcas en la 
conquista de Tenochtitlan no son sorprendentes, pero sí lo son los deta-
lles que añade sobre Malintzin y Cortés. Ambos son los personajes más 
discutidos de la historia de México y quizás los más determinantes para 
entender el proceso de mestizaje que poco a poco se extendería por Lati-
noamérica. Sería interesante rastrear el término «Tenepal» y sus significa-
dos para entender por qué el chalca añadió este nombre al de la indígena. 
Por último, hay que apuntar que la defensa que el chalca elabora sobre la 
reputación de Cortés es muy significativa de la buena imagen que el con-
quistador gozaba entre los nobles indígenas de la Nueva España más de 
medio siglo después de la conquista. 

Como criticó Gruzinski, parte de la historiografía americanista ha 
encerrado a los indígenas en un marco autóctono, «exageradamente 
homogéneo» e idealizado por la political correctness y la indian voice.92 
Confrontar sin matices el pensamiento amerindio al castellano es igno-
rar la complejidad de los acontecimientos: tras la conquista, el mundo 
indígena se vio impregnado de elementos culturales occidentales y de 
visiones del mundo mixtas. El chalca reivindicó su región de origen, 
Chalco-Amecamecan, pero al mismo tiempo expresó la conciencia y 
el orgullo de pertenecer a la monarquía hispánica. Debemos entender 
que para él, al contrario que para parte de la historiografía americanista, 
ambas ideas eran compatibles. Como reconoce Townsend, el historia-
dor chalca era un cosmopolita en su educación y perspectiva.93 Pero 

92 Según el francés, ambas tendencias, originadas en las universidades esta-
dounidenses, denuncian el eurocentrismo sin apenas disimular un «nuevo impe-
rialismo» dentro del pensamiento universitario. Serge Gruzinski, El pensamiento 
mestizo, p. 57. 

93 Camilla Townsend, Annals of native America, p. 163. 



javier molina villeta242

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

como hemos visto, no era solamente un cosmopolita: su pensamiento es 
el resultado de un esfuerzo de recomposición de un universo destruido 
y de la necesidad de adaptación al nuevo marco impuesto por la con-
quista. Una de sus preocupaciones fue dotar de dignidad y espirituali-
dad cristiana a los indígenas y por ello insistió en su activa participación 
junto a Cortés y los castellanos. 

Como hemos visto, parte de la historiografía ha preferido destacar 
su patriotismo indígena y sus críticas al régimen virreinal, pasando por 
alto los evidentes signos de hispanofilia y su tono providencial, tan en 
sintonía con el catolicismo castellano del siglo xvi. Pasando por alto sus 
propios textos, Chimalpahin encaja mejor en el esquema maniqueo que 
enfrenta a indígenas con castellanos de forma radical. Esta construc-
ción del personaje podría ser útil en la literatura o en un discurso polí-
tico, pero definitivamente no lo es en una historiografía que pretenda 
ser rigurosa y heurística. Solo dejando atrás los anacrónicos estereotipos 
identitarios y analizando las fuentes de forma pormenorizada, podre-
mos entender la compleja mentalidad de los indígenas y mestizos que 
vivieron en la Nueva España. 

La obra de Chimalpahin no es en absoluto un reflejo de la resisten-
cia cultural indígena frente al dominador, ni la imagen de un conflicto 
irresuelto entre dos maneras distintas de percibir el mundo. La mirada 
del chalca –heterogénea y mestiza– era típica en las vecindades de la 
monarquía hispánica, territorios yuxtapuestos a la corona de Madrid 
en los que primó la conciencia de un gran poder, amenazante o aliado, 
esencial en su propia existencia.94 Como explica José Javier Ruiz Ibáñez, 
debemos buscar la influencia cultural y religiosa de la monarquía, sus 
influjos y su proyección local en las vecindades del imperio: la globa-
lidad ha de ser construida desde el estudio local.95 Finalmente, esa his-
panofilia es la que explica el momento de mayor proyección del mundo 
hispánico.96 Para entender la mentalidad del chalca debemos leerlo en el 

94 José Javier Ruiz Ibáñez, ed., Las vecindades de las monarquías ibéricas, México, 
Fondo de Cultura Económica, 2013, p. 12.

95 José Javier Ruiz Ibáñez, Las vecindades de las monarquías ibéricas, pp. 16-36. 
96 Véase José Javier Ruiz Ibáñez, Hispanofilia. Los tiempos de la hegemonía española.



chimalpahin y la obra de gómara 243

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

contexto del siglo xvi. Desde su propia cosmovisión, sus textos adquie-
ren un sentido profundo que se centra en resolver una de las cuestio-
nes fundamentales en el pensamiento cristiano: la unidad del género 
humano ante Dios. Chimalpahin resignificó a los pueblos nativos de 
América para otorgarles un lugar en la historia universal. 

En conclusión, podemos afirmar que en Chimalpahin no primó tanto 
el factor biológico, sino su identidad como indígena perteneciente al 
Imperio español. Su experiencia novohispana refleja el avance de la fron-
tera europea a la hora de capturar memorias locales a través del poder 
simbólico. Tanto él como otros mestizos y criollos se esforzaron en fabri- 
car los lazos entre América y el pasado antiguo y bíblico. La historia eu- 
ropea se exportó a América y se adaptó al nuevo contexto para perfeccio-
narse y afirmarse. Como concluyó Gruzinski: «Es la primera etapa de 
una empresa que terminó por apoderarse del planeta entero».97

bibliografía citada

Bataillon, Marcel, «Hernán Cortés: autor prohibido», en vv.aa., Libro jubilar 
de Alfonso Reyes, México, Dirección General de Difusión Cultural, 1956, 
pp. 77-82.

Battcock, Clementina, «Chimalpahin, su formación y sus noticias sobre la 
presencia de la Iglesia Católica en Chalco Amaquemecan, siglos xvi-xvii», 
Revista de Historia de América, 157 (2019), pp. 71-85.

Battcock, Clementina, «Una generación de cronistas indígenas novohispa-
nos», Orbis Tertius, xxvi:34 (2021). Sin paginar. 

Bennassar, Bartolomé, Hernán Cortés. El conquistador de lo imposible, Madrid, 
Temas de Hoy, 2002.

Bénnasy-Berling, Marie Cécile, «El destino de la Historia de las Indias», en 
Francisco López de Gómara, Historia de las Indias (1552), Madrid, Edito-
rial Crítica/Casa Velázquez, 2021.

Bustamante, Carlos María de, ed., Historia de las conquistas de Hernando 
Cortés. Escrita en español por Francisco López de Gómara; traducida al 

97 Serge Gruzinski, La máquina del tiempo. Cuando Europa comenzó a escribir 
la historia del mundo, p. 323. 



javier molina villeta244

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

mexicano y aprobada por verdadera por Juan Bautista de San Antón Muñón 
Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, 2 vols., México, Imprenta de la Testamen-
taria de Ontiveros, 1826. 

Bustamante, Carlos María de, Horribles crueldades de los conquistadores de  
México, y de los indios que los auxiliaron para subyugarlo a la corona  
de Castilla, ó sea Memoria escrita por D. Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, 
publicada por suplemento a la historia del Padre Sahagún, México, Imprenta 
del ciudadano Alejandro Valdés, 1829.

Carballo, David M., Collision of Worlds. A deep history of the fall of Aztec Mexico 
and the forging of New Spain, New York, Oxford University Press, 2020.

Cervantes, Fernando, Conquistadores. A New History, Londres, Penguin, 2020.
Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 

Octava relación. Obra histórica, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 1983.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Primer amoxtli libro. 3ª Relación de las Différentes Histoires Originales,  
ed. Víctor M. Castillo Farreras y José Rubén Romero Galván, México, Uni- 
versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones His- 
tóricas, 1997.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, México, Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes, 1998, 2 vols. 

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Diario, ed. Rafael Tena, México, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, 2001.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Séptima relación de las Différentes Histoires Originales, ed. Josefina García 
Quintana, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Históricas, 2003.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Annals of His Time. Don Domingo de San Antón Muñoz Chimalpahin Quauh- 
tlehuanitzin, Stanford University Press, 2006.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón, 
Chimalpahin y La conquista de México. La crónica de Francisco López de 
Gómara comentada por el historiador nahua, México, unam, 2012. 

Clavijero, Francisco Javier, Storia antica del Messico, Cesena, Gregorio Bia-
sini, 1780-1781, 4 vols.



chimalpahin y la obra de gómara 245

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Díaz del Castillo, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva 
España, Madrid, RAE, 2011. 

Durand-Forest, Jacqueline de, «Los grupos chalcas y sus divinidades según 
Chimalpahin», Estudios de Cultura Náhuatl, trad. de José Rubén Romero, 
vol. 11 (1974), pp. 37-44. 

Durand-Forest, Jacqueline de, L’histoire de la vallée de Mexico selon Chimal-
pahin Quauhtlehuanitzin (du xi au xvi siecle), Paris, L’Harmattan, 1987.

Durand-Forest, Jacqueline de, «Extractos de la Primera Relación de Chimal-
pahin Quauhtlehuanitzin (Manuscrito)», Estudios de Cultura Náhuatl, 
Colección Goupil-Aubin de la Biblioteca Nacional de París, núm. 74, folios 
1 a 8 verso, vol. 20 (1990), pp. 65-76.

García Cubas, Antonio, El libro de mis recuerdos: narraciones históricas, anec-
dóticas y costumbres mexicanas anteriores al actual estado social, ilustradas 
con más de trescientos fotograbados, México, Manuel León Sánchez, 1934.

Garcilaso de la Vega, Inca, Comentarios reales de los incas, México, Fondo De 
Cultura Económica, 1991. 

Garibay, Ángel María, Historia de la literatura náhuatl, México, Porrúa, 1992.
Gruzinski, Serge, El pensamiento mestizo, Barcelona, Paidós, 2000. 
Gruzinski, Serge, Las cuatro partes del mundo. Historia de una mundializa-

ción, México, Fondo de Cultura Económica, 2010.
Gruzinski, Serge, La máquina del tiempo. Cuando Europa comenzó a escribir 

la historia del mundo, México, Fondo de Cultura Económica, 2021. 
Gruzinski, Serge, Conversación con un mestizo de la Nueva España, Barce-

lona, Alianza, 2022.
Iglesia, Ramón, Cronistas e historiadores de la conquista de México: el ciclo de 

Hernán Cortés, México, El Colegio de México, 1942.
Ixtlilxóchitl, Fernando de Alva, Obras históricas. Incluyen el texto completo 

de las llamadas Relaciones e Historia de la nación chichimeca en una nueva 
versión establecida con el cotejo de los manuscritos más antiguos que se 
conocen, ed. Edmundo O’Gorman, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 1985.

Jiménez, Nora Edith, Francisco López de Gómara. Escribir historias en tiem-
pos de Carlos V, México, El Colegio de Michoacán/Conaculta-inah, 2001. 

León-Portilla, Miguel, Visión de los vencidos, México, unam, 2020 (Primera 
edición en 1959). 

León-Portilla, Miguel, Humanistas de Mesoamérica, México, Fondo de Cul-
tura Económica, 2017.



javier molina villeta246

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Lockhart, James, Los nahuas después de la conquista, México, Fondo de Cul-
tura Económica, 1999.

López de Gómara, Francisco, Historia de las Indias y conquista de México, 
Madrid, Biblioteca Castro, 2021. 

Martínez Baracs, Rodrigo, «El diario de Chimalpahin», Estudios de Cultura 
Náhuatl, vol. 38 (2007), pp. 283-312.

Martínez, José Luis, Hernán Cortés, México, Fondo de Cultura Económica, 
1990.

Mira Caballos, Esteban, Hernán Cortés. Una biografía para el siglo xxi, Madrid, 
Planeta, 2021.

Miralles, Juan, «Prologo», en Francisco Cervantes de Salazar, Crónica de la 
Nueva España, México, Porrúa, 1985. 

Mustapha, Monique, «Datos biográficos», en Francisco López de Gómara, 
Historia de las Indias (1552), Madrid, Editorial Crítica/Casa Velázquez, 
2021, pp. 643-691.

Pérez Vejo, Tomás, «Colonia, ¿qué colonia?», en Emilio Lamo de Espinosa, 
ed., La disputa del pasado. España, México y la leyenda negra, México, 
Turner, 2021, pp. 59-84.

Pino-Díaz, Fermín del, «Garcilaso, lector de Gómara», Philologia hispalensis, 
32:2 (2018), pp. 15-32.

Romero Galván, José Rubén, «Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin», en José 
Rubén Romero Galván, coord., Historiografía mexicana, Historiografía 
novohispana de tradición indígena, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2011, pp. 331-350.

Romero Galván, José Rubén, «Prólogo», en Susan Schroeder, David Tavá- 
rez-Bermúdez y Cristian Roa-de-la-Carrera, eds., Chimalpahin y La Con-
quista de México. La crónica de Francisco López de Gómara comentada por 
el historiador nahua, Universidad Nacional Autónoma de México, Insti-
tuto de Investigaciones Históricas, México, 2012, pp. 11-26.

Ruiz Ibáñez, José Javier, ed., Las vecindades de las monarquías ibéricas, México, 
Fondo de Cultura Económica, 2013. 

Ruiz Ibáñez, José Javier, Hispanofilia. Los tiempos de la hegemonía española, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2022. 

Suárez de Peralta, Juan, Tratado del descubrimiento de las indias, México, 
Conaculta, 1990. 

Schroeder, Susan, Chimalpahin y los reinos de Chalco, Toluca, El Colegio Mexi-
quense-Honorable Ayuntamiento Constitucional de Chalco, 1994.



chimalpahin y la obra de gómara 247

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Schroeder, Susan, «Introduction», Códex Chimalpahin. Society and Politics 
in Mexico Tenochtitlan, Tlatelolco, Texcoco, Culhuacan, and other nahua 
altepetl in central Mexico, Norman, University of Oklahoma Press, 1997, 
pp. 3-16.

Schroeder, Susan, «Chimalpahin, Don Carlos María de Bustamante and The 
Conquest of Mexico as Cause for Mexican Nationalism», Estudios de cul-
tura Náhuatl, 39 (2008). 

Schroeder, Susan, «The truth about the Crónica mexicayotl», Colonial Latin 
American Review, 20:2 (2011), pp. 233-247. 

Schroeder, Susan, Chimalpahin y La conquista de México. La crónica de Fran-
cisco López de Gómara comentada por el historiador nahua, México, unam, 
2012. 

Tapia, Andrés de, La conquista de Tenochtitlan, Madrid, Dastin, 2002.
Tavárez Bermúdez, David, «La conquista recobrada: Un análisis de las modi-

ficaciones realizadas por Chimalpahin a La conquista de México», en Susan 
Schroeder, ed., Chimalpahin y la conquista de México. La crónica de Fran-
cisco López de Gómara comentada por el historiador nahua, México, unam, 
2012, pp. 37-53. 

Tezozómoc, Hernando Alvarado, Crónica mexicayotl, México, unam, Insti-
tuto de Investigaciones Históricas, 1975. 

Tezozómoc, Hernando Alvarado, Crónica mexicana, ed. Gonzalo Díaz Migoyo 
y Germán Vázquez Chamorro, Madrid, Historia 16, 1997.

Thomas, Hugh, The Conquest of Mexico, Londres, Hutchinson, 1993. 
Townsend, Camilla, Annals of native America, New York, Oxford University 

Press, 2019.
Townsend, Camilla, El quinto sol, México, Grano de Sal, 2021.
Velazco, Salvador, «Historiografía y etnicidad emergente en el México colo-

nial. Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, Diego Muñoz Camargo y Hernando 
Alvarado Tezozómoc», Mesoamérica, 20 (1999), pp. 1-32. 

Veytia, Mariano, Historia antigua de México, México, Editorial Leyenda, 1944, 
vol. 2.


