Nuevas

[ ]
Universitat Autbnoma de Barcelona DE Indlas

DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD
Y SABIDURIA. UN ACERCAMIENTO
AL CONTEXTO CULTURAL NEOPLATONICO
Y OCULTISTA NOVOHISPANO EN ALGUNOS
ASPECTOS DEL «SERMON DE LOS GOZOS
DE MARIA SANTISIMA» DE MIGUEL
DE TORRES (MEXICO 1722)

CONCEPCION ZAYAS
SECIHTI - Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
saudeces@gmail.com

CITA RECOMENDADA: Concepcion Zayas, «Divina alquimia: Felicidad y sabidu-
ria. Un acercamiento al contexto cultural neoplaténico y ocultista novohispano en
algunos aspectos del Sermén de los gozos de Maria Santisima de Miguel de Torres
(México, 1722)», Nuevas de Indias. Anuario del CEAC, X (2025), pp. 149-188.

DOTI: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.140

Recepcion: 27 de octubre de 2025 / Aceptacion: 30 de noviembre de 2025

RESUMEN

Diversos estudios acerca del contexto neoplatonizante y contrarreformista del
siglo xv1I son nuestra base epistemoldgica para interpretar el Sermén de los gozos
de Maria Santisima (México, 1722), escrito por el mercedario Miguel de Torres
(1678-1737), hagidgrafo del obispo de Puebla, Manuel Fernandez de Santa Cruz
(1637-1699). Indagamos el lenguaje simbolico y su polisemia en dicho Sermén,
referencias a conocimientos de la filosofia natural, el ocultismo y otras ramas del
neoplatonismo que aparecen compaginadas con la patristica y citas biblicas. Con-
tinuamos nuestra labor hermeneutica sobre autores novohispanos de este periodo,
aportando nuevas evidencias.

ISSN: 2462-7291 Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



150 CONCEPCION ZAYAS

PALABRAS CLAVE
religiosidad, neoplatonismo, Nueva Espafia, ocultismo.

ABSTRACT
English title: Divine Alchemy: Happiness and Wisdom. An Approach to the Neopla-
tonic and Occult Cultural Context of New Spain in Selected Aspects of Miguel de
Torress Sermon de los gozos de Maria Santisima (Mexico, 1722).
Various studies on the Neoplatonist and Counter-Reformation context of the
17th century provide our epistemological basis for interpreting the Sermodn de
los gozos de Maria Santisima (Mexico, 1722), written by the Mercedarian Miguel
de Torres (1678-1737), hagiographer of the Bishop of Puebla, Manuel Fernandez de
Santa Cruz (1637-1699). We investigate the symbolic language and its polysemy
in this Sermon, references to knowledge of natural philosophy, occultism and
other branches of Neoplatonism that appear combined with patristics and biblical
quotations. We continue our hermeneutical work on New Spanish authors of this
period, providing new evidence.

KEYWORDS
religiosity, neoplatonism, New Spain, occultism.

UN ACERCAMIENTO A LA «PRISCA THEOLOGIA»
Y EL ERUDITO CONTEXTO RELIGIOSO INTERESADO
EN LA FILOSOFIA OCULTA

onoci claramente la divina alquimia, de saber sacar el mayor
« jubilo y gozo, de la mayor pena y tormento», estas frases fueron

escritas por el prolifico escritor jesuita y calificador del Santo
Oficio, Juan Antonio de Oviedo (1670-1757), en su Aprobacion al Sermaon
de los gozos de la Purisima Virgen y Madre de Dios, Maria Santisima, de
Miguel de Torres, publicado en México durante 1733.!

! Este articulo se centra principalmente en el primer sermoén: Miguel de Torres,
Sermén de los gozos de Maria Santisima sefiora y madre nuestra, publicado en
México por los Herederos de la viuda de Francisco Rodriguez Lupercio, 1722. Del
mismo autor aparecid, once afios después, el Sermon de los gozos de la Purisima

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 151

;Qué quiere decir Oviedo con “divina alquimia”? Proponemos una
hipdtesis que requiere una dilatada visidon para entender las palabras de
este jesuita, que aluden a una tradicion del conocimiento que —durante
las ultimas décadas del xvir y las primeras del xviir- seguia repercu-
tiendo en el pensamiento religioso de algunos eruditos novohispanos.

Empecemos por recordar que durante el siglo xv, por parafrasear a
Garin, en Florencia nacié la revolucion cultural del Renacimiento; que,
como todo proceso histdrico, se fue gestando desde el siglo x1v [Garin,
1986, pp. 63-69] y previamente en el medievo y en Constantinopla antes
de su caida frente al imperio otomano [Siniossoglou, 2011]. Lo que hoy
conocemos como Renacimiento tuvo su punto de arranque filosé6fico en
Marcilio Ficino, quien desde nifio fue acogido en la corte de los Medici
donde recibi6 una alta educacion. Césimo Medici le encomendd afios
después traducir a todo Platén y su escuela [Copenhaver, 1984]. Poste-
riormente, tras la divulgacion de esta actualizacidn de los libros plato-
nicos se inicia la revolucion renacentista y Florencia se convierte en la
cuna del neoplatonismo, que resurge en el periodo temprano moderno.

Ficino y una serie de eruditos trabajaron desde la filologia, la filosofia,
el arte, la politica y las ciencias para legitimar el platonismo —asi como
sus afluentes en algunas tradiciones filosoficas y magicas.’ Tal labor de
legitimacidn se ampard, en gran medida, en los primitivos Padres de la
Iglesia que habian venido aceptado la idea de una teologia verdadera
desde la Antigliedad. A esta sabiduria primigenia se le llamo la prisca
theologia, concepto que, como veremos, esta ligado a la filosofia oculta
[Stolzenberg, 2013, pp. 51 y 139]. Desde una perspectiva amplia, la filo-
sofia oculta es el conocimiento atribuido a sabios paganos antiquisimos,
que sostenia la creencia en ciertos tipos de magia; tanto la “natural’,

Virgen, y Madre de Dios Inmaculada, Maria santisima sefiora nuestra, México,
1733, por la imprenta Real del Superior Gobierno de Dofia Maria de Rivera, 1733.
Este se analizara ampliamente en una publicacién futura.

> El primer neoplatonismo surgio en el siglo 111 de nuestra era, en Egipto. Se co-
noce como la escuela alejandrina, con Plotino a la cabeza. He abordado el tema
con amplitud en Zayas [2017, pp. 93-108]. También Zayas [2025] con relacion a la
mencion de Egipto en los jeroglificos y literaturas novohispanas de este periodo.

3 Garin [1986, pp. 75-81] pone especial énfasis en el aspecto politico.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



152 CONCEPCION ZAYAS

basada en manipular los lazos de simpatia y antipatia que conectaban
los reinos terrestre y celestial; como la teurgia, que apelaba a la ayuda de
inteligencias angelicales.*

Sin entrar en el debate sobre la magia filosofica culta y la supersticiosa,
nuestro trabajo se aboca exclusivamente a la primera: ligada a concep-
ciones divinas de raices platonizantes.” Mencionamos aqui la referencia
que Yates hace de Gabriel Naudé y su famosa obra del xvi1, donde el
autor clasifica cuatro diferentes tipos de magia: la divina, la teurgia, la
natural y la goetia o brujeria. Sélo esta ultima es perversa.®

Abundando en la prisca theologia, segiin Walker, ésta se gestd desde el
siglo 1 de nuestra era. Fue una cierta tradicion de la teologia apologética
cristiana —basada en textos fechados incorrectamente— a los que recu-
rrieron muchos de los primeros Padres de la Iglesia, particularmente Lac-
tancio y Eusebio, quienes en sus obras apologéticas, dirigidas contra los
filésofos paganos, utilizaron textos supuestamente muy antiguos: Her-
mética, Orfica, Profecias Sibilinas, Carmina Aurea pitagorica, entre otros.
Segun los primeros Padres, estos textos —aparentemente escritos por los
antiguos telogos Hermes Trimegisto, Orfeo y Pitagoras, se supo des-
pués, que en realidad databan de los primeros siglos de nuestra era- con-
tenian vestigios de la verdadera religién: el monoteismo, la Trinidad, la
creacion del mundo desde la nada por medio de la Palabra, etc. Se creia
que a partir de dichos textos Platon habia extraido las verdades religiosas
plasmadas en los Didlogos. Para preservar la singularidad de la revelacidn
judeocristiana, era habitual entre los Padres afirmar que la teologia anti-
gua pagana o prisca theologia provenia de Moisés; pero a veces se supo-

4+ Sobre el debate y particularidades de la filosofia oculta y el esoterismo occi-
dental una amplisima bibliografia que aqui referiremos en parte. Para introducir
al tema, de publicacidn reciente, se recomienda Hanegraaft [2022].

5 Ver esta hermenéutica para el caso de Ana de Zayas: un Dios que es absoluta
bondad, cuya emanacién armonica se refleja en el macro y microcosmos, interco-
nectado en una sola unidad; como he tratado ampliamente [Zayas, 2017, pp. 139-
141y 174-176].

S Yates cita a Gabriel Naudé y su afamado libro Apologie pour tous les grands per-
sonnages qui ont esté faussement soupgonnez de magie, publicado en 1625 [Yates,
2001, p. 90].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 153

nia que se remontaba a tiempos anteriores, a Noé, o a patriarcas antedi-
luvianos, como Enoc, o incluso a Adén:

Los primeros Padres de la Iglesia trataban con paganos reales y vivos, inten-
tando convertirlos, demostraban que se podia ser neoplaténico y cristiano a
la vez, o defender el cristianismo contra los ataques filosoficos y probar que
los grandes filésofos habian robado su sabiduria al Pueblo Elegido. La acti-
tud de los Padres hacia los antiguos tedlogos, por lo tanto, tiende a oscilar
entre la admiracion por ellos como testigos de la verdad cristiana y una dura
condena por su cobarde idolatria [Walker, 1972, pp. 3-4].

Por poner el ejemplo de Eusebio quien, al igual que muchos sabios
cristianos de su época, se interesaba en la filosofia pagana porque ésta
solo venia a confirmar la verdad revelada. Es decir, que Platén seguia a
Moisés, como ya habia sido planteado por el judio Filén y el cristiano
Clemente.” Para todos ellos, filosofia y religion no se distinguian: «Esta
vinculacién entre judaismo y platonismo se prolonga en el cristianismo.
La intencién de Eusebio es, no solo mostrar la conciliacion entre cris-
tianismo y filosofia en general, sino entre cristianismo y platonismo en
particular» [D’Amico, 2019, pp. 115-117].

La prisca theologia se vinculaba estrechamente con la idea de prisca
sapientia, que enfatiza la sabiduria o el conocimiento, y su continuidad a
través de diferentes épocas, también llamada philosophia perennis [ Dixon,
2023, p. 173]. Estos conceptos de sabiduria atemporal, sin embargo, como
ha sugerido Stuckrad [2005, p. 13], han cumplido una funcién especifica
dentro de las diferentes culturas. La idea de prisca theologia en los diver-
sos contextos, por una parte, muestra una continuidad; pero también un
cambio, donde pueden trazarse las especificidades de adaptacidn a cada
momento histérico. Como mostraremos aqui con relacién a la Nueva
Espafa y los circulos letrados relativos a nuestro anlisis.

Fuera de los ambitos académicos especializados en el tema, es poco
sabido que la mayoria de las personas cultas de la Europa temprano
moderna creian en aquel conocimiento ancestral. Como se vio, tales

7 Ambos radicaron en Egipto, en la Alejandria helenizada y cuna del neoplato-
nismo alejandrino.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



154 CONCEPCION ZAYAS

ideas se remontan a los siglos iniciales del cristianismo, cuando se pen-
saba que desde el linaje de Adan se habia tenido acceso a un conoci-
miento primigenio; el cual fue supuestamente corrompido, también casi
desde sus inicios, por un descendiente de Noé, distorsionandose a lo
largo de milenios. De ahi que una de las tareas mas importantes del
filésofo era recuperar los fragmentos sobrevivientes del conocimiento;
y una forma de hacerlo era buscar las enseflanzas de quienes habian
vivido en la Antigliedad. Alli podria hallarse la prisca sapientia. Por ello
la figura de Hermes Trismegisto fue un iman para los primeros eruditos
europeos modernos [Waddell, 2021, p. 29].

Con relacion al contexto ibérico que aqui interesa, subraya Byrne
[2019, p. 115] que la prisca theologia combind el cristianismo con el
neoplatonismo y el hermetismo, su importancia debe analizarse en
el pensamiento del xv1 espafol por la repercusion que tuvo en las dife-
rentes literaturas del periodo. Su adaptacion por parte de los escritores
castellanos ayuda a entender un legado ético y estético que se seguira
proyectando al futuro. La vasta obra filologica de Serés documenta con-
cretamente el eco del padre del neoplatonismo alejandrino, Ficino, en el
Siglo de Oro lo que demuestra la vigencia del platonismo en los grandes
autores de la época [Serés, 2003; 2004; 2020].

La creencia en ese conocimiento original que a lo largo de los siglos
se habia venido comentando a través de los Padres de la Iglesia, llegara
en su adaptacion contrarreformista al siglo xvIi.® De este periodo, nos
interesa el erudito jesuita Athanasius Kircher (1601?-1680) como ejem-
plo notable de las inquietudes intelectuales de la época a la que las élites
cultas novohispanas tuvieron acceso [Zayas, 2017; 2024], ya fuera por
la lectura de los libros de este autor o por comunicacién directa con éL.°

8 El breve trabajo de Chaves [1996] es una sintesis clara de partes importantes
de esta evolucion.

9 El conocimiento ocultista en Espafa se evidencia en otro miembro de la
Compaiia, Juan Eusebio Nieremberg. Zayas Gonzalez y Carrillo [2025, p. 25] han
encontrado huellas de este autor a inicios del xviir en la hagiografia del también
jesuita Nufiez de Miranda, como veremos mds adelante. Respecto a Nieremberg
ver la tesis doctoral de Coloma [2023] y Zamora [2023].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 155

Stolzenberg [2013, p. 139] explica que, si bien el concepto de prisca
theologia era inherentemente sincrético y un medio para establecer cone-
xiones entre diferentes tradiciones y culturas, vale remarcar que Kircher
llegd todavia mas lejos. Ya que utilizo la historia de Hermes Trismegisto
y la difusién del conocimiento egipcio como base de una historia uni-
versal que situaba a todas las civilizaciones conocidas en una narracioén
cronologica tnica y coherente.

La expansion de la Compaiiia en Asia y América contribuy6 a los tra-
bajos del erudito jesuita, quien ya habia integrado las culturas antiguas
orientales a su sistema de investigacion y también agregd un interés por
China o la Nueva Espaiia, gracias a sus informantes, compaiieros de la
orden [Hsia, 2004; Findlen 2004].

El ejemplo que referimos a continuacion es una muestra de la sin-
crética manera como un erudito como Kircher proponia interpretar el
famoso obelisco Pamfilio de Roma. Sirva para entender la compagina-
cidn de fuentes paganas y cristianas, asi como la interpretaciéon sim-
bdlica. Seguimos a Stolzenberg.* El erudito miembro de la Compaiia
dividid la inscripcion en cuatro “hierogramas’, asociandolos a la escala
neoplatdnica de la realidad: mundo arquetipico, angélico, celeste, y ele-
mental. Explicé simbolo por simbolo, por ejemplo, su interpretacion de
la serpiente con alas se baso en referencias a Horapolo, autores anti-
guos como Epeeis y Ferécides, referidos por Eusebio, la Biblia, Clemente
y Plutarco, asi como otra etimologia copta. Reitera Stolzenberg que el
método kircheriano consistia en sumar citas de autoridades para —-como
se comprueba en el obelisco Pamfilio- describir un cosmos neoplato-
nico, donde el poder de la “divinidad triforme” se manifestaba en los
tres reinos de la creacion (lo natural, lo humano y lo divino).

En la referencia anterior se evidencia el interés por hallar las corres-
pondencias entre el dogma cristiano de la Trinidad y su equivalente egip-
cia. En el siglo xvI1 esta interpretacion simbolica prevalecia, o sobrevivia,

o Cf. Athanasius Kircher, Obeliscus Pamphilius (Roma, 1650). No entramos al
debate sobre la arbitrariedad con la que Kircher tradujo los simbolos, ni el exceso
de libertades que se tomo. Al respecto ver los comentarios de Stolzenberg [2013,

pp. 200-205].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



156 CONCEPCION ZAYAS

frente a lo que ya se gestaba entonces: una vision predominantemente
basada en la evidencia historica, y que seria modelo al paradigma de la
[lustracion.

Hemos interpretado anteriormente el lenguaje figurativo en la obra
de autores novohispanos de finales del xvi1 y principios del xvi11, cer-
canos al obispo de Puebla,’* Manuel Fernandez de Santa Cruz [Zayas,
2014; 2017; 2024]. En dichas publicaciones he explicado con detalle que
el lenguaje simbdlico se origina de una filosofia, cuyo antecedente mile-
nario se ha ido adaptando a contextos concretos, lo que permitié su cul-
tivo y divulgacion en diferentes momentos histéricos. A grandes rasgos,
su raiz filosdfica es previa al siglo 1v a.C. y se recopila en los Didlo-
gos de Platon;'* posteriormente habra un resurgimiento en Alejandria,
Egipto, durante el siglo 111 de nuestra era, al que se conoce como neo-
platonismo alejandrino y que atravesara de forma mas o menos subte-
rranea el medievo,*? tocando la cristiandad pero también las culturas
arabes y judias. Durante el siglo xv, toma nuevo impetu en la Florencia
de los Médici donde el neoplatonismo se convertira mayoritariamente
en el origen filoséfico de la cultura del Renacimiento.**

La repercusion de este conocimiento resemantizado por Kircher
abarco a muchos personajes novohispanos, y no solo a las muy estu-
diadas figuras de sor Juana Inés de la Cruz [Soriano, 2000; 2014; 2015;
2024] y Carlos de Siglienza y Gongora [Caiiizares, 2008, pp. 721-723]."

1t Salvo el aspecto mistico inspirado en el neoplaténico Dionisio Areopagita,
hasta ahora nada indica que el obispo haya escrito sobre las otras afluentes neopla-
tonicas, como la ocultista. Aunque el grupo que apoy6 si manifiestan tales incli-
naciones. Desafortunadamente atin no hemos podido abarcar a todos los letra-
dos cercanos al prelado. Desde una 6ptica estrictamente historiografica, Laske ha
investigado con gran solidez a Juan Martinez de la Parra y a Pedro de Avendaio,
ambos jesuitas, el segundo expulsado de la Compaiiia [Laske, 2023].

12 §i bien en los Didlogos se recopila un conocimiento anterior, egipcio, pitago-
rico, drfico, entre otros.

13 Ver la edicion de D’Amico [2008].

4 Explicacién abundante relativa al mismo contexto en Zayas [2017, pp. 61-75].

5 Con relacién a Sigiienza he ahondado con mayor detalle en Zayas [2025,

pp. 179-183].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 157

El Ars Magna lucis del erudito jesuita fue un tratado que ayudé a funda-
mentar los argumentos que avalaron la aparicion de la Virgen de Gua-
dalupe [Findlen, 2004, pp. 343-345].*° El espectro de Kircher se apre-
cia igualmente en 1694 con el grabado de Miguel Guerrero, en una obra
del frontispicio de la Historia de la provincia de la Compafiia de Jestis
de Nueva Esparfia del jesuita Francisco de Florencia [Findlen, 2004,
pp- 358-361]."7 También a inicios del siglo xv111 en el Parecer incluido en
la hagiografia de quien fuera el confesor de sor Juana Inés de la Cruz: el
también jesuita, Antonio Nufiez de Miranda [Zayas Gonzalez y Carri-
llo, 2025].*®

Por todo lo anterior sobra decir que, si los novohispanos que estu-
diaremos a continuacién no citan a Kircher, no significa que no hubie-
ran estado familiarizados con el contexto cultural que él representa, y
que venia incubandose un siglo atras, desde el humanismo y el Siglo de
Oro espaiiol, herederos directo del Renacimiento italiano; un contexto
empapado de filosofia oculta, segtin la definicién que hemos explicado
arriba con relacion a la magia y la prisca theologia.*

*¢ Luis Becerra Tanco, Origen milagroso del santuario de nuestra Sefiora de Gua-
dalupe, México, 1666, Viuda de Bernardo Calderén. Mds informacion sobre esta
obra en su edicidén de 1745 [Escamilla Gonzalez, 2008].

7 Francisco de Florencia, Historia de la provincia de la Compariia de Jestis de
Nueva Esparia, México, 1694, por Juan Guillena Carrascoso.

'8 Se trata del Parecer escrito por el cura mas antiguo de la catedral metropo-
litana, doctor Alonso Alberto de Velasco, incluido en Juan Antonio de Oviedo,
La Vida exemplar, heroicas virtudes y apostdlicos ministerios de el V.P. Antonio
Nuries de Miranda de la Compaiiia de Jestis, México, 1702, por la viuda de Ro-
driguez Lupercio. https://archive.org/details/vidaexemplarheroooovie/page/n3/
mode/2up

9 Hasta finales del siglo pasado la filosofia oculta en sus diferentes ramifica-
ciones fue poco documentada, ni tampoco contemplada para los estudios sobre
el mundo de las letras en los siglos xv1y xviI de Espafia y sus virreinatos [Alonso
Palomar, 1997]. Actualmente existen mas investigaciones sobre el tema, como se
vera en los trabajos que aqui referimos.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



158 CONCEPCION ZAYAS

SES LA SABIDURfA LA MADRE DE LOS GOZOS?

En el primer Sermon de los gozos de Maria Santisima escrito por el mer-
cedario Miguel de Torres, y publicado en México en 1722,* se halla el
Parecer del franciscano descalzo, y también escritor, Miguel de Herrera.*
Este llama al autor «doctisimo encantador, como hechicero peregrino»;
Jesucristo es denominado «celestial encantador», y el publico es des-
crito como «imagenes de barro», que son atraidas —como por hilos invi-
sibles— por el influjo del sermon.

Herrera manifiesta un conocimiento de la filosofia oculta al emplear
directamente términos relativos a la magia y el encantamiento, que se
engloban en concepciones neoplatonicas mas amplias, donde suelen
abarcarse también aspectos de la filosofia ética. Tema que, como ya
se dijo, hemos analizado en textos novohispanos del mismo periodo.
Estos manifiestan una concepcion neoplatdnica de la religion, y con
ello filosofica en el sentido etimoldgico del término: de amor a la sabi-
duria.>

20 La propuesta que presentamos y su perspectiva filosofica, hasta ahora esca-
samente considerada, puede complementar algunos estudios sobre las devocio-
nes novohispanas. La Virgen de los Gozos ha sido mencionada por Rubial [2017].
Desde la historia del arte, el lienzo catalogado como Nuestra Sefiora de los Gozos,
firmado por Pascual Pérez, en Mues [2017, pp. 369-370] y Andrade [2018]. Con
relacién a los sermones, ver Hernandez Gonzalez [2022, p. 121]. En dichos traba-
jos se hallara mas informacion sobre esta advocacién de la Virgen y sus promoto-
res. El lienzo se encuentra hasta hoy en lo que fuera la fundacion mas querida para
el obispo Fernandez de Santa Cruz, el convento de Santa Monica [Alonso, 2022].
Ver la solida investigacidn sobre este prelado por Flores Sosa [2020; 2025].

>t Herrera fue amigo cercano de Miguel de Torres y autor de otro sermoén pla-
gado de tintes neoplaténicos, que analizaré en investigaciones futuras: San Pedro
Nolasco, captivo irredimible, México, 1722, Juan de Ortega y Bonilla.

>> Un amor a la sabiduria y ésta como conjunto de saberes verdaderos que
llevan al hombre al buen vivir [Suarez 1996, p. 1084]; también en su facultad de
equilibrar los cambios desfavorables de fortuna, como promovié el humanismo.
Guardando la justicia como equilibrio, no sélo vivir, sino vivir bien, segin se
ensefa en los Didlogos de Platon. Al respecto, ver el acercamiento de Pérez-Es-
tévez [2001].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 159

Un ejemplo de lo anterior lo muestra la seglar Ana de Zayas,* quien
llamo abiertamente fil6sofa a Catarina de san Juan [Zayas, 2016, pp. 239-
241], beata que vivi6 en Puebla y muri6 con fama de santidad. En los manus-
critos de Zayas, anexados a su proceso inquisitorial por alumbradismo
vehemente, se incluye el epitafio que la acusada redact6 por encargo de su
confesor para la hagiografia de dicha beata y que escribié el director espi-
ritual de ambas mujeres: el jesuita Alonso Ramos,** quien elimino el tér-
mino “fildsofa” que Zayas en su manuscrito usé para describir a Catarina.

Como se sabe, esta Vida hagiografica fue prohibida.> Puede intuirse
que el adjetivo filésofa resultaba incomodo y por ello fue sustituido por
el de tedloga. Es interesante considerar el hecho, respecto al Sermén de
los gozos de Maria Santisima, donde nunca aparece la palabra filoso-
fia, aunque a ésta se refieran las comparaciones reiteradas y metaforas,
como veremos en detalle mas abajo.?

Hemos analizado [Gali y Zayas, 2019] la correspondencia simbolica
entre Sophia —diosa de la sabiduria- con las imagenes de la virgen de
Trapana y de Maria en el cuadro del Pentecostés.”” La primera llevada a
Puebla durante el siglo xv11 y la segunda pintada en la misma ciudad muy
avanzado el xviIi1, ambas efigies enmarcan hasta hoy la biblioteca epis-

23 Procesada por alumbradismo vehemente (1694-1700) quedando inconcluso
su proceso [Zayas, 2001]. Ademas de los estudios aqui referidos sobre esta mujer,
recomiendo el notable analisis de Bottcher [2021, pp. 270-285].

¢ Alonso Ramos, Prodigios de la omnipotencia y milagros de la gracia en la vida
de la venerable sierva de Dios Catharina de San Joan. Natural de Gran Mogor, y
difunta en esta imperial cuidad de Puebla de los Angeles, 3 vols., Puebla, Diego Fer-
nandez de Ledn, 1689-1691.

> Ver analisis detallado de estos hechos en Zayas [2016; 2017, pp. 207-213].
Ademas de que el epitafio escrito por Ana de Zayas fue censurado por el propio
Ramos y publicado sin referencia a la filosofia, tampoco se incluyé el nombre de la
autora. Esta y Alonso Ramos fueron apoyados financieramente por el obispo Fer-
nandez de Santa Cruz.

26 Un contexto de censura posible en Ibarra Ortiz [2016]. El atinado analisis de
Gonzalez Pérez [2025, p. 2] observa que el libro impreso es en si una evidencia del
control de la produccion escrita.

7 O Descendimiento del Espiritu Santo sobre los apdstoles, pintada en Puebla en
1790. La de Trapana llegd con Palafox a la urbe en 164o0.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



160 CONCEPCION ZAYAS

copal, conocida como Biblioteca Palafoxiana, y el Colegio del Espiritu
Santo de la Compaiiia de Jesus (hoy edificio de la Benemérita Univer-
sidad Auténoma de Puebla), respectivamente. Ademas de la obvia fun-
cidn devocional, estas virgenes se asociaron con el conocimiento.*®

Siguiendo esta linea de interpretacion, se coincide también con la pro-
puesta de estudiar a los santos que aparecen en los sermones como simbo-
los a desentrafar detras del laberinto figurativo [Ibarra, 2010, pp. 26-30y
270-280; Gali, 2023, pp. 311-322].%

Nuestra perspectiva propone una concepcion mariana cuyos atribu-
tos se entretejen con la idea platonista de la sabiduria, simbolizada como
madre del conocimiento, sanadora y restauradora del orden. Trascen-
diendo la mera especulacién intelectual o discusion teologica, y en con-
sonancia con las premisas humanistas, tales facultades son eminente-
mente practicas, y aparecen en la Consolacion de la Filosofia de Boecio;
donde la sabiduria se presenta como la alegoria de una deidad femenina
que guia con el conocimiento, sana y equilibra. La vigencia de esta lectura
en el contexto aqui estudiado se prueba porque Boecio es un autor reco-
mendado por el obispo de Puebla, Manuel Fernandez de Santa Cruz.*

Ademas de los dos sermones que inspird la Virgen de los Gozos, en
1735 se publicaron unos villancicos [Andrade, 2018, p. 231].3* Estos
cantos se originan en el himno griego Akdthistos, incluido en la litur-
gia bizantina. Los Akdthistos, atraviesan los siglos y a partir del siglo x1

28 Con relacion a modelos epistemoldgicos —poco considerados para los estudios
de la cultura virreinal- que han desarrollado investigaciones académicas acerca de
aspectos simbdlicos y filoséficos de la virgen Maria en distintos momentos histori-
cos [Elpizein, 2024; Warner, 2016; Baring y Cashford, 2005; Schipflinger, 1997].

* Para una vision mas amplia sobre los sermones, ademas de los autores que ya
hemos citado arriba, véase Fuentes, [1998] y Ramirez [1986].

3> Recomendacién del prelado a la genial sor Juana Inés de la Cruz en [Soriano,
2015, pp. 65 vy 73]. Un siglo anterior, ver la vigencia de Boecio en el xv1 novohis-
pano [Gamboa, 2022].

3t Letras de los villancicos que se cantaron en la santa iglesia catedral de la Puebla
de los Angeles, en los maitines solemnes de Nuestra Sefiora de los Gozos este afio de
1735 que dotd y fundo el sefior Lic. D. Ignacio de Asenjo y Crespo, candnigo decano
de dicha santa Iglesia, cf. Torrente y Marin [2000].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 161

evolucionan a un subgénero lirico particular, los “gaudia” de la virgen,
“Gaude, Virgo Mater Christi” [Disalvo, 2012, pp. 64].

Gonzalez Hernando [2009, pp. 57-59] explica que en la corte de Alfon-
so X el Sabio, durante la segunda mitad del siglo x111, se presentan las
Cantigas de Santa Maria y la primera de éstas nombra siete gozos: Anun-
ciacion, Nacimiento, Adoracion de los Magos, Resurreccidn, Ascension,
Pentecostés y Asuncidn-Coronacion. En los siglos x1v-xv se escribieron
otros gozos en castellano, destacando el Arcipreste de Hita quien redacto
dos gozos de Santa Maria en el Libro del Buen Amor;y fray Iiiigo de Mendo-
za con su obra Gozos de Nuestra Sefiora. Escritos que en la peninsula
Ibérica tuvieron una traduccion plastica directa en las esculturas abride-
ras (siglos x11 al Xv), en cuyo programa iconografico suele repetirse una
combinacion de Trono de Sabiduria (Sedes Sapientiae), Trono de Salo-
mon en el exterior y los gozos de la virgen en el interior.>

Dichos cantos y esculturas, que durante el medievo asociaron a la
Virgen de los Gozos con la sabiduria, tienen resonancia en el xviI novo-
hispano. Por poner tan solo un ejemplo: Sigiienza y Gdngora en su
Triunfo Parténico (1683),** en un ejercicio que recuerda los valores que
se buscaban en la prisca theologia, fusiona a la Inmaculada Concepcion
con Atenea.’* El estilo de la obra invita al desciframiento, dirigiéndose a
un publico selecto que no incluia ni a los misticos ni a los literales, quie-
nes no podrian comprender algunos misterios y glorias de Maria, seguin
el novohispano.’> En la Aprobacién del padre jesuita Francisco de Flo-

32 Las abrideras eran esculturas marianas con dos batientes maéviles en su parte
frontal. Al abrir las puertas se transforman en un triptico compuesto de tres pane-
les independientes, cada uno de ellos con escenas esculpidas y/o pintadas [Gon-
zalez Hernando, 2009, p. 59].

33 El Triunfo parténico de Carlos de Sigiienza y Gongora fue publicado en México,
1683, por el impresor Juan de Rivera.

34 Ver estudio introductorio de Tenorio [2021] para el Triunfo parténico. Este fue
«resefia cronoldgica de los dos certamenes poéticos que la Real y Pontificia Uni-
versidad de México celebr6 en 1682 y 1683 con motivo de honrar y reclamar como
dogma de fe el misterio de la Inmaculada Concepcion» [Quifionez, 2000, p. 80].

35 «Reconocen dificultad en estas palabras los misticos y literales intérpretes»
[Siglienza, 1683, f. 3r].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



162 CONCEPCION ZAYAS

rencia aparece Maria, como Inmaculada Concepcidn, descrita en térmi-
nos relativos al conocimiento, diosa Minerva, en un conjunto semantico
que se une a las catdlicas universidades de la capital novohispana, y ésta
nombrada la Atenas de México. Maria es docta, la hermosea la enciclo-
pedia, de las ciencias es profesa y purisima academia.’

En la hagiografia que escribié Miguel de Torres sobre el obispo Santa
Cruz, Sophia, Atenea o Minerva son invocadas con relacion al prelado de
Puebla [Zayas, 2024, pp. 92-95], quien es descrito pletdrico de amor por
la sabiduria, dirigiendo desde joven sus pasos a los atrios de Minerva;
y la misma Puebla aparece como una Atenas florida,”” donde diariamente
se admiraba a los héroes insignes de la sabiduria.

Este tipo de comparaciones venian apareciendo en la literatura espa-
fiola desde el Siglo de Oro, compaginando el paganismo antiguo y las
fuentes clasicas con el canon cristiano [Bubello, 2016; 2021]. Ambas se
mezclaban en las referencias a filésofos, naturalistas o tedlogos como
autoridades intelectuales, lo cual fue recurrente en un dmbito huma-
nista [Herrejon, 2002]. Durante las primeras décadas del xviir la per-
vivencia de estos sincretismos, heredados de la Peninsula, se siguen
evidenciando en el sermén de Miguel de Torres, como en otros de sus
coétaneos que se refirieron a la filosofia natural [Zayas Gonzalez y Ca-
rrillo, 2025].

Serés analiza algunas “figuras” mitologicas que en autores del Siglo
de Oro simbolizaban los cuatro elementos, segin se concebian desde
la filosofia natural y; por otra parte, con relacion a la filosofia moral,
en ciertos pasajes la prudencia de la diosa Minerva, simboliza la sabi-
duria. Importante subrayar que «la exégesis humanistica de los mitos
clasicos remite a una significacion ultima (convencionalmente aceptada
como verdadera) que depende de la capacidad hermenéutica del lector,
pues siendo las fabulas literalmente inverosimiles, su sentido velado
requiere ser explicado desde diversos puntos de vista (evemerista, fisico
y moral)» [Serés, 2003, p. 403].

3¢ Aprobacion del padre jesuita Francisco de Florencia en Sigilienza [1683, f. 2v].
37 Como Sigilienza en el Triunfo parténico llama Atenas imperial a la ciudad de
México.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 163

Por todo lo anterior se evidencia la superposicion del simbolismo
y sabiduria paganos con los discursos cristianos; esta compaginacidon
no ignord ni invalidd la obvia fuente escolastica (tomismo, escotismo y
suarecianismo), que ejercio desde la legitimidad su dominio en la filoso-
fia novohispana. Por ello nuestra perspectiva intenta ser una vision que
complemente los abundantes estudios sobre las fuentes teologicas legi-
timas del periodo, mostrando una cara poco estudiada pero que coexis-
tié con la autoridad patristica. El neoplatonismo ejercié una influencia
y tuvo una favorable recepcion entre cierta fraccidon de las élites cultas
virreinales, con autores como Kircher [Beuchot, 1996, pp. 11-13], entre
otros que compartian semejantes busquedas del conocimiento.

sFIGURAS RETORICAS O FILOSOFIA?

En América, la biblioteca jesuita del colegio del Espiritu Santo de Puebla
fue, casi con seguridad, el centro educativo con mayor nimero de obras
de Kircher. Este hacia 1660, desde Roma, mantuvo comunicacién con
Francisco Ximénez, entonces rector del colegio poblano y exalumno suyo
aflos atras en Francia. Kircher también tuvo intercambio epistolar y de
artefactos cientificos con otro habitante de la ciudad, Alejandro Fabian, a
quien incluso llegé a dedicarle un libro [Osorio, 1993; Pifia Garza, 2002;
Findlen, 2004]. A través de las obras de Kircher podemos ver en Puebla
un ventanal abierto al cosmos de la cultura ocultista vigente entre muchos
eruditos europeos. Pero el conocimiento fue en no pocos momentos de
ida y vuelta, asi desde este cristal podian verse ambos lados del Atlantico;
por él también Kircher visualiz6 la escritura azteca representando la fun-
dacién mitica de Tenochtitlan, asi como un templo piramidal con indi-
genas adorando al Sol y a la Luna, estas fueron plasmadas en la obra mas
importante del jesuita, el Oedipus Aegyptiacus.?®

3% Cf. Kircher, Oedipus Aegyptiacus, cuyos tres tomos se publicaron en Roma,
1652-1654. Segun la referencia de Stolzenberg [2001, pp. 131 y 132], las ima-
genes aztecas aparecen en el tomo 3, p. 32, y tomo 1, p. 422, respectivamente.
Podemos suponer que se trata del teocalli, Templo mayor, con sus dos adorato-
rios en la cuspide.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



164 CONCEPCION ZAYAS

Con la perspectiva de ese ventanal abierto no so6lo a Kircher sino al
universo cultural que él representaba, revisemos ahora el Sermon de los
gozos de Maria santisima de Miguel de Torres, quien para 1722 habia
granjeado suficientes méritos. Por mencionar algunos relacionados con
nuestro tema: desde haber sido un sencillo corrector del Santo Oficio,
hasta iniciarse a la fama escribiendo la hagiografia del prelado Fernandez
de Santa Cruz, publicada en Puebla en 1716, y reeditada seis afios des-
pués en Madrid.?* Tan relevante proyecto le fue encomendado a Torres,
a pesar de su juventud cuando acaecié la muerte del obispo en 1699. Era
sobrino carnal de la genial Sor Juana Inés de la Cruz —quien, como se
sabe, estuvo también fuertemente allegada al obispo de Puebla.*

Aquel 1722, cuando se publicd en Madrid la segunda edicion del
Dechado de principes, Torres también sacé a luz en la ciudad de México
el Sermon de los gozos de Maria santisima. Ambas obras fueron finan-
ciadas por el mismo benefactor: el también escritor, Ignacio Asenjo y
Crespo [1648?-1736].

Asenjo escribié una obra de corte mistico que se publicé en Puebla
en 1681,* Exercicio prdctico de la voluntad de Dios, trabajos que corres-
ponde a cada grado de oracion, y compendio de la mortificacion.** Este

3 Miguel de Torres, Dechado de principes eclesidsticos, Puebla, 1716, imprenta
de la Viuda de Miguel de Ortega y Bonilla. Reedicién en Madrid, 1722, por Manuel
Roman, (a costa de Ignacio Asenjo y Crespo).

4 La amplia produccion de Soriano Vallés lo prueba, ver obras citadas arriba.

4 Promotor de la Virgen de los Gozos desde 1708 [Andrade, 2018, p. 229].

#1681 es el mismo afo que el obispo Fernandez de Santa Cruz apoy0 la publi-
cacion de uno de los libros ascéticos mas hermosos del virreinato, la Prdctica de la
teologia mistica escrito por el jesuita irlandés Miguel Godinez (1586, Irlanda-1644,
México). Obra que sigue la misma linea doctinal de la teologia negativa y el Dio-
nisio Areopagita, o sus comentadores. Godinez fue confesor de la venerable mis-
tica de Puebla, la monja concepcionista Maria de Jesis Tomelin; el jesuita de
origen irlandés fue, por un tiempo, también confesor de la esclava hindu Cata-
rina de san Juan, a quien ya nos referimos arriba. Mas informacion sobre Godi-
nez en Zayas [2016, p. 239; 2017, pp. 199-200]; también Loreto [2002; 2006] y
Biefiko [2004].

4 Reimpreso en Puebla, 1682, por las prensas de Miguel de Ortega, quien se
encargd de la primera edicidn. Posteriormente se reeditd en Sevilla, 1701, poste-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 165

tratado —como todos los libros misticos de la época que esencialmente
siguen la teologia negativa— tiene su raiz en la cara mistica del neopla-
tonismo. Proclo fue maestro de la piedra fundante del misticismo occi-
dental: Dionisio el Areopagita o el divino Dionisio, como lo llamaban los
humanistas espafioles y los novohispanos.* El Areopagita, neoplatonico
cristianizado, fue al igual que su mentor Proclo, traducido por Ficino
en el proyecto platénico encomendado por Cdsimo Medici. La semilla
del Dionisio en su teologia negativa, o absoluta negacion de cualquier
acercamiento intelectual a la divinidad, germin¢ a lo largo de los siglos
y llega al Siglo de Oro en su mas bello exponente: san Juan de la Cruz,
quien gozara de gran devocién en la Puebla de entonces [Zayas, 2021].
En torno al mismo ambito de escritura y misticismo coinciden Teresa de
Avilay Francisco de Sales [Alcalde Onrubia, 1997], aambos santos Asenjo
dedica su tratado; lo cual evidencia su fidelidad a los mismos modelos
contrarreformistas que inspiraron al prelado Fernandez de Santa Cruz.+
El obispo divulga también la misma linea doctrinal de la teologia negativa
y el Dionisio Areopagita, o sus comentadores como Juan Escoto Erigena
o Juan de Fidanza (llamado Buenaventura). Como se prueba en el andli-
sis de algunas de las cartas del pastor dirigidas a las monjas, con diversas
instrucciones para el ejercicio espiritual [Zayas, 2017, pp. 189-271; Zayas,
2020, pp. 186-171].

riormente en Madrid, 1841. Ver la Aprobacién de Nuilez de Miranda a este tratado
y las observaciones de Gonzalez Pérez [2025, p. 14].

# Como ya he tratado en detalle y refiriendo una amplia bibliografia, a la cual
remito [Zayas, 2017, pp. 93-124].

4 En el Altar de los Reyes de la catedral poblana el obispo Fernandez de Santa
Cruz colocé dos altares colaterales, dedicados a San Francisco de Sales y a Santa Te-
resa. Véase el estudio de Gali [2023, pp. 35-37 YV 395]. El seudénimo “Sor Filo-
tea’, empleado por el prelado en su famosa carta a sor Juana, lo copi6 a su admi-
rado Francisco de Sales, obispo de Ginebra [Soriano, 2014, p. 55]. Evidentemente
tal apelativo no se debi6 al “travestismo” que errdneamente le adjudico Paz [Paz,
1990], y autores posteriores que han repetido su incorrecta expresion. El hecho
de que el obispo dejara su corazon en el convento de Santa Mdnica de Puebla, fue
siguiendo el ejemplo de Francisco de Sales [Zayas, 2020, pp. 84 y 112; De la Puen-
te-Herrera, 2019].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



166 CONCEPCION ZAYAS

Con relacion al mecenas Asenjo, también hay que observar que en
la Dedicatoria Miguel de Torres finge simular que guarda el secreto sobre la
identidad de su benefactor (siendo que su nombre aparece en la portada
del libro);* a manera de juego elegante, comenta: «se sabe en todo este
Nuevo mundo quién es el devoto amantisimo de la purisima Virgen de los
Gozos ... resplandece en su mismo nombre el fuego», refiriéndose a Igna-
cio Asenjo. Quien es descrito en su relacion de méritos (1685) como gene-
roso con los pobres, humilde, y también divulgador de libros espirituales.
Esto y su labor en los confesionarios hicieron que a Asenjo se le recono-
ciera su contribucion a la gran reforma lograda en los conventos.”” Era
entonces limosnero y capellan del ilustrisimo obispo Santa Cruz. Ambos
habian cruzado el Atlantico juntos en 1673, Asenjo en calidad de criado
acompafaba al recién nombrado obispo; y a su lado se mantuvo hasta su
muerte. Su carrera en ascenso lo llevd finalmente a ser canénigo de la cate-
dral poblana y patrocinador de libros, entre muchas loables tareas, como
la de convertirse en el principal promotor de la Madre de los gozos.*®

Que Miguel de Torres aparentara mantener en secreto el nombre de
su benefactor, quien subsidiaria la impresién del Sermén para promo-
ver el culto a la Virgen de los Gozos, evidencia un juego de ingenio, que
vale comentar.

Desde el punto de vista filologico, alegoria y oscuridad son la esencia de
los enigmas; estos desde el ambito religioso se acoplaron a objetivos mora-
lizantes [Cuartero Sancho, 1992]. Ocultar a Asenjo no es estrictamente un
enigma, pero el fingimiento, como el enigma, mantiene en la oscuridad
una parte, mostrando al mismo tiempo un juego de sombras. Tal guifio de
ingenio muestra otro lugar comun cultural de la época, y util para apreciar
una complejidad y ambigitiedad de ciertos fenémenos relacionados con
el secreto y la transparencia, frecuentemente una mezcla entre ambos
[Koen, 2012, pp. 169]. También la alumbrada vehemente Ana de Zayas
en sus textos [Zayas, 2017, pp. 104-106 y 206] expresa explicitamente

4 «Quien doto a expensas suyas este glorioso aniversario», se refiere a la cele-
bracion anual de la Virgen de los Gozos.

4 Archivo General de Indias, 22, Indiferente, 206, N.55.

# Mas informacion sobre Asenjo en Mues [2017] y Andrade [2018].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 167

que algunas ocasiones escribe con claridad, otras a oscuras, o de forma
velada. Segun Kircher, los antiguos sabios usaban “dichos enigmaticos”
[effata enigmatica] para proteger de las masas sus profundas ensefianzas
sobre Dios, los angeles, el mundo y el alma [Stolzenberg, 2013, p. 133].

Los juegos de ingenio y otros recursos literarios manifiestos en los ser-
mones exigen una interpretacion desde su contenido simbdlico [Gali,
2023, pp. 37-40]; el cual deja una parte oculta, para que su sentido se
complete en lo que no se expresa de forma literal [Ibarra, 2010, p. 24].#
Los sofisticados laberintos alegdricos nos apelan hoy a trascender la lite-
ralidad, en un intento por comprender mejor los valores y el pensamiento
que —en diferentes gradaciones oculto—, se halla tras las estrategias reto-
ricas [Koen, 2012, p. 172]. El propio Kircher dedicé una parte impor-
tante de su obra a diversas tradiciones antiguas de Oriente y Occidente
para explicar los principios de la comunicacion simbolica, e interpreta-
ciones platonicas para entender las alegorias y euhemeristica del mito
[Stolzenberg, 2013, p. 131].5°

PROPUESTA PARA UN ANALISIS

El Sermon de los Gozos de Maria Santisima desde la primera linea (dedi-
cado a la propia Virgen) inicia con la frase «Rito fue supersticioso de los
gentiles...» [Torres, 1722, . 2];*' refiriéndose a los ritos paganos que, como
revisamos arriba, muchos eruditos del xvir estudiaron con interés bus-

4 Sobre sermones en este mismo contexto, una evaluacion negativa de algunos
novohispanos acerca de los juegos de ingenio y su oscuridad la presenta la rigu-
rosa investigacion de Laske [2023, p. 77]. Una visién acuciosa y novedosa acerca
de los sermones en torno al periodo aqui tratado en Pérez Gonzalez [2025].

5 Serés [2003, p. 402] nos recuerda que el evemerismo o euhemerismo indica
la creencia de que los dioses del Olimpo no son mas que héroes antiquisimos que
en su tiempo fueron glorificados, divinizados o deificados, por sus hazafas. El
nombre viene de Euhemero, un autor griego del siglo 111 a. C. cuya Historia sacra
permitio racionalizar sus relatos a los historiadores y mitografos griegos.

5t E1 Sermon de Miguel de Torres [1722] carece de nimero de paginas, excepto
el folio 2.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



168 CONCEPCION ZAYAS

cando una prisca theologia. Asociados al neoplatonismo renacentista,
pero mas alld de los proyectos que en el siglo xvi emprendieron otros
grandes ocultistas, los estudios enciclopédicos de Kircher reutilizaron el
material de la filosofia oculta en un marco historico y teérico para expli-
car las antigiedades paganas [Stolzenberg, 2013, p. 132]. Tal atmdsfera de
busquedas intelectuales y su evolucidn respecto a las del Renacimiento,
ofrece una perspectiva para comprender la recepcion de estas corrientes
en la Nueva Espana y su reflejo en obras como la que analizamos aqui.

En el Sermén de los Gozos de Maria Santisima, Torres describe el rito
que, tras el parto, los gentiles realizaban: los infantes recién nacidos se
ofrecian a la Tierra, considerandola su gran madre. El autor aclara que
se refiere a los conceptos y la publicacion de estos, no literalmente a un
parto material: «creyendo engafiados que esta gran madre les daba todo
el ser a sus conceptos, discurrian agradecidos debian ofrecerle cuando sa-
liesen a publica luz sus partos» [Torres, 1722].5

Pero, aclara, tan aborrecible supersticién de la gentilidad es transfor-
mada en su contrario: «Corrigiendo el vicio a la idolatria, sabia la natu-
raleza lo hace ejemplo imitable de la gratitud mas religiosa, en la pro-
pension de las aguas. Entran en el mar todos los rios que salieron de
sus senos (Si, 1, 7) y es como de la soberana sabiduria la razén que da
para este reconocimiento» [Torres, 1722]. Entendemos que los concep-
tos deben regresar a su origen: la sabiduria.

Aquino serad citado varias veces en el sermon, aunque no con relacién
a la Prudencia, recta ratio agilibium.s*> No obstante, la Prudencia —virtud
cardinal que rige a las otras tres: Fortaleza, Templanza y Justicia- en
Platén es equiparada con la sabiduria. La descripcion subrayada arriba
coincide tanto con la Prudencia como con la sabiduria.>

52 Los subrayados son mios, salvo donde se indique lo contrario. En la taxono-
mia planteada por Herrero [1993, pp. 501-508], el de Miguel de Torres contiene
varias caracteristicas de los sermones conceptistas: cierta oscuridad, dar a entender
mas de lo que dice, entre otras. Consultar también Ibarra Ortiz [2010, pp. 126-130].

53 Autor relevante para los mercedarios, orden a la que pertenecia Miguel de
Torres [Beuchot, 1996].

54 La vigencia de santo Tomas en el genio de la época, sor Juana, la trata Soriano
[2000].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 169

El corregir lo que era un vicio y convertirlo en ejemplo imitable remite
también a la funcion trasformadora de la virtud, de vicio a su contrario,
segun la Etica a Nicomaco de Aristdteles y posteriormente su comenta-
dor cristiano, santo Tomas.>’

En la linea sincrética que aqui abordamos, como arguye Stolzenberg
[2013, p. 28], Aristoteles llegd a los europeos a través de sucesivas capas de
mediacion donde paganos, cristianos, judios y musulmanes habian recu-
rrido a conceptos neoplatdnicos para armonizar los principios aristotéli-
cos con los cristianos, como la inmortalidad del alma. El gran arquitecto
del aristotelismo cristiano, Tomds de Aquino, se apoyd en dos neopla-
tonistas cristianos, Agustin y el Pseudo-Dionisio Areopagita, que cuales
fueron sus principales autoridades teoldgicas.

Torres reitera las comparaciones de la virgen como la soberana sabi-
duria, y verdadera madre que rige los ciclos perfectos del agua. Un tema
que hemos tratado anteriormente [Gali y Zayas 2019, p. 234], con rela-
cidn al arquetipo femenino ligado al conocimiento, que equivaldria a
Sofia para los griegos, y que aparece en los libros del Antiguo Testa-
mento como Proverbios, Job, Eclesiastés, Reyes y de la Sabiduria. En los
cuales se proyecta la imagen divina como luz, verdad, entendimiento
superior o intuicién y compasion.*°

La siguiente cadena de enunciados relativos a la verdad y la sabiduria
lo confirman:

Sin sombra aun de levisimo engafio sois, Virgen purisima gozosa y sefiora
nuestra, la verdadera grande madre con quien y en quien se conciben todos
los que con verdad se pueden llamar gozos sobre la tierra; porque nada se
goza sin Maria, y sois el mar inmenso de purisima dulzura, de donde salen
los deliciosos, clarisimos raudales de la gloria; ya porque de vuestro animado
cielo nos vuelve nuestra pureza todos los gozos como agua [Torres, 1722].5

55 Una perspectiva amplia sobre ambos filésofos en Westberg [1994].

56 Una interpretacion que aplicamos a la Nueva Espafia siguiendo a Baring y
Cashford [2005].

57 Al margen: Jn 7, 38; Tomas de Aquino; Qo, 24. Para la relacion del agua como
simbolo de diferentes advocaciones marianas, consultar Panero [2016].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



170 CONCEPCION ZAYAS

La ultima frase remata el tejido figurativo de Maria como madre,
virgen, y capaz de devolver la pureza, el deleite, que confluyen en la com-
paracién con el agua. La interpretacion literal es obvia, pero indaguemos
en la costura que no se ve a simple vista: semiosis infinita del simbolo,
donde se conjuga y vela la intencionalidad del autor, apta sdlo para quien
es capaz de trascender la literalidad [Ibarra, 2010, p. 319]. La Virgen de
los Gozos como simbolo de la sabiduria cumpliria en la cita de arriba
su papel sanador y guardadora del equilibrio. Este se realiza como una
alquimia espiritual que transforma el dolor en gozo; simbolizados en las
dos advocaciones de la virgen: Dolorosa y Gozosa, una con pufales en el
pecho y la otra con flores [Mues, 2017; Andrade, 2018].

Esta transformacidn, cuyo origen es filosdfico, la otorga la sabiduria
con la practica de la virtud*® que, definida por Aristételes, es lo contrario
a la contrariedad o problema: se opone al vicio [Tapia, 2007]. Aquino en
su Comentario a la Etica explica el movimiento de las pasiones, hacia el
bien o el mal, deleite o tristeza. La virtud moral conforma los habitos que
buscan lo medio en las pasiones, el equilibrio [Aquino, 2000, pp. 68 y 74].

Torres refiere a santo Tomas de Aquino*® para argiiir que todo gozo,
hijo legitimo de la caridad, es hijo de la “Madre del hermoso amor”.®
Recuérdese que la Sabiduria en el Antiguo Testamento aparece con el
atributo del amor y con ella celebra el rey Salomoén una boda mistica
simbdlica. En el medievo aparecen algunos relieves de Maria sobre un
trono de leones, la virgen representa a la sabiduria y ésta como la cua-
lidad mas elevada del alma [Baring A. y Cashford, 2005, pp. 691-693].

Con relacion al pasaje del sermdn: «Sin sombra atin de levisimo engafo
sois, virgen purisima gozosa y sefiora nuestra, la verdadera grande madre
con quien y en quien se conciben todos los que con verdad se pueden
llamar gozos sobre la tierra» [Torres, 1722]. La sabiduria, efectivamente,

58 El humanismo se caracteriza por la ensefianza de la practica virtuosa, que
sera también la bandera de una reforma dentro de las 6rdenes religiosas.

9 Sobre Aquino, especificamente con relacion a sor Juana Inés de la Cruz, la
gran genio de este periodo, ver el erudito analisis de Soriano [2000]. Otra aproxi-
macion en De la Puente y Herrera [2015].

5 Prudencia, amor y felicidad en Aquino, en Westberg [1994, pp. 245-250].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 171

se concibe como el medio que edificara en el hombre su verdadera feli-
cidad.®* La prudencia, o sabiduria, actia como vinculo entre las virtu-
des para alcanzar la eudaimonia o felicidad verdadera [Zegarra, 2023,
p. 101] y ésta se halla especialmente vinculada al deleite [Aquino, 2000,
p. 58]. Deleite honesto, gaudium, segin Nebrija en su Vocabulario de
1495 [Diaz, 2022, p. 50], siendo que a la Virgen de esta advocacion se le
llama también Gaudiosa.®*

La felicidad es uno de los objetivos primordiales de los tratados platonis-
tas, punto en el que concurre también el aristotelismo y la version cristiani-
zada de éste: Aquino, quien a la felicidad la describe como fin y sumo bien
del hombre [Aquino, 2000, p. 7]. La reiteracion al adjetivo verdadero gozo,
o sin sombra alguna de engaflo, en el fragmento anterior, conduce igual-
mente a la fuente platénica donde, por ejemplo en la Apologia, Sdcrates en
diferentes pasajes afirma que la filosofia hace a sus discipulos verdadera-
mente felices, no a parecer felices [Platon, 1991, p. 15]. En la Consolacion de
la filosofia del neoplatonico Boecio aparece reiterativamente la misma pre-
misa, de la sabiduria como fuente de la felicidad auténtica [Boecio, 1997].

Desde la practica humanista, que buscé una filosofia que no se per-
diera en disputas nominales o taxondmicas, sino que se abocara a la prac-
tica de la virtud y perfeccionamiento humano, cabe preguntarse: ;Qué
nos esta diciendo el término sabiduria repetido en el sermdn que aqui
analizamos y las figuras poéticas que lo acompanan? ;Qué se nos revela
acerca del pensamiento religioso de este sector letrado del virreinato?

Considerando la polisemia del lenguaje figurativo, una interpretacion
paralela sobre la Virgen de los Gozos es que también puede represen-
tar la accion virtuosa. Entendiéndola concretamente como la sabiduria
de equilibrar los cambios de fortuna desfavorables;® asi, se compensa el

6* Platon y Aristdteles abordan la felicidad como una forma de vida sabia o vir-
tuosa, siendo aquélla la verdadera finalidad humana. Estas ideas en su resemanti-
zacion cristiana: San Agustin en De vita beata, y Santo Tomas en la segunda parte
de su Suma Teoldgica. Sobre la felicidad, Ortiz Llueca [2007].

6> Ver arriba los cantos a la Virgen gozosa.

63 Durante el Siglo de Oro las referencias a la alquimia, peyorativamente, pero
también como un conocimiento de los sabios. En Cervantes, la virtud como sim-
bolo del mas preciado metal: el oro [Magrinya, 2014, pp. 94-95, 2024].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



172 CONCEPCION ZAYAS

dolor (la muerte del obispo Santa Cruz), con el gozo de la celebracién de
esta Virgen, que lleva ese nombre.* Pero Maria también tiene un poder
de transformacién: «En llegando, Sefiora y reina nuestra, este sermén
al lograr la dignacion de Vuestro aspecto soberano, se veran Vuestros
gozos, que parecieron tan limitados rios fuera de Vuestro centro, mares
de gloria en vuestro insondable abismo» [Torres, 1722]. La metamor-
fosis simbolica de transformar el propio discurso de rio a mar, se rei-
tera con otro topico al final del Sermon, recordando a un proceso de
transformacion alquimica, donde el fuego transforma el metal impuro
en oro. Como se podria apreciar en el cierre del Sermdn «dore mis hie-
rros vuestra sabiduria», como revisaremos mas adelante.®

Con relacién a la idea de equilibrio aqui planteada, nos apoyamos
en que el humanismo cristiano uso la retérica para expresar su pensa-
miento filosofico unido a un conjunto de saberes practicos; concibién-
dola como un medio para cultivar la bondad mediante el conocimiento
y ejecucion de las virtudes, trascendiendo la discusion sobre las defini-
ciones teologicas.*

Tales valores se divulgaron, incluso por mujeres seglares del circulo
cercano al obispo de Puebla. Como el manuscrito Danza moral o Juego
de maroma de Ana de Zayas [Zayas 2006], quien al igual que Sigiienza
y Géngora en su Teatro de virtudes politicas, habla de un baile entre las
cuatro virtudes cardinales, comandadas por la prudencia, o sabiduria
y la funcién de aquéllas es precisamente guardar el equilibrio [Zayas,
2017, p. 128].7

%4 Mues [2017] informa sobre este dato.

5 «Disimule mis cortedades vuestra clemencia, dore mis hierros vuestra sabi-
duria y concédeme Sefiora vuestra misericordia, suponer mis labios a vuestras
excelsas plantas», Torres [1722] se refiere a que la Virgen lo perfeccione y le dé ins-
piracion para escribir su sermon.

5 «Preminencia del saber practico —en sus dimensiones de conocimiento herme-
neutico y método ético- ... haran de la retdrica el género literario en que el huma-
nismo cristiano mejor expondra su programa filoséfico» [Suarez, 1996, pp. 10-84].

57 Con relacién al tema de la virtud, como valor, coraje y fortaleza, que se apre-
cia en Ana de Zayas, lectora de san Juan de la Cruz, sobre éste consultar la virtud
y su polisemia en Serés [2012, pp. 89-90 y 96-98].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 173

El equilibrio de las contrariedades a través de la virtud fue igualmente
una preocupacion teoldgica del propio obispo de Puebla.®® Su labor exe-
gética acerca de las aparentes contradicciones biblicas las plasmo en los
tres volumenes de sus Antilogias, donde precisamente intentd «conciliar
entre silos lugares de la Sagrada Escritura que al parecer estdn antilogia-
dos: aduciendo luego doctrinas morales», segtin el escritor José Gémez
de la Parra [Gali, 2022, p. 44].

En tal contexto, un elemento mas que confirmaria nuestra propuesta
sobre el sermon es la cita a los Proverbios, referida por Miguel de Torres
[1722]: «Con palabras de la sabiduria eterna desempena mi discurso la
madre de la encarnada sabiduria» (Pr 8, 29). Esta frase del Antiguo Tes-
tamento coincide con La consolacion de la Filosofia de Boecio, donde se
describe a la Sabiduria, efectivamente, encarnada en una mujer de vene-
rable rostro, amamantando con la leche del conocimiento a su discipulo.
La delactacion sera posteriormente tema de multiples representaciones
cristianas de la Virgen [Gali y Zayas, 2019].

En la misma linea de argumentos, otro sermon publicado en Puebla
(1720), escrito por fray José Nogales de Davila, titulado Mistica casa de
la mejor sabiduria erigida sobre siete columnas sumptuosas, coronadas
de siete soberanos Principes Angélicos, donde en uno de los siete sermo-
nes, “Sexta Mistica Columna” [Gali y Zayas, 2019],% se expone la rela-
cién entre la Casa donde reina Maria y la Sabiduria: «Ya Sefiora sobe-
rana hemos visto a los seis Principes Angélicos, explicando con seis
distintas ciencias ... E1 Asunto, Sefiora, ha sido fabricar de vuestras per-
fecciones una hermosa Casa para Dios, que es la de la mejor Sabidu-
ria» [Nogales Davila, 1720, s/f]. Segin comentan Gali y Zayas [2019,
pp- 238-239], la presencia del pensamiento neoplatdnico se evidencia

58 El planteamiento teoldgico de esta cuestion en Melendo [1981].

% Cf. José Toribio Medina, quien transcribe el siguiente titulo: Fray José de
Nogales Davila, Mistica casa de la mejor saviduria erigida sobre siete columnas
sumptsuosas, coronadas con siete Soberanos Principes Angelicos, quienes con siete
diversas Ciencias publican los titulos misteriosos de Maria Santisima en la antiphona
de la Salve, y Asumpcion d los Cielos en Cuerpo y Alma gloriosa, Puebla, Viuda de
Miguel de Ortega, 1720. Comentan Gali y Zayas [2019, p. 239] que el texto pre-
senta la jerarquia angélica, elemento fundamental del neoplatonismo.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



174 CONCEPCION ZAYAS

en dicho sermdn por las citas a pitagoricos, autores de la Academia
de Platén, Alberto magno, Piero Valeriano, Boecio, Seneca, Novarino,
Mario de Bignoni, entre otros.

OCULTISMO Y DIVINA ALQUIMIA

Con relacion a las Aprobaciones incluidas en el Sermédn de los Gozos
de Maria, el texto del franciscano Ignacio de Navarrete, reitera la idea
de sabiduria: «Es Maria santisima, sefiora nuestra, cuando gozosa una
hermosa imagen de la purisima eterna sabiduria».” La especificacion
cuando gozosa alude a lo ya expuesto arriba respecto a la verdadera feli-
cidad y equilibrio, proporcionados por la sabiduria.

El Parecer, del fraile mercedario Gabriel Fernandez de Pareja, alude a
otro topico neoplatonista, el microcosmos del cuerpo humano, al referir
a Galeno: «Perciba pues mi corazdn la oracion, y pues tiene oidos como
la cabeza, segin Galeno».”* Despliega una serie de eruditas citas donde
se compara al corazédn como fuente de vida a quien le toca el principado,
el corazén como asiento del amor y casa de la sabiduria; tejiendo una
red de conexiones con la obra de Salomoén. Este en el libro de la Sabidu-
ria del Antiguo testamento hace la equiparacidn de prudencia y sabi-
duria, describiéndolas como un atributo especificamente femenino de
lo divino [Baring A. y Cashford, 2005, pp. 535y 536].

Toca el turno al Parecer —brevemente referido en la primera parte
de este articulo—, del amigo cercano a Torres, el franciscano Miguel de

7° Referimos el comentario de Gonzalez Pérez [2025, pp. 4-5]: las aprobaciones
eran discursos criticos «que ademas de censurar, clasificaban y situaban las obras
dentro de un género textual determinado. El objetivo es comprender cémo estos dis-
cursos, junto con la materialidad del propio libro, ayudaban a configurar los géneros
textuales en la Nueva Espafia del siglo xvi1 ... como testimonios privilegiados de ese
intento, por parte de las instituciones, de “sancionar, difundir y jerarquizar” la cul-
tura escrita novohispana». Ninguna de las Aprobaciones incluidas en la obra tiene
numero de pagina. Aprobacién del franciscano Ignacio de Navarrete [Torres, 1722].

7* Parecer, del fraile mercedario Gabriel Fernandez de Pareja incluido en Torres

[1722].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 175

Herrera.”> Quien en su Aprobacion para el sermon de la Virgen de los
Gozos despliega una muestra en miniatura de las afinidades o simpatias,
segun la teoria de correspondencias neoplatonica. El lenguaje revela —en
un aparente estilo artificioso- simpatias filosoficas, que corresponden al
sistema neoplatonico y al contexto cultural que revisamos arriba. Este
franciscano elabora una exposicién erudita en torno al numero tres;
combinando pasajes del Antiguo Testamento o exégesis realizadas por
reconocidos tedlogos, con otras referencias de la filosofia oculta.

El franciscano menciona a Cornelio y afirma «como si aprobara este
sermon».”? Se refiere a la cita del jesuita Cornelio a Lapide transcrita en
latin para esta Aprobacion [Lapide, 1854, p. 516]. En castellano diria:

He aqui que te he descrito esta por triple via, es decir, [expuso Cornelio como
si aprobara este sermdn] de manera variada, plena y perfecta, para que ademas
de este discurso no necesites buscar nada mas, sino que aquél, como si estu-
viera exento de considerar todos los nimeros que a la salvacion conducen, te
instruya plenamente, en efecto, [el nimero] ternario es el simbolo de la per-
feccion.”

No nos sorprende que Lapide haya sido uno de los jesuitas que eran sim-
patizantes del conocimiento cabalistico [Stolzenberg, 2013, p. 184; 2008,
PP- 339-342] Y que sea citado en esta Aprobacion impregnada de térmi-
nos relativos a la magia, como llamar a Jesucristo y a Torres encantado-
res y hechiceros. Podria hallarse un tinel de intertextualidades entre tales
afirmaciones y la referencia a Salomdn arriba mencionada. Durante el

7> Fray Miguel de Herrera, autor de otro interesante sermdn plagado de refe-
rencias codsmicas: San Pedro Nolasco, captivo irredimible, México, 1722, Juan de
Ortega y Bonilla.

73 El tedlogo jesuita Cornelio a Lapide, nacido en Bélgica, fue reconocido por
su erudicion y exégesis biblica. Esta labor filologica durante el periodo de la Con-
trarreforma fue fundamental, por su solida revision de fuentes griegas, hebreas y
arameas.

74 El texto original de Cornelio a Lapide no es exactamente igual a la trans-
cripcion en latin que realiza Herrera: https://archive.org/details/bub_gb_c_zard-
4mK88C/page/516/mode/1up?view=theater. Agradezco a Francisco de la Puen-
te-Herrera su traduccion y orientacion sobre este pasaje.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



176 CONCEPCION ZAYAS

siglo x111, Salomon fue considerado entre circulos alquimistas un mago y
autor de diversos tratados ocultos derivados del Ars notoria; arte que se su-
ponia procuraba el conocimiento de Dios, o la comunicaciéon con Dios, gra-
cias a procedimientos teirgicos como la invocacion de los dngeles, o la utili-
zacion de figuras y dibujos, o las oraciones apropiadas [Faivre, 2000, p. 89].

Las referencias que hemos venido desplegando en este articulo sirven
ahora para dimensionar algunos pasajes que hemos seleccionado del Pare-
cer de Miguel de Herrera:

No solo es el nimero ternario simbolo de perfeccidn, también les servia a los
antiguos para encantar, es primorosa la erudicion, para atraer a uno al carifio
de otro: hacian una imagen de barro de aquél a quien querian aprisionar, y
con tres cuerdas, o hilos de diversos colores, lo encantaban: El eruditisimo
autor de este panegirys como doctisimo encantador, como hechicero pere-
grino, al vernos a todos imdgenes de barro ... dispuso en esta oracion atraer-
nos al amor y devocion a la gran reyna, con tres cuerdas, o hilos de diversos
colores, con respecto a las tres personas divinas Padre, Hijo, y Espiritu Santo.
Con relacion a las tres singulares glorias de la Emperatriz Soberana, madre,
hija, y esposa; para que asi encantados con estas tres especialisimas prerroga-
tivas de Maria santisima Sefiora, como con tres cuerdas, o hilos misteriosos ...
Ojala la logre asi el celo de quien es tan sabiamente diestro encantador.’”s

El parrafo anterior donde se narra la manipulacion de lazos de sim-
patia y antipatia, e imagenes de barro usadas para fines magicos suena
muy similar a los rituales de magia naturalis, que presuponen un cosmos
impregnado de una energia inherente a la naturaleza misma. Al estar
los seres humanos inmersos en el campo energético del universo, pueden
investigar esta energia y usarla para comprender el dominio de Dios. La
idea de la magia naturalis surgio en la interseccidn de la religion y las
ciencias naturales [Stuckrad, 2014, p. 71].

El franciscano Miguel de Herrera se permite otra licencia: describir
también a Jesucristo como un celestial encantador capaz de transformar
el lefio, que alude al arbol del pecado original, en la cruz de redencion; el
patibulo en gloria, el dolor en gozo y las letras del evangelio también

75 Del Parecer de Miguel de Herrera [Torres, 1722].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 177

en gozo. «Del veneno mas activo, supo su admirable sabiduria fabri-
car la theriaca mas saludable».” Si bien esto corresponde a la idea de la
virtud, como el opuesto de la contrariedad o problema, en este pasaje
donde Jesucristo aparece como un encantador que transforma el veneno
en salud también podria recordar a los procesos alquimicos. Como tam-
bién: «Aqui en la santa Cruz nuestro celestial y divino encantador fij6 el
decreto de nuestra felicidad, revocando el que contra nosotros se habia
fijado en otro lefio, por nuestra desgracia».””

La alquimia espiritual se confirmara en la referencia con la que abri-
mos el presente articulo, una de las aprobaciones incluidas en el segundo
Sermon”® publicado por Torres: Sermén de los Gozos de la purisima
Virgen y madre de Dios (México, 1733),7° e impreso once afios después
del primero que hemos venido analizando. La Aprobacion del jesuita
Juan Antonio de Oviedo®® califica a Torres como un doctisimo orador,
cuyos «solidos aunque agudos discursos de su delicado ingenio, conoci
claramente la divina alquimia, de saber sacar el mayor jubilo y gozo, de
la mayor pena y tormento».**

La divina alquimia alude a la transformacion del dolor al gozo,* éste
ultimo gracias a la sabiduria y la virtud; conocimiento y practica para
transformar lo malo en bueno, la tristeza en alegria, etc. El jesuita Oviedo

76 Del Parecer de Miguel de Herrera [Torres, 1722].

77 El divino encantador es Miguel de Torres, segiin el Parecer de Miguel de
Herrera [Torres, 1722].

78 Miguel de Herrera al inicio de su Aprobacion comenta que el de 1722 es el
tercer sermoén escrito por Torres sobre la Madre de los Gozos. Ain no hemos
hallado que sean tres los sermones.

79 Por razones de espacio esta publicacion sera analizada en otro trabajo.

S Laske [2021] proporciona informacion muy valiosa sobre este jesuita, prolifico
escritor, quien viajo a Roma en 1717, cuestién que analizaremos en futuros trabajos
con relacion al ambiente neoplatonista de la época, la propia obra de Oviedo y las
redes de intercambio de conocimiento de los letrados novohispanos cuyos discurso
escrito muestran familiaridad con las filosofias que aqui nos conciernen.

8t Aprobacién de Juan Antonio de Oviedo, incluida en Torres [1733].

82 La alquimia en altos circulos religiosos y cientificos de finales del medievo y
la temprana edad moderna en Bonardel [2000] y Ebeling [2014].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



178 CONCEPCION ZAYAS

refiere también un mito de Platén sobre la unién del placer al dolor, sin
citar la fuente precisa, menciona igualmente a Boecio.®> Ambos autores
confirman la linea del conocimiento que planteamos.

Volviendo a la Aprobacion de Miguel de Herrera escrita en 1722,
seflalamos que también hace referencia a Rabbi Levi, lo que vuelve a
remitir a la obra de Kircher, y el comentario de Stolzenberg® sobre las
“numeraciones” divinas que constituyen la divinidad cabalistica y que
los antiguos sabios judios identificaban con las tres sefirot supremas en
Dios, lo que, segtin Kircher, indicaba el conocimiento de la Trinidad. La
nocidn precristiana —desde los egipcios y platénicos, o en otras tradicio-
nes como la judia- acerca de la santisima trinidad, la triada, darian una
clave para entender «el misterio del namero tres», citado arriba.

Stolzenberg ha hecho hincapié en que todas las tradiciones a partir
de las cuales Kircher indagoé se relacionaban con la sabiduria simbolica.
De ahi su interés en el lenguaje simbdlico: emblemas, enigmas, acertijos,
parabolas, fabulas, etc.; y tratados sobre el origen, desarrollo y poderes
misticos de las lenguas y los alfabetos, dichos esotéricos de los antiguos
sabios paganos, cabala hebrea, magia arabe, cosmologia egipcia, mate-
maticas jeroglificas (incluyendo numerologia, armonia c6smica y astro-
logia), medicina y alquimia jeroglifica, entre otros temas afines [Stol-
zenberg, 2013, p. 132].

Bajo estos referentes, se puede comprender que las alusiones al nimero
tres en la Aprobacion de Herrera —como las comparaciones y juegos ale-
goricos que hemos referido aqui- estan hablando de un conocimiento
filosofico, una tradicidn, que impregna la concepcion religiosa. Podemos
atisbar algo mas que un estilo rebuscado o hipérboles en esta Aprobacion
donde se afirma que Miguel de Torres es el nuevo Salomdn de los Angeles.*s

83 Aprobacion de Juan Antonio de Oviedo, incluida en Torres [1733]. En varios
Didlogos, Platon habla de los opuestos. Placer y dolor aparecen en el Fedro y en el
Fedon [Casnati, 2023].

8 Para el xv11, la amplia bibliografia académica sobre la vigencia de la cabala
y los jesuitas que distinguieron entre un conocimiento cabalistico considerado
bueno, y el que a su parecer no lo era [Stolzenberg, 2013, pp. 164-166; 2008, pp. 336,
342y 346].

% Con esta frase culmina la Aprobacion de Miguel de Herrera [Torres, 1722].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 179

Abrimos nuevas preguntas sobre otras posibles caras de la religio-
sidad en este periodo, culmen del arte y la cultura novohispana. ;Qué
nos dicen las literaturas que hemos analizado acerca de la sociedad que
las produjo, de su idea de Dios, la espiritualidad, de la felicidad y sus
practicas éticas? ;Vamos a seguir interpretando los tuneles figurativos
como un estilo rebuscado y vacio de significados? ;Hasta donde desco-
nocemos la religiosidad novohispana de este periodo y el impacto que
tuvieron tradiciones sincréticas que habian sobrevivido a los siglos bus-
cando una prisca theologia, un conocimiento primigenio en la Antigiie-
dad pagana?

Por ultimo so6lo queremos recordar una cuestion: el lenguaje simbd-
lico, la filosofia oculta, el misterio de la unién divina con el alma humana,
la idea de virtud... tienen una misma y remota raiz que se encuentra
recopilada en los Didlogos firmados por quien los eruditos novohispa-
nos llamaron el divino Platon.®

BIBLIOGRAFIA CITADA

Alcalde Onrubia, Maria Paz [1997]: «El lenguaje mistico en Santa Teresa y
en San Francisco de Sales», en Homenaje al profesor Jestis Cantera Ortiz de
Urbina, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, pp. 57-62.

Alonso Palomar, Pilar [1997]: «La importancia de la magia a la luz de los libros
contenidos en algunas bibliotecas particulares espafolas de los Siglos de
Oro (Primera Parte)», Castilla: Estudios de literatura, 22, pp. 21-36.

Alonso Rivera, Adriana [2022]: La imagen en el contexto agustino femenino:
Modelos de espiritualidad y filiacion corporativa, Puebla, siglos xvII-XIx,
Tesis doctoral, México, unaM. https://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/
jspui/handle/ffyl_unam/8422

Andrade Campos, Alejandro Julidn [2018]: «De imagenes pintadas y empre-
sas devocionales. El cuadro de Nuestra Sefiora de los Gozos con retrato
del candnigo Ignacio de Asenjo y Crespo», en La funcién de las imdge-

% Platon, en sus variadas adaptaciones y metamorfosis, es buscado y referido
por los novohispanos, en la fuente directa, sus comentadores o recopilaciones mis-
celaneas. A pesar de las erosiones, se le sigui6 considerando divino.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



180 CONCEPCION ZAYAS

nes en el catolicismo novohispano, eds. Gisela von Wobeser et al., México,
UNAM, pp. 223-234.

Aquino, Tomds de [2000]: Comentario a la Etica a Nicémaco de Aristételes,
trad. Ana Mallea, estudio preliminar y notas de Celina A. Lértora Men-
doza, Navarra, Universidad de Navarra.

Asenjo y Crespo, Ignacio de [1681]: Exercicio prdctico de la voluntad de Dios,
trabajos que corresponde a cada grado de oracion, y compendio de la mor-
tificacion, Puebla, imprenta de Miguel Ortega.

Baring, A.yJ. Cashford [2005]: El mito de la Diosa, Madrid, Siruela.

Becerra Tanco, Luis [1666]: Origen milagroso del santuario de nuestra Sefiora
de Guadalupe, México, Viuda de Bernardo Calderén.

Belli, M. [2014]: «The Fortune of Boethius’s Concept of Eternity in the Scho-
lastic Debate», Carmina Philosophiae, 23, pp. 31-60.

Berneés, Jean-Pierre [1998]: «Les armes parlantes de la Conquéte: fragments
d’'un discours héraldique oublié», en Littérature et Politique en Espagne
aux siécles dor, dir. Jean-Pierre Etienvre, Paris, Klincksieck, pp. 305-319.

Beuchot, Mauricio [1985]: «El ars magna de Lulio y el ars combinatoria de
Leibniz», Didnoia, 31, pp. 183-194.

Beuchot, Mauricio [1996]: «La filosofia mexicana en el siglo xvii», Revista
de hispanismo filosdfico, 1:1, pp. 11-23 https://www.cervantesvirtual.com/
obras/autor/beuchot-mauricio-1950-7447

Biefiko de Peralta, Doris [2004]: «Juan de Jesus Maria y Miguel Godinez:
dos propuestas del discernimiento de los espiritus», en Religién, poder y
autoridad en la Nueva Espafia, eds. Ramoén Xirau y Ernesto de la Torre,
México, UNAM, pp. 125-142.

Bonardel, Frangoise [2000]: «Esoterismo alquimico y hermenéutica de la cul-
tura», en Espiritualidad de los movimientos esotéricos modernos, ed. Antoine
Faivre y Jacob Needleman, Barcelona, Paidds, pp. 117-154.

Bottcher, Nikolaus [2021]: Self-fashioning en Hispanoamérica en la época
colonial (siglo xvi1), Berlin, wGB Academic.

Byrne, Susan [2019]: «La armonia neoplatdnica en “A Francisco de Salinas” de
Fray Luis de Ledn», en Docta y Sabia Atenea. Studia in honorem Lia Schwartz,
eds. Sagrario Lopez Poza, Nieves Pena Sueiro, Mariano de la Campa, Isabel
Pérez Cuenca, Susan Byrne y Almudena Vidorreta, A Coruiia, Universidade
da Coruiia, pp. 113-130. https://doi.org/10.17979/spudc.9788497497046.113

Casnati, M.G. [2023]: «Sobre placer-dolor y otros opuestos en el Fedén de
Platon», Pdginas de Filosofia, 24:27, pp. 104-126.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 181

Chaves, José Ricardo [1996]: «<Magia y ocultismo en el siglo x1x», Acta poé-
tica, 17:1-2, pp. 291-326. https://doi.org/10.19130/iifl.ap.1996.1-2.551
Chocano, Magdalena [2000]: La fortaleza docta. Elite letrada y dominacion

social en México colonial (siglos xv1 y xvi1), Barcelona, Ediciones Bellaterra.

Copenhaver, Brian [1984]: «Scholastic philosophy and Renaissance magic in
the De Vita of Marsilio Ficino», Renaissance Quarterly, 37:4, pp. 523-554.

Copenhaver, Brian [2002]: «The Secret of Pico’s Oration: Cabala and Renais-
sance philosophy», Midwest Studies in Philosophy, XXV1, pp. 56-81.

Cuartero Sancho, Maria Pilar [1992]: «Las colecciones de Luis de Escobar y
Juan Gonzalez de la Torre en la tradicion clasica, medieval y humanistica
de las colecciones de enigmas», Criticon, 56, pp. 53-79.

D’Amico, Claudia [2019]: «Recepcion de textos en la primera mitad del
siglo xv: ; Auspicios de un nuevo pensar?», Mediaevalia Americana. Re-
vista de la Red Latinoamericana de Filosofia Medieval, 6, pp. 113-122.
http://hdl.handle.net/11336/175361

De la Puente-Herrera Macias, Francisco Miguel [2015]: Poner bellezas en mi
entendimiento: sor Juana Inés de la Cruz y el Primero suefio, Tesis doctoral,
Universidad de Sevilla.

De la Puente-Herrera Macias, Francisco Miguel [2019]: «Los saberes prohi-
bidos: Sor Juana Inés de la Cruz y la Carta Atenagoérica», Alfa: Revista de
la Asociacion Andaluza de Filosofia, 35, pp. 552-567.

Diaz Yanez, M. [2022]: «locunditas y delectatio en las traducciones cuatro-
centistas de la Etica aristotélica: de Roberto Grosseteste a Alfonso de Car-
tagena y Leonardo Bruni», eHumanista, 50, pp. 304-315.

Disalvo, Santiago Anibal [2012]: «Los v1I gozos de la Virgen en las Cantigas de
Santa Maria y la tradicion de los gaudia en la poesia medieval latina y ver-
nacula», Revista Do Centro de Estudos Portugueses, 32:47, pp. 39-66. https://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.10918/pr.10918.pdf

Dixon, Tom [2023]: Music, Nature and Divine Knowledge in England, 1650-
1750: Between the Rational and the Mystical, Suffolk, Boydell Press.

Ebeling, Florian [2014]: Alchemical Hermeticism. The Secret Teachings of
Marco Datffi on Initiation, Abingdon, Routledge.

Elpizein, H.T. [2024]: El Espiritu Santo como hipdstasis femenina en el cris-
tianismo de los primeros siglos. El rostro femenino y materno de Dios en
el cristianismo primitivo, Ediciones Epopteia. https://escritosdelcristianis-
moprimitivo.com/Espiritu-Santo-como-Hipostasis-femenina-en-el-Cris-
tianismo-Primitivo/

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



182 CONCEPCION ZAYAS

Escamilla Gonzalez, Ivan [2008]: «La Felicidad de México, de Luis Becerra
Tanco, en la Biblioteca del Instituto de Investigaciones Historicas», His-
toricas. Boletin del Instituto de Investigaciones Histéricas, 82, pp. 20-23.
https://ru.historicas.unam.mx/handle/20.500.12525/3510

Faivre, Antoine [2000]: «Fuentes antiguas y medievales de los movimien-
tos esotéricos», en Espiritualidad de los movimientos esotéricos modernos,
ed. Antoine Faivre y Jacob Needleman, Barcelona, Paidds, pp. 36-116.

Findlen, Paula [2004]: «A Jesuit’s book in the New World. Athanasius
Kircher and His American Readers», en Athanasius Kircher: the last
man who knew everything, ed. Paula Findlen, Abingdon, Routledge,
Pp. 329-364.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2020]: Un dechado del principe eclesidstico:
Puebla de los Angeles durante la gestion del obispo Manuel Ferndndez de
Santa Cruz (1675-1699), Tesis doctoral, El Colegio de México. https://
repositorio.colmex.mx/concern/theses/mw22v650n

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2021a]: «La espiga de la discordia. La con-
frontacion entre el obispo de Puebla y el virrey de la Nueva Espafa en
torno al abastecimiento urbano [1694]», Revista Ectimene de Ciencias
Sociales, 2:2, pp. 52-72.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2021b]: «Un obispado bajo la mira del virrey
y un prelado celoso de su jurisdiccion: Los pareceres del conde de Galve y
Manuel Fernandez de Santa Cruz ante el Consejo de Indias: 1696 y 1697»,
Allpanchis, 48:87, pp. 289-322.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2023]: «En auxilio de un rebafo en apuros.
La intervencién de Manuel Ferndndez de Santa Cruz en las problemati-
cas sociales de finales del siglo xvi1», en En el paraiso de los altares. Elites
eclesidsticas, poder, mediacion y mecenazgo en el mundo ibérico moderno,
siglos xvi-xvii, eds. Hector Linares Gonzalez, Daniel Ochoa Rudiy Ronnie
Po-Chia Hsia, Universidad Auténoma de Madrid y Universidad de Zara-
goza, Doce Calles, pp. 253-265.

Gali Boadella, Montserrat [2023]: Estudios acerca de una ciudad episcopal.
Puebla siglos xviI a x1x, Puebla, Benemérita Universidad Auténoma de
Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades (BUAP-ICSYH).

Gali Boadella, Montserrat y Concepcion Zayas [2020]: «Imdgenes marianas
en espacios del saber: Puebla, siglos xviI y xvii», en Intersecciones de la
imagen religiosa en el mundo hispdnico, eds. Pulido Echeveste, Mdnica et
al., México, UNAM, pp. 245-262.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 183

Garin, Eugenio [1986]: La revolucién cultural del Renacimiento, Barcelona,
Critica.

Gersh, Stephen [1978]: From Iamblichus to Eriugena: An Investigation of the
Prehistory and Evolution of the Pseudo-Dionysian Tradition, Leiden, Brill.

Gonzalez Hernando, Irene [2009]: «Las virgenes abrideras durante la Baja
Edad Media y su proyeccion posterior», Revista digital de iconografia medie-
val, 1:2, pp. 55-66.

Hanegraaff, Wouter J. [1998]: New Age Religion and Western Culture, Nueva
York, SUNY.

Hanegraaft, Wouter J. [2005]: «Forbidden Knowledge: Anti-Esoteric Polemics
and Academic Research», Aries, 5:2, pp. 225-254.

Hanegraaft, Wouter J. [2022]: Hermetic Spirituality and the Historical Imag-
ination: Altered States of Knowledge in Late Antiquity, Cambridge, Cam-
bridge University Press.

Hsia, F. [2004]: «Athanasius Kircher’s China Illustrata (1667): An Apologia
Pro Vita Sua», en Athanasius Kircher: The Last Man Who Knew Everything,
ed. Paula Findlen, Nueva York, Routledge, pp. 383-404.

Ibarra Ortiz, Hugo [2010]: El discurso barroco: argumentacion e interpreta-
cion en los sermones novohispanos 1638-1767, Tesis doctoral, Colegio de
Michoacan.

Ibarra Ortiz, Hugo [2016]: «La filosofia reprobada y la filosofia aprobada.
Retérica y logica en un sermén novohispano», Euphyia, 10:18, pp. 75-88.
https://doi.org/10.33064/18euph134

Lapide, Cornelio [1855]: Commentaria in sacram scripturam auctore Cornelio
Cornelii A Lapide, Tomus 3: complectens commentaria in proverbia Salomo-
nis, Neapoli, Nagar. https://archive.org/details/bub_gb_c_zard4mK88C/
page/516/mode/1up?view=theater

Laske, Trilce [2021]: «El novohispano Juan Antonio de Oviedo y la configura-
cion de la republica de las letras en el Imperio hispanico (siglo xv1ir)», Trans-
atlantic Studies Network: Revista de Estudios Internacionales, 6:12, pp. 58-66.

Laske, Trilce [2023]: Los caminos del éxito: Dos hombres de saber novohispa-
nos (1683-1705), Leioa, Universidad del Pais Vasco.

Loreto Lopez, Rosalva [2002]: «Hagiografias y autobiografias novohispa-
nas: una aproximacion historica», Jahrbuch fiir Geschichte Lateinameri-
kas, 39:1, pp. 331-340.

Loreto Lopez, Rosalva [2006]: «Los manuscritos confesionales: un acercamiento
a la mistica novohispana», Estudios humanisticos. Historia, 5, pp. 93-119.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



184 CONCEPCION ZAYAS

Magrinya Badiella, Carles [2014]: Post tenebras spero lucem: alquimia y ritos
en el Quijote y otras obras cervantinas, Tesis doctoral, Acta Universitatis
Upsaliensis.

Magrinya Badiella, Carles [2024]: «“Sé hacer la piedra filosofal”: la alquimia
en la Vida del escudero Marcos de Obregon, de Vicente Espinel», Hipogrifo.
Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, 12:1, pp. 625-639.

Melendo, T. [1981]: «Oposicidn y contradiccion en Aristoteles y Tomas de
Aquino», Anuario Filosdfico, 14:1, pp. 63-100.

Mues, Paula [2017]: «Pascual Pérez (Puebla, ?-1721), Virgen de los Gozos con
el canonigo Ignacio de Asenjo y Crespo», en Painted in México, 1700-179o0.
Pinxit Mexici, ed. Ilona Katzev, Los Angeles-México DF, LACMA-Fondo
Cultural Banamex.

Nieremberg, Juan Eusebio [1649]: Curiosa, y oculta filosofia: Primera, y
segunda parte de las maravillas de la naturaleza, examinadas en varias
questiones naturales, Alcald, Imprenta de Maria Luisa Ferndndez. https://
www.cervantesvirtual.com/obra/curiosa-y-oculta-filosofia-primera-y-se-
gunda-parte-de-

Nogales Davila, Fray José [s.f.]: Mistica casa de la mejor saviduria erigida
sobre siete columnas sumptuosas, coronadas con siete Soberanos Principes
Angélicos, quienes con siete diversas Ciencias publican los titulos misterio-
sos de Maria Santisima en la antifona de la Salve, y Asuncién a los Cielos
en Cuerpo y Alma gloriosa, Puebla de los Angeles, Por la viuda de Miguel
de Ortega.

Ortiz Llueca, Eduardo [2007]: «Sobre la felicidad», Scio, 1, pp. 9-14.

Osorio Romero, Ignacio [1993]: La luz imaginaria. Epistolario de Atanasio
Kircher con los novohispanos, México, UNAM.

Oviedo, Juan Antonio de [1702]: La Vida exemplar, heroicas virtudes y apos-
tolicos ministerios de el V.P. Antonio Nufies de Miranda de la Compafiia de
Jesus, México, viuda de Rodriguez Lupercio. https://archive.org/details/
vidaexemplarheroooovie/page/n3/mode/2up

Panero Garcia, Maria Pilar [2016]: «<El agua en el imaginario popular mariano
de la provincia de Valladolid. Anotaciones desde la Antropologia Cultu-
ral», en Regina Mater Misericordiae. Estudios Artisticos, Historicos y Antro-
poldgicos sobre Advocaciones Marianas. Actas del Congreso Internacional
Maria, signo de identidad de los pueblos cristianos, coords. Juan Aranda
Doncel y Ramdn de la Campa Carmona, Cérdoba, Ediciones Litopress,

pp. 467-482.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 185

Paz, Octavio [1990]: Las trampas de la fe, México, FCE.

Pérez Gonzalez, Andrea M. [2025]: «Los libros impresos novohispanos del
siglo xviI: entre el género textual y el género material», Revista de Indias,
85:293, 1627 https://doi.org/10.3989/revindias.2025.1627

Pérez-Estévez, A. [2001]: «Didlogo, verdad y alteridad en Platén», Utopia y
praxis Latinoamericana: Revista internacional de filosofia iberoamericana
y teoria social, 13, pp. 9-35.

Pifia Garza, Eduardo [2002]: «Atanasio Kircher en Puebla y la relojeria
del siglo xvi11», Casa del Tiempo, 76-86, pp. 76-80 https://www.uam.mx/
difusion/revista/oct2002/index.html

Platén [1991]: Apologia de Socrates, México, Porrua.

Ramirez, E. [1986]: Persuasion, violencia y deleite en un sermon barroco del
siglo xv111, vol. 1, INBA, SEP, Universidad Auténoma Metropolitana.

Schaup, Susanne [1998]: Sofia. Aspectos de lo divino femenino, Barcelona, Kairos.

Schipflinger, Thomas [1997]: Sophia-Maria. A Holistic Vision of Creation, York
Beach, Samuel Weiser Books.

Serés, Guillermo [2003]: «El enciclopedismo mitografico de Baltasar de Vito-
ria», La Perinola, 7, 397-421.

Serés, Guillermo [2012]: «El “disfraz y librea” tricolor de la Noche oscura.
Tradiciones y coincidencias», en Les couleurs dans I’Espagne du Siécle d’Or.
Ecriture et symbolique, eds. Yves Germain y Araceli Guillaume-Alonso,
Paris, Presses de 'Université Paris-Sorbonne, pp. 83-104.

Serés, Guillermo [2020]: «Las Anotaciones de Herrera o los “despojos” de un
tratado de amor», Sigma. Rivista di Letterature comparate, Teatro e Arti
dello spettacolo, 4, pp. 433-460.

Siglienza y Géngora, Carlos [1683]: Triunfo parténico que glorias de Maria,
Santisima inmaculadamente concebida, México, Por Juan de Ribera, en el
Empedradillo.

Sigiienza y Goéngora, Carlos [2021]: Triunfo parténico, edicion, estudio y notas
de Martha Lilia Tenorio, México, El Colegio de México.

Soriano Valles, Alejandro [2000]: El Primero suefio de Sor Juana Inés de la
Cruz. Bases tomistas, México, UNAM.

Soriano Valles, Alejandro [2014]: Sor Filotea y Sor Juana, Toluca, Gobierno
del Estado de México.

Soriano Valles, Alejandro [2015]: Sor Filotea y Sor Juana. Cartas del obispo de
Puebla a Sor Juana Inés de la Cruz, Toluca de Lerdo, México, Fondo Edi-
torial del Estado de México.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



186 CONCEPCION ZAYAS

Soriano Valles, Alejandro [2024]: «<Hablar corazén a corazén. La amistad de
Sor Juana Inés de la Cruz y Manuel Fernandez de Santa Cruz», Pegasus
Mexicanus. De rebus historicis, pp. 107-113.

Stolzenberg, Daniel [2001]: «Kircher among the ruins: esoteric knowledge
and universal history», en Great Art of Knowing: The Baroque Encyclopae-
dia of Athanasius Kircher. Publ. on the occasion of the exhibition at the Stan-
ford University libraries, Stanford, Stanford University Press, pp. 127-140.

Stolzenberg, Daniel [2008]: «Utility, Edification, and Superstition: Jesuit Cen-
sorship and Athanasius Kircher’s Oedipus Aegyptiacus», en The Jesuits II:
Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, ed. John Malley et al., Toronto,
University of Toronto Press, pp. 336-354.

Stolzenberg, Daniel [2013]: Egyptian Oedipus: Athanasius Kircher and the
Secrets of Antiquity, Chicago, University of Chicago Press.

Tapia, D. [2007]: «La felicidad de la Ocwpia en la Etica nicomdquea de Aris-
toteles», Estudios de Filosofia, 6, pp. 37-50.

Torres, Miguel de [1716]: Dechado de principes eclesidsticos que dibujoé con su
ejemplar, virtuosa y ajustada vida el ilustrisimo y excelentisimo sefior don
Manuel Ferndndez de Santa Cruz y Sahagun, Puebla, Imprenta de la viuda
de Miguel de Ortega y Bonilla.

Torres, Miguel de [1722]: Sermdn de los gozos de Maria Santisima, sefiora
y madre nuestra, México, Herederos de la viuda de Francisco Rodriguez
Lupercio, a costa de Ignacio Asenjo y Crespo. https://catarina.udlap.mx/
xmLibris/projects/biblioteca_franciscana/xml/myBook.jsp?key=book
eeeaqo.xml&id=libro_antiguo_sace&objects=/ximg&db=/db/xmlibris/
system/metadata/

Torres, Miguel de [1733]: Sermén de los gozos de la Purisima Virgen, y madre de
Dios Inmaculada, Maria Santisima sefiora nuestra, México, por la imprenta
Real del Superior Gobierno de Dofia Maria de Rivera. https://archive.org/
details/sermondelosgozosootorr/page/n1/mode/2up

Vermeir, Koen [2012]: «Openness versus Secrecy?», British Journal for the
History of Science, 45:2, pp. 165-188.

Von Stuckrad, Kocku [2005]: Western Esotericism: A Brief History of Secret
Knowledge, Abingdon, Routledge.

Waddell, Mark [2021]: Magic, Science, and Religion in Early Modern Europe,
Cambridge, Cambridge University Press.

Warner, Marina [2016]: Alone All of her Sex. The Myth and the Cult of the
Virgin Mary, Oxford, Oxford University Press.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD Y SABIDURIA 187

Westberg, D. [1994]: Right Practical Reason: Aristotle, Action, and Prudence
in Aquinas, Oxford, Oxford University Press.

Yates, Frances [2001]: El iluminismo rosacruz, México, FCE.

Zamora Calvo, Maria Jesus [2023]: «Mudanzas de la naturaleza: Nieremberg
y las inclemencias climaticas», Criticon, 148, pp. 119-133.

Zayas, Concepcion [2001]: «La escritora Ana de Zayas y el obispo poblano
Manuel Fernandez de Santa Cruz», Anuario de Estudios Americanos, 58:1,
pp. 61-81. https://doi.org/10.3989/aeamer.2001.v58.i1.228

Zayas, Concepcion [2006]: «Danza moral o juego de maroma: religiosi-
dad interior, filosofia ética y heterodoxia en Ana de Zayas, escritora
seglar procesada por alumbradismo (Puebla de los Angeles, México,
siglo xvi1I)», en Didlogos espirituales. Manuscritos femeninos novohispanos.
Siglos xvI-x1x, ed. Asuncion Lavrin y Rosalva Loreto, Puebla, BUAP-UDLA,
Pp- 244-267.

Zayas, Concepcion [2014]: «Fuentes neoplatdnicas y hermetismo en la hete-
rodoxia de la seglar Ana de Zayas (Puebla de los Angeles, 1690-1696)»,
Anuario de Estudios Americanos, 71:2, pp. 539-569. https://doi.org/10.3989/
aeamer.2014.2.06

Zayas, Concepcion [2016]: «Catarina de San Juan: Filésofa (Puebla de los
Angeles, s. xvi1)», en Trayectos del Fulgor. Libros y Viajes en la circu-
lacién de saberes s. xv1 al xx1, ed. Ana M? Huerta et al., Puebla, BuAp,
pPp- 233-262.

Zayas, Concepcion [2017]: Ana de Zayas: escritora y maestra de espiritu.
Heterodoxia y neoplatonismo en una seglar de la Puebla de los Angeles (siglo
xvii), Puebla, BUAP.

Zayas, Concepcion [2020]: La flor de la nada. Estudio sobre la vida y obra del
obispo de Puebla Manuel Ferndndez de Santa Cruz (Palencia 1637 - Puebla
de los Angeles 1699), Tesis doctoral, Universidad Auténoma de Barcelona.

Zayas, Concepcion [2021]: «Extraordinaria fama de san Juan de la Cruz en
Puebla de los Angeles (s. xvi1)», en Patronatos y rituales en una ciudad
episcopal, siglos xvi-xvi1, eds. ]. Moncayo y S. Rosas, Puebla, 1CSH-BUAP,
pp. 127-141.

Zayas, Concepcion [2024]: «El Dechado de principes dibujado por Miguel
de Torres: propuesta para una lectura figurativa», Pegasus Mexicanus de
Rebus Historicis, 5, pp. 81-98.

Zayas Gonzalez, Carlos Hugo [2016]: «Viajes de conocimiento jesuita: entre
historia, ciencia, y catolicismo temprano moderno», en Trayectos del fulgor:

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



188 CONCEPCION ZAYAS

libros y viajes en la circulacion de saberes. Siglos xv1 al xx1, ed. Ana Ma. Jara-
millo et al., Puebla, BUAP, pp. 41-60.

Zayas Gonzalez, Carlos H. y A.L. Carrillo Padilla [2025]: «Discurso ejem-
plar, memoria e identidad criolla en dos obras biograficas de Juan Antonio
de Oviedo, sy (siglo xv111)», Cuadernos de Historia Moderna, 50:1, pp. 9-
33. https://doi.org/10.5209/chmo.91701

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



