
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

DIVINA ALQUIMIA: FELICIDAD 
Y SABIDURÍA. UN ACERCAMIENTO 

AL CONTEXTO CULTURAL NEOPLATÓNICO 
Y OCULTISTA NOVOHISPANO EN ALGUNOS 

ASPECTOS DEL «SERMÓN DE LOS GOZOS 
DE MARÍA SANTÍSIMA» DE MIGUEL 

DE TORRES (MÉXICO 1722)

Concepción Zayas
SECIHTI - Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

saudeces@gmail.com

cita recomendada: Concepción Zayas, «Divina alquimia: Felicidad y sabidu-
ría. Un acercamiento al contexto cultural neoplatónico y ocultista novohispano en 
algunos aspectos del Sermón de los gozos de María Santísima de Miguel de Torres 
(México, 1722)», Nuevas de Indias. Anuario del ceac, x (2025), pp. 149-188.
doi: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.140

Recepción: 27 de octubre de 2025 / Aceptación: 30 de noviembre de 2025

resumen
Diversos estudios acerca del contexto neoplatonizante y contrarreformista del 
siglo xvii son nuestra base epistemológica para interpretar el Sermón de los gozos 
de María Santísima (México, 1722), escrito por el mercedario Miguel de Torres 
(1678-1737), hagiógrafo del obispo de Puebla, Manuel Fernández de Santa Cruz 
(1637-1699). Indagamos el lenguaje simbólico y su polisemia en dicho Sermón, 
referencias a conocimientos de la filosofía natural, el ocultismo y otras ramas del 
neoplatonismo que aparecen compaginadas con la patrística y citas bíblicas. Con-
tinuamos nuestra labor hermeneútica sobre autores novohispanos de este periodo, 
aportando nuevas evidencias. 

ISSN: 2462-7291

Universitat Autònoma de Barcelona



concepción zayas150

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

palabras clave
religiosidad, neoplatonismo, Nueva España, ocultismo.

abstract
English title: Divine Alchemy: Happiness and Wisdom. An Approach to the Neopla-

tonic and Occult Cultural Context of New Spain in Selected Aspects of Miguel de 
Torres’s Sermón de los gozos de María Santísima (Mexico, 1722).

Various studies on the Neoplatonist and Counter-Reformation context of the 
17th century provide our epistemological basis for interpreting the Sermón de 
los gozos de María Santísima (Mexico, 1722), written by the Mercedarian Miguel  
de Torres (1678-1737), hagiographer of the Bishop of Puebla, Manuel Fernández de  
Santa Cruz (1637-1699). We investigate the symbolic language and its polysemy 
in this Sermon, references to knowledge of natural philosophy, occultism and 
other branches of Neoplatonism that appear combined with patristics and biblical 
quotations. We continue our hermeneutical work on New Spanish authors of this 
period, providing new evidence.

keywords
religiosity, neoplatonism, New Spain, occultism.

un acercamiento a la «prisca theologia»
y el erudito contexto religioso interesado 

en la filosofía oculta

Conocí claramente la divina alquimia, de saber sacar el mayor 
júbilo y gozo, de la mayor pena y tormento», estas frases fueron 
escritas por el prolífico escritor jesuita y calificador del Santo 

Oficio, Juan Antonio de Oviedo (1670-1757), en su Aprobación al Sermón 
de los gozos de la Purísima Virgen y Madre de Dios, María Santísima, de 
Miguel de Torres, publicado en México durante 1733.1 

«

1 Este artículo se centra principalmente en el primer sermón: Miguel de Torres, 
Sermón de los gozos de María Santísima señora y madre nuestra, publicado en 
México por los Herederos de la viuda de Francisco Rodríguez Lupercio, 1722. Del 
mismo autor apareció, once años después, el Sermón de los gozos de la Purísima 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 151

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

¿Qué quiere decir Oviedo con “divina alquimia”? Proponemos una 
hipótesis que requiere una dilatada visión para entender las palabras de 
este jesuita, que aluden a una tradición del conocimiento que –durante 
las últimas décadas del xvii y las primeras del xviii– seguía repercu-
tiendo en el pensamiento religioso de algunos eruditos novohispanos. 

Empecemos por recordar que durante el siglo xv, por parafrasear a 
Garín, en Florencia nació la revolución cultural del Renacimiento; que, 
como todo proceso histórico, se fue gestando desde el siglo xiv [Garín, 
1986, pp. 63-69] y previamente en el medievo y en Constantinopla antes 
de su caída frente al imperio otomano [Siniossoglou, 2011]. Lo que hoy 
conocemos como Renacimiento tuvo su punto de arranque filosófico en 
Marcilio Ficino, quien desde niño fue acogido en la corte de los Medici 
donde recibió una alta educación. Cósimo Medici le encomendó años 
después traducir a todo Platón y su escuela [Copenhaver, 1984]. Poste-
riormente, tras la divulgación de esta actualización de los libros plató-
nicos se inicia la revolución renacentista y Florencia se convierte en la 
cuna del neoplatonismo, que resurge en el periodo temprano moderno.2 

Ficino y una serie de eruditos trabajaron desde la filología, la filosofía, 
el arte, la política y las ciencias para legitimar el platonismo –así como 
sus afluentes en algunas tradiciones filosóficas y mágicas.3 Tal labor de 
legitimación se amparó, en gran medida, en los primitivos Padres de la 
Iglesia que habían venido aceptado la idea de una teología verdadera 
desde la Antigüedad. A esta sabiduría primigenia se le llamó la prisca 
theologia, concepto que, como veremos, está ligado a la filosofía oculta 
[Stolzenberg, 2013, pp. 51 y 139]. Desde una perspectiva amplia, la filo-
sofía oculta es el conocimiento atribuido a sabios paganos antiquísimos, 
que sostenía la creencia en ciertos tipos de magia; tanto la “natural”, 

Virgen, y Madre de Dios Inmaculada, María santísima señora nuestra, México, 
1733, por la imprenta Real del Superior Gobierno de Doña María de Rivera, 1733. 
Éste se analizará ampliamente en una publicación futura.

2 El primer neoplatonismo surgió en el siglo iii de nuestra era, en Egipto. Se co- 
noce como la escuela alejandrina, con Plotino a la cabeza. He abordado el tema  
con amplitud en Zayas [2017, pp. 93-108]. También Zayas [2025] con relación a la 
mención de Egipto en los jeroglíficos y literaturas novohispanas de este periodo. 

3 Garín [1986, pp. 75-81] pone especial énfasis en el aspecto político. 



concepción zayas152

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

basada en manipular los lazos de simpatía y antipatía que conectaban 
los reinos terrestre y celestial; como la teurgia, que apelaba a la ayuda de 
inteligencias angelicales.4

Sin entrar en el debate sobre la magia filosófica culta y la supersticiosa, 
nuestro trabajo se aboca exclusivamente a la primera: ligada a concep- 
ciones divinas de raíces platonizantes.5 Mencionamos aquí la referencia  
que Yates hace de Gabriel Naudé y su famosa obra del xvii, donde el 
autor clasifica cuatro diferentes tipos de magia: la divina, la teurgia, la 
natural y la goetia o brujería. Sólo esta última es perversa.6 

Abundando en la prisca theologia, según Walker, ésta se gestó desde el 
siglo i de nuestra era. Fue una cierta tradición de la teología apologética 
cristiana –basada en textos fechados incorrectamente– a los que recu-
rrieron muchos de los primeros Padres de la Iglesia, particularmente Lac-
tancio y Eusebio, quienes en sus obras apologéticas, dirigidas contra los  
filósofos paganos, utilizaron textos supuestamente muy antiguos: Her- 
mética, Órfica, Profecías Sibilinas, Carmina Aurea pitagórica, entre otros. 
Según los primeros Padres, estos textos –aparentemente escritos por los 
antiguos teólogos Hermes Trimegisto, Orfeo y Pitágoras, se supo des-
pués, que en realidad databan de los primeros siglos de nuestra era– con-
tenían vestigios de la verdadera religión: el monoteísmo, la Trinidad, la 
creación del mundo desde la nada por medio de la Palabra, etc. Se creía 
que a partir de dichos textos Platón había extraído las verdades religiosas 
plasmadas en los Diálogos. Para preservar la singularidad de la revelación 
judeocristiana, era habitual entre los Padres afirmar que la teología anti-
gua pagana o prisca theologia provenía de Moisés; pero a veces se supo-

4 Sobre el debate y particularidades de la filosofía oculta y el esoterismo occi-
dental una amplísima bibliografía que aquí referiremos en parte. Para introducir 
al tema, de publicación reciente, se recomienda Hanegraaff [2022]. 

5 Ver esta hermenéutica para el caso de Ana de Zayas: un Dios que es absoluta 
bondad, cuya emanación armónica se refleja en el macro y microcosmos, interco-
nectado en una sola unidad; como he tratado ampliamente [Zayas, 2017, pp. 139-
141 y 174-176].

6 Yates cita a Gabriel Naudé y su afamado libro Apologie pour tous les grands per-
sonnages qui ont esté faussement soupçonnez de magie, publicado en 1625 [Yates, 
2001, p. 90]. 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 153

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

nía que se remontaba a tiempos anteriores, a Noé, o a patriarcas antedi-
luvianos, como Enoc, o incluso a Adán: 

Los primeros Padres de la Iglesia trataban con paganos reales y vivos, inten-
tando convertirlos, demostraban que se podía ser neoplatónico y cristiano a 
la vez, o defender el cristianismo contra los ataques filosóficos y probar que 
los grandes filósofos habían robado su sabiduría al Pueblo Elegido. La acti-
tud de los Padres hacia los antiguos teólogos, por lo tanto, tiende a oscilar 
entre la admiración por ellos como testigos de la verdad cristiana y una dura 
condena por su cobarde idolatría [Walker, 1972, pp. 3-4].

Por poner el ejemplo de Eusebio quien, al igual que muchos sabios 
cristianos de su época, se interesaba en la filosofía pagana porque ésta 
sólo venía a confirmar la verdad revelada. Es decir, que Platón seguía a 
Moisés, como ya había sido planteado por el judío Filón y el cristiano 
Clemente.7 Para todos ellos, filosofía y religión no se distinguían: «Esta 
vinculación entre judaísmo y platonismo se prolonga en el cristianismo. 
La intención de Eusebio es, no solo mostrar la conciliación entre cris-
tianismo y filosofía en general, sino entre cristianismo y platonismo en 
particular» [D’Amico, 2019, pp. 115-117].

La prisca theologia se vinculaba estrechamente con la idea de prisca 
sapientia, que enfatiza la sabiduría o el conocimiento, y su continuidad a 
través de diferentes épocas, también llamada philosophia perennis [Dixon, 
2023, p. 173]. Estos conceptos de sabiduría atemporal, sin embargo, como 
ha sugerido Stuckrad [2005, p. 13], han cumplido una función específica 
dentro de las diferentes culturas. La idea de prisca theologia en los diver-
sos contextos, por una parte, muestra una continuidad; pero también un 
cambio, donde pueden trazarse las especificidades de adaptación a cada 
momento histórico. Como mostraremos aquí con relación a la Nueva 
España y los círculos letrados relativos a nuestro análisis. 

Fuera de los ámbitos académicos especializados en el tema, es poco 
sabido que la mayoría de las personas cultas de la Europa temprano 
moderna creían en aquel conocimiento ancestral. Como se vio, tales 

7 Ambos radicaron en Egipto, en la Alejandría helenizada y cuna del neoplato-
nismo alejandrino. 



concepción zayas154

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

ideas se remontan a los siglos iniciales del cristianismo, cuando se pen-
saba que desde el linaje de Adán se había tenido acceso a un conoci-
miento primigenio; el cual fue supuestamente corrompido, también casi 
desde sus inicios, por un descendiente de Noé, distorsionándose a lo 
largo de milenios. De ahí que una de las tareas más importantes del 
filósofo era recuperar los fragmentos sobrevivientes del conocimiento; 
y una forma de hacerlo era buscar las enseñanzas de quienes habían 
vivido en la Antigüedad. Allí podría hallarse la prisca sapientia. Por ello 
la figura de Hermes Trismegisto fue un imán para los primeros eruditos 
europeos modernos [Waddell, 2021, p. 29].

Con relación al contexto ibérico que aquí interesa, subraya Byrne 
[2019, p. 115] que la prisca theologia combinó el cristianismo con el 
neoplatonismo y el hermetismo, su importancia debe analizarse en  
el pensamiento del xvi español por la repercusión que tuvo en las dife- 
rentes literaturas del período. Su adaptación por parte de los escritores 
castellanos ayuda a entender un legado ético y estético que se seguirá 
proyectando al futuro. La vasta obra filológica de Serés documenta con-
cretamente el eco del padre del neoplatonismo alejandrino, Ficino, en el 
Siglo de Oro lo que demuestra la vigencia del platonismo en los grandes 
autores de la época [Serés, 2003; 2004; 2020]. 

La creencia en ese conocimiento original que a lo largo de los siglos 
se había venido comentando a través de los Padres de la Iglesia, llegará 
en su adaptación contrarreformista al siglo xvii.8 De este periodo, nos 
interesa el erudito jesuita Athanasius Kircher (1601?-1680) como ejem-
plo notable de las inquietudes intelectuales de la época a la que las élites 
cultas novohispanas tuvieron acceso [Zayas, 2017; 2024], ya fuera por 
la lectura de los libros de este autor o por comunicación directa con él.9 

8 El breve trabajo de Chaves [1996] es una síntesis clara de partes importantes 
de esta evolución.

9 El conocimiento ocultista en España se evidencia en otro miembro de la 
Compañía, Juan Eusebio Nieremberg. Zayas González y Carrillo [2025, p. 25] han 
encontrado huellas de este autor a inicios del xviii en la hagiografía del también 
jesuita Núñez de Miranda, como veremos más adelante. Respecto a Nieremberg 
ver la tesis doctoral de Coloma [2023] y Zamora [2023]. 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 155

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Stolzenberg [2013, p. 139] explica que, si bien el concepto de prisca 
theologia era inherentemente sincrético y un medio para establecer cone-
xiones entre diferentes tradiciones y culturas, vale remarcar que Kircher 
llegó todavía más lejos. Ya que utilizó la historia de Hermes Trismegisto 
y la difusión del conocimiento egipcio como base de una historia uni-
versal que situaba a todas las civilizaciones conocidas en una narración 
cronológica única y coherente. 

La expansión de la Compañía en Asia y América contribuyó a los tra-
bajos del erudito jesuita, quien ya había integrado las culturas antiguas 
orientales a su sistema de investigación y también agregó un interés por 
China o la Nueva España, gracias a sus informantes, compañeros de la 
orden [Hsia, 2004; Findlen 2004].

El ejemplo que referimos a continuación es una muestra de la sin-
crética manera como un erudito como Kircher proponía interpretar el 
famoso obelisco Pamfilio de Roma. Sirva para entender la compagina-
ción de fuentes paganas y cristianas, así como la interpretación sim-
bólica. Seguimos a Stolzenberg.10 El erudito miembro de la Compañía 
dividió la inscripción en cuatro “hierogramas”, asociándolos a la escala 
neoplatónica de la realidad: mundo arquetípico, angélico, celeste, y ele-
mental. Explicó símbolo por símbolo, por ejemplo, su interpretación de 
la serpiente con alas se basó en referencias a Horapolo, autores anti-
guos como Epeeis y Ferécides, referidos por Eusebio, la Biblia, Clemente 
y Plutarco, así como otra etimología copta. Reitera Stolzenberg que el 
método kircheriano consistía en sumar citas de autoridades para –como 
se comprueba en el obelisco Pamfilio– describir un cosmos neoplató-
nico, donde el poder de la “divinidad triforme” se manifestaba en los 
tres reinos de la creación (lo natural, lo humano y lo divino). 

En la referencia anterior se evidencia el interés por hallar las corres-
pondencias entre el dogma cristiano de la Trinidad y su equivalente egip-
cia. En el siglo xvii esta interpretación simbólica prevalecía, o sobrevivía, 

10 Cf. Athanasius Kircher, Obeliscus Pamphilius (Roma, 1650). No entramos al 
debate sobre la arbitrariedad con la que Kircher tradujo los símbolos, ni el exceso 
de libertades que se tomó. Al respecto ver los comentarios de Stolzenberg [2013, 
pp. 200-205].



concepción zayas156

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

frente a lo que ya se gestaba entonces: una visión predominantemente 
basada en la evidencia histórica, y que sería modelo al paradigma de la 
Ilustración. 

Hemos interpretado anteriormente el lenguaje figurativo en la obra 
de autores novohispanos de finales del xvii y principios del xviii, cer-
canos al obispo de Puebla,11 Manuel Fernández de Santa Cruz [Zayas, 
2014; 2017; 2024]. En dichas publicaciones he explicado con detalle que 
el lenguaje simbólico se origina de una filosofía, cuyo antecedente mile-
nario se ha ido adaptando a contextos concretos, lo que permitió su cul-
tivo y divulgación en diferentes momentos históricos. A grandes rasgos, 
su raíz filosófica es previa al siglo iv a.C. y se recopila en los Diálo-
gos de Platón;12 posteriormente habrá un resurgimiento en Alejandría, 
Egipto, durante el siglo iii de nuestra era, al que se conoce como neo-
platonismo alejandrino y que atravesará de forma más o menos subte-
rránea el medievo,13 tocando la cristiandad pero también las culturas 
árabes y judías. Durante el siglo xv, toma nuevo ímpetu en la Florencia 
de los Médici donde el neoplatonismo se convertirá mayoritariamente 
en el origen filosófico de la cultura del Renacimiento.14

La repercusión de este conocimiento resemantizado por Kircher 
abarcó a muchos personajes novohispanos, y no solo a las muy estu-
diadas figuras de sor Juana Inés de la Cruz [Soriano, 2000; 2014; 2015; 
2024] y Carlos de Sigüenza y Góngora [Cañizares, 2008, pp. 721-723].15 

11 Salvo el aspecto místico inspirado en el neoplatónico Dionisio Areopagita, 
hasta ahora nada indica que el obispo haya escrito sobre las otras afluentes neopla-
tónicas, como la ocultista. Aunque el grupo que apoyó sí manifiestan tales incli-
naciones. Desafortunadamente aún no hemos podido abarcar a todos los letra-
dos cercanos al prelado. Desde una óptica estrictamente historiográfica, Laske ha 
investigado con gran solidez a Juan Martínez de la Parra y a Pedro de Avendaño, 
ambos jesuitas, el segundo expulsado de la Compañía [Laske, 2023]. 

12 Si bien en los Diálogos se recopila un conocimiento anterior, egipcio, pitagó-
rico, órfico, entre otros. 

13 Ver la edición de D’Amico [2008].
14 Explicación abundante relativa al mismo contexto en Zayas [2017, pp. 61-75].
15 Con relación a Sigüenza he ahondado con mayor detalle en Zayas [2025, 

pp. 179-183].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 157

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

El Ars Magna lucis del erudito jesuita fue un tratado que ayudó a funda-
mentar los argumentos que avalaron la aparición de la Virgen de Gua-
dalupe [Findlen, 2004, pp. 343-345].16 El espectro de Kircher se apre-
cia igualmente en 1694 con el grabado de Miguel Guerrero, en una obra 
del frontispicio de la Historia de la provincia de la Compañía de Jesús  
de Nueva España del jesuita Francisco de Florencia [Findlen, 2004,  
pp. 358-361].17 También a inicios del siglo xviii en el Parecer incluido en 
la hagiografía de quien fuera el confesor de sor Juana Inés de la Cruz: el 
también jesuita, Antonio Núñez de Miranda [Zayas González y Carri-
llo, 2025].18

Por todo lo anterior sobra decir que, si los novohispanos que estu-
diaremos a continuación no citan a Kircher, no significa que no hubie-
ran estado familiarizados con el contexto cultural que él representa, y 
que venía incubándose un siglo atrás, desde el humanismo y el Siglo de 
Oro español, herederos directo del Renacimiento italiano; un contexto 
empapado de filosofía oculta, según la definición que hemos explicado 
arriba con relación a la magia y la prisca theologia.19

16 Luis Becerra Tanco, Origen milagroso del santuario de nuestra Señora de Gua-
dalupe, México, 1666, Viuda de Bernardo Calderón. Más información sobre esta 
obra en su edición de 1745 [Escamilla González, 2008].

17 Francisco de Florencia, Historia de la provincia de la Compañía de Jesús de 
Nueva España, México, 1694, por Juan Guillena Carrascoso.

18 Se trata del Parecer escrito por el cura más antiguo de la catedral metropo-
litana, doctor Alonso Alberto de Velasco, incluido en Juan Antonio de Oviedo, 
La Vida exemplar, heroicas virtudes y apostólicos ministerios de el V.P. Antonio 
Nuñes de Miranda de la Compañía de Jesús, México, 1702, por la viuda de Ro- 
dríguez Lupercio. https://archive.org/details/vidaexemplarhero00ovie/page/n3/
mode/2up

19 Hasta finales del siglo pasado la filosofía oculta en sus diferentes ramifica-
ciones fue poco documentada, ni tampoco contemplada para los estudios sobre 
el mundo de las letras en los siglos xvi y xvii de España y sus virreinatos [Alonso 
Palomar, 1997]. Actualmente existen más investigaciones sobre el tema, como se 
verá en los trabajos que aquí referimos.



concepción zayas158

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

¿es la sabiduría la madre de los gozos?

En el primer Sermón de los gozos de María Santísima escrito por el mer-
cedario Miguel de Torres, y publicado en México en 1722,20 se halla el 
Parecer del franciscano descalzo, y también escritor, Miguel de Herrera.21 
Éste llama al autor «doctísimo encantador, como hechicero peregrino»; 
Jesucristo es denominado «celestial encantador», y el público es des-
crito como «imágenes de barro», que son atraídas –como por hilos invi-
sibles– por el influjo del sermón. 

Herrera manifiesta un conocimiento de la filosofía oculta al emplear 
directamente términos relativos a la magia y el encantamiento, que se 
engloban en concepciones neoplatónicas más amplias, donde suelen 
abarcarse también aspectos de la filosofía ética. Tema que, como ya 
se dijo, hemos analizado en textos novohispanos del mismo periodo. 
Estos manifiestan una concepción neoplatónica de la religión, y con 
ello filosófica en el sentido etimológico del término: de amor a la sabi-
duría.22 

20 La propuesta que presentamos y su perspectiva filosófica, hasta ahora esca-
samente considerada, puede complementar algunos estudios sobre las devocio-
nes novohispanas. La Virgen de los Gozos ha sido mencionada por Rubial [2017]. 
Desde la historia del arte, el lienzo catalogado como Nuestra Señora de los Gozos, 
firmado por Pascual Pérez, en Mues [2017, pp. 369-370] y Andrade [2018]. Con 
relación a los sermones, ver Hernández González [2022, p. 121]. En dichos traba-
jos se hallará más información sobre esta advocación de la Virgen y sus promoto-
res. El lienzo se encuentra hasta hoy en lo que fuera la fundación más querida para 
el obispo Fernández de Santa Cruz, el convento de Santa Mónica [Alonso, 2022]. 
Ver la sólida investigación sobre este prelado por Flores Sosa [2020; 2025].

21 Herrera fue amigo cercano de Miguel de Torres y autor de otro sermón pla-
gado de tintes neoplatónicos, que analizaré en investigaciones futuras: San Pedro 
Nolasco, captivo irredimible, México, 1722, Juan de Ortega y Bonilla.

22 Un amor a la sabiduría y ésta como conjunto de saberes verdaderos que 
llevan al hombre al buen vivir [Suárez 1996, p. 1084]; también en su facultad de 
equilibrar los cambios desfavorables de fortuna, como promovió el humanismo. 
Guardando la justicia como equilibrio, no sólo vivir, sino vivir bien, según se  
enseña en los Diálogos de Platón. Al respecto, ver el acercamiento de Pérez-Es-
tévez [2001].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 159

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Un ejemplo de lo anterior lo muestra la seglar Ana de Zayas,23 quien 
llamó abiertamente filósofa a Catarina de san Juan [Zayas, 2016, pp. 239-
241], beata que vivió en Puebla y murió con fama de santidad. En los manus-
critos de Zayas, anexados a su proceso inquisitorial por alumbradismo 
vehemente, se incluye el epitafio que la acusada redactó por encargo de su 
confesor para la hagiografía de dicha beata y que escribió el director espi-
ritual de ambas mujeres: el jesuita Alonso Ramos,24 quien eliminó el tér-
mino “filósofa” que Zayas en su manuscrito usó para describir a Catarina.

Como se sabe, esta Vida hagiográfica fue prohibida.25 Puede intuirse 
que el adjetivo filósofa resultaba incómodo y por ello fue sustituido por 
el de teóloga. Es interesante considerar el hecho, respecto al Sermón de 
los gozos de María Santísima, donde nunca aparece la palabra filoso-
fía, aunque a ésta se refieran las comparaciones reiteradas y metáforas, 
como veremos en detalle más abajo.26 

Hemos analizado [Galí y Zayas, 2019] la correspondencia simbólica 
entre Sophia –diosa de la sabiduría– con las imágenes de la virgen de 
Trapana y de María en el cuadro del Pentecostés.27 La primera llevada a 
Puebla durante el siglo xvii y la segunda pintada en la misma ciudad muy 
avanzado el xviii, ambas efigies enmarcan hasta hoy la biblioteca epis-

23 Procesada por alumbradismo vehemente (1694-1700) quedando inconcluso 
su proceso [Zayas, 2001]. Además de los estudios aquí referidos sobre esta mujer, 
recomiendo el notable análisis de Böttcher [2021, pp. 270-285].

24 Alonso Ramos, Prodigios de la omnipotencia y milagros de la gracia en la vida 
de la venerable sierva de Dios Catharina de San Joan. Natural de Gran Mogor, y 
difunta en esta imperial cuidad de Puebla de los Ángeles, 3 vols., Puebla, Diego Fer-
nández de León, 1689-1691.

25 Ver análisis detallado de estos hechos en Zayas [2016; 2017, pp. 207-213]. 
Además de que el epitafio escrito por Ana de Zayas fue censurado por el propio 
Ramos y publicado sin referencia a la filosofía, tampoco se incluyó el nombre de la 
autora. Ésta y Alonso Ramos fueron apoyados financieramente por el obispo Fer-
nández de Santa Cruz. 

26 Un contexto de censura posible en Ibarra Ortiz [2016]. El atinado análisis de 
González Pérez [2025, p. 2] observa que el libro impreso es en sí una evidencia del 
control de la producción escrita.

27 O Descendimiento del Espíritu Santo sobre los apóstoles, pintada en Puebla en 
1790. La de Trapana llegó con Palafox a la urbe en 1640.



concepción zayas160

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

copal, conocida como Biblioteca Palafoxiana, y el Colegio del Espíritu 
Santo de la Compañía de Jesús (hoy edificio de la Benemérita Univer-
sidad Autónoma de Puebla), respectivamente. Además de la obvia fun-
ción devocional, estas vírgenes se asociaron con el conocimiento.28

Siguiendo esta línea de interpretación, se coincide también con la pro-
puesta de estudiar a los santos que aparecen en los sermones como símbo-
los a desentrañar detrás del laberinto figurativo [Ibarra, 2010, pp. 26-30 y 
270-280; Galí, 2023, pp. 311-322].29

Nuestra perspectiva propone una concepción mariana cuyos atribu-
tos se entretejen con la idea platonista de la sabiduría, simbolizada como 
madre del conocimiento, sanadora y restauradora del orden. Trascen-
diendo la mera especulación intelectual o discusión teológica, y en con-
sonancia con las premisas humanistas, tales facultades son eminente-
mente prácticas, y aparecen en la Consolación de la Filosofía de Boecio; 
donde la sabiduría se presenta como la alegoría de una deidad femenina 
que guía con el conocimiento, sana y equilibra. La vigencia de esta lectura 
en el contexto aquí estudiado se prueba porque Boecio es un autor reco-
mendado por el obispo de Puebla, Manuel Fernández de Santa Cruz.30 

Además de los dos sermones que inspiró la Virgen de los Gozos, en 
1735 se publicaron unos villancicos [Andrade, 2018, p. 231].31 Estos 
cantos se originan en el himno griego Akáthistos, incluido en la litur-
gia bizantina. Los Akáthistos, atraviesan los siglos y a partir del siglo xi 

28 Con relación a modelos epistemológicos –poco considerados para los estudios 
de la cultura virreinal– que han desarrollado investigaciones académicas acerca de 
aspectos simbólicos y filosóficos de la virgen María en distintos momentos históri-
cos [Elpizein, 2024; Warner, 2016; Baring y Cashford, 2005; Schipflinger, 1997].

29 Para una visión más amplia sobre los sermones, además de los autores que ya 
hemos citado arriba, véase Fuentes, [1998] y Ramírez [1986].

30 Recomendación del prelado a la genial sor Juana Inés de la Cruz en [Soriano, 
2015, pp. 65 y 73]. Un siglo anterior, ver la vigencia de Boecio en el xvi novohis-
pano [Gamboa, 2022].

31 Letras de los villancicos que se cantaron en la santa iglesia catedral de la Puebla 
de los Ángeles, en los maitines solemnes de Nuestra Señora de los Gozos este año de 
1735 que dotó y fundó el señor Lic. D. Ignacio de Asenjo y Crespo, canónigo decano 
de dicha santa Iglesia, cf. Torrente y Marín [2000].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 161

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

evolucionan a un subgénero lírico particular, los “gaudia” de la virgen, 
“Gaude, Virgo Mater Christi” [Disalvo, 2012, pp. 64].

González Hernando [2009, pp. 57-59] explica que en la corte de Alfon- 
so X el Sabio, durante la segunda mitad del siglo xiii, se presentan las  
Cantigas de Santa María y la primera de éstas nombra siete gozos: Anun- 
ciación, Nacimiento, Adoración de los Magos, Resurrección, Ascensión, 
Pentecostés y Asunción-Coronación. En los siglos xiv-xv se escribieron 
otros gozos en castellano, destacando el Arcipreste de Hita quien redactó  
dos gozos de Santa María en el Libro del Buen Amor; y fray Iñigo de Mendo- 
za con su obra Gozos de Nuestra Señora. Escritos que en la península 
Ibérica tuvieron una traducción plástica directa en las esculturas abride-
ras (siglos xii al xv), en cuyo programa iconográfico suele repetirse una 
combinación de Trono de Sabiduría (Sedes Sapientiae), Trono de Salo-
món en el exterior y los gozos de la virgen en el interior.32

Dichos cantos y esculturas, que durante el medievo asociaron a la  
Virgen de los Gozos con la sabiduría, tienen resonancia en el xvii novo-
hispano. Por poner tan solo un ejemplo: Sigüenza y Góngora en su 
Triunfo Parténico (1683),33 en un ejercicio que recuerda los valores que 
se buscaban en la prisca theologia, fusiona a la Inmaculada Concepción 
con Atenea.34 El estilo de la obra invita al desciframiento, dirigiéndose a 
un público selecto que no incluía ni a los místicos ni a los literales, quie-
nes no podrían comprender algunos misterios y glorias de María, según 
el novohispano.35 En la Aprobación del padre jesuita Francisco de Flo-

32 Las abrideras eran esculturas marianas con dos batientes móviles en su parte 
frontal. Al abrir las puertas se transforman en un tríptico compuesto de tres pane- 
les independientes, cada uno de ellos con escenas esculpidas y/o pintadas [Gon- 
zález Hernando, 2009, p. 59].

33 El Triunfo parténico de Carlos de Sigüenza y Góngora fue publicado en México, 
1683, por el impresor Juan de Rivera.

34 Ver estudio introductorio de Tenorio [2021] para el Triunfo parténico. Éste fue 
«reseña cronológica de los dos certámenes poéticos que la Real y Pontificia Uni-
versidad de México celebró en 1682 y 1683 con motivo de honrar y reclamar como 
dogma de fe el misterio de la Inmaculada Concepción» [Quiñonez, 2000, p. 80].

35 «Reconocen dificultad en estas palabras los místicos y literales intérpretes» 
[Sigüenza, 1683, f. 3r].



concepción zayas162

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

rencia aparece María, como Inmaculada Concepción, descrita en térmi-
nos relativos al conocimiento, diosa Minerva, en un conjunto semántico 
que se une a las católicas universidades de la capital novohispana, y ésta 
nombrada la Atenas de México. María es docta, la hermosea la enciclo-
pedia, de las ciencias es profesa y purísima academia.36

En la hagiografía que escribió Miguel de Torres sobre el obispo Santa 
Cruz, Sophia, Atenea o Minerva son invocadas con relación al prelado de 
Puebla [Zayas, 2024, pp. 92-95], quien es descrito pletórico de amor por  
la sabiduría, dirigiendo desde joven sus pasos a los atrios de Minerva;  
y la misma Puebla aparece como una Atenas florida,37 donde diariamente 
se admiraba a los héroes insignes de la sabiduría.

Este tipo de comparaciones venían apareciendo en la literatura espa-
ñola desde el Siglo de Oro, compaginando el paganismo antiguo y las 
fuentes clásicas con el canon cristiano [Bubello, 2016; 2021]. Ambas se 
mezclaban en las referencias a filósofos, naturalistas o teólogos como 
autoridades intelectuales, lo cual fue recurrente en un ámbito huma-
nista [Herrejón, 2002]. Durante las primeras décadas del xviii la per-
vivencia de estos sincretismos, heredados de la Península, se siguen 
evidenciando en el sermón de Miguel de Torres, como en otros de sus  
coétaneos que se refirieron a la filosofía natural [Zayas González y Ca- 
rrillo, 2025]. 

Serés analiza algunas “figuras” mitológicas que en autores del Siglo 
de Oro simbolizaban los cuatro elementos, según se concebían desde 
la filosofía natural y; por otra parte, con relación a la filosofía moral, 
en ciertos pasajes la prudencia de la diosa Minerva, simboliza la sabi-
duría. Importante subrayar que «la exégesis humanística de los mitos 
clásicos remite a una significación última (convencionalmente aceptada 
como verdadera) que depende de la capacidad hermenéutica del lector, 
pues siendo las fábulas literalmente inverosímiles, su sentido velado 
requiere ser explicado desde diversos puntos de vista (evemerista, físico 
y moral)» [Serés, 2003, p. 403].

36 Aprobación del padre jesuita Francisco de Florencia en Sigüenza [1683, f. 2v].
37 Como Sigüenza en el Triunfo parténico llama Atenas imperial a la ciudad de 

México. 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 163

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Por todo lo anterior se evidencia la superposición del simbolismo 
y sabiduría paganos con los discursos cristianos; esta compaginación 
no ignoró ni invalidó la obvia fuente escolástica (tomismo, escotismo y 
suarecianismo), que ejerció desde la legitimidad su dominio en la filoso-
fía novohispana. Por ello nuestra perspectiva intenta ser una visión que 
complemente los abundantes estudios sobre las fuentes teológicas legí-
timas del periodo, mostrando una cara poco estudiada pero que coexis-
tió con la autoridad patrística. El neoplatonismo ejerció una influencia 
y tuvo una favorable recepción entre cierta fracción de las élites cultas 
virreinales, con autores como Kircher [Beuchot, 1996, pp. 11-13], entre 
otros que compartían semejantes búsquedas del conocimiento.

¿figuras retóricas o filosofía? 

En América, la biblioteca jesuita del colegio del Espíritu Santo de Puebla 
fue, casi con seguridad, el centro educativo con mayor número de obras 
de Kircher. Éste hacia 1660, desde Roma, mantuvo comunicación con 
Francisco Ximénez, entonces rector del colegio poblano y exalumno suyo 
años atrás en Francia. Kircher también tuvo intercambio epistolar y de 
artefactos científicos con otro habitante de la ciudad, Alejandro Fabián, a 
quien incluso llegó a dedicarle un libro [Osorio, 1993; Piña Garza, 2002; 
Findlen, 2004]. A través de las obras de Kircher podemos ver en Puebla 
un ventanal abierto al cosmos de la cultura ocultista vigente entre muchos 
eruditos europeos. Pero el conocimiento fue en no pocos momentos de 
ida y vuelta, así desde este cristal podían verse ambos lados del Atlántico; 
por él también Kircher visualizó la escritura azteca representando la fun-
dación mítica de Tenochtitlan, así como un templo piramidal con indí-
genas adorando al Sol y a la Luna, estas fueron plasmadas en la obra más 
importante del jesuita, el Oedipus Aegyptiacus.38

38 Cf. Kircher, Oedipus Aegyptiacus, cuyos tres tomos se publicaron en Roma, 
1652-1654. Según la referencia de Stolzenberg [2001, pp. 131 y 132], las imá-
genes aztecas aparecen en el tomo 3, p. 32, y tomo 1, p. 422, respectivamente. 
Podemos suponer que se trata del teocalli, Templo mayor, con sus dos adorato-
rios en la cúspide.



concepción zayas164

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Con la perspectiva de ese ventanal abierto no sólo a Kircher sino al 
universo cultural que él representaba, revisemos ahora el Sermón de los 
gozos de María santísima de Miguel de Torres, quien para 1722 había 
granjeado suficientes méritos. Por mencionar algunos relacionados con 
nuestro tema: desde haber sido un sencillo corrector del Santo Oficio, 
hasta iniciarse a la fama escribiendo la hagiografía del prelado Fernández 
de Santa Cruz, publicada en Puebla en 1716, y reeditada seis años des-
pués en Madrid.39 Tan relevante proyecto le fue encomendado a Torres, 
a pesar de su juventud cuando acaeció la muerte del obispo en 1699. Era 
sobrino carnal de la genial Sor Juana Inés de la Cruz –quien, como se 
sabe, estuvo también fuertemente allegada al obispo de Puebla.40 

Aquel 1722, cuando se publicó en Madrid la segunda edición del 
Dechado de príncipes, Torres también sacó a luz en la ciudad de México 
el Sermón de los gozos de María santísima. Ambas obras fueron finan-
ciadas por el mismo benefactor: el también escritor, Ignacio Asenjo y 
Crespo [1648?-1736].41 

Asenjo escribió una obra de corte místico que se publicó en Puebla 
en 1681,42 Exercicio práctico de la voluntad de Dios, trabajos que corres-
ponde a cada grado de oración, y compendio de la mortificación.43 Este 

39 Miguel de Torres, Dechado de príncipes eclesiásticos, Puebla, 1716, imprenta 
de la Viuda de Miguel de Ortega y Bonilla. Reedición en Madrid, 1722, por Manuel 
Román, (a costa de Ignacio Asenjo y Crespo).

40 La amplia producción de Soriano Vallés lo prueba, ver obras citadas arriba.
41 Promotor de la Virgen de los Gozos desde 1708 [Andrade, 2018, p. 229].
42 1681 es el mismo año que el obispo Fernández de Santa Cruz apoyó la publi-

cación de uno de los libros ascéticos más hermosos del virreinato, la Práctica de la 
teología mística escrito por el jesuita irlandés Miguel Godínez (1586, Irlanda-1644, 
México). Obra que sigue la misma línea doctinal de la teología negativa y el Dio-
nisio Areopagita, o sus comentadores. Godínez fue confesor de la venerable mís-
tica de Puebla, la monja concepcionista María de Jesús Tomelín; el jesuita de 
origen irlandés fue, por un tiempo, también confesor de la esclava hindú Cata-
rina de san Juan, a quien ya nos referimos arriba. Más información sobre Godí-
nez en Zayas [2016, p. 239; 2017, pp. 199-200]; también Loreto [2002; 2006] y 
Bieñko [2004].

43 Reimpreso en Puebla, 1682, por las prensas de Miguel de Ortega, quien se 
encargó de la primera edición. Posteriormente se reeditó en Sevilla, 1701, poste-



divina alquimia: felicidad y sabiduría 165

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tratado –como todos los libros místicos de la época que esencialmente 
siguen la teología negativa– tiene su raíz en la cara mística del neopla-
tonismo. Proclo fue maestro de la piedra fundante del misticismo occi-
dental: Dionisio el Areopagita o el divino Dionisio, como lo llamaban los 
humanistas españoles y los novohispanos.44 El Areopagita, neoplatónico 
cristianizado, fue al igual que su mentor Proclo, traducido por Ficino 
en el proyecto platónico encomendado por Cósimo Medici. La semilla 
del Dionisio en su teología negativa, o absoluta negación de cualquier 
acercamiento intelectual a la divinidad, germinó a lo largo de los siglos 
y llega al Siglo de Oro en su más bello exponente: san Juan de la Cruz, 
quien gozara de gran devoción en la Puebla de entonces [Zayas, 2021].  
En torno al mismo ámbito de escritura y misticismo coinciden Teresa de 
Ávila y Francisco de Sales [Alcalde Onrubia, 1997], a ambos santos Asenjo 
dedica su tratado; lo cual evidencia su fidelidad a los mismos modelos 
contrarreformistas que inspiraron al prelado Fernández de Santa Cruz.45 
El obispo divulga también la misma línea doctrinal de la teología negativa 
y el Dionisio Areopagita, o sus comentadores como Juan Escoto Erígena 
o Juan de Fidanza (llamado Buenaventura). Como se prueba en el análi-
sis de algunas de las cartas del pastor dirigidas a las monjas, con diversas 
instrucciones para el ejercicio espiritual [Zayas, 2017, pp. 189-271; Zayas, 
2020, pp. 186-171]. 

riormente en Madrid, 1841. Ver la Aprobación de Núñez de Miranda a este tratado 
y las observaciones de González Pérez [2025, p. 14]. 

44 Como ya he tratado en detalle y refiriendo una amplia bibliografía, a la cual 
remito [Zayas, 2017, pp. 93-124]. 

45 En el Altar de los Reyes de la catedral poblana el obispo Fernández de Santa 
Cruz colocó dos altares colaterales, dedicados a San Francisco de Sales y a Santa Te- 
resa. Véase el estudio de Galí [2023, pp. 35-37 y 395]. El seudónimo “Sor Filo-
tea”, empleado por el prelado en su famosa carta a sor Juana, lo copió a su admi-
rado Francisco de Sales, obispo de Ginebra [Soriano, 2014, p. 55]. Evidentemente 
tal apelativo no se debió al “travestismo” que erróneamente le adjudicó Paz [Paz, 
1990], y autores posteriores que han repetido su incorrecta expresión. El hecho 
de que el obispo dejara su corazón en el convento de Santa Mónica de Puebla, fue 
siguiendo el ejemplo de Francisco de Sales [Zayas, 2020, pp. 84 y 112; De la Puen-
te-Herrera, 2019].



concepción zayas166

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Con relación al mecenas Asenjo, también hay que observar que en  
la Dedicatoria Miguel de Torres finge simular que guarda el secreto sobre la  
identidad de su benefactor (siendo que su nombre aparece en la portada  
del libro);46 a manera de juego elegante, comenta: «se sabe en todo este 
Nuevo mundo quién es el devoto amantísimo de la purísima Virgen de los 
Gozos ... resplandece en su mismo nombre el fuego», refiriéndose a Igna-
cio Asenjo. Quien es descrito en su relación de méritos (1685) como gene-
roso con los pobres, humilde, y también divulgador de libros espirituales. 
Esto y su labor en los confesionarios hicieron que a Asenjo se le recono-
ciera su contribución a la gran reforma lograda en los conventos.47 Era 
entonces limosnero y capellán del ilustrísimo obispo Santa Cruz. Ambos 
habían cruzado el Atlántico juntos en 1673, Asenjo en calidad de criado 
acompañaba al recién nombrado obispo; y a su lado se mantuvo hasta su 
muerte. Su carrera en ascenso lo llevó finalmente a ser canónigo de la cate-
dral poblana y patrocinador de libros, entre muchas loables tareas, como 
la de convertirse en el principal promotor de la Madre de los gozos.48

Que Miguel de Torres aparentara mantener en secreto el nombre de 
su benefactor, quien subsidiaría la impresión del Sermón para promo-
ver el culto a la Virgen de los Gozos, evidencia un juego de ingenio, que 
vale comentar.

Desde el punto de vista filológico, alegoría y oscuridad son la esencia de 
los enigmas; estos desde el ámbito religioso se acoplaron a objetivos mora-
lizantes [Cuartero Sancho, 1992]. Ocultar a Asenjo no es estrictamente un 
enigma, pero el fingimiento, como el enigma, mantiene en la oscuridad 
una parte, mostrando al mismo tiempo un juego de sombras. Tal guiño de 
ingenio muestra otro lugar común cultural de la época, y útil para apreciar 
una complejidad y ambigüedad de ciertos fenómenos relacionados con  
el secreto y la transparencia, frecuentemente una mezcla entre ambos 
[Koen, 2012, pp. 169]. También la alumbrada vehemente Ana de Zayas  
en sus textos [Zayas, 2017, pp. 104-106 y 206] expresa explícitamente 

46 «Quien dotó a expensas suyas este glorioso aniversario», se refiere a la cele-
bración anual de la Virgen de los Gozos. 

47Archivo General de Indias, 22, Indiferente, 206, N.55.
48 Más información sobre Asenjo en Mues [2017] y Andrade [2018].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 167

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

que algunas ocasiones escribe con claridad, otras a oscuras, o de forma 
velada. Según Kircher, los antiguos sabios usaban “dichos enigmáticos” 
[effata enigmatica] para proteger de las masas sus profundas enseñanzas 
sobre Dios, los ángeles, el mundo y el alma [Stolzenberg, 2013, p. 133].

Los juegos de ingenio y otros recursos literarios manifiestos en los ser-
mones exigen una interpretación desde su contenido simbólico [Galí, 
2023, pp. 37-40]; el cual deja una parte oculta, para que su sentido se 
complete en lo que no se expresa de forma literal [Ibarra, 2010, p. 24].49 
Los sofisticados laberintos alegóricos nos apelan hoy a trascender la lite-
ralidad, en un intento por comprender mejor los valores y el pensamiento 
que –en diferentes gradaciones oculto–, se halla tras las estrategias retó-
ricas [Koen, 2012, p. 172]. El propio Kircher dedicó una parte impor-
tante de su obra a diversas tradiciones antiguas de Oriente y Occidente 
para explicar los principios de la comunicación simbólica, e interpreta- 
ciones platónicas para entender las alegorías y euhemerística del mito 
[Stolzenberg, 2013, p. 131].50 

propuesta para un análisis

El Sermón de los Gozos de María Santísima desde la primera línea (dedi-
cado a la propia Virgen) inicia con la frase «Rito fue supersticioso de los 
gentiles...» [Torres, 1722, f. 2];51 refiriéndose a los ritos paganos que, como 
revisamos arriba, muchos eruditos del xvii estudiaron con interés bus-

49 Sobre sermones en este mismo contexto, una evaluación negativa de algunos 
novohispanos acerca de los juegos de ingenio y su oscuridad la presenta la rigu-
rosa investigación de Laske [2023, p. 77]. Una visión acuciosa y novedosa acerca 
de los sermones en torno al periodo aquí tratado en Pérez González [2025].

50 Serés [2003, p. 402] nos recuerda que el evemerismo o euhemerismo indica 
la creencia de que los dioses del Olimpo no son más que héroes antiquísimos que 
en su tiempo fueron glorificados, divinizados o deificados, por sus hazañas. El 
nombre viene de Euhemero, un autor griego del siglo iii a. C. cuya Historia sacra 
permitió racionalizar sus relatos a los historiadores y mitógrafos griegos.

51 El Sermón de Miguel de Torres [1722] carece de número de páginas, excepto 
el folio 2.



concepción zayas168

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

cando una prisca theologia. Asociados al neoplatonismo renacentista, 
pero más allá de los proyectos que en el siglo xvi emprendieron otros 
grandes ocultistas, los estudios enciclopédicos de Kircher reutilizaron el 
material de la filosofía oculta en un marco histórico y teórico para expli-
car las antigüedades paganas [Stolzenberg, 2013, p. 132]. Tal atmósfera de 
búsquedas intelectuales y su evolución respecto a las del Renacimiento, 
ofrece una perspectiva para comprender la recepción de estas corrientes 
en la Nueva España y su reflejo en obras como la que analizamos aquí.

En el Sermón de los Gozos de María Santísima, Torres describe el rito 
que, tras el parto, los gentiles realizaban: los infantes recién nacidos se 
ofrecían a la Tierra, considerándola su gran madre. El autor aclara que 
se refiere a los conceptos y la publicación de estos, no literalmente a un  
parto material: «creyendo engañados que esta gran madre les daba todo  
el ser a sus conceptos, discurrían agradecidos debían ofrecerle cuando sa- 
liesen a pública luz sus partos» [Torres, 1722].52

Pero, aclara, tan aborrecible superstición de la gentilidad es transfor-
mada en su contrario: «Corrigiendo el vicio a la idolatría, sabia la natu-
raleza lo hace ejemplo imitable de la gratitud más religiosa, en la pro-
pensión de las aguas. Entran en el mar todos los ríos que salieron de 
sus senos (Si, 1, 7) y es como de la soberana sabiduría la razón que da 
para este reconocimiento» [Torres, 1722]. Entendemos que los concep-
tos deben regresar a su origen: la sabiduría.

Aquino será citado varias veces en el sermón, aunque no con relación 
a la Prudencia, recta ratio agilibium.53 No obstante, la Prudencia –virtud 
cardinal que rige a las otras tres: Fortaleza, Templanza y Justicia– en 
Platón es equiparada con la sabiduría. La descripción subrayada arriba 
coincide tanto con la Prudencia como con la sabiduría.54

52 Los subrayados son míos, salvo donde se indique lo contrario. En la taxono-
mía planteada por Herrero [1993, pp. 501-508], el de Miguel de Torres contiene 
varias características de los sermones conceptistas: cierta oscuridad, dar a entender 
más de lo que dice, entre otras. Consultar también Ibarra Ortiz [2010, pp. 126-130].

53 Autor relevante para los mercedarios, orden a la que pertenecía Miguel de 
Torres [Beuchot, 1996].

54 La vigencia de santo Tomás en el genio de la época, sor Juana, la trata Soriano 
[2000].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 169

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

El corregir lo que era un vicio y convertirlo en ejemplo imitable remite 
también a la función trasformadora de la virtud, de vicio a su contrario, 
según la Ética a Nicómaco de Aristóteles y posteriormente su comenta-
dor cristiano, santo Tomás.55

En la línea sincrética que aquí abordamos, como arguye Stolzenberg 
[2013, p. 28], Aristóteles llegó a los europeos a través de sucesivas capas de 
mediación donde paganos, cristianos, judíos y musulmanes habían recu-
rrido a conceptos neoplatónicos para armonizar los principios aristotéli-
cos con los cristianos, como la inmortalidad del alma. El gran arquitecto 
del aristotelismo cristiano, Tomás de Aquino, se apoyó en dos neopla-
tonistas cristianos, Agustín y el Pseudo-Dionisio Areopagita, que cuales 
fueron sus principales autoridades teológicas.

Torres reitera las comparaciones de la virgen como la soberana sabi-
duría, y verdadera madre que rige los ciclos perfectos del agua. Un tema 
que hemos tratado anteriormente [Galí y Zayas 2019, p. 234], con rela-
ción al arquetipo femenino ligado al conocimiento, que equivaldría a 
Sofía para los griegos, y que aparece en los libros del Antiguo Testa-
mento como Proverbios, Job, Eclesiastés, Reyes y de la Sabiduría. En los 
cuales se proyecta la imagen divina como luz, verdad, entendimiento 
superior o intuición y compasión.56

La siguiente cadena de enunciados relativos a la verdad y la sabiduría 
lo confirman: 

Sin sombra aún de levísimo engaño sois, Virgen purísima gozosa y señora 
nuestra, la verdadera grande madre con quien y en quien se conciben todos 
los que con verdad se pueden llamar gozos sobre la tierra; porque nada se 
goza sin María, y sois el mar inmenso de purísima dulzura, de donde salen 
los deliciosos, clarísimos raudales de la gloria; ya porque de vuestro animado 
cielo nos vuelve nuestra pureza todos los gozos como agua [Torres, 1722].57

55 Una perspectiva amplia sobre ambos filósofos en Westberg [1994].
56 Una interpretación que aplicamos a la Nueva España siguiendo a Baring y 

Cashford [2005].
57 Al margen: Jn 7, 38; Tomás de Aquino; Qo, 24. Para la relación del agua como 

símbolo de diferentes advocaciones marianas, consultar Panero [2016].



concepción zayas170

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

La última frase remata el tejido figurativo de María como madre, 
virgen, y capaz de devolver la pureza, el deleite, que confluyen en la com-
paración con el agua. La interpretación literal es obvia, pero indaguemos 
en la costura que no se ve a simple vista: semiosis infinita del símbolo, 
donde se conjuga y vela la intencionalidad del autor, apta sólo para quien 
es capaz de trascender la literalidad [Ibarra, 2010, p. 319]. La Virgen de 
los Gozos como símbolo de la sabiduría cumpliría en la cita de arriba 
su papel sanador y guardadora del equilibrio. Éste se realiza como una 
alquimia espiritual que transforma el dolor en gozo; simbolizados en las 
dos advocaciones de la virgen: Dolorosa y Gozosa, una con puñales en el 
pecho y la otra con flores [Mues, 2017; Andrade, 2018].

Esta transformación, cuyo origen es filosófico, la otorga la sabiduría 
con la práctica de la virtud58 que, definida por Aristóteles, es lo contrario 
a la contrariedad o problema: se opone al vicio [Tapia, 2007]. Aquino en 
su Comentario a la Ética explica el movimiento de las pasiones, hacia el 
bien o el mal, deleite o tristeza. La virtud moral conforma los hábitos que 
buscan lo medio en las pasiones, el equilibrio [Aquino, 2000, pp. 68 y 74].

Torres refiere a santo Tomás de Aquino59 para argüir que todo gozo, 
hijo legítimo de la caridad, es hijo de la “Madre del hermoso amor”.60 
Recuérdese que la Sabiduría en el Antiguo Testamento aparece con el 
atributo del amor y con ella celebra el rey Salomón una boda mística 
simbólica. En el medievo aparecen algunos relieves de María sobre un 
trono de leones, la virgen representa a la sabiduría y ésta como la cua-
lidad más elevada del alma [Baring A. y Cashford, 2005, pp. 691-693].

Con relación al pasaje del sermón: «Sin sombra aún de levísimo engaño 
sois, virgen purísima gozosa y señora nuestra, la verdadera grande madre 
con quien y en quien se conciben todos los que con verdad se pueden 
llamar gozos sobre la tierra» [Torres, 1722]. La sabiduría, efectivamente, 

58 El humanismo se caracteriza por la enseñanza de la práctica virtuosa, que 
será también la bandera de una reforma dentro de las órdenes religiosas.

59 Sobre Aquino, específicamente con relación a sor Juana Inés de la Cruz, la 
gran genio de este periodo, ver el erudito análisis de Soriano [2000]. Otra aproxi-
mación en De la Puente y Herrera [2015].

60 Prudencia, amor y felicidad en Aquino, en Westberg [1994, pp. 245-250].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 171

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

se concibe como el medio que edificará en el hombre su verdadera feli-
cidad.61 La prudencia, o sabiduría, actúa como vínculo entre las virtu-
des para alcanzar la eudaimonia o felicidad verdadera [Zegarra, 2023,  
p. 101] y ésta se halla especialmente vinculada al deleite [Aquino, 2000, 
p. 58]. Deleite honesto, gaudium, según Nebrija en su Vocabulario de 
1495 [Díaz, 2022, p. 50], siendo que a la Virgen de esta advocación se le 
llama también Gaudiosa.62

La felicidad es uno de los objetivos primordiales de los tratados platonis-
tas, punto en el que concurre también el aristotelismo y la versión cristiani-
zada de éste: Aquino, quien a la felicidad la describe como fin y sumo bien 
del hombre [Aquino, 2000, p. 7]. La reiteración al adjetivo verdadero gozo, 
o sin sombra alguna de engaño, en el fragmento anterior, conduce igual-
mente a la fuente platónica donde, por ejemplo en la Apología, Sócrates en 
diferentes pasajes afirma que la filosofía hace a sus discípulos verdadera-
mente felices, no a parecer felices [Platón, 1991, p. 15]. En la Consolación de 
la filosofía del neoplatónico Boecio aparece reiterativamente la misma pre-
misa, de la sabiduría como fuente de la felicidad auténtica [Boecio, 1997].

Desde la práctica humanista, que buscó una filosofía que no se per-
diera en disputas nominales o taxonómicas, sino que se abocara a la prác-
tica de la virtud y perfeccionamiento humano, cabe preguntarse: ¿Qué 
nos está diciendo el término sabiduría repetido en el sermón que aquí 
analizamos y las figuras poéticas que lo acompañan? ¿Qué se nos revela 
acerca del pensamiento religioso de este sector letrado del virreinato?

Considerando la polisemia del lenguaje figurativo, una interpretación 
paralela sobre la Virgen de los Gozos es que también puede represen-
tar la acción virtuosa. Entendiéndola concretamente como la sabiduría 
de equilibrar los cambios de fortuna desfavorables;63 así, se compensa el 

61 Platón y Aristóteles abordan la felicidad como una forma de vida sabia o vir-
tuosa, siendo aquélla la verdadera finalidad humana. Estas ideas en su resemanti-
zación cristiana: San Agustín en De vita beata, y Santo Tomás en la segunda parte 
de su Suma Teológica. Sobre la felicidad, Ortiz Llueca [2007].

62 Ver arriba los cantos a la Virgen gozosa.
63 Durante el Siglo de Oro las referencias a la alquimia, peyorativamente, pero 

también como un conocimiento de los sabios. En Cervantes, la virtud como sím-
bolo del más preciado metal: el oro [Magrinyà, 2014, pp. 94-95, 2024].



concepción zayas172

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dolor (la muerte del obispo Santa Cruz), con el gozo de la celebración de 
esta Virgen, que lleva ese nombre.64 Pero María también tiene un poder 
de transformación: «En llegando, Señora y reina nuestra, este sermón 
al lograr la dignación de Vuestro aspecto soberano, se verán Vuestros 
gozos, que parecieron tan limitados ríos fuera de Vuestro centro, mares 
de gloria en vuestro insondable abismo» [Torres, 1722]. La metamor-
fosis simbólica de transformar el propio discurso de río a mar, se rei-
tera con otro tópico al final del Sermón, recordando a un proceso de 
transformación alquímica, donde el fuego transforma el metal impuro 
en oro. Como se podría apreciar en el cierre del Sermón «dore mis hie-
rros vuestra sabiduría», como revisaremos más adelante.65

Con relación a la idea de equilibrio aquí planteada, nos apoyamos 
en que el humanismo cristiano usó la retórica para expresar su pensa-
miento filosófico unido a un conjunto de saberes prácticos; concibién-
dola como un medio para cultivar la bondad mediante el conocimiento 
y ejecución de las virtudes, trascendiendo la discusión sobre las defini-
ciones teológicas.66

Tales valores se divulgaron, incluso por mujeres seglares del círculo 
cercano al obispo de Puebla. Como el manuscrito Danza moral o Juego 
de maroma de Ana de Zayas [Zayas 2006], quien al igual que Sigüenza 
y Góngora en su Teatro de virtudes políticas, habla de un baile entre las 
cuatro virtudes cardinales, comandadas por la prudencia, o sabiduría 
y la función de aquéllas es precisamente guardar el equilibrio [Zayas, 
2017, p. 128].67

64 Mues [2017] informa sobre este dato.
65 «Disimule mis cortedades vuestra clemencia, dore mis hierros vuestra sabi-

duría y concédeme Señora vuestra misericordia, suponer mis labios a vuestras 
excelsas plantas», Torres [1722] se refiere a que la Virgen lo perfeccione y le dé ins-
piración para escribir su sermón.

66 «Preminencia del saber práctico –en sus dimensiones de conocimiento herme-
neútico y método ético– ... harán de la retórica el género literario en que el huma-
nismo cristiano mejor expondrá su programa filosófico» [Suárez, 1996, pp. 10-84].

67 Con relación al tema de la virtud, como valor, coraje y fortaleza, que se apre-
cia en Ana de Zayas, lectora de san Juan de la Cruz, sobre éste consultar la virtud 
y su polisemia en Serés [2012, pp. 89-90 y 96-98].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 173

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

 El equilibrio de las contrariedades a través de la virtud fue igualmente 
una preocupación teológica del propio obispo de Puebla.68 Su labor exe-
gética acerca de las aparentes contradicciones bíblicas las plasmó en los 
tres volúmenes de sus Antilogias, donde precisamente intentó «conciliar 
entre sí los lugares de la Sagrada Escritura que al parecer están antilogia-
dos: aduciendo luego doctrinas morales», según el escritor José Gómez 
de la Parra [Galí, 2022, p. 44].

En tal contexto, un elemento más que confirmaría nuestra propuesta 
sobre el sermón es la cita a los Proverbios, referida por Miguel de Torres 
[1722]: «Con palabras de la sabiduría eterna desempeña mi discurso la 
madre de la encarnada sabiduría» (Pr 8, 29). Esta frase del Antiguo Tes-
tamento coincide con La consolación de la Filosofía de Boecio, donde se 
describe a la Sabiduría, efectivamente, encarnada en una mujer de vene-
rable rostro, amamantando con la leche del conocimiento a su discípulo. 
La delactación será posteriormente tema de múltiples representaciones 
cristianas de la Virgen [Galí y Zayas, 2019].

En la misma línea de argumentos, otro sermón publicado en Puebla 
(1720), escrito por fray José Nogales de Dávila, titulado Mística casa de 
la mejor sabiduría erigida sobre siete columnas sumptuosas, coronadas 
de siete soberanos Príncipes Angélicos, donde en uno de los siete sermo-
nes, “Sexta Mística Columna” [Galí y Zayas, 2019],69 se expone la rela-
ción entre la Casa donde reina María y la Sabiduría: «Ya Señora sobe-
rana hemos visto a los seis Príncipes Angélicos, explicando con seis 
distintas ciencias ... El Asunto, Señora, ha sido fabricar de vuestras per-
fecciones una hermosa Casa para Dios, que es la de la mejor Sabidu-
ría» [Nogales Dávila, 1720, s/f]. Según comentan Galí y Zayas [2019, 
pp. 238-239], la presencia del pensamiento neoplatónico se evidencia 

68 El planteamiento teológico de esta cuestión en Melendo [1981].
69 Cf. José Toribio Medina, quien transcribe el siguiente título: Fray José de 

Nogales Dávila, Mistica casa de la mejor saviduria erigida sobre siete columnas 
sumptsuosas, coronadas con siete Soberanos Príncipes Angelicos, quienes con siete 
diversas Ciencias publican los títulos misteriosos de Maria Santisima en la antiphona 
de la Salve, y Asumpcion á los Cielos en Cuerpo y Alma gloriosa, Puebla, Viuda de 
Miguel de Ortega, 1720. Comentan Galí y Zayas [2019, p. 239] que el texto pre-
senta la jerarquía angélica, elemento fundamental del neoplatonismo.



concepción zayas174

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

en dicho sermón por las citas a pitagóricos, autores de la Academia 
de Platón, Alberto magno, Piero Valeriano, Boecio, Seneca, Novarino, 
Mario de Bignoni, entre otros. 

ocultismo y divina alquimia

Con relación a las Aprobaciones incluidas en el Sermón de los Gozos 
de María, el texto del franciscano Ignacio de Navarrete, reitera la idea 
de sabiduría: «Es María santísima, señora nuestra, cuando gozosa una 
hermosa imagen de la purísima eterna sabiduría».70 La especificación 
cuando gozosa alude a lo ya expuesto arriba respecto a la verdadera feli-
cidad y equilibrio, proporcionados por la sabiduría.

El Parecer, del fraile mercedario Gabriel Fernández de Pareja, alude a 
otro tópico neoplatonista, el microcosmos del cuerpo humano, al referir 
a Galeno: «Perciba pues mi corazón la oración, y pues tiene oídos como 
la cabeza, según Galeno».71 Despliega una serie de eruditas citas donde 
se compara al corazón como fuente de vida a quien le toca el principado, 
el corazón como asiento del amor y casa de la sabiduría; tejiendo una  
red de conexiones con la obra de Salomón. Éste en el libro de la Sabidu- 
ría del Antiguo testamento hace la equiparación de prudencia y sabi- 
duría, describiéndolas como un atributo específicamente femenino de 
lo divino [Baring A. y Cashford, 2005, pp. 535 y 536]. 

Toca el turno al Parecer –brevemente referido en la primera parte 
de este artículo–, del amigo cercano a Torres, el franciscano Miguel de 

70 Referimos el comentario de González Pérez [2025, pp. 4-5]: las aprobaciones 
eran discursos críticos «que además de censurar, clasificaban y situaban las obras 
dentro de un género textual determinado. El objetivo es comprender cómo estos dis-
cursos, junto con la materialidad del propio libro, ayudaban a configurar los géneros 
textuales en la Nueva España del siglo xvii ... como testimonios privilegiados de ese 
intento, por parte de las instituciones, de “sancionar, difundir y jerarquizar” la cul-
tura escrita novohispana». Ninguna de las Aprobaciones incluidas en la obra tiene 
número de página. Aprobación del franciscano Ignacio de Navarrete [Torres, 1722]. 

71 Parecer, del fraile mercedario Gabriel Fernández de Pareja incluido en Torres 
[1722].



divina alquimia: felicidad y sabiduría 175

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Herrera.72 Quien en su Aprobación para el sermón de la Virgen de los  
Gozos despliega una muestra en miniatura de las afinidades o simpatías, 
según la teoría de correspondencias neoplatónica. El lenguaje revela –en 
un aparente estilo artificioso– simpatías filosóficas, que corresponden al 
sistema neoplatónico y al contexto cultural que revisamos arriba. Este 
franciscano elabora una exposición erudita en torno al número tres; 
combinando pasajes del Antiguo Testamento o exégesis realizadas por 
reconocidos teólogos, con otras referencias de la filosofía oculta.

El franciscano menciona a Cornelio y afirma «como si aprobara este 
sermón».73 Se refiere a la cita del jesuita Cornelio a Lapide transcrita en 
latín para esta Aprobación [Lapide, 1854, p. 516]. En castellano diría: 

He aquí que te he descrito esta por triple vía, es decir, [expuso Cornelio como 
si aprobara este sermón] de manera variada, plena y perfecta, para que además 
de este discurso no necesites buscar nada más, sino que aquél, como si estu-
viera exento de considerar todos los números que a la salvación conducen, te 
instruya plenamente, en efecto, [el número] ternario es el símbolo de la per-
fección.74 

No nos sorprende que Lapide haya sido uno de los jesuitas que eran sim-
patizantes del conocimiento cabalístico [Stolzenberg, 2013, p. 184; 2008, 
pp. 339-342] y que sea citado en esta Aprobación impregnada de térmi-
nos relativos a la magia, como llamar a Jesucristo y a Torres encantado-
res y hechiceros. Podría hallarse un túnel de intertextualidades entre tales 
afirmaciones y la referencia a Salomón arriba mencionada. Durante el  

72 Fray Miguel de Herrera, autor de otro interesante sermón plagado de refe-
rencias cósmicas: San Pedro Nolasco, captivo irredimible, México, 1722, Juan de 
Ortega y Bonilla.

73 El teólogo jesuita Cornelio a Lapide, nacido en Bélgica, fue reconocido por 
su erudición y exégesis bíblica. Esta labor filológica durante el período de la Con-
trarreforma fue fundamental, por su sólida revisión de fuentes griegas, hebreas y 
arameas.

74 El texto original de Cornelio a Lapide no es exactamente igual a la trans-
cripción en latín que realiza Herrera: https://archive.org/details/bub_gb_c_zard-
4mK88C/page/516/mode/1up?view=theater. Agradezco a Francisco de la Puen-
te-Herrera su traducción y orientación sobre este pasaje.



concepción zayas176

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

siglo xiii, Salomón fue considerado entre círculos alquimistas un mago y 
autor de diversos tratados ocultos derivados del Ars notoria; arte que se su- 
ponía procuraba el conocimiento de Dios, o la comunicación con Dios, gra-
cias a procedimientos teúrgicos como la invocación de los ángeles, o la utili-
zación de figuras y dibujos, o las oraciones apropiadas [Faivre, 2000, p. 89].

Las referencias que hemos venido desplegando en este artículo sirven 
ahora para dimensionar algunos pasajes que hemos seleccionado del Pare-
cer de Miguel de Herrera: 

No solo es el número ternario símbolo de perfección, también les servía a los 
antiguos para encantar, es primorosa la erudición, para atraer a uno al cariño 
de otro: hacían una imagen de barro de aquél a quien querían aprisionar, y 
con tres cuerdas, o hilos de diversos colores, lo encantaban: El eruditísimo 
autor de este panegirys como doctísimo encantador, como hechicero pere-
grino, al vernos a todos imágenes de barro ... dispuso en esta oración atraer-
nos al amor y devoción a la gran reyna, con tres cuerdas, o hilos de diversos 
colores, con respecto a las tres personas divinas Padre, Hijo, y Espíritu Santo. 
Con relación a las tres singulares glorias de la Emperatriz Soberana, madre, 
hija, y esposa; para que así encantados con estas tres especialísimas prerroga- 
tivas de María santísima Señora, como con tres cuerdas, o hilos misteriosos ...  
Ojalá la logre así el celo de quien es tan sabiamente diestro encantador.75 

El párrafo anterior donde se narra la manipulación de lazos de sim-
patía y antipatía, e imágenes de barro usadas para fines mágicos suena 
muy similar a los rituales de magia naturalis, que presuponen un cosmos 
impregnado de una energía inherente a la naturaleza misma. Al estar  
los seres humanos inmersos en el campo energético del universo, pueden 
investigar esta energía y usarla para comprender el dominio de Dios. La 
idea de la magia naturalis surgió en la intersección de la religión y las 
ciencias naturales [Stuckrad, 2014, p. 71].

El franciscano Miguel de Herrera se permite otra licencia: describir 
también a Jesucristo como un celestial encantador capaz de transformar 
el leño, que alude al árbol del pecado original, en la cruz de redención; el  
patíbulo en gloria, el dolor en gozo y las letras del evangelio también  

75 Del Parecer de Miguel de Herrera [Torres, 1722]. 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 177

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

en gozo. «Del veneno más activo, supo su admirable sabiduría fabri-
car la theriaca más saludable».76 Si bien esto corresponde a la idea de la 
virtud, como el opuesto de la contrariedad o problema, en este pasaje 
donde Jesucristo aparece como un encantador que transforma el veneno 
en salud también podría recordar a los procesos alquímicos. Como tam-
bién: «Aquí en la santa Cruz nuestro celestial y divino encantador fijó el 
decreto de nuestra felicidad, revocando el que contra nosotros se había 
fijado en otro leño, por nuestra desgracia».77

La alquimia espiritual se confirmará en la referencia con la que abri-
mos el presente artículo, una de las aprobaciones incluidas en el segundo 
Sermón78 publicado por Torres: Sermón de los Gozos de la purísima 
Virgen y madre de Dios (México, 1733),79 e impreso once años después 
del primero que hemos venido analizando. La Aprobación del jesuita 
Juan Antonio de Oviedo80 califica a Torres como un doctísimo orador, 
cuyos «sólidos aunque agudos discursos de su delicado ingenio, conocí 
claramente la divina alquimia, de saber sacar el mayor júbilo y gozo, de 
la mayor pena y tormento».81 

La divina alquimia alude a la transformación del dolor al gozo,82 éste 
último gracias a la sabiduría y la virtud; conocimiento y práctica para 
transformar lo malo en bueno, la tristeza en alegría, etc. El jesuita Oviedo 

76 Del Parecer de Miguel de Herrera [Torres, 1722].
77 El divino encantador es Miguel de Torres, según el Parecer de Miguel de 

Herrera [Torres, 1722].
78 Miguel de Herrera al inicio de su Aprobación comenta que el de 1722 es el 

tercer sermón escrito por Torres sobre la Madre de los Gozos. Aún no hemos 
hallado que sean tres los sermones.

79 Por razones de espacio esta publicación será analizada en otro trabajo.
80 Laske [2021] proporciona información muy valiosa sobre este jesuita, prolífico 

escritor, quien viajó a Roma en 1717, cuestión que analizaremos en futuros trabajos 
con relación al ambiente neoplatonista de la época, la propia obra de Oviedo y las 
redes de intercambio de conocimiento de los letrados novohispanos cuyos discurso 
escrito muestran familiaridad con las filosofías que aquí nos conciernen.

81 Aprobación de Juan Antonio de Oviedo, incluida en Torres [1733].
82 La alquimia en altos círculos religiosos y científicos de finales del medievo y 

la temprana edad moderna en Bonardel [2000] y Ebeling [2014].



concepción zayas178

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

refiere también un mito de Platón sobre la unión del placer al dolor, sin 
citar la fuente precisa, menciona igualmente a Boecio.83 Ambos autores 
confirman la línea del conocimiento que planteamos. 

Volviendo a la Aprobación de Miguel de Herrera escrita en 1722, 
señalamos que también hace referencia a Rabbi Levi, lo que vuelve a 
remitir a la obra de Kircher, y el comentario de Stolzenberg84 sobre las 
“numeraciones” divinas que constituyen la divinidad cabalística y que 
los antiguos sabios judíos identificaban con las tres sefirot supremas en 
Dios, lo que, según Kircher, indicaba el conocimiento de la Trinidad. La 
noción precristiana –desde los egipcios y platónicos, o en otras tradicio-
nes como la judía– acerca de la santísima trinidad, la triada, darían una 
clave para entender «el misterio del número tres», citado arriba. 

Stolzenberg ha hecho hincapié en que todas las tradiciones a partir 
de las cuales Kircher indagó se relacionaban con la sabiduría simbólica. 
De ahí su interés en el lenguaje simbólico: emblemas, enigmas, acertijos, 
parábolas, fábulas, etc.; y tratados sobre el origen, desarrollo y poderes 
místicos de las lenguas y los alfabetos, dichos esotéricos de los antiguos 
sabios paganos, cábala hebrea, magia árabe, cosmología egipcia, mate-
máticas jeroglíficas (incluyendo numerología, armonía cósmica y astro-
logía), medicina y alquimia jeroglífica, entre otros temas afines [Stol-
zenberg, 2013, p. 132]. 

Bajo estos referentes, se puede comprender que las alusiones al número 
tres en la Aprobación de Herrera –como las comparaciones y juegos ale-
góricos que hemos referido aquí– están hablando de un conocimiento 
filosófico, una tradición, que impregna la concepción religiosa. Podemos 
atisbar algo más que un estilo rebuscado o hipérboles en esta Aprobación 
donde se afirma que Miguel de Torres es el nuevo Salomón de los Ángeles.85

83 Aprobación de Juan Antonio de Oviedo, incluida en Torres [1733]. En varios 
Diálogos, Platón habla de los opuestos. Placer y dolor aparecen en el Fedro y en el 
Fedón [Casnati, 2023].

84 Para el xvii, la amplia bibliografía académica sobre la vigencia de la cábala 
y los jesuitas que distinguieron entre un conocimiento cabalístico considerado 
bueno, y el que a su parecer no lo era [Stolzenberg, 2013, pp. 164-166; 2008, pp. 336,  
342 y 346].

85 Con esta frase culmina la Aprobación de Miguel de Herrera [Torres, 1722]. 



divina alquimia: felicidad y sabiduría 179

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Abrimos nuevas preguntas sobre otras posibles caras de la religio-
sidad en este periodo, culmen del arte y la cultura novohispana. ¿Qué 
nos dicen las literaturas que hemos analizado acerca de la sociedad que 
las produjo, de su idea de Dios, la espiritualidad, de la felicidad y sus 
prácticas éticas? ¿Vamos a seguir interpretando los túneles figurativos 
como un estilo rebuscado y vacío de significados? ¿Hasta dónde desco-
nocemos la religiosidad novohispana de este periodo y el impacto que 
tuvieron tradiciones sincréticas que habían sobrevivido a los siglos bus-
cando una prisca theologia, un conocimiento primigenio en la Antigüe-
dad pagana? 

Por último sólo queremos recordar una cuestión: el lenguaje simbó-
lico, la filosofía oculta, el misterio de la unión divina con el alma humana, 
la idea de virtud... tienen una misma y remota raíz que se encuentra 
recopilada en los Diálogos firmados por quien los eruditos novohispa-
nos llamaron el divino Platón.86

bibliografía citada

Alcalde Onrubia, María Paz [1997]: «El lenguaje místico en Santa Teresa y 
en San Francisco de Sales», en Homenaje al profesor Jesús Cantera Ortiz de 
Urbina, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, pp. 57-62.

Alonso Palomar, Pilar [1997]: «La importancia de la magia a la luz de los libros 
contenidos en algunas bibliotecas particulares españolas de los Siglos de 
Oro (Primera Parte)», Castilla: Estudios de literatura, 22, pp. 21-36.

Alonso Rivera, Adriana [2022]: La imagen en el contexto agustino femenino: 
Modelos de espiritualidad y filiación corporativa, Puebla, siglos xvii-xix, 
Tesis doctoral, México, unam. https://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/
jspui/handle/ffyl_unam/8422

Andrade Campos, Alejandro Julián [2018]: «De imágenes pintadas y empre-
sas devocionales. El cuadro de Nuestra Señora de los Gozos con retrato 
del canónigo Ignacio de Asenjo y Crespo», en La función de las imáge-

86 Platón, en sus variadas adaptaciones y metamorfosis, es buscado y referido 
por los novohispanos, en la fuente directa, sus comentadores o recopilaciones mis-
celáneas. A pesar de las erosiones, se le siguió considerando divino.



concepción zayas180

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

nes en el catolicismo novohispano, eds. Gisela von Wobeser et al., México, 
unam, pp. 223-234.

Aquino, Tomás de [2000]: Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles, 
trad. Ana Mallea, estudio preliminar y notas de Celina A. Lértora Men-
doza, Navarra, Universidad de Navarra.

Asenjo y Crespo, Ignacio de [1681]: Exercicio práctico de la voluntad de Dios, 
trabajos que corresponde a cada grado de oración, y compendio de la mor-
tificación, Puebla, imprenta de Miguel Ortega.

Baring, A. y J. Cashford [2005]: El mito de la Diosa, Madrid, Siruela.
Becerra Tanco, Luis [1666]: Origen milagroso del santuario de nuestra Señora 

de Guadalupe, México, Viuda de Bernardo Calderón.
Belli, M. [2014]: «The Fortune of Boethius’s Concept of Eternity in the Scho-

lastic Debate», Carmina Philosophiae, 23, pp. 31-60.
Bernès, Jean-Pierre [1998]: «Les armes parlantes de la Conquête: fragments 

d’un discours héraldique oublié», en Littérature et Politique en Espagne 
aux siècles d’or, dir. Jean-Pierre Étienvre, París, Klincksieck, pp. 305-319.

Beuchot, Mauricio [1985]: «El ars magna de Lulio y el ars combinatoria de 
Leibniz», Diánoia, 31, pp. 183-194.

Beuchot, Mauricio [1996]: «La filosofía mexicana en el siglo xvii», Revista 
de hispanismo filosófico, 1:1, pp. 11-23 https://www.cervantesvirtual.com/
obras/autor/beuchot-mauricio-1950-7447

Bieñko de Peralta, Doris [2004]: «Juan de Jesús María y Miguel Godínez: 
dos propuestas del discernimiento de los espíritus», en Religión, poder y 
autoridad en la Nueva España, eds. Ramón Xirau y Ernesto de la Torre, 
México, unam, pp. 125-142.

Bonardel, Françoise [2000]: «Esoterismo alquímico y hermenéutica de la cul-
tura», en Espiritualidad de los movimientos esotéricos modernos, ed. Antoine 
Faivre y Jacob Needleman, Barcelona, Paidós, pp. 117-154.

Böttcher, Nikolaus [2021]: Self-fashioning en Hispanoamérica en la época 
colonial (siglo xvii), Berlín, wgb Academic.

Byrne, Susan [2019]: «La armonía neoplatónica en “A Francisco de Salinas” de 
Fray Luis de León», en Docta y Sabia Atenea. Studia in honorem Lía Schwartz, 
eds. Sagrario López Poza, Nieves Pena Sueiro, Mariano de la Campa, Isabel 
Pérez Cuenca, Susan Byrne y Almudena Vidorreta, A Coruña, Universidade 
da Coruña, pp. 113-130. https://doi.org/10.17979/spudc.9788497497046.113

Casnati, M.G. [2023]: «Sobre placer-dolor y otros opuestos en el Fedón de 
Platón», Páginas de Filosofía, 24:27, pp. 104-126.



divina alquimia: felicidad y sabiduría 181

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Chaves, José Ricardo [1996]: «Magia y ocultismo en el siglo xix», Acta poé-
tica, 17:1-2, pp. 291-326. https://doi.org/10.19130/iifl.ap.1996.1-2.551

Chocano, Magdalena [2000]: La fortaleza docta. Élite letrada y dominación 
social en México colonial (siglos xvi y xvii), Barcelona, Ediciones Bellaterra.

Copenhaver, Brian [1984]: «Scholastic philosophy and Renaissance magic in 
the De Vita of Marsilio Ficino», Renaissance Quarterly, 37:4, pp. 523-554.

Copenhaver, Brian [2002]: «The Secret of Pico’s Oration: Cabala and Renais-
sance philosophy», Midwest Studies in Philosophy, xxvi, pp. 56-81.

Cuartero Sancho, María Pilar [1992]: «Las colecciones de Luis de Escobar y 
Juan González de la Torre en la tradición clásica, medieval y humanística 
de las colecciones de enigmas», Criticón, 56, pp. 53-79.

D’Amico, Claudia [2019]: «Recepción de textos en la primera mitad del 
siglo xv: ¿Auspicios de un nuevo pensar?», Mediaevalia Americana. Re- 
vista de la Red Latinoamericana de Filosofía Medieval, 6, pp. 113-122. 
http://hdl.handle.net/11336/175361

De la Puente-Herrera Macías, Francisco Miguel [2015]: Poner bellezas en mi 
entendimiento: sor Juana Inés de la Cruz y el Primero sueño, Tesis doctoral, 
Universidad de Sevilla.

De la Puente-Herrera Macías, Francisco Miguel [2019]: «Los saberes prohi-
bidos: Sor Juana Inés de la Cruz y la Carta Atenagórica», Alfa: Revista de 
la Asociación Andaluza de Filosofía, 35, pp. 552-567.

Díaz Yáñez, M. [2022]: «Iocunditas y delectatio en las traducciones cuatro-
centistas de la Ética aristotélica: de Roberto Grosseteste a Alfonso de Car-
tagena y Leonardo Bruni», eHumanista, 50, pp. 304-315.

Disalvo, Santiago Aníbal [2012]: «Los vii gozos de la Virgen en las Cantigas de 
Santa María y la tradición de los gaudia en la poesía medieval latina y ver- 
nácula», Revista Do Centro de Estudos Portugueses, 32:47, pp. 39-66. https:// 
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.10918/pr.10918.pdf

Dixon, Tom [2023]: Music, Nature and Divine Knowledge in England, 1650-
1750: Between the Rational and the Mystical, Suffolk, Boydell Press.

Ebeling, Florian [2014]: Alchemical Hermeticism. The Secret Teachings of 
Marco Daffi on Initiation, Abingdon, Routledge.

Elpizein, H.T. [2024]: El Espíritu Santo como hipóstasis femenina en el cris-
tianismo de los primeros siglos. El rostro femenino y materno de Dios en 
el cristianismo primitivo, Ediciones Epopteia. https://escritosdelcristianis-
moprimitivo.com/Espiritu-Santo-como-Hipostasis-femenina-en-el-Cris-
tianismo-Primitivo/ 



concepción zayas182

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Escamilla González, Iván [2008]: «La Felicidad de México, de Luis Becerra 
Tanco, en la Biblioteca del Instituto de Investigaciones Históricas», His-
tóricas. Boletín del Instituto de Investigaciones Históricas, 82, pp. 20-23. 
https://ru.historicas.unam.mx/handle/20.500.12525/3510

Faivre, Antoine [2000]: «Fuentes antiguas y medievales de los movimien-
tos esotéricos», en Espiritualidad de los movimientos esotéricos modernos,  
ed. Antoine Faivre y Jacob Needleman, Barcelona, Paidós, pp. 36-116.

Findlen, Paula [2004]: «A Jesuit’s book in the New World. Athanasius 
Kircher and His American Readers», en Athanasius Kircher: the last 
man who knew everything, ed. Paula Findlen, Abingdon, Routledge, 
pp. 329-364.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2020]: Un dechado del príncipe eclesiástico: 
Puebla de los Ángeles durante la gestión del obispo Manuel Fernández de 
Santa Cruz (1675-1699), Tesis doctoral, El Colegio de México. https://
repositorio.colmex.mx/concern/theses/mw22v650n

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2021a]: «La espiga de la discordia. La con-
frontación entre el obispo de Puebla y el virrey de la Nueva España en 
torno al abastecimiento urbano [1694]», Revista Ecúmene de Ciencias 
Sociales, 2:2, pp. 52-72.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2021b]: «Un obispado bajo la mira del virrey 
y un prelado celoso de su jurisdicción: Los pareceres del conde de Galve y 
Manuel Fernández de Santa Cruz ante el Consejo de Indias: 1696 y 1697», 
Allpanchis, 48:87, pp. 289-322.

Flores Sosa, Emmanuel Michel [2023]: «En auxilio de un rebaño en apuros. 
La intervención de Manuel Fernández de Santa Cruz en las problemáti-
cas sociales de finales del siglo xvii», en En el paraíso de los altares. Élites 
eclesiásticas, poder, mediación y mecenazgo en el mundo ibérico moderno,  
siglos xvi-xviii, eds. Hector Linares González, Daniel Ochoa Rudi y Ronnie 
Po-Chia Hsia, Universidad Autónoma de Madrid y Universidad de Zara-
goza, Doce Calles, pp. 253-265.

Galí Boadella, Montserrat [2023]: Estudios acerca de una ciudad episcopal. 
Puebla siglos xvii a xix, Puebla, Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades (buap-icsyh).

Galí Boadella, Montserrat y Concepción Zayas [2020]: «Imágenes marianas 
en espacios del saber: Puebla, siglos xvii y xviii», en Intersecciones de la 
imagen religiosa en el mundo hispánico, eds. Pulido Echeveste, Mónica et 
al., México, unam, pp. 245-262.



divina alquimia: felicidad y sabiduría 183

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Garín, Eugenio [1986]: La revolución cultural del Renacimiento, Barcelona, 
Crítica.

Gersh, Stephen [1978]: From Iamblichus to Eriugena: An Investigation of the 
Prehistory and Evolution of the Pseudo-Dionysian Tradition, Leiden, Brill.

González Hernando, Irene [2009]: «Las vírgenes abrideras durante la Baja 
Edad Media y su proyección posterior», Revista digital de iconografía medie-
val, 1:2, pp. 55-66.

Hanegraaff, Wouter J. [1998]: New Age Religion and Western Culture, Nueva 
York, SUNY.

Hanegraaff, Wouter J. [2005]: «Forbidden Knowledge: Anti-Esoteric Polemics 
and Academic Research», Aries, 5:2, pp. 225-254.

Hanegraaff, Wouter J. [2022]: Hermetic Spirituality and the Historical Imag-
ination: Altered States of Knowledge in Late Antiquity, Cambridge, Cam-
bridge University Press.

Hsia, F. [2004]: «Athanasius Kircher’s China Illustrata (1667): An Apologia 
Pro Vita Sua», en Athanasius Kircher: The Last Man Who Knew Everything, 
ed. Paula Findlen, Nueva York, Routledge, pp. 383-404.

Ibarra Ortiz, Hugo [2010]: El discurso barroco: argumentación e interpreta-
ción en los sermones novohispanos 1638-1767, Tesis doctoral, Colegio de 
Michoacán.

Ibarra Ortiz, Hugo [2016]: «La filosofía reprobada y la filosofía aprobada. 
Retórica y lógica en un sermón novohispano», Euphyía, 10:18, pp. 75-88. 
https://doi.org/10.33064/18euph134

Lapide, Cornelio [1855]: Commentaria in sacram scripturam auctore Cornelio 
Cornelii A Lapide, Tomus 3: complectens commentaria in proverbia Salomo- 
nis, Neapoli, Nagar. https://archive.org/details/bub_gb_c_zard4mK88C/
page/516/mode/1up?view=theater

Laske, Trilce [2021]: «El novohispano Juan Antonio de Oviedo y la configura-
ción de la república de las letras en el Imperio hispánico (siglo xviii)», Trans-
atlantic Studies Network: Revista de Estudios Internacionales, 6:12, pp. 58-66.

Laske, Trilce [2023]: Los caminos del éxito: Dos hombres de saber novohispa-
nos (1683-1705), Leioa, Universidad del País Vasco.

Loreto López, Rosalva [2002]: «Hagiografías y autobiografías novohispa-
nas: una aproximación histórica», Jahrbuch für Geschichte Lateinameri-
kas, 39:1, pp. 331-340.

Loreto López, Rosalva [2006]: «Los manuscritos confesionales: un acercamiento 
a la mística novohispana», Estudios humanísticos. Historia, 5, pp. 93-119.



concepción zayas184

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Magrinyà Badiella, Carles [2014]: Post tenebras spero lucem: alquimia y ritos 
en el Quijote y otras obras cervantinas, Tesis doctoral, Acta Universitatis 
Upsaliensis.

Magrinyà Badiella, Carles [2024]: «“Sé hacer la piedra filosofal”: la alquimia 
en la Vida del escudero Marcos de Obregón, de Vicente Espinel», Hipogrifo. 
Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, 12:1, pp. 625-639.

Melendo, T. [1981]: «Oposición y contradicción en Aristóteles y Tomás de 
Aquino», Anuario Filosófico, 14:1, pp. 63-100.

Mues, Paula [2017]: «Pascual Pérez (Puebla, ?-1721), Virgen de los Gozos con 
el canónigo Ignacio de Asenjo y Crespo», en Painted in México, 1700-1790. 
Pinxit Mexici, ed. Ilona Katzev, Los Ángeles-México df, lacma-Fondo 
Cultural Banamex.

Nieremberg, Juan Eusebio [1649]: Curiosa, y oculta filosofía: Primera, y 
segunda parte de las maravillas de la naturaleza, examinadas en varias 
questiones naturales, Alcalá, Imprenta de María Luisa Fernández. https://
www.cervantesvirtual.com/obra/curiosa-y-oculta-filosofia-primera-y-se-
gunda-parte-de-

Nogales Dávila, Fray José [s.f.]: Mística casa de la mejor saviduría erigida 
sobre siete columnas sumptuosas, coronadas con siete Soberanos Príncipes 
Angélicos, quienes con siete diversas Ciencias publican los títulos misterio-
sos de María Santísima en la antífona de la Salve, y Asunción a los Cielos 
en Cuerpo y Alma gloriosa, Puebla de los Ángeles, Por la viuda de Miguel 
de Ortega.

Ortiz Llueca, Eduardo [2007]: «Sobre la felicidad», Scio, 1, pp. 9-14.
Osorio Romero, Ignacio [1993]: La luz imaginaria. Epistolario de Atanasio 

Kircher con los novohispanos, México, unam.
Oviedo, Juan Antonio de [1702]: La Vida exemplar, heroicas virtudes y apos-

tólicos ministerios de el V.P. Antonio Nuñes de Miranda de la Compañía de 
Jesús, México, viuda de Rodríguez Lupercio. https://archive.org/details/
vidaexemplarhero00ovie/page/n3/mode/2up

Panero García, María Pilar [2016]: «El agua en el imaginario popular mariano 
de la provincia de Valladolid. Anotaciones desde la Antropología Cultu-
ral», en Regina Mater Misericordiae. Estudios Artísticos, Históricos y Antro-
pológicos sobre Advocaciones Marianas. Actas del Congreso Internacional 
María, signo de identidad de los pueblos cristianos, coords. Juan Aranda 
Doncel y Ramón de la Campa Carmona, Córdoba, Ediciones Litopress, 
pp. 467-482.



divina alquimia: felicidad y sabiduría 185

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Paz, Octavio [1990]: Las trampas de la fe, México, fce.
Pérez González, Andrea M. [2025]: «Los libros impresos novohispanos del 

siglo xvii: entre el género textual y el género material», Revista de Indias, 
85:293, 1627 https://doi.org/10.3989/revindias.2025.1627

Pérez-Estévez, A. [2001]: «Diálogo, verdad y alteridad en Platón», Utopía y 
praxis Latinoamericana: Revista internacional de filosofía iberoamericana 
y teoría social, 13, pp. 9-35.

Piña Garza, Eduardo [2002]: «Atanasio Kircher en Puebla y la relojería 
del siglo xvii», Casa del Tiempo, 76-86, pp. 76-80 https://www.uam.mx/
difusion/revista/oct2002/index.html

Platón [1991]: Apología de Sócrates, México, Porrúa.
Ramírez, E. [1986]: Persuasión, violencia y deleite en un sermón barroco del 

siglo xviii, vol. 1, inba, sep, Universidad Autónoma Metropolitana.
Schaup, Susanne [1998]: Sofía. Aspectos de lo divino femenino, Barcelona, Kairós.
Schipflinger, Thomas [1997]: Sophia-Maria. A Holistic Vision of Creation, York 

Beach, Samuel Weiser Books.
Serés, Guillermo [2003]: «El enciclopedismo mitográfico de Baltasar de Vito-

ria», La Perinola, 7, 397-421.
Serés, Guillermo [2012]: «El “disfraz y librea” tricolor de la Noche oscura. 

Tradiciones y coincidencias», en Les couleurs dans l’Espagne du Siècle d’Or. 
Écriture et symbolique, eds. Yves Germain y Araceli Guillaume-Alonso, 
París, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, pp. 83-104.

Serés, Guillermo [2020]: «Las Anotaciones de Herrera o los “despojos” de un 
tratado de amor», Sigma. Rivista di Letterature comparate, Teatro e Arti 
dello spettacolo, 4, pp. 433-460.

Sigüenza y Góngora, Carlos [1683]: Triunfo parténico que glorias de María, 
Santísima inmaculadamente concebida, México, Por Juan de Ribera, en el 
Empedradillo.

Sigüenza y Góngora, Carlos [2021]: Triunfo parténico, edición, estudio y notas 
de Martha Lilia Tenorio, México, El Colegio de México.

Soriano Vallès, Alejandro [2000]: El Primero sueño de Sor Juana Inés de la 
Cruz. Bases tomistas, México, unam.

Soriano Vallès, Alejandro [2014]: Sor Filotea y Sor Juana, Toluca, Gobierno 
del Estado de México.

Soriano Vallès, Alejandro [2015]: Sor Filotea y Sor Juana. Cartas del obispo de 
Puebla a Sor Juana Inés de la Cruz, Toluca de Lerdo, México, Fondo Edi-
torial del Estado de México.



concepción zayas186

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Soriano Vallès, Alejandro [2024]: «Hablar corazón a corazón. La amistad de 
Sor Juana Inés de la Cruz y Manuel Fernández de Santa Cruz», Pegasus 
Mexicanus. De rebus historicis, pp. 107-113.

Stolzenberg, Daniel [2001]: «Kircher among the ruins: esoteric knowledge 
and universal history», en Great Art of Knowing: The Baroque Encyclopae-
dia of Athanasius Kircher. Publ. on the occasion of the exhibition at the Stan-
ford University libraries, Stanford, Stanford University Press, pp. 127-140.

Stolzenberg, Daniel [2008]: «Utility, Edification, and Superstition: Jesuit Cen-
sorship and Athanasius Kircher’s Oedipus Aegyptiacus», en The Jesuits II: 
Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, ed. John Malley et al., Toronto, 
University of Toronto Press, pp. 336-354.

Stolzenberg, Daniel [2013]: Egyptian Oedipus: Athanasius Kircher and the 
Secrets of Antiquity, Chicago, University of Chicago Press.

Tapia, D. [2007]: «La felicidad de la θεωρία en la Ética nicomáquea de Aris-
tóteles», Estudios de Filosofía, 6, pp. 37-50.

Torres, Miguel de [1716]: Dechado de príncipes eclesiásticos que dibujó con su 
ejemplar, virtuosa y ajustada vida el ilustrísimo y excelentísimo señor don 
Manuel Fernández de Santa Cruz y Sahagún, Puebla, Imprenta de la viuda 
de Miguel de Ortega y Bonilla.

Torres, Miguel de [1722]: Sermón de los gozos de María Santísima, señora 
y madre nuestra, México, Herederos de la viuda de Francisco Rodríguez 
Lupercio, a costa de Ignacio Asenjo y Crespo. https://catarina.udlap.mx/
xmLibris/projects/biblioteca_franciscana/xml/myBook.jsp?key=book_
eeea40.xml&id=libro_antiguo_sace&objects=/ximg&db=/db/xmlibris/
system/metadata/

Torres, Miguel de [1733]: Sermón de los gozos de la Purísima Virgen, y madre de 
Dios Inmaculada, María Santísima señora nuestra, México, por la imprenta 
Real del Superior Gobierno de Doña María de Rivera. https://archive.org/
details/sermondelosgozos00torr/page/n1/mode/2up

Vermeir, Koen [2012]: «Openness versus Secrecy?», British Journal for the 
History of Science, 45:2, pp. 165-188.

Von Stuckrad, Kocku [2005]: Western Esotericism: A Brief History of Secret 
Knowledge, Abingdon, Routledge.

Waddell, Mark [2021]: Magic, Science, and Religion in Early Modern Europe, 
Cambridge, Cambridge University Press.

Warner, Marina [2016]: Alone All of her Sex. The Myth and the Cult of the 
Virgin Mary, Oxford, Oxford University Press.



divina alquimia: felicidad y sabiduría 187

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Westberg, D. [1994]: Right Practical Reason: Aristotle, Action, and Prudence 
in Aquinas, Oxford, Oxford University Press.

Yates, Frances [2001]: El iluminismo rosacruz, México, fce.
Zamora Calvo, María Jesús [2023]: «Mudanzas de la naturaleza: Nieremberg 

y las inclemencias climáticas», Criticón, 148, pp. 119-133.
Zayas, Concepción [2001]: «La escritora Ana de Zayas y el obispo poblano 

Manuel Fernández de Santa Cruz», Anuario de Estudios Americanos, 58:1, 
pp. 61-81. https://doi.org/10.3989/aeamer.2001.v58.i1.228

Zayas, Concepción [2006]: «Danza moral o juego de maroma: religiosi-
dad interior, filosofía ética y heterodoxia en Ana de Zayas, escritora 
seglar procesada por alumbradismo (Puebla de los Ángeles, México,  
siglo xvii)», en Diálogos espirituales. Manuscritos femeninos novohispanos. 
Siglos xvi-xix, ed. Asunción Lavrin y Rosalva Loreto, Puebla, buap-udla,  
pp. 244-267.

Zayas, Concepción [2014]: «Fuentes neoplatónicas y hermetismo en la hete-
rodoxia de la seglar Ana de Zayas (Puebla de los Ángeles, 1690-1696)», 
Anuario de Estudios Americanos, 71:2, pp. 539-569. https://doi.org/10.3989/
aeamer.2014.2.06

Zayas, Concepción [2016]: «Catarina de San Juan: Filósofa (Puebla de los 
Ángeles, s. xvii)», en Trayectos del Fulgor. Libros y Viajes en la circu-
lación de saberes s. xvi al xxi, ed. Ana Mª Huerta et al., Puebla, buap,  
pp. 233-262.

Zayas, Concepción [2017]: Ana de Zayas: escritora y maestra de espíritu. 
Heterodoxia y neoplatonismo en una seglar de la Puebla de los Ángeles (siglo 
xvii), Puebla, buap.

Zayas, Concepción [2020]: La flor de la nada. Estudio sobre la vida y obra del 
obispo de Puebla Manuel Fernández de Santa Cruz (Palencia 1637 - Puebla 
de los Ángeles 1699), Tesis doctoral, Universidad Autónoma de Barcelona.

Zayas, Concepción [2021]: «Extraordinaria fama de san Juan de la Cruz en 
Puebla de los Ángeles (s. xvii)», en Patronatos y rituales en una ciudad 
episcopal, siglos xvi-xvii, eds. J. Moncayo y S. Rosas, Puebla, icsh-buap, 
pp. 127-141.

Zayas, Concepción [2024]: «El Dechado de príncipes dibujado por Miguel 
de Torres: propuesta para una lectura figurativa», Pegasus Mexicanus de 
Rebus Historicis, 5, pp. 81-98.

Zayas González, Carlos Hugo [2016]: «Viajes de conocimiento jesuita: entre 
historia, ciencia, y catolicismo temprano moderno», en Trayectos del fulgor: 



concepción zayas188

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

libros y viajes en la circulación de saberes. Siglos xvi al xxi, ed. Ana Ma. Jara-
millo et al., Puebla, buap, pp. 41-60.

Zayas González, Carlos H. y A.L. Carrillo Padilla [2025]: «Discurso ejem-
plar, memoria e identidad criolla en dos obras biográficas de Juan Antonio 
de Oviedo, sj (siglo xviii)», Cuadernos de Historia Moderna, 50:1, pp. 9- 
33. https://doi.org/10.5209/chmo.91701


