Nuevas

[ ]
Universitat Autbnoma de Barcelona DE Indlas

DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA
E DELLE ARTI NELLE MISSIONI (1939-1968)

CrAaupio UBALDO CORTONI OSB CAM
Pontificio Istituto Liturgico - Roma
c.u.cortoni@anselmianum.com

CITA RECOMENDADA: Claudio Ubaldo Cortoni, «Decolonizzazione della litur-
gia e delle arti nelle missioni (1939-1968)», Nuevas de Indias. Anuario del CEAC, X

(2025), pp. 189-222.
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.135

Recepcioén: 13 de octubre de 2025 / Aceptacion: 11 de noviembre de 2025

SINTESI

Nel processo di decolonizzazione avvenuto nel xx secolo, un ambito che ¢ stato
poco studiato ¢ come ha influenzato il processo nei territori di missione. In
questo articolo si studia I'impatto della decolonizzazione, studiando il periodo
che va dal pontificato di Pio XII al Concilio Vaticano II.

PAROLE CHIAVE
liturgia, decolonizzazione, Concilio Vaticano II, Pio XII, missioni.

RESUMEN
Titulo en espariol: Descolonizacion de la liturgia y las artes en las misiones (1939-1968).
En el proceso de descolonizacion del siglo xx, uno de los ambitos menos estudia-
dos es el impacto que tuvo en los territorios de mision. En este articulo se estu-
dia cdmo afecto la descolonizacion, estudiando el periodo que abarca desde el
pontificado de Pio XII hasta el Concilio Vaticano II.

PALABRAS CLAVE
liturgia, descolonizacion, Concilio Vaticano II, Pio XII, misiones.

ISSN: 2462-7291 Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



190 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

ABSTRACT

English title: Decolonisation of liturgy and the arts in the missions (1939-1968)

In the process of decolonisation that took place in the 20th century, one area that
has been little studied is how it affected mission territories. This article examines
how decolonisation affected these territories, studying the period from the pontif-
icate of Pius XII to the Second Vatican Council.

KEYWORDS
liturgy, decolonisation, Second Vatican Council, Pius XII, missions

al solo studio del «processo storico attraverso cui raggiungono l'indi-

pendenza, tra la fine degli anni Quaranta e gli inizi degli anni Settanta
del xx secolo, la totalita dei possedimenti coloniali europei, in Africa e in
Asia» [Sgambati, 2014; Forno, 2017, pp. 32-74], ma interroga su piu piani
la ricerca antropologica che vede nella scoperta delle culture indigene la
possibilita di recuperare la propria identita per quei gruppi sociali maggior-
mente interessati dal processo di globalizzazione [Thomas y Thompson,
2017, pp. 1-26; Mackinlay, 2019, pp. 379-397]. Se si associa poi il tema del-
la decolonizzazione all'azione missionaria della chiesa, che dalla fine della
Grande Guerra allo scoppio del secondo conflitto mondiale ripenso le sue
forme, - tanto da avviare quel processo di adattamento della liturgia alla
cultura locale dei paesi interessati dalla fine del potere coloniale -, & anche
possibile comprendere come il pontificato pacelliano possa aver aperto la
strada ad un rinnovamento liturgico che al Vaticano II ha trovato la sua
piena sintesi [cf. De Giuseppe, 2011; Sebastian, 2022, pp. 348-364)].

Il tema della decolonizzazione sembra non poter essere piti confinato

1. DECOLONIZZARE LA LITURGIA: LA CHIESA
RIFLETTE SULLA LEZIONE DEL «SECOLO BREVE»

Jean Leclercq [1978] a tredici anni dal varo della riforma liturgica pro-

mossa del Vaticano 11 riflette sulla necessita che la chiesa arrivi «a una
decolonizzazione della liturgia e delle arti»:

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 191

La Chiesa cattolica acquisisce, per cosi dire, nuove frontiere o, pil esatta-
mente, non ha pil frontiere. Rifiuta ormai di presentarsi, ovunque e in tutti i
settori, nella forma della cristianita latina occidentale: la scomparsa del latino
come lingua liturgica imposta ovunque ¢ il simbolo della disoccidentalizza-
zione della Chiesa. Ne consegue che le forme artistiche del culto sono sempre
piu differenziate, senza alcun pregiudizio per I'unita di fede e di sacramenti
che esiste fra tutti i cattolici e che si auspica possa instaurarsi fra tutti i cri-
stiani. D1 fatto la cristianizzazione delle zone non occidentali del mondo ha
coinciso con la loro colonizzazione: bisogna quindi procedere ora a una deco-
lonizzazione della liturgia e delle arti dalle quali essa attinge le proprie forme
di espressione. Primo presupposto di questa impresa ¢ la liberta, di cui il car-
dinale Montini, prima di diventare papa Paolo VI, parlava in questi termini
ad alcuni artisti milanesi: «Noi non pretendiamo da voi una determinata tra-
dizione, né uno stile piuttosto che un altro: non siete tenuti a osservare pro-
porzioni definite o talune forme convenzionali ... Ispiratevi a una cultura e a
una spiritualita autenticamente cristiane, e poi fate quel che volete».

Quando nel 1978 viene chiesto a Leclercq di compilare la voce «litur-
gia» per 'Enciclopedia del Novecento si trova nella piena maturita del
suo lungo percorso di ricerca nel campo della teologia monastica, che lo
ha portato ad incontrare diverse realta socio-culturali nei paesi dove il
monachesimo missionario stava cercando vie nuove per radicarsi, e allo
stesso tempo ricordava bene il dibattito nato nella chiesa del Novecento
per separare lopera missionaria dalla politica delle potenze coloniali
[Leclercq, 1993, pp. 32-36 € 109-176]. Lidea di «decolonizzare della litur-
gia e della arti» era gia stata espressa molti anni prima da Celso Costan-
tini nella sua opera piu nota I'Arte cristiana nelle missioni, pubblicata nel
1940, e frutto del suo lungo impegno nelle missioni in Estremo Oriente
(1919-1933) [cf. Beruccioli, 1984]. Il contesto nel quale si muove Costan-
tini ¢ quello della chiesa pacelliana che tenta di rinnovare la spinta mis-
sionaria in un quadro socio politico che dapprima vede mutare lopinione
pubblica rispetto la politica coloniale occidentale, e in seguito ¢ segnato
dallavvio della decolonizzazione dell’Asia e dell’Africa. E a partire dagli
anni ‘4o infatti che venne autorizzata dal S. Ufhizio, su richiesta di Pro-
paganda Fide, la traduzione dei rituali per i sacramenti nella lingua par-
lata in Oriente (9 maggio 1942), estesa poi al messale (12 aprile 1949),

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



192 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

tutto negli stessi anni durante i quali venne istituita la gerarchia in Cina
(11 aprile 1946). A cio si lega anche la nuova missione educativa affi-
data al Collegio di S. Pietro apostolo, che secondo le indicazioni di Celso
Costantini, venne ripensato per ospitare il clero indigeno appena ordi-
nato, per curarne l'aggiornamento, e non solo per dare una prima for-
mazione ai seminaristi provenienti dai paesi asiatici (29 giugno 1948).
Ancora meno nota ¢ l'influenza che gli adattamenti liturgici nella chiesa
di Asia e Africa, e in generale delle chiese nelle missioni, negli anni ‘40
ebbero sul processo di rinnovamento della chiesa europea tra il 1951
(riforma della Veglia pasquale) e il 1968 (presentazione dell’ Anaphore
Africaine ad una commissione ristretta di membri del Consilium ad exse-
quendam Constitutionem de Sacra Liturgia).

2. LAPPROCCIO “AFRICANISTA” DI PIO XI
E LA POLITICA COLONIALE DELL’ ITALIA FASCISTA

Al centro di questo nuovo capitolo della storia delle missioni nella chiesa
ce la guerra d’Etiopia (nota anche come campagna d’Etiopia) che si svolse
tra il 3 ottobre 1935 e il 5 maggio 1936, verso la quale Pio XI mostro un
atteggiamento ambivalente, alla ricerca di difficili equilibri con il governo
fascista [Scoppola, 1996, p. 189]:

Dopo la “riconciliazione” del settembre ‘31 e nonostante il clima di collabo-
razione negli anni successivi, specie in occasione della guerra etiopica e della
guerra di Spagna, non venne meno la diffidenza della Chiesa nei confronti del
regime fascista: di fatto vennero progressivamente rafforzate le strutture dell’A-
zione cattolica, dell’altro strumento cioé rispetto a quello concordatario cui il
disegno di ricristianizzazione di Pio XI era affidato.

Lo scontro tra chiesa e stato fascista del 1931 ebbe come causa lo scio-
glimento dautorita di molte sezioni dell’Azione cattolica, accusata dalle
colonne del periodico Lavoro fascista di attivita politica e sindacale, a
cui Pio XI risponde con lemanazione dellenciclica Non abbiamo biso-
gnodel 21 giugno 1931. La frattura venne ricomposta il 2 settembre 1931

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 193

quando le parti trovarono un nuovo accordo, il cui risultato fu 'appro-
vazione, il 30 dicembre 1931, di un nuovo statuto dell’Azione cattolica
nel quale venivano precisate le finalita esclusivamente religiose, morali e
culturali dell’associazione cattolica [cf. Canonico, 2024, pp. 67-68]. Pur
nella critica al regime Pio XI cerco di mantenere intatto quanto la chiesa
aveva ottenuto con il Concordato del ‘39, avendo riposto nella politica
concordataria la speranza di vedere ricristianizzato loccidente. Lo stesso
atteggiamento guido il pontefice nel rinnovato interesse che nutriva per
la spinta missionaria della chiesa [Giovagnoli, 2006, p. 567]:

Come ha sottolineato Giovanni XXIII, uno degli interpreti piti acuti del pon-
tificato di Achille Ratti, proprio nei primi anni venti ha avuto inizio un'in-
tensa ripresa dell'impegno missionario cattolico nel mondo, stimolato anche
dalla percezione - seppure iniziale - di un declino della fede in terre di
“antica cristianita’, e cioe in Europa. In questo contesto, Pio XI ha guardato
all'Africa, sulla base della prospettiva postcoloniale gia adottata in Cina da
Benedetto XV [Maximum illud del 1919] e di un approccio scientifico “afri-
canista’, abbandonando gradualmente il tradizionale senso della superiorita
europea. Si colloca in tale contesto l'atteggiamento critico assunto da questo
papa nei confronti della guerra fascista in Etiopia, sebbene lespressione pub-
blica del suo dissenso sia rimasta piuttosto circoscritta.

Linteresse di Pio XI per le missioni in Africa, - la cui azione veniva
riconsiderata a partire dagli esiti della politica postcoloniale, tanto da far
pensare all'«approccio scientifico “africanista’» come ad un timido ten-
tativo di adattare lopera evangelizzatrice alle culture indigene -, era gui-
dato dalla personale constatazione di un lento ma progressivo declino
della «antica cristianita», al quale aveva cercato di dare un rimedio attra-
verso la politica concordataria dalla fine degli anni “20. Latteggiamento
di Pio XI verso le culture altre, nel rispetto di quanto poteva essere inte-
grato nella vita della chiesa in missione, divenne una questione inelu-
dibile con il processo di decolonizzazione che interesso il pontificato
pacelliano e la chiesa del Vaticano II, tutto cid non senza crisi interne

(1945-1975) [Agostino, 2014, pp. 283-290].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



194 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

2.1. Le origini di un pensiero: Chiesa e colonialismo
dell’ltalia fascista nei ricordi di Jean Leclercq (1933)

Il dissenso di Pio XI verso la politica coloniale dell’'Italia fascista non
venne percepito dallopinione pubblica come immediata opposizione a
questa, né tantomeno lo fu tra il clero e i religiosi dellepoca. Jean Leclercq
[1993, pp. 32-36] ricorda nelle sue memorie 'impressione che gli fece
l'azione poco chiara del Pontefice che «dopo aver spinto per la decolo-
nizzazione», aveva in fine benedetto la campagna d’Etiopia:

Lesperienza romana in quegli anni in cui cominciai, a partire dalla fine del
1933, era connotata proprio dalla personalita del papa allora regnante, come
si usava dire ... Verso la fine del mio terzo anno di teologia era venuto il
momento di pensare a un argomento per la tesi di dottorato ... Percié durante
il mio quarto anno, mentre preparavo lesame di licenza, cominciai a con-
sultare manoscritti di Giovanni di Parigi e di altri presso la Biblioteca Vati-
cana e nelle biblioteche di Roma. Li passavo le mie mattinate libere e molti
pomeriggi. Vi scoprivo tutto I'interesse che rivestiva la storia del tema della
regalita di Cristo, dai primi secoli — e il mio primo articolo sullargomento
fu dedicato a san Giustino - fino allenciclica Quas primas di Pio XI, di
cui conoscevo a memoria alcune espressioni ... Ma questo piacevole e utile
otium cominciava a essere oscurato dai fatti che allora accadevano e dalle mi-
nacce sul futuro. Una campagna di stampa aveva preparato lopinione pub-
blica alla conquista dell’Etiopia da parte dell'Italia. Dopo le prime e facili
vittorie italiane, Pio XI benediceva pubblicamente questa politica di guerra.
Dopo aver spinto per la decolonizzazione delle missioni, aveva imposto a
quella parte d’Africa un episcopato che proveniva dalla potenza conquista-
trice. Veniva proclamato un impero.

Sono i ricordi di un giovane studente di teologia ma che rivelano la
difficolta che ebbe una parte della chiesa nel comprendere alcune scelte,
come quella di imporre un episcopato italiano nei territori appena occu-
pati dell’Etiopia, che sembrarono riportare l'approccio missionario ad
un contesto colonialista, quando Leclercq, ricorrendo ad un anacroni-
smo, parla di un appoggio incondizionato di Pio XI alla «decolonizza-
zione delle missioni».

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 195

2.2. La fabbrica del consenso coloniale:
la nascita dell’Africa italiana (1925-1936)

Leclercq ricorda come «una campagna di stampa aveva preparato lopi-
nione pubblica alla conquista dell’Etiopia da parte dell’'Italia». Il tema
della necessita di avere delle colonie per garantire la prosperita del paese,
impose una presenza assidua sulla carta stampata dei temi cari al regime
sulla questione, e questo gia del 1924 per preparare le coscienze degli
italiani ad accettare la campagna nell’Africa orientale [Deplano, 2012,

pp- 135-138]:

Nel 1924 Africa italiana, mensile della napoletana Societa Africana d’Italia,
pubblica un articolo intitolato Come si plasma una coscienza coloniale.

Pareva naturale che I'Italia, si legge, che per necessita di cose piu di qualsi-
asi altro paese trapianta tanti suoi figli fuori dei confini della patria, dovesse
amare le sue colonie, e vedere in esse I'appendice della patria e il campo di
possibili iniziative allombra della bandiera nazionale. Invece cio non si ¢
verificato, e fino a pochi anni [or] sono ¢ mancato perfino quell’interessa-
mento da parte degli studiosi che avrebbero dovuto illustrare le colonie, dif-
fonderne la conoscenza.

A pochi anni dall'insediamento di Mussolini al governo, le parole coscienza e
conoscenza ricorrono di frequente negli ambienti piu sensibili alle tematiche
espansioniste e colonialiste ... All'interno delle relazioni tra regime e stampa
colonialista ¢ possibile individuare tre fasi: il periodo 1924-26, una sorta di
eta delloro della pubblicistica; il periodo 1927-1936, segnato dal susseguirsi
di giri di vite e irreggimentazioni; e il periodo successivo al 1936, dedicato
alla “costruzione dell'impero”

Il dissenso di Pio XI verso la politica coloniale dell'Italia fascista rimase
circoscritta ad azioni private, come il progetto di una lettera privata indi-
rizzata a Benito Mussolini nel settembre 1935. Ne rimane traccia in un
appunto di Domenico Tardini, allora sottosegretario della Congregazione
degli affari ecclesiastici straordinari, datato 19 settembre 1935 [Ceci, 2007,

pp. 817-840]:

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



196 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

Aggravandosi sempre piu la situazione internazionale, il Santo Padre — nella
sua sollecitudine per la conservazione della pace - si domando se non fosse
opportuna una sua lettera privata a S.E. Mussolini.

Pio XI sembra preoccupato delle ripercussioni dell'avventura coloniale
italiana sulla scacchiera internazionale dopo il fallimento della conferenza
tripartita di Parigi del 16-18 agosto 1935, e pensa ad una lettera personale a
Mussolini, che nell'intenzione del Pontefice doveva essere pronta immedia-
tamente a ridosso dei colloqui di Ginevra, convocati nella speranza di trova-
re una soluzione diplomatica all'imminente conflitto. Al contrario in pub-
blico il dissenso del Pontefice apparve tuttaltro che chiaro quando il 28 luglio
1935 apri il processo di beatificazione di Giustino de Jacobis (1800-1860), il
missionario italiano nominato primo prefetto apostolico in Abissinia, enfa-
tizzato dalla stampa di regime come uno dei precursori dell'impresa italiana
[Battelli, 1996, pp. 735-761; Ceci, 2005, pp. 321-356; Ceci, 2007, p. 819].

2.3. Il dissenso di Pio XI alla politica coloniale dell'Italia fascista
nel 1935: missioni e pace internazionale

Tra i pochi interventi pubblici che non diedero adito ad equivoci sulla
posizione di Pio XI verso la politica coloniale italiana se ne segnala uno
in particolare, che ebbe una risonanza internazionale perché apertamente
critico verso la campagna militare italiana in Abissinia [Giovagnoli, 2006,

pp. 574-575]:

Pio XTI si & pronunciato in seguito, in modo ancora pil esplicitamente critico,
verso l'aggressione italiana all’Etiopia, con un discorso alle infermiere catto-
liche. Posso solo dare notizia di un documento, che conferma l'interesse del
discorso di Pio XI alle infermiere cattoliche e le risonanze che ebbe a livello
interazionale. Si tratta di una lettera scritta a padre Pietro Tacchi Venturi, il
2 settembre 1935, da un gruppo di cattolici italiani residenti negli Stati Uniti,

Indignati contro le parole rivolte dal Santo Padre alle infermiere cattoli-
che americane circa la ‘guerra di conquista’ interpretata a nostro sfavore.
Vogliamo pregarla di portare a conoscenza di Sua Santita che tutti i nostri

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 197

giornali americani hanno riportato dette parole a grandi lettere e in prima
pagina, aumentando cosi l'amaro senso di disapprovazione contro di noi. Sua
Santita ... non sa quanto ingiustamente sia bersagliato da essi il povero Ita-
liano, che conoscendo il giusto diritto di difesa e di espansione del proprio
popolo, viene chiamato aggressore ... Ed oggi che anche il Sommo Pontefice
ha espresso alle infermiere americane le sue vedute, pit che mai dobbiamo
subirne aumentate umiliazioni e noie ... Egli accenna a ‘guerra di conquista’l
Strano! Non ha forse I'Italia diritto di difendersi e di espandersi, come le altre
nazioni? Anzi, a differenza delle altre, essa civilizzera una nazione semibar-
bara, come la denomino il Santo Missionario Massaia.

Gli italiani emigrati negli Stati Uniti si sentirono oftesi da quanto
riportato dalla stampa locale sul contenuto del discorso tenuto da Pio XI
alle infermiere cattoliche, il quale parlando del conflitto in corso nell’A-
frica orientale lo defini «guerra di conquista». Rifiutata I'idea che si trat-
tasse di una guerra di aggressione, la posizione del Pontefice venne cri-
ticata riprendendo, — secondo una chiara strumentalizzazione dellopera
missionaria della chiesa associata alla politica coloniale di quegli anni -,
quanto aveva affermato di quella terra il cappuccino missionario, poi
cardinale, Guglielmo Massaia, che 'addito come «una nazione semibar-
bara», facendo passare loccupazione dell’Abissinia come un atto di civi-
lizzazione. Massaia aveva ordinato vescovo, I'8 gennaio 1849, Giustino
de Jacobis, «lapostolo dell’Etiopia», di cui Pio XI aveva istruito la causa
di beatificazione quattro mesi prima della campagna italiana in Abissi-
nia. Tutto cio in contraddizione con quanto lo stesso Pontefice invece
pensava dell’Africa postcoloniale e dellopera missionaria della chiesa in
quel frangente storico [Giovagnoli, 2006, pp. 572, 573]:

Limportanza attribuita da Pio XI alla conoscenza scientifica della realta con-
temporanea, specie in collegamento con I'impegno missionario, indusse inol-
tre questo papa a non seguire meccanicamente una visione stereotipata della
realta africana, rivolgendo in particolare la sua attenzione ai rapidi cambia-
menti in corso in quel continente. Pio XI affermava di seguire con affetto
«tutto cio che gli veniva detto ... della meravigliosa rapidita con cui si compie
levoluzione africana e di seguire ... tutte le promesse, le speranze ma anche
tutti gli inconvenienti che tale evoluzione comportano.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



198 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

3. LA CHIESA DELLE GENTI DI PIO XII (1939-1957)

La prima Lettera Enciclica di Pio XII, Summi pontificatus, del 20 otto-
bre 1939, reagisce alloccupazione nazista della Polonia del 1° settembre
1939, fatto che ne condiziono il contenuto. In tali frangenti Pio XII [19309,
PPp- 413-480] & preoccupato di ribadire la «unita di diritto e di fatto dell'u-
manita intera», guardando alle differenze di vita e di cultura proprie dei
diversi popoli come a cid che concorre ad arricchire il genere umano e
non «a spezzarne l'unita»:

Al lume di questa unita di diritto e di fatto dell'umanita intera gli individui
non ci appaiono slegati tra loro, quali granelli di sabbia, bensi uniti in organi-
che, armoniche e mutue relazioni, varie con il variar dei tempi, per naturale
e soprannaturale destinazione e impulso. E le genti, evolvendosi e differen-
ziandosi secondo condizioni diverse di vita e di cultura, non sono destinate a
spezzare I'unita del genere umano, ma ad arricchirlo e abbellirlo con la comu-
nicazione delle loro peculiari doti e con quel reciproco scambio dei beni, che
puo essere possibile e insieme efficace, solo quando un amore mutuo e una
carita vivamente sentita unisce tutti i figli dello stesso Padre e tutti i redenti
dal medesimo sangue divino.

Giorgio La Pira [2019, p. 47] in Vita Cristiana del 6 giugno 1939 com-
mentando I'Enciclica di Pio XII ne ripercorre il contenuto attraverso il
magistero del predecessore, che si impegno a portare alla luce i perico-
losi limiti di una dottrina dello stato fondata sul discrimine raziale:

Gia Pio XI ci aveva abituati a questa parola umana e buona: contro tutte le
dottrine cattive — che hanno Caino e Satana per ispiratori — aveva opposto
le dottrine umane e buone che hanno Cristo come fonte. Quando si era par-
lato di razze inferiori e superiori la parola franca e tagliente di Pio XI aveva
riaffermato la dolce parola delleguaglianza umana.

La Pira [2019, p. 49] invita Pio XII a «tradurre in sistema organico
di dottrina l'azione vitale di amore da Pio XI cosi vigorosamente con-
dotta», attraverso una rilettura della societa umana che ha per modello
la relazione trinitaria fra Padre, Figlio e Spirito Santo, a fondamento

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 199

della comunione tra le genti, e il destino trascendente dell'uomo come
correttivo alla realta dell’«<antiuvomo», lontano da Dio e dalle sue leggi:

Cosa ¢ allora la societa? Chiarissimo: ¢ la via nella quale incontriamo i fra-
telli e nella quale esercitiamo la carita; ¢ I'integrazione amorevole degli uni
con gli altri; ci espandiamo in essa; da essa riceviamo alimento per I'anima;
ad essa doniamo; questo misterioso e santo scambio di luce e di bene che
fa ricca la nostra persona e ci fa a Dio piu vicini. Una immagine, lontana
sia pure, ma vera, di quella Societa Trina ed Una nella quale divinamente si
espande e divinamente si dona l'adorabile Trinita. Ecco il valore della societa:
mezzo, via, per 'uomo: aiuto essenziale per raggiungere quella somiglianza
con Dio che il Signore ci segnd come limite della perfezione: siate perfet-
ti come ¢ perfetto il Padre vostro che ¢é nei cieli. Ce una societa, ce un ordine, si
capisce: ma ¢ un ordine di fratelli. Chi comanda ha come divisa la parola di
Agostino: non cupiditate dominandi sed officio consulendi. Quindi rispetto
dei fratelli, rispetto delle famiglie, rispetto delle patrie, rispetto di questa
universale famiglia umana. Camore non lodio; il servizio non il dominio; le-
guaglianza non la supremazia; la liberta non loppressione; I'umilta non l'or-
goglio; la morale vera non la “morale” macchiavellica; insomma 'uvomo, non
I'antiuomo: queste le norme direttive della vita individuale e sociale. Tutta
I'Enciclica ¢ intessuta di questi principi: li riafferma, li coordina, li sistema;
da un quadro vigoroso e semplice di queste verita eterne che nessuna dot-
trina diversa e nessuna contraria azione potra mai cancellare dal cuore
dell'uomo.

Nella Summi pontificatus Pio XII [1939, pp. 413-480] dedica un lungo
passaggio allopera missionaria della chiesa fuori i confini dell’Europa,
la quale ha promosso la «comprensione e il rispetto delle civilta piu sva-
riate» per affermare la dignita di ogni cultura’ contro la politica raziale
degli stati totalitari, attraverso la quale veniva giustificata anche la guerra
di aggressione:

' «Pio XII continuo in Asia e Africa il lavoro del predecessore che, sull'on-
da delle direttive della Maximum illud di Benedetto XV, aveva promosso la
trasformazione delle missioni in Chiese locali. La chiaroveggente politica di
Pio XI riguardo lelevazione del clero locale (ordinazione di vescovi autoctoni in
India, Cina, Corea, Giappone, Vietnam, Ceylon), ebbe un diretto seguito in papa

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



200 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

La chiesa di Cristo, fedelissima depositaria della divina educatrice saggezza,
non puo pensare né pensa d’intaccare o disistimare le caratteristiche partico-
lari, che ciascun popolo con gelosa pieta e comprensibile fierezza custodisce e
considera qual prezioso patrimonio. Il suo scopo € l'unita soprannaturale nel-
l'amore universale sentito e praticato, non 'uniformita, esclusivamente ester-
na, superficiale e per cio stesso debilitante. Tutte quelle direttive e cure, che
servono ad un saggio ordinato svolgimento di forze e tendenze partico-
lari, le quali hanno radici nei pil riposti penetrali dogni stirpe, purché non
si oppongano ai doveri derivanti all'umanita dall’'unita dorigine e comune
destinazione, la chiesa le saluta con gioia e le accompagna con i suoi voti
materni. Essa ha ripetutamente mostrato, nella sua attivita missionaria, che
tale norma e la stella polare del suo apostolato universale. Innumerevoli
ricerche e indagini di pionieri, compiute con sacrificio, dedizione e amore
dai missionari dogni tempo, si sono proposte di agevolare I'intera compren-
sione e il rispetto delle civilta piu svariate, e di renderne i valori spirituali
fecondi per una viva e vitale predicazione dellevangelo di Cristo. Tutto cio
che in tali usi e costumi non ¢ indissolubilmente legato con errori religiosi
trovera sempre benevolo esame e, quando riesce possibile, verra tutelato e
promosso. E il Nostro immediato predecessore, di santa e venerata memo-
ria, applicando tali norme a una questione particolarmente delicata, prese
generose decisioni, che innalzano un monumento alla vastita del suo intu-
ito e all'ardore del suo spirito apostolico. Né e necessario, venerabili fratelli,
annunziarvi che Noi vogliamo incedere senza esitazione per questa via. Tutti
coloro che entrano nella chiesa, qualunque sia la loro origine o la lingua,
devono sapere che hanno uguale diritto di figli nella casa del Signore, dove
dominano la legge e la pace di Cristo. In conformita con queste norme di
uguaglianza, la chiesa consacra le sue cure a formare un elevato clero indi-

Pacelli, che continuo a promuovere la strutturazione di Chiese particolari con
gerarchia ordinaria in Asia e Africa. Inoltre Pio XII continuo a ordinare molti
vescovi autoctoni, a partire dall'ugandese Joseph Kiwanuka, consacrato il 29
ottobre 1939 a Roma: si trattava del primo vescovo africano di rito latino delleta
contemporanea, e il pontefice volle egli stesso esserne il consacrante principale.
La Chiesa giunse quindi relativamente ben preparata alla decolonizzazione. Tale
impostazione del pontefice ¢ presente nelle sue due encicliche missionarie Evan-
gelii praecones (1952) e Fidei donum (1957)» [Pioppi, 2021, pp. 22-23; De Medei-
108, 1990, Pp. 419-483].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 201

geno e ad aumentare gradualmente le file dei vescovi indigeni. Al fine di dare
a queste intenzioni espressione esteriore, abbiamo scelto 'imminente festa di
Cristo re per elevare alla dignita episcopale, sul sepolcro del principe degli
apostoli, dodici rappresentanti dei piu diversi popoli e stirpi.

La scelta di Pio XII di ordinare il 29 ottobre 1939 a Roma il primo
vescovo ugandese, cadde appena un anno e un mese dopo la promulga-
zione in Italia delle leggi raziali. A consacrare vescovo Joseph Kiwdnu-
ka in San Pietro fu lo stesso papa e co-consacranti il vescovo mis-
sionario Henri Streicher e Celso Costantini, con il quale Pio XII prose-
gui sulla strada della decolonizzazione della liturgia [Giovagnoli, 1984,

pp- 179-209].

3.1. Limpegno di Celso Costantini
per ladattamento della liturgia in Asia e Africa

La scelta di trasformare le missioni in chiese locali con un proprio clero
indigeno e la concessione di liturgie adattate a quelle chiese rappre-
sento lo strumento piu efficace messo in campo dalla chiesa pacelliana
contro le politiche raziali di quegli anni. Celso Costantini chiamato da
Giovanni Gentile a intervenire presso I'Istituto italiano per il Medio ed
Estremo Oriente (ISMEO), il 5 gennaio 1942, venne introdotto all'udi-
torio con un discorso che riconosceva l'indiscusso ruolo della Chiesa
nel promuovere la collaborazione tra tutte le «razze», — termine larga-
mente usato negli ambienti politici e culturali di quegli anni [cf. Pavan,
2006, pp. 371-418] -, nella prospettiva di delineare i rapporti tra gli stati
nell'immediato dopoguerra [Rota, 2007, p. 750]:

Ordinando la serie di queste conferenze il nostro Istituto ha creduto di ren-
dere un doveroso omaggio alla grande Chiesa Cattolica, che noi Italiani sen-
tiremo sempre come uno dei maggiori monumenti dello spirito romano, cioe
italiano ... e oggi non puod da noi non essere considerata come una parte
vitale del patrimonio spirituale dell’Europa moderna; come una delle mag-
giori forze di cui I'Occidente disporra nella nuova collaborazione a cui tutte
le razze saranno chiamate alla fine del presente conflitto.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



202 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

Giovanni Gentile, che in occasione della promulgazione delle leggi
raziali si dimostro «benevolo e comprensivo nei confronti dei persegui-
tati, come debole nei confronti di chi di quella persecuzione si era reso
responsabile» [Sasso, 2000], guarda alla realta missionaria della Chiesa
come ad una risorsa per 'avvenire della cooperazione tra le nazioni, di
cui Celso Costantini fu un autentico interprete sotto tre pontefici. Con
'avvallo di Pio XII nel 1939 venne promulgata I'Istruzione Plane com-
pertum est di Propaganda Fide, con la quale la chiesa in Cina veniva
autorizzata a celebrare secondo i «riti cinesi». Su richiesta di Propa-
ganda Fide, di sui era Segretario Celso Costantini, il Sant'Uffizio con-
cesse la traduzione dei rituali per i sacramenti nella lingua parlata in
Cina (9 maggio 1942), estesa poi alla celebrazione eucaristica (12 aprile
1949). Nel biennio 1941-1942, Propaganda Fide chiese e ottenne dal
Sant’Ufhzio l'approvazione per la traduzione in lingua locale dei rituali
per i sacramenti in Nuova Guinea, Giappone, Indocina, India e Africa.
Costantini, nella sua opera pitt nota Larte cristiana nelle missioni: manuale
darte per i missionari del 1940, indicO come regola da seguire nella rea-
lizzazione di nuovi spazi liturgici in terra di missione quella di ispirarsi
a stili e modelli indigeni tradizionali, timoroso che l'adozione di canoni
estetici occidentali potesse essere interpretata come un’indebita ripro-
posizione dello stile coloniale nella vita delle giovani comunita cristiane
[Bertuccioli, 1984].

3.2. Gli adattamenti liturgici nelle missioni
e lenciclica Mediator Dei (1947)

Non ce¢ dubbio che il crescente interesse del pontificato pacelliano per
le missioni - da rileggere in concomitanza con il fenomeno della deco-
lonizzazione del primo e secondo dopoguerra —* abbia influito anche

> «E un approccio culturale nuovo nei confronti delle popolazioni africane che
si coniuga, in parte, con quello della Santa Sede, che con Pio XII, sin dai primissimi
anni Cinquanta, aveva avvertito lesigenza di de-occidentalizzare il cristianesimo
per favorire prioritariamente lo sviluppo delle chiese locali» [Lecis, 2012, p. 195].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 203

sulle successive riforme in campo liturgico per la chiesa universale.
Cosi il 20 novembre 1947 nell’Enciclica Mediator Dei, Pio XII [1947,
pp- 521-595], pur ribadendo che «l'uso della lingua latina come vige
nella gran parte della chiesa, ¢ un chiaro e nobile segno di unita e un
efficace antidoto a ogni corruttela della pura dottrina», non poté igno-
rare il fatto che nelle missioni i sacramenti erano ormai amministrati
nella lingua parlata, e che fuori di esse si iniziava a celebrare leucaristia
in lingua vernacolare:

Cosi, non senza grande dolore, sappiamo che accade non soltanto in cose
di poca, ma anche di gravissima importanza; non manca, difatti, chi usa la
lingua volgare nella celebrazione del Sacrificio Eucaristico, chi trasferisce ad
altri tempi feste fissate gia per ponderate ragioni; chi esclude dai legittimi
libri della preghiera pubblica gli scritti del Vecchio Testamento, reputandoli
poco adatti ed opportuni per i nostri tempi. Luso della lingua latina come
vige nella gran parte della Chiesa, ¢ un chiaro e nobile segno di unita e un
efficace antidoto ad ogni corruttela della pura dottrina. In molti riti, peraltro,
I'uso della lingua volgare puo essere assai utile per il popolo, ma soltanto la
Sede Apostolica ha il potere di concederlo, e percio in questo campo nulla ¢
lecito fare senza il suo giudizio e la sua approvazione, perché, come abbiamo
detto, lordinamento della sacra Liturgia ¢ di sua esclusiva competenza.

Allo stesso modo nella Mediator Dei cé una presa di distanza da quanti
avrebbero voluto «ripristinare certi antichi riti» adducendo come moti-
vazione il fatto che «la Liturgia dellepoca antica e senza dubbio degna
di venerazione, ma un antico uso non ¢, a motivo soltanto della sua
antichita, il migliore sia in se stesso sia in relazione ai tempi posteriori
ed alle nuove condizioni», cosi vengono considerati rispettabili anche
«i riti liturgici pitl recenti, poiché sono sorti per influsso dello Spirito
Santo che ¢ con la Chiesa fino alla consumazione dei secoli», cio pose le
condizioni perché il 9 febbraio 1951, con il Decreto della Sacra Congre-
gazione dei Riti, si desse inizio alla riforma della Veglia pasquale e del
Rito della settimana santa [Braga, 2003].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



204 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

4. LA QUESTIONE DELLA LINGUA LITURGICA
NELLA FASE ANTEPREPARATORIA DEL VATICANO II

Al momento di promuovere un'indagine sulle urgenze della chiesa univer-
sale durante la fase antepreparatoria del Concilio Vaticano II, trail 1959 e
il 1960, il ricorso alla lingua vernacolare nella preghiera liturgica emerge
come un tema particolarmente sentito dalla maggior parte degli episco-
pati. In Europa si dimostrano maggiormente sensibili al tema lepiscopato
inglese, belga, francese, e quello tedesco,’ a cui si aggiunge quello svizzero,
irlandese, spagnolo, olandese, e polacco.* Oltre oceano si esprime favore-
volmente una parte dellepiscopato canadese e statunitense.> I maggiori
contributi verranno dall’America latina,’ dall’Asia,” e dall’Africa,® spesso
richiamandosi esplicitamente alla Mediator Dei. Nei vota si fa spesso rife-

3 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars 1: Europa: Anglia, Austria, Belgium, Dania, Finnia, Gallia, Gedanum, Germa-
nia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

4+ Ct. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 11:
Europa: Gibraltaria, Graecia, Helvetia, Hibernia, Hispania, Hollandia, Hungaria,
Islandia, Iugoslavia, Lettonia, Lucemburgum, Lusitania, Melita, Norvegia, Polo-
nia, Portus Herculis Monoeci, Suetia, Turchia Europaea, Citta del Vaticano, Typis
Polyglottis Vaticanis, 1960.

5 Ct. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars vi: America Septemtrionalis et Centralis, Citta del Vaticano, Typis Polyglot-
tis Vaticanis, 1960.

¢ Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars vii: America Meridionalis - Oceania, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vati-
canis, 1960.

7 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars 1v: Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

8 Ct. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano 1I apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars v: Africa, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 205

rimento alle traduzioni paraliturgiche dei Vangeli e delle Epistole, gia
ampiamente in uso nella chiesa romana sin dal sec. xv, con la stampa nel
1470 del primo lezionario plenario ad uso dei laici nelle lingue parlate.®

4.1. Luso delle lingue vernacolari nei vota dellepiscopato italiano

Tra lepiscopato italiano l'urgenza di ricorrere alla lingua vernacolare
nelle celebrazioni liturgiche non rivesti una particolare importanza,
come appare dai pochi vota, appena 16, apparsi negli Acta e documenta
della fase antepreparatoria del Vaticano II. Tra le poche voci la piu auto-
revole fu sicuramente quella di Giacomo Lercaro, arcivescovo cardinale
di Bologna, che si espresse in tal senso nel votum del 10 ottobre 1959:*

Secondo il principio enunciato da Papa Pio XII nell'Enciclica Mediator Dei
sulla natura non dogmatica della questione relativa alla lingua liturgica, sembra

o Epistolae et Evangelia [Italiano], Napoli(?) : Stamperia di Terentius (Pr 6748),
circa 1470 (?), 4°, 1sSTC No. ie00091200; Epistolae et Evangelia (Plenarium) [Tede-
sco], [Augsburg : Johann Bamler, circa 1473-76], {°, 1sTC No. ieooo72500; Epi-
stolae et Evangelia [Olandese], [Gouda : Gerard Leeu], 24 Maggio 1477, f°, 1sTC
No. ie00064700; Epistolae et Evangelia [Francese] Epitres et évangiles. Ed: Jean de
Vignay, [Paris o Francia Occidentale : n. pr., circa 1485], 1sTC No. ie00071950.

1° «¢) luxta principium enunciatum a Pio Papa XII f. r. in Encyclica Media-
tor Dei de non dogmatica natura quaestionis circa linguam liturgicam, utile vide-
tur si usui magis foveatur linguae vernaculae in iis sacrae Liturgiae partibus quae
populum immediate respiciunt. Nec enim latet quemquam latinae linguae stu-
dium in omnibus fere regionibus, in ipsisque humanisticis studiis magis ac magis
in diem decrevisse, ita ut ipsi cultiores homines latinam linguam ignorent aut illa
satis non calleant. Quae omnia, si vera sunt in nationibus neolatinis, magis magi-
sque verificantur in regionibus Asiae, Africae, Nord-Americae et Oceaniae. Vide-
tur etiam curandum ne quasi traditio authentica adsumatur quae reapse est super-
structura posterior vel corruptio traditionis: ita videtur dici posse de usu linguae
vulgaris, v. g. in parte didactica Missae, quae proprie ad instructionem fidelium
pertinet»; Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparando. Series I
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum.
Pars 11: Europa: Italia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 117.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



206 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

utile che l'uso della lingua volgare sia maggiormente incoraggiato in quelle
parti della sacra Liturgia che riguardano direttamente il popolo. Non ¢ infatti
un segreto che in quasi tutte le regioni, e negli stessi studi umanistici, lo studio
della lingua latina sia sempre di piti andato scomparendo, tanto che anche le
persone piu colte o ignorano la lingua latina o non la conoscono sufficiente-
mente bene. Tutto cio, se & vero nelle nazioni neo-latine, lo & sempre di piu
nelle regioni dell’Asia, dellAfrica, del Nord America e dellOceania. Sembra
inoltre necessario fare attenzione a non adottare una tradizione quasi auten-
tica che sia in realta una sovrastruttura posteriore o una corruzione della tra-
dizione: lo stesso sembra valere per 'uso della lingua volgare, ad esempio nella
parte didattica della Messa, che riguarda propriamente I'istruzione dei fedeli.

La questione per Lercaro non ¢ la traduzione in lingua vernacolare del
rito nella sua totalita quanto di quelle parti che riguardano l'assemblea,
un’impostazione che gli deriva dall'apostolato degli anni giovanili nella dio-
cesi di Genova.' Il richiamo alla Mediator Dei gli permette di asserire che
l'uso della lingua latina, o di qualsiasi altra lingua, in liturgia non ¢ materia
di fede, e quindi ¢ lecito procedere in un senso o in un altro, avendo come
fine ultimo la partecipazione del popolo al mistero celebrato, garanten-
done il pieno accesso alla parte «didattica della Messa». Sottolinea infine
I'impossibilita di considerare il latino una lingua capace di garantire una
certa continuita nella comprensione del rito dal momento che il suo studio

" A formare la sensibilita liturgica di Lercaro furono le prime esperienze di
apostolato nella diocesi di Genova: «Linsegnamento fece da sfondo ininterrotto
a numerose altre iniziative che lo videro protagonista insieme con altri espo-
nenti del clero genovese: il viI congresso eucaristico nazionale (Genova, 1923); la
nascita dell’Apostolato liturgico (1930) con la direzione di G. Moglia e la collabo-
razione, accanto al L., di giovani preti locali destinati poi a notevole fama (G. Siri,
E. Guano); il I congresso liturgico nazionale (Genova, 1934); 'insegnamento di
filosofia presso I'istituto Vittorino da Feltre (1926-27) e, soprattutto, quello di reli-
gione al liceo classico C. Colombo (1927-37). Linsegnamento in particolare offri
al L. lopportunita per una consuetudine con i giovani che si estese anche e soprat-
tutto al di fuori della scuola, ponendo le premesse per quello specifico interesse
per la catechesi che, insieme con la liturgia e con l'attenzione per i problemi sociali,
e prescindendo dai compiti di governo via via assunti, sarebbe rimasto nel tempo
come uno degli ambiti d'impegno a lui piti congeniali» [Batelli, 2005].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 207

era venuto meno anche tra le classi intellettuali del’'Occidente. Nel votum
del vescovo di Bergamo, Giuseppe Piazzi, del 3 settembre 1959 viene rile-
vata la necessita che i riti trovino una forma piu breve accanto all'invito
ad avere libri liturgici in lingua volgare che fossero tra loro uniformi:*

D) Sulla Liturgia

12. Molti riti siano ridotti a una forma piu breve, la quale, se prolungata
(come, ad esempio, i riti della consacrazione delle chiese, degli altari, delle
campane, la celebrazione stessa della Messa pontificale, ecc.), i fedeli facil-
mente la rifiutano o la sopportano con difficolta.

13. In tutta la Chiesa latina si pubblichino libri di preghiere e di inni dello
stesso genere e forma, mediante i quali i fedeli siano stimolati a comprendere,
seguire o compiere piu profondamente i riti; parimenti, per ciascun popolo o
nazione, ci sia una sola versione dei testi liturgici in lingua volgare, poiché cio
¢ stato concesso da legittima autorita.

Giuseppe Piazzi, che fu membro della Commissione preparatoria dei
vescovi e del governo delle diocesi,"? senza citarla direttamente ricon-
duce il suo discorso alla Mediator Dei, appellandosi al fatto che un adat-
tamento della lingua liturgica a quella parlata «¢ stato concesso da legit-
tima autorita». Nel votum del vescovo di Cremona, Dario Bolognini, del

2 «D) De Re liturgica. 12. Ad breviorem formam reducantur plures ritus quos,
cum diutius protrahantur (utiv. g. in ecclesiarum, altarium, campanarum consecra-
tione ritus, ipsaque Missae pontificalis celebratio etc.) fideles vel facile dedinant vel
aegre tolerant. 13. In universa Ecclesia latina, unius generis et formae libri precum
et cantus edantur, quibus fideles utique iuventur ad ritus penitius intellegendos,
sequendos vel agendas; pariter pro singulis populis seu nationibus una sit textuum
liturgicorum in vernaculam linguam versio, cum eadem a legitima auctoritate con-
cessa sit»; Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1
(Antepraeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 11:
Europa: Italia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 101.

'3 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano I, a cura
della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Citta del Vaticano, Tipogra-
fia Poliglotta Vaticana, 7 X11 1960, p. 46. Pontificie Commissioni preparatorie del Con-
cilio Ecumenico Vaticano II, ed. 11, a cura della Segreteria della Pontificia Commis-
sione Centrale, Citta del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25 X1 1961, p. 60.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



208 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

30 aprile 1960, 'uso della lingua volgare riguarda soprattutto la procla-
mazione della Sacra Scrittura nella messa:'

2. Definire la natura dell'ispirazione della Sacra Scrittura, 'inerranza dei Sacri
Libri e l'autorita divina della Chiesa nell'interpretarli. Incoraggiare i sacerdoti
e i fedeli alla lettura della Sacra Scrittura e comandare a tutti coloro che cele-
brano la Santa Messa in tutte le feste di precetto che, a meno che non siano
legittimamente impediti, leggano ai fedeli almeno il testo del Vangelo della
Santa Messa, tradotto in lingua volgare.

12. Aumentare l'uso della lingua volgare nel Rituale e nel Pontificale, ma in
modo tale che la lingua latina sia conservata nelle formule dei Sacramenti e
nel Canone della Santa Messa.

Dario Bolognini, che fu consultore della Commissione preparatoria
della disciplina dei sacramenti, non auspica un abbandono in toto della
lingua latina, tanto da volerla conservare nellamministrazione dei sacra-
menti e nel canone della messa.’> Di segno opposto ¢ il votum di Aurelio
Signora del 24 agosto 1959:*

4 «2. Definire S. Scripturae inspirationis naturam et Sacrorum inerrantiam
Librorum divinamque Ecclesiae auctoritatem in iisdem interpretandis. Hortari
sacerdotes et fideles ad lectionem Sacrae Scripturae et mandare cunctis S. Missam,
omnibus diebus festis de pracepto, celebrantibus ut saltem, nisi legitime impedian-
tur, fidelibus Evengelii S. Missae textum, in linguam vernaculam translatum, legant
... 12. In Rituali et Pontificali linguae vernaculae usum augere, eo tamen modo ut
lingua latina in formulis Sacramentorum et in S. Missae Canone retineatur»; Acta
et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Antepraepara-
toria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 111: Europa:
Italia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 240-241.

15 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano I, a cura
della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Citta del Vaticano, Tipogra-
fia Poliglotta Vaticana, 7 X11 1960, p. 78. Pontificie Commissioni preparatorie del Con-
cilio Ecumenico Vaticano II, ed. 11, a cura della Segreteria della Pontificia Commis-
sione Centrale, Citta del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25 X1 1961, p. 97.

¢ «In Sacramentis administrandis, quorum praestantissima natura et utili-
tas semper explicanda est, cum fons gratiae et vitae ipsa sint, immutatis servatis
formis, convenientia iam videtur postulare usum ubique linguae vernaculae»; Acta

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 209

Nelllamministrazione dei Sacramenti, la cui natura e utilita eccellentissime
devono sempre essere spiegate, poiché sono la fonte stessa della grazia e della
vita, pur conservandone le forme, I'appropriatezza sembra ormai esigere 'uso
della lingua volgare ovunque.

Aurelio Signora, che fu prima membro della Commissione prepara-
toria delle missioni'” e poi membro della Commissione «De Missioni-
bus»,'® si rende conto, allo stesso modo di Lercarco, che il latino non
puo piu assolvere al suo compito di lingua universale nella celebrazione
dei sacramenti dal momento che ¢ divenuto lostacolo maggiore alla loro
comprensione dei sacramenti stessi presso il popolo dei fedeli.

4.2. Luso delle lingue vernacolari nei vota dellepiscopato asiatico

Il missionario italiano del pIME (Pontificio Istituto Missioni Estere) Fer-
nando Guercilena, vescovo di Kengtung in Birmania (sedit 1955-1972),
nel suo votum del 18 agosto 1959 esprime la sua gratitudine verso la
Sede Apostolica che «ha fornito assistenza ad alcune Missioni affinché le
traduzioni di entrambi i Testamenti potessero essere effettuate in nuove
lingue».*® Di opinione contraria ¢ il gesuita Ignatius Philip Trigueros
Glennie, vescovo di Trincomalee in Sri Lanka (sedit 1947-1977), che nel

et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Antepraepara-
toria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 111: Europa:
Italia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 759.

7 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano II,
a cura della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Citta del Vaticano,
Tipografia Poliglotta Vaticana, 7 X11 1960, p. 113. Pontificie Commissioni prepara-
torie del Concilio Ecumenico Vaticano 11, ed. 11, a cura della Segreteria della Ponti-
ficia Commissione Centrale, Citta del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25
XI1961, p. 137.

8 Commissioni Conciliari, 1v ed., a cura della Segreteria Generale del Concilio,
Citta del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 17 1X 1965, p. 48.

9 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 20.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



210 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

votum del 19 agosto 1959, — pur riconoscendo che sempre con maggiore
insistenza «da piu parti si sente acclamare all'uso delle lingue volgari in
materia liturgica al posto del latino» -, difende l'antica lingua della chiesa,
che considera un vincolo di 'unita tra i credenti. Giustifica la sua posizio-
ne affermando che «quando si prega Dio con la lingua latina, le distin-
zioni nazionali scompaiono e tutti, indipendentemente da dove si trovino
nel mondo, offrono lo stesso Sacrificio con le stesse parole». A questo
scopo propone di intensificare lo studio della lingua latina nelle scuole.*
Di segno completamente opposto ¢ il votum di Dominic Senyemon
Fukahori, vescovo di Fokuka in Giappone (1944-1969), del 4 settembre
1959 nel quale chiede «per favorire l'adattamento della liturgia nelle mis-
sioni, maggiori facolta agli Ordinari delle Missioni riguardo all'introdu-
zione temporanea di nuovi riti», auspicando la compilazione di «un codice
su tutte le questioni liturgiche». Chiede in fine che «nei territori delle Mis-
sioni, vengano proibiti riti particolari di alcune Societa religiose, almeno
di fronte al popolo, perché i fedeli sono troppo stupiti dalla diversita di tali
riti e dubitano dell'unita della Chiesa».>

Il votum espresso dal cardinale Valerian Gracias, arcivescovo di
Bombay (sedit 1950-1978), del 17 agosto 1959, rimane una delle testi-
monianze pill importanti per comprendere 'impatto della chiesa pacel-
liana sulla liturgia in terra di missione:*

12. Le encicliche missionarie dei Santi Padri e le direttive impartite dalla Sacra
Congregazione per la Propagazione della Fede sottolineano in modo molto
efficace i principi delladattamento missionario o “acculturazione” Tuttavia,
molto di cio che riguarda la vita della Chiesa e l'apostolato nelle regioni di

20 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 53-54

>t Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 73-74

22 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 110-111.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 211

missione dipende da altre Sacre Congregazioni come la Suprema Sacra Con-
gregazione del Sant'Ufhzio e la Sacra Congregazione dei Riti. Queste Congre-
gazioni generalmente emanano leggi e impartiscono istruzioni per tutta la
Chiesa (almeno per il Rito Latino) e sembrano ignorare ampiamente i principi
dell'adattamento. Di conseguenza, nella pratica questo “adattamento” diventa
molto difficile, in molti casi impossibile, o viene attuato in modo “tollerante”
o segreto. E pertanto auspicabile che il Concilio consideri: a) Come si possa
ottenere un migliore coordinamento e una migliore collaborazione tra le varie
Congregazioni in merito alle questioni relative alle regioni di missione. b) La
possibilita di avere nelle Sacre congregazioni uomini di varie nazioni che cono-
scano bene il modo di pensare, di sentire e di agire dei vari popoli nelle missioni,
in modo che le direttive e i decreti delle Sacre congregazioni non impongano
nulla che sia contrario ai lodevoli costumi di questi popoli. ¢) Ed esaminare I'u-
tilita, anzi la necessita, di adattare nelle varie regioni, specialmente in Asia e in
Africa, riti, cerimonie e pratiche religiose al culto e ai costumi dei vari popoli,
affinché per una mera uniformita di quegli aspetti che risultano essere secon-
dari non vengano imposti a quei popoli per i quali risultano essere sgraditi o
sono da loro considerati meno adatti per I'uso religioso.

Francis Xavier Muthu Muthappa, vescovo di Coimbatore (sedit 1949-
1971), consultore assieme a Joseph-Albert Malula, Cipriano Vagaggini,
Johannes Hofinger, e Boniface Luykx della x Sottocomissione della Pon-
tificia Commissio de Sacra liturgia praeparatoria Concilii Vaticani II Com-
missione per l'adattamento della liturgia in terra di missione, nel votum
del primo settembre 1959, riconduce l'uso delle lingue vernacolari alla
partecipazione attiva del popolo ai misteri celebrati nella liturgia, richia-
mandosi alla Mediator Dei:*

E necessaria una legislazione piu pratica riguardo alla partecipazione dei
fedeli al culto divino, in particolare al Sacrificio della Santa Messa e allam-
ministrazione dei Sacramenti, secondo lo spirito dell'Enciclica Mediator Dei.
Nessuno puo ignorare che un maggiore beneficio per i fedeli deriverebbe da
una piu attiva partecipazione a questi misteri. Anche la questione dell'uso

*3 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-

praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 122-123.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



212 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

della lingua volgare potrebbe essere aftfrontata, in modo da trovare una solu-
zione definitiva e pratica.

Sul fatto che I'uso della lingua latina sia ormai divenuto un segno
divisivo e non pit di comunione tra i credenti, si esprime il verbita Frans
Simons, vescovo missionario di Indore (sedit 1952-1971), nel suo votum
del 25 agosto 1959:*

1. In Occidente e nel mondo, la lingua latina ha cessato di essere usata dagli stu-
diosi nell'insegnamento e nellapprendimento. La maggior parte dei libri teo-
logici ¢ scritta nelle lingue volgari. La maggior parte dei sacerdoti e dei vescovi
non parla correntemente il latino, perché raramente ha lopportunita di usarlo.

2. La lingua latina e piu causa di discordia che di concordia. Divide la Chiesa
latina dalle Chiese orientali e rende molto difficili da risolvere gli attriti e i
sospetti esistenti tra di esse ... La lingua latina divide la Chiesa latina dai pro-
testanti e dagli altri non cristiani. Conferisce alla Chiesa l'aspetto di “stra-
niera’, “occidentale”, “latina”

9. Introducendo le lingue volgari e altre cose adattate, sembra possibile abbat-
tere quel grande muro di divisione che ora esiste tra la Chiesa latina e le altre.

Il primo punto posto da Simons ¢ vicino al parere gia espresso da
Lercaro sull'inadeguatezza della lingua latina ad esprimere l'universa-
lita della chiesa, a cui il verbita aggiunge 'identificazione del latino con
loccidente, una considerazione tuttaltro che secondaria per una chiesa
che viveva nell'India post-coloniale. Interessante ¢ l'osservazione sto-
rica portata dal missionario fransaliano Eugene Louis D’Souza, arcive-
scovo di Nagpur (sedit 1951-1963), che per la riforma della pratica peni-
tenziale si richiama ad una non meglio specificata Collectio Rituum pro
Missionibus Indonesiae:*s

4 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 139-140.

> Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 178-179.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 213

I11. Sulla penitenza

Il rito dell’'assoluzione dovrebbe essere una forma dialogata, con il penitente
che risponde “Amen” alle preghiere del ministro, che dovrebbero essere reci-
tate in lingua volgare, se il penitente stesso ignora la lingua latina (coll. Col-
lectio Rit. Indon.).

Il processo di adattamento del rito latino in Indonesia, gia in atto dal
1922, assume un ruolo guida anche per la chiesa indiana. Il lungo cam-
mino compiuto dalle missioni in terra indonesiana nel Novecento risuona
nel votum del padre lazzarista Jan Antonius Klooster, vescovo di Surabaya
(sedit 1953-1982):2

5. I1 Sacrificio della Santa Messa

Poiché lTesperienza dimostra che la conoscenza della lingua latina ¢ sempre
stata riservata a un numero ristretto di persone, si faccia un uso piu ampio
della lingua vernacolare, affinché i fedeli possano partecipare attivamente all’a-
zione liturgica. Cosi, ad esempio: per I'«Asperges me»; per 'Epistola e il Van-
gelo, che siano letti subito in lingua vernacolare rivolti al popolo; per le pre-
ghiere di supplica allOffertorio, da introdurre con il permesso della Santa Sede.

Non vi & pero motivo perché la lingua vernacolare venga usata in tutte le
parti della Santa Messa, poiché spesso nei libri di preghiere al testo latino
¢ affiancata la traduzione. Inoltre, I'uso della lingua latina nei versetti e nelle
risposte brevi, come nel Prefazio, che sono conosciute da tutti, manifesta
bene il carattere sovranazionale della Chiesa di Cristo in Indonesia, che si
esprime in molte lingue.

Inizio della Messa: la Messa cominci direttamente dall'Introito, come nella
Veglia Pasquale, e siano soppresse le preghiere ai piedi dell’altare.

Pericopi: siano proclamate subito in lingua vernacolare rivolte al popolo.

Offertorio: Si permetta che all'«Oremus» siano aggiunte preghiere di sup-
plica, costruite nello stile delle litanie, come avveniva nell'antica preghiera
dei fedeli. Si favorisca la partecipazione dei fedeli allofferta.

26 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 258-259.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



214 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

Fine della Messa: La Messa si concluda con la benedizione del celebrante e si
ometta I'ultimo Vangelo, come avviene nella Settimana Santa.

Dopo la Messa: Le preghiere dopo la Messa siano soppresse e al loro posto si
recitino preghiere di supplica all'Offertorio.

6. Rituale

Il Rituale, gia tradotto in lingua indonesiana a beneficio delle missioni in Indo-
nesia, si spera porti molti frutti, poiché il testo puo ora essere compreso non
solo dai fedeli presenti, ma anche dai maestri e da altri non cattolici invitati,
che partecipano alle solennita liturgiche, come le benedizioni scolastiche, ecc.

8. Lingua da usare in Concilio

Si adottino lingue moderne, che vengano immediatamente tradotte, come ¢
consuetudine nelle assemblee internazionali.

Lopera di adattamento della liturgia latina nella chiesa indonesiana
passa attraverso l'attenzione che i missionari posero alla pluralita di lingue
che incontrarono nell'annunciare del Vangelo in quella terra, divenendo
una chiesa capace di far sue la moltitudine di lingue, «quae multis linguis
floret», nella quale si esprimono le comunita dei credenti.”” Lesperienza
indonesiana si propone cosi come una delle piu strutturate in Asia, tanto da
avere gia un rituale in lingua corrente, e un rito della penitenza dialogato,
al quale si richiama Eugene Louis D’Souza nel suo votum. Altri vescovi
missionari si espressero in favore dell'uso delle lingue moderne al Conci-
lio, ponendo come misure da paragone le assemblee internazionali (ONU).

*7 «Following the initial introduction of prayers in the Manggarai language, mis-
sionaries identified the need to adapt songs for official Eucharistic celebrations and
community worship. The objective was to ensure that the Church liturgy resona-
ted with the local population. Consequently, the initial effort involved translating
Latin hymns into Manggarai. In 1922, two hymns, “To Love Mary” and “Asper-
ges’, were translated into Manggarai. The first hymn, a praise to Mary, was typi-
cally sung before or after the Eucharistic celebration or during devotions to Mary
outside the Eucharist. The second hymn was sung during the Eucharistic celebra-
tion, during which the priest sprinkled water on the congregation as a symbol of
cleansing.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 215

Espressione significativa della riflessione intorno all'adattamento litur-
gico nella chiesa indiana ¢ il votum del 24 agosto 1959 che riporta, in

The translation of these initial hymns garnered considerable attention and
sympathy from the local population. As a result, efforts to translate Latin Church
hymns continued, led by missionaries in collaboration with religious teachers and
local community leaders.

In 1936, elementary school teacher P. Manti composed the first song in this vein,
“Doing koé Ga” [Realise] and “Kristus Moriga” [Christus Lord]. It involved repla-
cing the lyrics and context of traditional songs with new, religiously themed content,
while retaining the original tone, rhythm and musical style. This marked the begin-
ning of the transformation of traditional songs into Church hymns. The original ver-
sion of “Doing koé Ga” was a joyful song about visiting one’s hometown, which was
transformed into a song of repentance for Church use. Similarly, “Kristus Moriga”,
[Christ the Lord] initially a war song to motivate soldiers, was recontextualised as a
hymn about Christ’s.

The acceptance of these initial hymns inspired Willem van Bekkum, the Vicar
Apostolic, to further encourage local people (mostly teachers) to adapt additional
traditional songs for Church use. Between 1937 and 1942, local composers created
14 hymns: four in 1937, two in 1938, four in 1939, three in 1940 and one in 1942.
By 1941, these adapted hymns, along with translated Latin hymns, were compiled
and distributed in a simple stencil form, enabling their use across several parishes
and stations.

Between 1942 and 1945, European missionaries were detained by the Japa-
nese army in Sulawesi, which halted the creation of Manggarai songs. It was not
until 1946, with the return of the missionaries to West Flores, that the creation of
new songs resumed, with three songs being produced that year, followed by two
more in 1949. In 1947, this collection of songs was printed for the first time at
the Arnoldus Ende printing house, one of the oldest printing establishments in
Indonesia owned by the Verbum Societa Divini order. The songbook, entitled Déré
Serani [Christian Songs], became the first church songbook in regional languages
within the Indonesian church, setting a precedent for liturgical inculturation in
other regions of Indonesia. By 1954, under the coordination of missionary Willem
van Bekkum, local teachers had translated 77 hymns. From 1953 to 1962, a pro-
lific period ensued, during which 49 new local songs were adapted and created as
Church songs. In 1954, Déré Serani was reprinted, now featuring 94 songs, inclu-
ding 77 translated songs and 17 original Manggarai songs. This achievement was
largely attributed to the efforts of Wilhelmus van Bekkum, who became the first
Bishop of Manggarai in 1961. He also pioneered the “misa kaba” [buffalo mass],

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



216 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

un unico documento, il parere di nove vescovi.”® Si tratta di Joseph Atti-
petty, arcivescovo di Verapoly (sedit 1934-1970), il carmelitano belga Vin-
cent Victor Dereere, arcivescovo di Trivandrum (sedit 1937-1966), Peter
Bernard Pereira, vescovo ausiliare di Trivandrum, Jerome M. Fernandez
vescovo di Quilon (sedit 1937-1978), il gesuita Thomas Roch Agniswa-
mi, vescovo di Kottar (sedit 1939-1970), il carmelitano Juan Ambrosio
Abasolo y Lecue, vescovo di Vijayapuram (sedit 1949-1971), Alexander
Edezath, vescovo di Cochin (sedit 1952-1975), Michael Arattukulam,
vescovo di Alleppey (sedit 1952-1984), e Paul Lenthaparampil, ammini-
stratore apostolico di Calicut, i quali attenti a che fosse salvaguardata 'u-
nita del rito latino, esprimono il proprio parere positivo a che la chiesa
indiana possa recuperare linguaggi propri delle tradizioni locali:*

III. Questioni di adattamento liturgico

La Chiesa di Cristo, che la Sacra Scrittura annuncia destinata a comprendere
nel suo abbraccio tutti i popoli e tutte le genti, negli ultimi secoli ha accolto
alla fede nuove regioni. Cio ¢ avvenuto in modo particolare in Asia e in Africa.
Riteniamo pertanto ottima cosa che, meditando e valorizzando i monumenti
dell’antica sapienza di questi popoli, come pure i loro costumi e riti presenti,

a mass integrated with a buffalo slaughtering ceremony during harvest thanksgi-
ving. Bishop van Bekkum actively encouraged local artists to continue creating
new songs.

In 1960, the Liturgical Commission of the Ruteng Vicariate published a book
containing 52 original Manggarai Church songs created by 24 local artists, titled
Déré Serani II, printed by the Arnoldus Ende printing house. By 1963, the third
edition of Déré Serani was published, combining the first two series and additio-
nal new songs, totalling 180 songs, including 96 original songs and 84 translated
songs. This period coincided with the Second Vatican Council, where Mgr. Van
Bekkum played a significant role, exemplifying the importance of incorporating
local culture into the Church’s liturgy» [Widyawati, Lon e Midun, 2025].

>8 Per la storia degli adattamenti liturgici nella chiesa indiana prima e dopo
il Vaticano II cf. Liturgical Renewal in India. Before and After the Second Vatican
Council, Bangalore, Asian Trading Corporation, 2004.

» Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series 1 (Ante-
praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 220-221.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 217

la nostra religione venga proposta mediante una conveniente adattazione per
quanto riguarda i riti, le cerimonie e il metodo di esposizione.

Vi sono molti, tuttavia, che, eccessivamente affascinati dalla meravigliosa
sapienza dei Greci e dei Latini e dal progresso della cosiddetta cultura occi-
dentale, giungono a respingere o a ignorare la cultura, i costumi e la menta-
lita di altri popoli, quando annunciano il Vangelo e trasmettono I'insegna-
mento e la vita della religione.

Ma per disposizione di Dio, in tutte le culture vi sono elementi buoni e
valori eminenti. Come i primi cristiani seppero trovare ricchezze nelle opere
dei classici greci e latini, cosi i popoli dell'India, della Cina, del Giappone e di
altre nazioni del nostro tempo potranno piu facilmente percepire e valo-
rizzare, nelle loro tradizioni e nei loro monumenti, ci6 che li apre a Dio, li
conduce a riconoscere il suo Figlio Unigenito e ad abbracciare la Chiesa da
Lui fondata. Spinti dunque dalla necessita di aprire le porte della Chiesa di
Cristo a questi popoli dell’Asia e dell’Africa, pensiamo che si debbano intro-
durre alcuni adattamenti:

1. Per quanto riguarda la formazione scientifica ed ecclesiastica dei candidati
al sacerdozio

Soprattutto per coloro che diventeranno predicatori del Vangelo in queste
regioni, l'antica sapienza dei nostri avi potra essere un'utile aurora del Van-
gelo, se i sacerdoti sapranno trarre da essa argomenti riguardanti Dio, crea-
tore e ordinatore di tutte le cose, i diritti e i doveri, e cosi via. E stato giusta-
mente osservato da alcuni autori che, in questo tipo di adattamento, occorre
procedere con cautela, perché vi ¢ il pericolo del relativismo dogmatico,
se il sistema approvato dalla Chiesa e proposto come filosofia perenne venisse
rigettato come qualcosa di occidentale.

a) Occorre dunque distinguere il vero dal falso, lessenziale dall'accidentale, il
certo dal discutibile.

b) E la religione di Cristo deve essere proposta in un modo che sia coerente
con il carattere e la fisionomia dei popoli.

2. Per quanto riguarda i riti

Sebbene il rito latino presenti un valore universale, e I'unita del rito latino
debba essere conservata anche nelle missioni in qualunque rinnovamento
liturgico, riteniamo tuttavia che si debba promuovere 'uso della lingua ver-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



218 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

nacolare nei rituali per Tamministrazione dei sacramenti. Tuttavia, pensiamo
che la forma di ciascun sacramento debba sempre essere pronunciata in lingua
latina. Cammissione della lingua vernacolare nel Messale romano potrebbe
infatti dare occasione alla moltiplicazione dei riti. Se si ritiene opportuno
l'uso della lingua vernacolare in alcune Messe, cid non avvenga tuttavia nelle
Messe lette privatamente, che il sacerdote celebra senza la presenza dei fedeli.

Lazione missionaria in Africa, in Cina, e in India, durante la deco-
lonizzazione, rappresenta un modello da comprendere e studiare per
capire come attuare un adattamento liturgico che tenga conto della pro-
pria storia culturale, per recuperare tutti quegli elementi della tradizione
locale che non vadano contro I'unita del rito latino e contro la dottrina
della chiesa.

Il missionario del pIME Giuseppe Maggi, vescovo di Hanzhong in
Cina (sedit 1949-1963), nel suo votum riferisce di un'ulteriore pratica
quella della messa dialogata, che come nel caso della penitenza nella
chiesa indonesiana, apre la prassi liturgica maggiormente adottata dai
missionari [Abega, 1978; Magesa, 2004; Orobator, 2013; Foster, 2019,

pp- 95-192]:3°

2. Ritengo altresi da condannare quel «xmovimento», comunemente chia-
mato «concelebrazione da parte dei fedeli con il sacerdote nel sacrificio della
Messa», che gia & stato riprovato dal Sommo Pontefice Pio XII.

Infatti, la partecipazione dei fedeli alla celebrazione della Messa puo essere
promossa, ad esempio, tramite Messe dialogate, la lettura in lingua vernaco-
lare delle parti mobili, lofferta dei materiali utilizzati nel sacrificio (ostie, vino,
incenso, olio, candele), come gia avviene lodabilmente in molte parrocchie.

Maggi riporta una convinzione diffusa nelle chiese missionarie se-
condo la quale i fedeli laici, nella messa, fossero co-celebranti, una
posizione contro la quale si espresse chiaramente Pio XII nellenciclica
Mediator Dei (1947). Tale «movimento», nato nelle chiese missionarie,

3° Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano 11 apparando. Series 1 (Ante-

praeparatoria). Volumen 11: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars 1v:
Asia, Citta del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 489.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 219

voleva rispondere ad un problema che sarebbe diventato anche della
chiesa in Occidente, quello cioe della partecipazione attiva dell'assem-
blea nella liturgia.

BIBLIOGRAFIA CITATA

Abega, P. [1978]: «Liturgical Adaptation», in Christianity in Independent
Africa, ed. Edward W. Fasholé-Luke, London, Rex Collings, pp. 597-605.

Agostino, Marc [2014]: «Elites catholiques et crises: le cas de la décolonisation
(1945-1975). Tentative d'approche», in Elites et crises du xvie au xxIe siécle.
Europe et Outre-mer, eds. Laurent Coste e Sylvie Guillaume, Paris, Armand
Colin, pp. 283-290. https://doi.org/10.3917/arco.cost.2014.01.0283

Battelli, Giuseppe [1996]: «Pio XI e le chiese non occidentali. La questione
dell'universalita del cattolicesimo», in Achille Ratti pape Pie XI. Actes du
colloque de Rome (15-18 mars 1989) organisé par I'Ecole francaise de Rome
en collaboration avec I’'Université de Lille 111 - Greco n° 2 du cNRS, I'Univer-
sita degli studi di Milano, I'Universita degli studi di Roma - La Sapienza, la
Biblioteca Ambrosiana, (Publications de I'Ecole Francaise de Rome, 223),
Rome, Ecole Francaise de Rome, 1996, pp. 735-761.

Battelli, Giuseppe [2005]: «Lercaro, Giacomo», in Dizionario Biografico degli
Italiani, vol. 64, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/enci-
clopedia/giacomo-lercaro_%28Dizionario-Biografico%29/>, [accesso: 9
giugno 2025].

Bertuccioli, Giuliano [1984]: «Costantini, Celso», in Dizionario Biografico
degli Italiani, vol. 30, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/
enciclopedia/celso-costantini_(Dizionario-Biografico)/>, [accesso: 24
aprile 2025].

Braga, Carlo [2003]: La riforma liturgica di Pio X1I: La “Memoria sulla riforma
liturgica”, Roma, Edizioni Liturgiche.

Canonico, Marco [2024]: «Chiesa cattolica e fascismo nella prospettiva dei
Patti Lateranensi», in Cattolicesimo e azione politica, eds. Ilaria Zuanazzi
e Davide Dimodungo, Torino, Accademia University Press, pp. 55-69,
https://doi.org/10.4000/12ij8

Ceci, Lucia [2005]: «Chiesa e questione coloniale. Guerra e missione nell'im-
presa d’Etiopia», in Chiesa e guerra. Dalla «benedizione delle armi» alla

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



220 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

«Pacem in terris», eds. Riccardo Bottoni e Mimmo Franzinelli, Bologna, il
Mulino, pp. 321-356.

Ceci, Lucia [2007]: «La mancata lettera di Pio XI a Mussolini per fermare
laggressione all’Etiopia», Studi storici, 3, pp. 817-84o0.

De Giuseppe, Massimo [2011]: «Orizzonti missionari, coloniali, terzomon-
disti», in Cristiani d’Italia, disponibile sul sito web: <https://www.trec-
cani.it/enciclopedia/orizzonti-missionari-coloniali-terzomondisti_(Cri-
stiani-d’ITtalia)/>, [accesso: 24 aprile 2025].

De Medeiros, Franc¢ois [1990]: «Verso una Chiesa planetaria. Dalle missioni
a un cristianesimo universale», in Chiesa e papato nel mondo contempo-
raneo, eds. Giuseppe Alberigo e Andrea Riccardi, Laterza, Roma-Bari,
pPp- 419-483.

Deplano, Valeria [2012]: «La fabbrica del consenso coloniale: la stampa colo-
niale tra stato totalitario e eta dell'Tmpero», Studi e Ricerche, 5, pp. 155-173.

Forno, Mauro [2017]: La cultura degli altri. Il mondo delle missioni e la deco-
lonizzazione, Roma, Carocci.

Foster, Elizabeth A. [2019]: African Catholic: Decolonization and the Tran-
sformation of the Church, Cambridge (ma), Harvard University Press.

Giovagnoli, Agostino [1984]: «Pio XII e la decolonizzazione», in Pio XII,
ed. Andrea Riccardi, Laterza, Roma-Bari, 1984, pp. 179-209.

Giovagnoli, Agostino [2006]: «LAfrica nella “geopolitica” di Pio XI», Italia
contemporanea, 245, pp. 567-577.

La Pira, Giorgio [2019]: «Sotto I'unica legge di Dio», in Principi contro i tota-
litarismi e rifondazione costituzionale, ed. Ugo De Siervo, Edizione Nazio-
nale delle Opere di Giorgio La Pira, vol. 111, Firenze, Firenze University
Press, XXXIV-XXXV, pp. 47-50.

Laurenti Magesa [2004]: Anatomy of Inculturation: Transforming the Church
in Africa, Maryknoll (n.v.), Orbis.

Leclercq, Jean [1978]: «Liturgia», in Enciclopedia del Novecento, disponibile
sul sito web: <https://www.treccani.it/enciclopedia/liturgia_(Enciclope-
dia-del-Novecento)/>, [accesso: 24 aprile 2025].

Leclercq, Jean [1993]: Di grazia in grazia: memorie, Milano, Jaca Book.

Lecis, Luca [2012]: «Tra Europa e Africa. La mancata politica mediterranea
italiana», Studi e Ricerche, 5, pp. 191-197.

Mackinlay, Elizabeth [2019]: «Decolonization and Applied Ethnomusico-
logy: “Story-ing” the Personal-Political-Possible in Our Work», in De-Co-
lonization, Heritage, and Advocacy. An Oxford Handbook of Applied Ethno-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA E DELLE ARTI 221

musicology, eds. Svanibor Pettan e Jeft Todd Titon, vol. 2, Oxford, Oxford
University Press.

Orobator, Agbonkhianmeghe E. [2013]: «"After all, Africa is largely a nonli-
terate Continent”: The reception of Vatican II in Africa», Theological Stu-
dies, 74, pp. 284-301, https://doi.org/10.1177/004056391307400202

Pavan, Ilaria [2006]: «Prime note su razzismo e diritto in Italia. Lesperienza
della rivista “Il Diritto razzista” (1939-1942)», in Culture e liberta. Studi di
storia in onore di Roberto Vivarelli, eds. Daniele Menozzi, Roberto Pertici
e Mauro Moretti, Pisa, Edizioni della Normale, pp. 371-418.

Pioppi, Carlo [2012]: «Tra ricostruzione e Guerra Fredda: Pio XII, il mondo
e la Chiesa dal 1945 al 1958», Studia et Documenta, 15, pp. 11-36.

Pius PP. XII [1939]: Litt. enc. Summi pontificatus de summi pontificatus munere,
AAS 31, pp. 413-453. Versione italiana: AAS 31(1939), pp. 454-480.

Pius PP. XII [1947]: Litterae enc.: de sacra liturgia, AAS 39, pp. 521-595.

Rota, Giovanni [2007]: «Il filosofo Gentile e le leggi razziali», Rivista di Storia
della Filosofia 62/2, pp. 265-300.

Sasso, Gennaro [2000]: «Gentile, Giovanni», in Dizionario Biografico degli Ita-
liani, vol. 53, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/enciclope-
dia/giovanni-gentile_(Dizionario-Biografico)/>, [accesso: 5 marzo 2025].

Scoppola, Pietro [1996]: «La storiografia italiana sul pontificato di Pio XI»,
in Achille Ratti pape Pie X1. Actes du colloque de Rome (15-18 mars 1989)
organisé par I'Ecole francaise de Rome en collaboration avec I'Université de
Lille 111 - Greco n° 2 du cNRrs, I'Universita degli studi di Milano, I'Univer-
sita degli studi di Roma - «La Sapienza», la Biblioteca Ambrosiana, Rome,
Ecole Francaise de Rome, pp. 181-193.

Sebastian, J. Jayakiran [2022], «Christian Mission and Postcolonialism:
Re-Reading the Bible, the Theology, and the Call», in The Oxford Hand-
book of Mission Studies, eds. Kirsteen Kim e Alison Fitchett-Climenhaga,
Oxford, Oxford University Press, pp. 348-364. https://doi.org/10.1093/
oxfordhb/9780198831723.013.21

Sgambati, Valeria [2014]: «Il processo di decolonizzazione», in Storia della
civilta europea a cura di Umberto Eco, disponibile sul sito web: <https://
www.treccani.it/enciclopedia/il-processo-di-decolonizzazione_(Sto-
ria-della-civilta-europea-a-cura-di-Umberto-Eco)/>, [accesso: 24 aprile
2025].

Thomas, Martin y Andrew S. Thompson [2017]: «Rethinking Decolonization:
A New Research Agenda for the Twenty-First Century», in The Oxford

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



222 CLAUDIO UBALDO CORTONI OSB CAM

Handbook of the Ends of Empire, eds. Martin Thomas e Andrew S. Thomp-
son, Oxford, Oxford University Press.

Widyawati, Fransiska, Yohanes S. Lon, Hendrikus Midun [2025]: «Mission
and inculturation: Preserving local language and culture in the Indone-
sian Church», HTs Teologiese Studies/ Theological Studies 81(1), https://doi.
org/10.4102/hts.v81i1.10516

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



