
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

DECOLONIZZAZIONE DELLA LITURGIA 
E DELLE ARTI NELLE MISSIONI (1939-1968)

Claudio Ubaldo Cortoni osb cam
Pontificio Istituto Liturgico - Roma

c.u.cortoni@anselmianum.com

cita recomendada: Claudio Ubaldo Cortoni, «Decolonizzazione della litur-
gia e delle arti nelle missioni (1939-1968)», Nuevas de Indias. Anuario del ceac, x 
(2025), pp. 189-222.
doi: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.135

Recepción: 13 de octubre de 2025 / Aceptación: 11 de noviembre de 2025

sintesi
Nel processo di decolonizzazione avvenuto nel xx secolo, un ambito che è stato 
poco studiato è come ha influenzato il processo nei territori di missione. In  
questo articolo si studia l’impatto della decolonizzazione, studiando il periodo 
che va dal pontificato di Pio XII al Concilio Vaticano II.

parole chiave
liturgia, decolonizzazione, Concilio Vaticano II, Pio XII, missioni.

resumen
Título en español: Descolonización de la liturgia y las artes en las misiones (1939-1968).
En el proceso de descolonización del siglo xx, uno de los ámbitos menos estudia-
dos es el impacto que tuvo en los territorios de misión. En este artículo se estu- 
dia cómo afectó la descolonización, estudiando el período que abarca desde el 
pontificado de Pío XII hasta el Concilio Vaticano II.

palabras clave
liturgia, descolonización, Concilio Vaticano II, Pío XII, misiones.

ISSN: 2462-7291

Universitat Autònoma de Barcelona



claudio ubaldo cortoni osb cam190

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

abstract
English title: Decolonisation of liturgy and the arts in the missions (1939-1968)
In the process of decolonisation that took place in the 20th century, one area that 
has been little studied is how it affected mission territories. This article examines 
how decolonisation affected these territories, studying the period from the pontif-
icate of Pius XII to the Second Vatican Council.

keywords
liturgy, decolonisation, Second Vatican Council, Pius XII, missions

Il tema della decolonizzazione sembra non poter essere più confinato 
al solo studio del «processo storico attraverso cui raggiungono l’indi-
pendenza, tra la fine degli anni Quaranta e gli inizi degli anni Settanta 

del xx secolo, la totalità dei possedimenti coloniali europei, in Africa e in 
Asia» [Sgambati, 2014; Forno, 2017, pp. 32-74], ma interroga su più piani 
la ricerca antropologica che vede nella scoperta delle culture indigene la 
possibilità di recuperare la propria identità per quei gruppi sociali maggior-
mente interessati dal processo di globalizzazione [Thomas y Thompson, 
2017, pp. 1-26; Mackinlay, 2019, pp. 379-397]. Se si associa poi il tema del- 
la decolonizzazione all’azione missionaria della chiesa, che dalla fine della  
Grande Guerra allo scoppio del secondo conflitto mondiale ripensò le sue 
forme, – tanto da avviare quel processo di adattamento della liturgia alla 
cultura locale dei paesi interessati dalla fine del potere coloniale –, è anche 
possibile comprendere come il pontificato pacelliano possa aver aperto la 
strada ad un rinnovamento liturgico che al Vaticano II ha trovato la sua 
piena sintesi [cf. De Giuseppe, 2011; Sebastian, 2022, pp. 348-364].

1. decolonizzare la liturgia: la chiesa 
riflette sulla lezione del «secolo breve»

Jean Leclercq [1978] a tredici anni dal varo della riforma liturgica pro-
mossa del Vaticano ii riflette sulla necessità che la chiesa arrivi «a una 
decolonizzazione della liturgia e delle arti»:



decolonizzazione della liturgia e delle arti 191

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

La Chiesa cattolica acquisisce, per cosi dire, nuove frontiere o, più esatta-
mente, non ha più frontiere. Rifiuta ormai di presentarsi, ovunque e in tutti i 
settori, nella forma della cristianità latina occidentale: la scomparsa del latino 
come lingua liturgica imposta ovunque è il simbolo della disoccidentalizza-
zione della Chiesa. Ne consegue che le forme artistiche del culto sono sempre 
più differenziate, senza alcun pregiudizio per l’unità di fede e di sacramenti 
che esiste fra tutti i cattolici e che si auspica possa instaurarsi fra tutti i cri-
stiani. Di fatto la cristianizzazione delle zone non occidentali del mondo ha 
coinciso con la loro colonizzazione: bisogna quindi procedere ora a una deco-
lonizzazione della liturgia e delle arti dalle quali essa attinge le proprie forme 
di espressione. Primo presupposto di questa impresa è la libertà, di cui il car-
dinale Montini, prima di diventare papa Paolo VI, parlava in questi termini 
ad alcuni artisti milanesi: «Noi non pretendiamo da voi una determinata tra-
dizione, né uno stile piuttosto che un altro: non siete tenuti a osservare pro-
porzioni definite o talune forme convenzionali ... Ispiratevi a una cultura e a 
una spiritualità autenticamente cristiane, e poi fate quel che volete».

Quando nel 1978 viene chiesto a Leclercq di compilare la voce «litur-
gia» per l’Enciclopedia del Novecento si trova nella piena maturità del 
suo lungo percorso di ricerca nel campo della teologia monastica, che lo 
ha portato ad incontrare diverse realtà socio-culturali nei paesi dove il 
monachesimo missionario stava cercando vie nuove per radicarsi, e allo 
stesso tempo ricordava bene il dibattito nato nella chiesa del Novecento 
per separare l’opera missionaria dalla politica delle potenze coloniali 
[Leclercq, 1993, pp. 32-36 e 109-176]. L’idea di «decolonizzare della litur-
gia e della arti» era già stata espressa molti anni prima da Celso Costan-
tini nella sua opera più nota l’Arte cristiana nelle missioni, pubblicata nel 
1940, e frutto del suo lungo impegno nelle missioni in Estremo Oriente 
(1919-1933) [cf. Beruccioli, 1984]. Il contesto nel quale si muove Costan-
tini è quello della chiesa pacelliana che tenta di rinnovare la spinta mis-
sionaria in un quadro socio politico che dapprima vede mutare l’opinione 
pubblica rispetto la politica coloniale occidentale, e in seguito è segnato 
dall’avvio della decolonizzazione dell’Asia e dell’Africa. È a partire dagli 
anni ‘40 infatti che venne autorizzata dal S. Uffizio, su richiesta di Pro-
paganda Fide, la traduzione dei rituali per i sacramenti nella lingua par-
lata in Oriente (9 maggio 1942), estesa poi al messale (12 aprile 1949), 



claudio ubaldo cortoni osb cam192

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tutto negli stessi anni durante i quali venne istituita la gerarchia in Cina 
(11 aprile 1946). A ciò si lega anche la nuova missione educativa affi-
data al Collegio di S. Pietro apostolo, che secondo le indicazioni di Celso 
Costantini, venne ripensato per ospitare il clero indigeno appena ordi-
nato, per curarne l’aggiornamento, e non solo per dare una prima for-
mazione ai seminaristi provenienti dai paesi asiatici (29 giugno 1948). 
Ancora meno nota è l’influenza che gli adattamenti liturgici nella chiesa 
di Asia e Africa, e in generale delle chiese nelle missioni, negli anni ‘40 
ebbero sul processo di rinnovamento della chiesa europea tra il 1951 
(riforma della Veglia pasquale) e il 1968 (presentazione dell’Anaphore 
Africaine ad una commissione ristretta di membri del Consilium ad exse-
quendam Constitutionem de Sacra Liturgia).

2. l’approccio “africanista” di pio xi 
e la politica coloniale dell’italia fascista 

Al centro di questo nuovo capitolo della storia delle missioni nella chiesa 
c’è la guerra d’Etiopia (nota anche come campagna d’Etiopia) che si svolse 
tra il 3 ottobre 1935 e il 5 maggio 1936, verso la quale Pio XI mostrò un 
atteggiamento ambivalente, alla ricerca di difficili equilibri con il governo 
fascista [Scoppola, 1996, p. 189]:

Dopo la “riconciliazione” del settembre ‘31 e nonostante il clima di collabo-
razione negli anni successivi, specie in occasione della guerra etiopica e della 
guerra di Spagna, non venne meno la diffidenza della Chiesa nei confronti del 
regime fascista: di fatto vennero progressivamente rafforzate le strutture dell’A-
zione cattolica, dell’altro strumento cioè rispetto a quello concordatario cui il 
disegno di ricristianizzazione di Pio XI era affidato.

Lo scontro tra chiesa e stato fascista del 1931 ebbe come causa lo scio-
glimento d’autorità di molte sezioni dell’Azione cattolica, accusata dalle 
colonne del periodico Lavoro fascista di attività politica e sindacale, a 
cui Pio XI risponde con l’emanazione dell’enciclica Non abbiamo biso-
gno del 21 giugno 1931. La frattura venne ricomposta il 2 settembre 1931 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 193

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

quando le parti trovarono un nuovo accordo, il cui risultato fu l’appro-
vazione, il 30 dicembre 1931, di un nuovo statuto dell’Azione cattolica 
nel quale venivano precisate le finalità esclusivamente religiose, morali e 
culturali dell’associazione cattolica [cf. Canonico, 2024, pp. 67-68]. Pur 
nella critica al regime Pio XI cercò di mantenere intatto quanto la chiesa 
aveva ottenuto con il Concordato del ‘39, avendo riposto nella politica 
concordataria la speranza di vedere ricristianizzato l’occidente. Lo stesso 
atteggiamento guidò il pontefice nel rinnovato interesse che nutriva per 
la spinta missionaria della chiesa [Giovagnoli, 2006, p. 567]:

Come ha sottolineato Giovanni XXIII, uno degli interpreti più acuti del pon-
tificato di Achille Ratti, proprio nei primi anni venti ha avuto inizio un’in-
tensa ripresa dell’impegno missionario cattolico nel mondo, stimolato anche 
dalla percezione – seppure iniziale – di un declino della fede in terre di 
“antica cristianità”, e cioè in Europa. In questo contesto, Pio XI ha guardato 
all’Africa, sulla base della prospettiva postcoloniale già adottata in Cina da 
Benedetto XV [Maximum illud del 1919] e di un approccio scientifico “afri-
canista”, abbandonando gradualmente il tradizionale senso della superiorità 
europea. Si colloca in tale contesto l’atteggiamento critico assunto da questo 
papa nei confronti della guerra fascista in Etiopia, sebbene l’espressione pub-
blica del suo dissenso sia rimasta piuttosto circoscritta.

L’interesse di Pio XI per le missioni in Africa, – la cui azione veniva 
riconsiderata a partire dagli esiti della politica postcoloniale, tanto da far 
pensare all’«approccio scientifico “africanista”» come ad un timido ten-
tativo di adattare l’opera evangelizzatrice alle culture indigene –, era gui-
dato dalla personale constatazione di un lento ma progressivo declino 
della «antica cristianità», al quale aveva cercato di dare un rimedio attra-
verso la politica concordataria dalla fine degli anni ‘20. L’atteggiamento 
di Pio XI verso le culture altre, nel rispetto di quanto poteva essere inte-
grato nella vita della chiesa in missione, divenne una questione inelu-
dibile con il processo di decolonizzazione che interessò il pontificato 
pacelliano e la chiesa del Vaticano II, tutto ciò non senza crisi interne 
(1945-1975) [Agostino, 2014, pp. 283-290].



claudio ubaldo cortoni osb cam194

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

2.1. Le origini di un pensiero: Chiesa e colonialismo 
dell’Italia fascista nei ricordi di Jean Leclercq (1933) 

Il dissenso di Pio XI verso la politica coloniale dell’Italia fascista non 
venne percepito dall’opinione pubblica come immediata opposizione a 
questa, né tantomeno lo fu tra il clero e i religiosi dell’epoca. Jean Leclercq 
[1993, pp. 32-36] ricorda nelle sue memorie l’impressione che gli fece 
l’azione poco chiara del Pontefice che «dopo aver spinto per la decolo-
nizzazione», aveva in fine benedetto la campagna d’Etiopia:

L’esperienza romana in quegli anni in cui cominciai, a partire dalla fine del 
1933, era connotata proprio dalla personalità del papa allora regnante, come 
si usava dire ... Verso la fine del mio terzo anno di teologia era venuto il 
momento di pensare a un argomento per la tesi di dottorato ... Perciò durante 
il mio quarto anno, mentre preparavo l’esame di licenza, cominciai a con-
sultare manoscritti di Giovanni di Parigi e di altri presso la Biblioteca Vati-
cana e nelle biblioteche di Roma. Lì passavo le mie mattinate libere e molti 
pomeriggi. Vi scoprivo tutto l’interesse che rivestiva la storia del tema della 
regalità di Cristo, dai primi secoli – e il mio primo articolo sull’argomento  
fu dedicato a san Giustino – fino all’enciclica Quas primas di Pio XI, di  
cui conoscevo a memoria alcune espressioni ... Ma questo piacevole e utile 
otium cominciava a essere oscurato dai fatti che allora accadevano e dalle mi- 
nacce sul futuro. Una campagna di stampa aveva preparato l’opinione pub-
blica alla conquista dell’Etiopia da parte dell’Italia. Dopo le prime e facili 
vittorie italiane, Pio XI benediceva pubblicamente questa politica di guerra. 
Dopo aver spinto per la decolonizzazione delle missioni, aveva imposto a 
quella parte d’Africa un episcopato che proveniva dalla potenza conquista-
trice. Veniva proclamato un impero.

Sono i ricordi di un giovane studente di teologia ma che rivelano la 
difficoltà che ebbe una parte della chiesa nel comprendere alcune scelte, 
come quella di imporre un episcopato italiano nei territori appena occu-
pati dell’Etiopia, che sembrarono riportare l’approccio missionario ad 
un contesto colonialista, quando Leclercq, ricorrendo ad un anacroni-
smo, parla di un appoggio incondizionato di Pio XI alla «decolonizza-
zione delle missioni».



decolonizzazione della liturgia e delle arti 195

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

2.2. La fabbrica del consenso coloniale: 
la nascita dell’Africa italiana (1925-1936) 

Leclercq ricorda come «una campagna di stampa aveva preparato l’opi-
nione pubblica alla conquista dell’Etiopia da parte dell’Italia». Il tema 
della necessità di avere delle colonie per garantire la prosperità del paese, 
impose una presenza assidua sulla carta stampata dei temi cari al regime 
sulla questione, e questo già del 1924 per preparare le coscienze degli 
italiani ad accettare la campagna nell’Africa orientale [Deplano, 2012, 
pp. 135-138]:

Nel 1924 Africa italiana, mensile della napoletana Società Africana d’Italia, 
pubblica un articolo intitolato Come si plasma una coscienza coloniale.

Pareva naturale che l’Italia, si legge, che per necessità di cose più di qualsi-
asi altro paese trapianta tanti suoi figli fuori dei confini della patria, dovesse 
amare le sue colonie, e vedere in esse l’appendice della patria e il campo di 
possibili iniziative all’ombra della bandiera nazionale. Invece ciò non si è 
verificato, e fino a pochi anni [or] sono è mancato perfino quell’interessa-
mento da parte degli studiosi che avrebbero dovuto illustrare le colonie, dif-
fonderne la conoscenza.

A pochi anni dall’insediamento di Mussolini al governo, le parole coscienza e 
conoscenza ricorrono di frequente negli ambienti più sensibili alle tematiche 
espansioniste e colonialiste ... All’interno delle relazioni tra regime e stampa 
colonialista è possibile individuare tre fasi: il periodo 1924-26, una sorta di 
età dell’oro della pubblicistica; il periodo 1927-1936, segnato dal susseguirsi 
di giri di vite e irreggimentazioni; e il periodo successivo al 1936, dedicato 
alla “costruzione dell’impero”. 

Il dissenso di Pio XI verso la politica coloniale dell’Italia fascista rimase 
circoscritta ad azioni private, come il progetto di una lettera privata indi-
rizzata a Benito Mussolini nel settembre 1935. Ne rimane traccia in un 
appunto di Domenico Tardini, allora sottosegretario della Congregazione 
degli affari ecclesiastici straordinari, datato 19 settembre 1935 [Ceci, 2007, 
pp. 817-840]:



claudio ubaldo cortoni osb cam196

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Aggravandosi sempre più la situazione internazionale, il Santo Padre – nella 
sua sollecitudine per la conservazione della pace – si domandò se non fosse 
opportuna una sua lettera privata a S.E. Mussolini.

Pio XI sembra preoccupato delle ripercussioni dell’avventura coloniale 
italiana sulla scacchiera internazionale dopo il fallimento della conferenza 
tripartita di Parigi del 16-18 agosto 1935, e pensa ad una lettera personale a 
Mussolini, che nell’intenzione del Pontefice doveva essere pronta immedia-
tamente a ridosso dei colloqui di Ginevra, convocati nella speranza di trova- 
re una soluzione diplomatica all’imminente conflitto. Al contrario in pub-
blico il dissenso del Pontefice apparve tutt’altro che chiaro quando il 28 luglio 
1935 aprì il processo di beatificazione di Giustino de Jacobis (1800-1860), il 
missionario italiano nominato primo prefetto apostolico in Abissinia, enfa-
tizzato dalla stampa di regime come uno dei precursori dell’impresa italiana 
[Battelli, 1996, pp. 735-761; Ceci, 2005, pp. 321-356; Ceci, 2007, p. 819].

2.3. Il dissenso di Pio XI alla politica coloniale dell’Italia fascista 
nel 1935: missioni e pace internazionale

Tra i pochi interventi pubblici che non diedero adito ad equivoci sulla 
posizione di Pio XI verso la politica coloniale italiana se ne segnala uno 
in particolare, che ebbe una risonanza internazionale perché apertamente 
critico verso la campagna militare italiana in Abissinia [Giovagnoli, 2006, 
pp. 574-575]:

Pio XI si è pronunciato in seguito, in modo ancora più esplicitamente critico, 
verso l’aggressione italiana all’Etiopia, con un discorso alle infermiere catto-
liche. Posso solo dare notizia di un documento, che conferma l’interesse del 
discorso di Pio XI alle infermiere cattoliche e le risonanze che ebbe a livello 
interazionale. Si tratta di una lettera scritta a padre Pietro Tacchi Venturi, il 
2 settembre 1935, da un gruppo di cattolici italiani residenti negli Stati Uniti, 

Indignati contro le parole rivolte dal Santo Padre alle infermiere cattoli-
che americane circa la ‘guerra di conquista’ interpretata a nostro sfavore. 
Vogliamo pregarla di portare a conoscenza di Sua Santità che tutti i nostri 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 197

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

giornali americani hanno riportato dette parole a grandi lettere e in prima 
pagina, aumentando così l’amaro senso di disapprovazione contro di noi. Sua 
Santità ... non sa quanto ingiustamente sia bersagliato da essi il povero Ita-
liano, che conoscendo il giusto diritto di difesa e di espansione del proprio 
popolo, viene chiamato aggressore ... Ed oggi che anche il Sommo Pontefice 
ha espresso alle infermiere americane le sue vedute, più che mai dobbiamo 
subirne aumentate umiliazioni e noie ... Egli accenna a ‘guerra di conquista’! 
Strano! Non ha forse l’Italia diritto di difendersi e di espandersi, come le altre 
nazioni? Anzi, a differenza delle altre, essa civilizzerà una nazione semibar-
bara, come la denominò il Santo Missionario Massaia.

Gli italiani emigrati negli Stati Uniti si sentirono offesi da quanto 
riportato dalla stampa locale sul contenuto del discorso tenuto da Pio XI 
alle infermiere cattoliche, il quale parlando del conflitto in corso nell’A-
frica orientale lo definì «guerra di conquista». Rifiutata l’idea che si trat-
tasse di una guerra di aggressione, la posizione del Pontefice venne cri-
ticata riprendendo, – secondo una chiara strumentalizzazione dell’opera  
missionaria della chiesa associata alla politica coloniale di quegli anni –,  
quanto aveva affermato di quella terra il cappuccino missionario, poi  
cardinale, Guglielmo Massaia, che l’additò come «una nazione semibar-
bara», facendo passare l’occupazione dell’Abissinia come un atto di civi-
lizzazione. Massaia aveva ordinato vescovo, l’8 gennaio 1849, Giustino 
de Jacobis, «l’apostolo dell’Etiopia», di cui Pio XI aveva istruito la causa 
di beatificazione quattro mesi prima della campagna italiana in Abissi-
nia. Tutto ciò in contraddizione con quanto lo stesso Pontefice invece 
pensava dell’Africa postcoloniale e dell’opera missionaria della chiesa in 
quel frangente storico [Giovagnoli, 2006, pp. 572, 573]:

L’importanza attribuita da Pio XI alla conoscenza scientifica della realtà con-
temporanea, specie in collegamento con l’impegno missionario, indusse inol-
tre questo papa a non seguire meccanicamente una visione stereotipata della 
realtà africana, rivolgendo in particolare la sua attenzione ai rapidi cambia-
menti in corso in quel continente. Pio XI affermava di seguire con affetto 
«tutto ciò che gli veniva detto ... della meravigliosa rapidità con cui si compie 
l’evoluzione africana e di seguire ... tutte le promesse, le speranze ma anche 
tutti gli inconvenienti che tale evoluzione comportano.



claudio ubaldo cortoni osb cam198

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

3. la chiesa delle genti di pio xii (1939-1957)

La prima Lettera Enciclica di Pio XII, Summi pontificatus, del 20 otto-
bre 1939, reagisce all’occupazione nazista della Polonia del 1º settembre 
1939, fatto che ne condizionò il contenuto. In tali frangenti Pio XII [1939, 
pp. 413-480] è preoccupato di ribadire la «unità di diritto e di fatto dell’u-
manità intera», guardando alle differenze di vita e di cultura proprie dei 
diversi popoli come a ciò che concorre ad arricchire il genere umano e 
non «a spezzarne l’unità»:

Al lume di questa unità di diritto e di fatto dell’umanità intera gli individui 
non ci appaiono slegati tra loro, quali granelli di sabbia, bensì uniti in organi-
che, armoniche e mutue relazioni, varie con il variar dei tempi, per naturale 
e soprannaturale destinazione e impulso. E le genti, evolvendosi e differen-
ziandosi secondo condizioni diverse di vita e di cultura, non sono destinate a 
spezzare l’unità del genere umano, ma ad arricchirlo e abbellirlo con la comu-
nicazione delle loro peculiari doti e con quel reciproco scambio dei beni, che 
può essere possibile e insieme efficace, solo quando un amore mutuo e una 
carità vivamente sentita unisce tutti i figli dello stesso Padre e tutti i redenti 
dal medesimo sangue divino.

Giorgio La Pira [2019, p. 47] in Vita Cristiana del 6 giugno 1939 com-
mentando l’Enciclica di Pio XII ne ripercorre il contenuto attraverso il 
magistero del predecessore, che si impegnò a portare alla luce i perico-
losi limiti di una dottrina dello stato fondata sul discrimine raziale:

Già Pio XI ci aveva abituati a questa parola umana e buona: contro tutte le  
dottrine cattive – che hanno Caino e Satana per ispiratori – aveva opposto  
le dottrine umane e buone che hanno Cristo come fonte. Quando si era par-
lato di razze inferiori e superiori la parola franca e tagliente di Pio XI aveva 
riaffermato la dolce parola dell’eguaglianza umana.

La Pira [2019, p. 49] invita Pio XII a «tradurre in sistema organico 
di dottrina l’azione vitale di amore da Pio XI così vigorosamente con-
dotta», attraverso una rilettura della società umana che ha per modello 
la relazione trinitaria fra Padre, Figlio e Spirito Santo, a fondamento 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 199

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

della comunione tra le genti, e il destino trascendente dell’uomo come 
correttivo alla realtà dell’«antiuomo», lontano da Dio e dalle sue leggi:

Cosa è allora la società? Chiarissimo: è la via nella quale incontriamo i fra-
telli e nella quale esercitiamo la carità; è l’integrazione amorevole degli uni 
con gli altri; ci espandiamo in essa; da essa riceviamo alimento per l’anima; 
ad essa doniamo; questo misterioso e santo scambio di luce e di bene che 
fa ricca la nostra persona e ci fa a Dio più vicini. Una immagine, lontana 
sia pure, ma vera, di quella Società Trina ed Una nella quale divinamente si 
espande e divinamente si dona l’adorabile Trinità. Ecco il valore della società: 
mezzo, via, per l’uomo: aiuto essenziale per raggiungere quella somiglianza 
con Dio che il Signore ci segnò come limite della perfezione: siate perfet- 
ti come è perfetto il Padre vostro che è nei cieli. C’è una società, c’è un ordine, si  
capisce: ma è un ordine di fratelli. Chi comanda ha come divisa la parola di 
Agostino: non cupiditate dominandi sed officio consulendi. Quindi rispetto  
dei fratelli, rispetto delle famiglie, rispetto delle patrie, rispetto di questa 
universale famiglia umana. L’amore non l’odio; il servizio non il dominio; l’e-
guaglianza non la supremazia; la libertà non l’oppressione; l’umiltà non l’or-
goglio; la morale vera non la “morale” macchiavellica; insomma l’uomo, non 
l’antiuomo: queste le norme direttive della vita individuale e sociale. Tutta 
l’Enciclica è intessuta di questi principi: li riafferma, li coordina, li sistema; 
dà un quadro vigoroso e semplice di queste verità eterne che nessuna dot-
trina diversa e nessuna contraria azione potrà mai cancellare dal cuore  
dell’uomo.

Nella Summi pontificatus Pio XII [1939, pp. 413-480] dedica un lungo 
passaggio all’opera missionaria della chiesa fuori i confini dell’Europa, 
la quale ha promosso la «comprensione e il rispetto delle civiltà più sva-
riate» per affermare la dignità di ogni cultura1 contro la politica raziale 
degli stati totalitari, attraverso la quale veniva giustificata anche la guerra 
di aggressione:

1 «Pio XII continuò in Asia e Africa il lavoro del predecessore che, sull’on- 
da delle direttive della Maximum illud di Benedetto XV, aveva promosso la  
trasformazione delle missioni in Chiese locali. La chiaroveggente politica di  
Pio XI riguardo l’elevazione del clero locale (ordinazione di vescovi autoctoni in 
India, Cina, Corea, Giappone, Vietnam, Ceylon), ebbe un diretto seguito in papa  



claudio ubaldo cortoni osb cam200

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

La chiesa di Cristo, fedelissima depositaria della divina educatrice saggezza,  
non può pensare né pensa d’intaccare o disistimare le caratteristiche partico-
lari, che ciascun popolo con gelosa pietà e comprensibile fierezza custodisce e 
considera qual prezioso patrimonio. Il suo scopo è l’unità soprannaturale nel- 
l’amore universale sentito e praticato, non l’uniformità, esclusivamente ester- 
na, superficiale e per ciò stesso debilitante. Tutte quelle direttive e cure, che 
servono ad un saggio ordinato svolgimento di forze e tendenze partico-
lari, le quali hanno radici nei più riposti penetrali d’ogni stirpe, purché non 
si oppongano ai doveri derivanti all’umanità dall’unità d’origine e comune 
destinazione, la chiesa le saluta con gioia e le accompagna con i suoi voti 
materni. Essa ha ripetutamente mostrato, nella sua attività missionaria, che  
tale norma è la stella polare del suo apostolato universale. Innumerevoli 
ricerche e indagini di pionieri, compiute con sacrificio, dedizione e amore 
dai missionari d’ogni tempo, si sono proposte di agevolare l’intera compren-
sione e il rispetto delle civiltà più svariate, e di renderne i valori spirituali 
fecondi per una viva e vitale predicazione dell’evangelo di Cristo. Tutto ciò 
che in tali usi e costumi non è indissolubilmente legato con errori religiosi 
troverà sempre benevolo esame e, quando riesce possibile, verrà tutelato e 
promosso. E il Nostro immediato predecessore, di santa e venerata memo-
ria, applicando tali norme a una questione particolarmente delicata, prese 
generose decisioni, che innalzano un monumento alla vastità del suo intu-
ito e all’ardore del suo spirito apostolico. Né è necessario, venerabili fratelli, 
annunziarvi che Noi vogliamo incedere senza esitazione per questa via. Tutti 
coloro che entrano nella chiesa, qualunque sia la loro origine o la lingua, 
devono sapere che hanno uguale diritto di figli nella casa del Signore, dove 
dominano la legge e la pace di Cristo. In conformità con queste norme di 
uguaglianza, la chiesa consacra le sue cure a formare un elevato clero indi-

Pacelli, che continuò a promuovere la strutturazione di Chiese particolari con 
gerarchia ordinaria in Asia e Africa. Inoltre Pio XII continuò a ordinare molti 
vescovi autoctoni, a partire dall’ugandese Joseph Kiwánuka, consacrato il 29 
ottobre 1939 a Roma: si trattava del primo vescovo africano di rito latino dell’età 
contemporanea, e il pontefice volle egli stesso esserne il consacrante principale.  
La Chiesa giunse quindi relativamente ben preparata alla decolonizzazione. Tale 
impostazione del pontefice è presente nelle sue due encicliche missionarie Evan-
gelii praecones (1952) e Fidei donum (1957)» [Pioppi, 2021, pp. 22-23; De Medei-
ros, 1990, pp. 419-483].



decolonizzazione della liturgia e delle arti 201

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

geno e ad aumentare gradualmente le file dei vescovi indigeni. Al fine di dare 
a queste intenzioni espressione esteriore, abbiamo scelto l’imminente festa di 
Cristo re per elevare alla dignità episcopale, sul sepolcro del principe degli 
apostoli, dodici rappresentanti dei più diversi popoli e stirpi.

La scelta di Pio XII di ordinare il 29 ottobre 1939 a Roma il primo 
vescovo ugandese, cadde appena un anno e un mese dopo la promulga-
zione in Italia delle leggi raziali. A consacrare vescovo Joseph Kiwánu- 
ka in San Pietro fu lo stesso papa e co-consacranti il vescovo mis- 
sionario Henri Streicher e Celso Costantini, con il quale Pio XII prose- 
guì sulla strada della decolonizzazione della liturgia [Giovagnoli, 1984,  
pp. 179-209].

3.1. L’impegno di Celso Costantini 
per l’adattamento della liturgia in Asia e Africa

La scelta di trasformare le missioni in chiese locali con un proprio clero 
indigeno e la concessione di liturgie adattate a quelle chiese rappre-
sentò lo strumento più efficace messo in campo dalla chiesa pacelliana 
contro le politiche raziali di quegli anni. Celso Costantini chiamato da 
Giovanni Gentile a intervenire presso l’Istituto italiano per il Medio ed 
Estremo Oriente (ismeo), il 5 gennaio 1942, venne introdotto all’udi-
torio con un discorso che riconosceva l’indiscusso ruolo della Chiesa 
nel promuovere la collaborazione tra tutte le «razze», – termine larga-
mente usato negli ambienti politici e culturali di quegli anni [cf. Pavan, 
2006, pp. 371-418] –, nella prospettiva di delineare i rapporti tra gli stati 
nell’immediato dopoguerra [Rota, 2007, p. 750]:

Ordinando la serie di queste conferenze il nostro Istituto ha creduto di ren-
dere un doveroso omaggio alla grande Chiesa Cattolica, che noi Italiani sen-
tiremo sempre come uno dei maggiori monumenti dello spirito romano, cioè 
italiano ... e oggi non può da noi non essere considerata come una parte 
vitale del patrimonio spirituale dell’Europa moderna; come una delle mag-
giori forze di cui l’Occidente disporrà nella nuova collaborazione a cui tutte 
le razze saranno chiamate alla fine del presente conflitto.



claudio ubaldo cortoni osb cam202

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Giovanni Gentile, che in occasione della promulgazione delle leggi 
raziali si dimostrò «benevolo e comprensivo nei confronti dei persegui-
tati, come debole nei confronti di chi di quella persecuzione si era reso 
responsabile» [Sasso, 2000], guarda alla realtà missionaria della Chiesa 
come ad una risorsa per l’avvenire della cooperazione tra le nazioni, di 
cui Celso Costantini fu un autentico interprete sotto tre pontefici. Con 
l’avvallo di Pio XII nel 1939 venne promulgata l’Istruzione Plane com-
pertum est di Propaganda Fide, con la quale la chiesa in Cina veniva 
autorizzata a celebrare secondo i «riti cinesi». Su richiesta di Propa-
ganda Fide, di sui era Segretario Celso Costantini, il Sant’Uffizio con-
cesse la traduzione dei rituali per i sacramenti nella lingua parlata in 
Cina (9 maggio 1942), estesa poi alla celebrazione eucaristica (12 aprile 
1949). Nel biennio 1941-1942, Propaganda Fide chiese e ottenne dal 
Sant’Uffizio l’approvazione per la traduzione in lingua locale dei rituali 
per i sacramenti in Nuova Guinea, Giappone, Indocina, India e Africa.  
Costantini, nella sua opera più nota L’arte cristiana nelle missioni: manuale 
d’arte per i missionari del 1940, indicò come regola da seguire nella rea-
lizzazione di nuovi spazi liturgici in terra di missione quella di ispirarsi 
a stili e modelli indigeni tradizionali, timoroso che l’adozione di canoni 
estetici occidentali potesse essere interpretata come un’indebita ripro-
posizione dello stile coloniale nella vita delle giovani comunità cristiane 
[Bertuccioli, 1984].

3.2. Gli adattamenti liturgici nelle missioni 
e l’enciclica Mediator Dei (1947)

Non c’è dubbio che il crescente interesse del pontificato pacelliano per 
le missioni – da rileggere in concomitanza con il fenomeno della deco-
lonizzazione del primo e secondo dopoguerra –2 abbia influito anche 

2 «È un approccio culturale nuovo nei confronti delle popolazioni africane che 
si coniuga, in parte, con quello della Santa Sede, che con Pio XII, sin dai primissimi 
anni Cinquanta, aveva avvertito l’esigenza di de-occidentalizzare il cristianesimo 
per favorire prioritariamente lo sviluppo delle chiese locali» [Lecis, 2012, p. 195].



decolonizzazione della liturgia e delle arti 203

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

sulle successive riforme in campo liturgico per la chiesa universale. 
Così il 20 novembre 1947 nell’Enciclica Mediator Dei, Pio XII [1947, 
pp. 521-595], pur ribadendo che «l’uso della lingua latina come vige 
nella gran parte della chiesa, è un chiaro e nobile segno di unità e un 
efficace antidoto a ogni corruttela della pura dottrina», non poté igno-
rare il fatto che nelle missioni i sacramenti erano ormai amministrati 
nella lingua parlata, e che fuori di esse si iniziava a celebrare l’eucaristia 
in lingua vernacolare:

Così, non senza grande dolore, sappiamo che accade non soltanto in cose 
di poca, ma anche di gravissima importanza; non manca, difatti, chi usa la 
lingua volgare nella celebrazione del Sacrificio Eucaristico, chi trasferisce ad 
altri tempi feste fissate già per ponderate ragioni; chi esclude dai legittimi 
libri della preghiera pubblica gli scritti del Vecchio Testamento, reputandoli 
poco adatti ed opportuni per i nostri tempi. L’uso della lingua latina come 
vige nella gran parte della Chiesa, è un chiaro e nobile segno di unità e un 
efficace antidoto ad ogni corruttela della pura dottrina. In molti riti, peraltro, 
l’uso della lingua volgare può essere assai utile per il popolo, ma soltanto la 
Sede Apostolica ha il potere di concederlo, e perciò in questo campo nulla è 
lecito fare senza il suo giudizio e la sua approvazione, perché, come abbiamo 
detto, l’ordinamento della sacra Liturgia è di sua esclusiva competenza.

Allo stesso modo nella Mediator Dei c’è una presa di distanza da quanti 
avrebbero voluto «ripristinare certi antichi riti» adducendo come moti-
vazione il fatto che «la Liturgia dell’epoca antica è senza dubbio degna 
di venerazione, ma un antico uso non è, a motivo soltanto della sua 
antichità, il migliore sia in se stesso sia in relazione ai tempi posteriori 
ed alle nuove condizioni», così vengono considerati rispettabili anche 
«i riti liturgici più recenti, poiché sono sorti per influsso dello Spirito 
Santo che è con la Chiesa fino alla consumazione dei secoli», ciò pose le 
condizioni perché il 9 febbraio 1951, con il Decreto della Sacra Congre-
gazione dei Riti, si desse inizio alla riforma della Veglia pasquale e del 
Rito della settimana santa [Braga, 2003].



claudio ubaldo cortoni osb cam204

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

4. la questione della lingua liturgica 
nella fase antepreparatoria del vaticano ii

Al momento di promuovere un’indagine sulle urgenze della chiesa univer-
sale durante la fase antepreparatoria del Concilio Vaticano II, tra il 1959 e 
il 1960, il ricorso alla lingua vernacolare nella preghiera liturgica emerge 
come un tema particolarmente sentito dalla maggior parte degli episco-
pati. In Europa si dimostrano maggiormente sensibili al tema l’episcopato 
inglese, belga, francese, e quello tedesco,3 a cui si aggiunge quello svizzero, 
irlandese, spagnolo, olandese, e polacco.4 Oltre oceano si esprime favore-
volmente una parte dell’episcopato canadese e statunitense.5 I maggiori 
contributi verranno dall’America latina,6 dall’Asia,7 e dall’Africa,8 spesso 
richiamandosi esplicitamente alla Mediator Dei. Nei vota si fa spesso rife-

3 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars i: Europa: Anglia, Austria, Belgium, Dania, Finnia, Gallia, Gedanum, Germa-
nia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

4 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars ii:  
Europa: Gibraltaria, Graecia, Helvetia, Hibernia, Hispania, Hollandia, Hungaria,  
Islandia, Iugoslavia, Lettonia, Lucemburgum, Lusitania, Melita, Norvegia, Polo- 
nia, Portus Herculis Monoeci, Suetia, Turchia Europaea, Città del Vaticano, Typis 
Polyglottis Vaticanis, 1960.

5 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars vi: America Septemtrionalis et Centralis, Città del Vaticano, Typis Polyglot-
tis Vaticanis, 1960.

6 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars vii: America Meridionalis - Oceania, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vati-
canis, 1960.

7 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars iv: Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

8 Cf. Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars v: Africa, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.



decolonizzazione della liturgia e delle arti 205

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

rimento alle traduzioni paraliturgiche dei Vangeli e delle Epistole, già 
ampiamente in uso nella chiesa romana sin dal sec. xv, con la stampa nel 
1470 del primo lezionario plenario ad uso dei laici nelle lingue parlate.9

4.1. L’uso delle lingue vernacolari nei vota dell’episcopato italiano

Tra l’episcopato italiano l’urgenza di ricorrere alla lingua vernacolare 
nelle celebrazioni liturgiche non rivestì una particolare importanza, 
come appare dai pochi vota, appena 16, apparsi negli Acta e documenta 
della fase antepreparatoria del Vaticano II. Tra le poche voci la più auto-
revole fu sicuramente quella di Giacomo Lercaro, arcivescovo cardinale 
di Bologna, che si espresse in tal senso nel votum del 10 ottobre 1959:10

Secondo il principio enunciato da Papa Pio XII nell’Enciclica Mediator Dei 
sulla natura non dogmatica della questione relativa alla lingua liturgica, sembra 

9 Epistolae et Evangelia [Italiano], Napoli(?) : Stamperia di Terentius (Pr 6748), 
circa 1470 (?), 4°, istc No. ie00091200; Epistolae et Evangelia (Plenarium) [Tede-
sco], [Augsburg : Johann Bämler, circa 1473-76], f°, istc No. ie00072500; Epi-
stolae et Evangelia [Olandese], [Gouda : Gerard Leeu], 24 Maggio 1477, f°, istc 
No. ie00064700; Epistolae et Evangelia [Francese] Épîtres et évangiles. Ed: Jean de 
Vignay, [Paris o Francia Occidentale : n. pr., circa 1485], istc No. ie00071950. 

10 «c) Iuxta principium enunciatum a Pio Papa XII f. r. in Encyclica Media-
tor Dei de non dogmatica natura quaestionis circa linguam liturgicam, utile vide-
tur si usui magis foveatur linguae vernaculae in iis sacrae Liturgiae partibus quae 
populum immediate respiciunt. Nec enim latet quemquam latinae linguae stu-
dium in omnibus fere regionibus, in ipsisque humanisticis studiis magis ac magis 
in diem decrevisse, ita ut ipsi cultiores homines latinam linguam ignorent aut illa 
satis non calleant. Quae omnia, si vera sunt in nationibus neolatinis, magis magi-
sque verificantur in regionibus Asiae, Africae, Nord-Americae et Oceaniae. Vide-
tur etiam curandum ne quasi traditio authentica adsumatur quae reapse est super-
structura posterior vel corruptio traditionis: ita videtur dici posse de usu linguae 
vulgaris, v. g. in parte didactica Missae, quae proprie ad instructionem fidelium  
pertinet»; Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano ii apparando. Series i  
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. 
Pars iii: Europa: Italia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 117.



claudio ubaldo cortoni osb cam206

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

utile che l’uso della lingua volgare sia maggiormente incoraggiato in quelle 
parti della sacra Liturgia che riguardano direttamente il popolo. Non è infatti 
un segreto che in quasi tutte le regioni, e negli stessi studi umanistici, lo studio 
della lingua latina sia sempre di più andato scomparendo, tanto che anche le 
persone più colte o ignorano la lingua latina o non la conoscono sufficiente-
mente bene. Tutto ciò, se è vero nelle nazioni neo-latine, lo è sempre di più 
nelle regioni dell’Asia, dell’Africa, del Nord America e dell’Oceania. Sembra 
inoltre necessario fare attenzione a non adottare una tradizione quasi auten-
tica che sia in realtà una sovrastruttura posteriore o una corruzione della tra-
dizione: lo stesso sembra valere per l’uso della lingua volgare, ad esempio nella 
parte didattica della Messa, che riguarda propriamente l’istruzione dei fedeli.

La questione per Lercaro non è la traduzione in lingua vernacolare del 
rito nella sua totalità quanto di quelle parti che riguardano l’assemblea, 
un’impostazione che gli deriva dall’apostolato degli anni giovanili nella dio-
cesi di Genova.11 Il richiamo alla Mediator Dei gli permette di asserire che 
l’uso della lingua latina, o di qualsiasi altra lingua, in liturgia non è materia 
di fede, e quindi è lecito procedere in un senso o in un altro, avendo come 
fine ultimo la partecipazione del popolo al mistero celebrato, garanten-
done il pieno accesso alla parte «didattica della Messa». Sottolinea infine 
l’impossibilità di considerare il latino una lingua capace di garantire una 
certa continuità nella comprensione del rito dal momento che il suo studio 

11 A formare la sensibilità liturgica di Lercaro furono le prime esperienze di 
apostolato nella diocesi di Genova: «L’insegnamento fece da sfondo ininterrotto 
a numerose altre iniziative che lo videro protagonista insieme con altri espo-
nenti del clero genovese: il vii congresso eucaristico nazionale (Genova, 1923); la 
nascita dell’Apostolato liturgico (1930) con la direzione di G. Moglia e la collabo-
razione, accanto al L., di giovani preti locali destinati poi a notevole fama (G. Siri, 
E. Guano); il I congresso liturgico nazionale (Genova, 1934); l’insegnamento di 
filosofia presso l’istituto Vittorino da Feltre (1926-27) e, soprattutto, quello di reli-
gione al liceo classico C. Colombo (1927-37). L’insegnamento in particolare offrì 
al L. l’opportunità per una consuetudine con i giovani che si estese anche e soprat-
tutto al di fuori della scuola, ponendo le premesse per quello specifico interesse 
per la catechesi che, insieme con la liturgia e con l’attenzione per i problemi sociali, 
e prescindendo dai compiti di governo via via assunti, sarebbe rimasto nel tempo 
come uno degli ambiti d’impegno a lui più congeniali» [Batelli, 2005].



decolonizzazione della liturgia e delle arti 207

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

era venuto meno anche tra le classi intellettuali dell’Occidente. Nel votum 
del vescovo di Bergamo, Giuseppe Piazzi, del 3 settembre 1959 viene rile-
vata la necessità che i riti trovino una forma più breve accanto all’invito 
ad avere libri liturgici in lingua volgare che fossero tra loro uniformi:12

D) Sulla Liturgia
12. Molti riti siano ridotti a una forma più breve, la quale, se prolungata 
(come, ad esempio, i riti della consacrazione delle chiese, degli altari, delle 
campane, la celebrazione stessa della Messa pontificale, ecc.), i fedeli facil-
mente la rifiutano o la sopportano con difficoltà.
13. In tutta la Chiesa latina si pubblichino libri di preghiere e di inni dello 
stesso genere e forma, mediante i quali i fedeli siano stimolati a comprendere, 
seguire o compiere più profondamente i riti; parimenti, per ciascun popolo o 
nazione, ci sia una sola versione dei testi liturgici in lingua volgare, poiché ciò 
è stato concesso da legittima autorità.

Giuseppe Piazzi, che fu membro della Commissione preparatoria dei 
vescovi e del governo delle diocesi,13 senza citarla direttamente ricon-
duce il suo discorso alla Mediator Dei, appellandosi al fatto che un adat-
tamento della lingua liturgica a quella parlata «è stato concesso da legit-
tima autorità». Nel votum del vescovo di Cremona, Dario Bolognini, del 

12 «D) De Re liturgica. 12. Ad breviorem formam reducantur plures ritus quos, 
cum diutius protrahantur (uti v. g. in ecclesiarum, altarium, campanarum consecra-
tione ritus, ipsaque Missae pontificalis celebratio etc.) fideles vel facile dedinant vel 
aegre tolerant. 13. In universa Ecclesia latina, unius generis et formae libri precum 
et cantus edantur, quibus fideles utique iuventur ad ritus penitius intellegendos, 
sequendos vel agendas; pariter pro singulis populis seu nationibus una sit textuum 
liturgicorum in vernaculam linguam versio, cum eadem a legitima auctoritate con- 
cessa sit»; Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i 
(Antepraeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iii:  
Europa: Italia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 101.

13 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano II, a cura 
della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Città del Vaticano, Tipogra-
fia Poliglotta Vaticana, 7 xii 1960, p. 46. Pontificie Commissioni preparatorie del Con-
cilio Ecumenico Vaticano II, ed. ii, a cura della Segreteria della Pontificia Commis-
sione Centrale, Città del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25 xi 1961, p. 60.



claudio ubaldo cortoni osb cam208

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

30 aprile 1960, l’uso della lingua volgare riguarda soprattutto la procla-
mazione della Sacra Scrittura nella messa:14

2. Definire la natura dell’ispirazione della Sacra Scrittura, l’inerranza dei Sacri 
Libri e l’autorità divina della Chiesa nell’interpretarli. Incoraggiare i sacerdoti 
e i fedeli alla lettura della Sacra Scrittura e comandare a tutti coloro che cele-
brano la Santa Messa in tutte le feste di precetto che, a meno che non siano 
legittimamente impediti, leggano ai fedeli almeno il testo del Vangelo della 
Santa Messa, tradotto in lingua volgare.
12. Aumentare l’uso della lingua volgare nel Rituale e nel Pontificale, ma in 
modo tale che la lingua latina sia conservata nelle formule dei Sacramenti e 
nel Canone della Santa Messa.

Dario Bolognini, che fu consultore della Commissione preparatoria 
della disciplina dei sacramenti, non auspica un abbandono in toto della 
lingua latina, tanto da volerla conservare nell’amministrazione dei sacra-
menti e nel canone della messa.15 Di segno opposto è il votum di Aurelio 
Signora del 24 agosto 1959:16

14 «2. Definire S. Scripturae inspirationis naturam et Sacrorum inerrantiam 
Librorum divinamque Ecclesiae auctoritatem in iisdem interpretandis. Hortari 
sacerdotes et fideles ad lectionem Sacrae Scripturae et mandare cunctis S. Missam, 
omnibus diebus festis de pracepto, celebrantibus ut saltem, nisi legitime impedian-
tur, fidelibus Evengelii S. Missae textum, in linguam vernaculam translatum, legant 
... 12. In Rituali et Pontificali linguae vernaculae usum augere, eo tamen modo ut 
lingua latina in formulis Sacramentorum et in S. Missae Canone retineatur»; Acta 
et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Antepraepara-
toria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iii: Europa: 
Italia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 240-241.

15 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano II, a cura 
della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Città del Vaticano, Tipogra-
fia Poliglotta Vaticana, 7 xii 1960, p. 78. Pontificie Commissioni preparatorie del Con-
cilio Ecumenico Vaticano II, ed. ii, a cura della Segreteria della Pontificia Commis-
sione Centrale, Città del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25 xi 1961, p. 97.

16 «In Sacramentis administrandis, quorum praestantissima natura et utili-
tas semper explicanda est, cum fons gratiae et vitae ipsa sint, immutatis servatis 
formis, convenientia iam videtur postulare usum ubique linguae vernaculae»; Acta 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 209

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Nell’amministrazione dei Sacramenti, la cui natura e utilità eccellentissime 
devono sempre essere spiegate, poiché sono la fonte stessa della grazia e della 
vita, pur conservandone le forme, l’appropriatezza sembra ormai esigere l’uso 
della lingua volgare ovunque.

Aurelio Signora, che fu prima membro della Commissione prepara-
toria delle missioni17 e poi membro della Commissione «De Missioni-
bus»,18 si rende conto, allo stesso modo di Lercarco, che il latino non 
può più assolvere al suo compito di lingua universale nella celebrazione 
dei sacramenti dal momento che è divenuto l’ostacolo maggiore alla loro 
comprensione dei sacramenti stessi presso il popolo dei fedeli.

4.2. L’uso delle lingue vernacolari nei vota dell’episcopato asiatico

Il missionario italiano del pime (Pontificio Istituto Missioni Estere) Fer-
nando Guercilena, vescovo di Kengtung in Birmania (sedit 1955-1972), 
nel suo votum del 18 agosto 1959 esprime la sua gratitudine verso la 
Sede Apostolica che «ha fornito assistenza ad alcune Missioni affinché le 
traduzioni di entrambi i Testamenti potessero essere effettuate in nuove 
lingue».19 Di opinione contraria è il gesuita Ignatius Philip Trigueros 
Glennie, vescovo di Trincomalee in Sri Lanka (sedit 1947-1977), che nel 

et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Antepraepara-
toria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iii: Europa: 
Italia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 759.

17 Cf. Pontificie Commissioni preparatorie del Concilio Ecumenico Vaticano II, 
a cura della Segreteria della Pontificia Commissione Centrale, Città del Vaticano, 
Tipografia Poliglotta Vaticana, 7 xii 1960, p. 113. Pontificie Commissioni prepara-
torie del Concilio Ecumenico Vaticano II, ed. ii, a cura della Segreteria della Ponti-
ficia Commissione Centrale, Città del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 25 
xi 1961, p. 137.

18 Commissioni Conciliari, iv ed., a cura della Segreteria Generale del Concilio, 
Città del Vaticano, Tipografia Poliglotta Vaticana, 17 ix 1965, p. 48.

19 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 20.



claudio ubaldo cortoni osb cam210

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

votum del 19 agosto 1959, – pur riconoscendo che sempre con maggiore  
insistenza «da più parti si sente acclamare all’uso delle lingue volgari in  
materia liturgica al posto del latino» –, difende l’antica lingua della chiesa, 
che considera un vincolo di l’unità tra i credenti. Giustifica la sua posizio- 
ne affermando che «quando si prega Dio con la lingua latina, le distin-
zioni nazionali scompaiono e tutti, indipendentemente da dove si trovino  
nel mondo, offrono lo stesso Sacrificio con le stesse parole». A questo  
scopo propone di intensificare lo studio della lingua latina nelle scuole.20 
Di segno completamente opposto è il votum di Dominic Senyemon 
Fukahori, vescovo di Fokuka in Giappone (1944-1969), del 4 settembre 
1959 nel quale chiede «per favorire l’adattamento della liturgia nelle mis-
sioni, maggiori facoltà agli Ordinari delle Missioni riguardo all’introdu-
zione temporanea di nuovi riti», auspicando la compilazione di «un codice 
su tutte le questioni liturgiche». Chiede in fine che «nei territori delle Mis-
sioni, vengano proibiti riti particolari di alcune Società religiose, almeno 
di fronte al popolo, perché i fedeli sono troppo stupiti dalla diversità di tali 
riti e dubitano dell’unità della Chiesa».21

Il votum espresso dal cardinale Valerian Gracias, arcivescovo di 
Bombay (sedit 1950-1978), del 17 agosto 1959, rimane una delle testi-
monianze più importanti per comprendere l’impatto della chiesa pacel-
liana sulla liturgia in terra di missione:22

12. Le encicliche missionarie dei Santi Padri e le direttive impartite dalla Sacra 
Congregazione per la Propagazione della Fede sottolineano in modo molto 
efficace i principi dell’adattamento missionario o “acculturazione”. Tuttavia, 
molto di ciò che riguarda la vita della Chiesa e l’apostolato nelle regioni di 

20 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 53-54

21 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 73-74

22 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 110-111. 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 211

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

missione dipende da altre Sacre Congregazioni come la Suprema Sacra Con-
gregazione del Sant’Uffizio e la Sacra Congregazione dei Riti. Queste Congre-
gazioni generalmente emanano leggi e impartiscono istruzioni per tutta la 
Chiesa (almeno per il Rito Latino) e sembrano ignorare ampiamente i principi 
dell’adattamento. Di conseguenza, nella pratica questo “adattamento” diventa 
molto difficile, in molti casi impossibile, o viene attuato in modo “tollerante” 
o segreto. È pertanto auspicabile che il Concilio consideri: a) Come si possa 
ottenere un migliore coordinamento e una migliore collaborazione tra le varie  
Congregazioni in merito alle questioni relative alle regioni di missione. b) La  
possibilità di avere nelle Sacre congregazioni uomini di varie nazioni che cono-
scano bene il modo di pensare, di sentire e di agire dei vari popoli nelle missioni, 
in modo che le direttive e i decreti delle Sacre congregazioni non impongano 
nulla che sia contrario ai lodevoli costumi di questi popoli. c) Ed esaminare l’u-
tilità, anzi la necessità, di adattare nelle varie regioni, specialmente in Asia e in 
Africa, riti, cerimonie e pratiche religiose al culto e ai costumi dei vari popoli, 
affinché per una mera uniformità di quegli aspetti che risultano essere secon-
dari non vengano imposti a quei popoli per i quali risultano essere sgraditi o 
sono da loro considerati meno adatti per l’uso religioso.

Francis Xavier Muthu Muthappa, vescovo di Coimbatore (sedit 1949-
1971), consultore assieme a Joseph-Albert Malula, Cipriano Vagaggini, 
Johannes Hofinger, e Boniface Luykx della x Sottocomissione della Pon-
tificia Commissio de Sacra liturgia praeparatoria Concilii Vaticani II Com-
missione per l’adattamento della liturgia in terra di missione, nel votum 
del primo settembre 1959, riconduce l’uso delle lingue vernacolari alla 
partecipazione attiva del popolo ai misteri celebrati nella liturgia, richia-
mandosi alla Mediator Dei:23

È necessaria una legislazione più pratica riguardo alla partecipazione dei 
fedeli al culto divino, in particolare al Sacrificio della Santa Messa e all’am-
ministrazione dei Sacramenti, secondo lo spirito dell’Enciclica Mediator Dei. 
Nessuno può ignorare che un maggiore beneficio per i fedeli deriverebbe da 
una più attiva partecipazione a questi misteri. Anche la questione dell’uso 

23 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 122-123.



claudio ubaldo cortoni osb cam212

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

della lingua volgare potrebbe essere affrontata, in modo da trovare una solu-
zione definitiva e pratica.

Sul fatto che l’uso della lingua latina sia ormai divenuto un segno 
divisivo e non più di comunione tra i credenti, si esprime il verbita Frans 
Simons, vescovo missionario di Indore (sedit 1952-1971), nel suo votum 
del 25 agosto 1959:24

1. In Occidente e nel mondo, la lingua latina ha cessato di essere usata dagli stu-
diosi nell’insegnamento e nell’apprendimento. La maggior parte dei libri teo-
logici è scritta nelle lingue volgari. La maggior parte dei sacerdoti e dei vescovi 
non parla correntemente il latino, perché raramente ha l’opportunità di usarlo.
2. La lingua latina è più causa di discordia che di concordia. Divide la Chiesa 
latina dalle Chiese orientali e rende molto difficili da risolvere gli attriti e i 
sospetti esistenti tra di esse ... La lingua latina divide la Chiesa latina dai pro-
testanti e dagli altri non cristiani. Conferisce alla Chiesa l’aspetto di “stra-
niera”, “occidentale”, “latina”.
9. Introducendo le lingue volgari e altre cose adattate, sembra possibile abbat-
tere quel grande muro di divisione che ora esiste tra la Chiesa latina e le altre.

Il primo punto posto da Simons è vicino al parere già espresso da 
Lercaro sull’inadeguatezza della lingua latina ad esprimere l’universa-
lità della chiesa, a cui il verbita aggiunge l’identificazione del latino con 
l’occidente, una considerazione tutt’altro che secondaria per una chiesa 
che viveva nell’India post-coloniale. Interessante è l’osservazione sto-
rica portata dal missionario fransaliano Eugene Louis D’Souza, arcive-
scovo di Nagpur (sedit 1951-1963), che per la riforma della pratica peni-
tenziale si richiama ad una non meglio specificata Collectio Rituum pro 
Missionibus Indonesiae:25

24 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 139-140.

25 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 178-179.



decolonizzazione della liturgia e delle arti 213

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

III. Sulla penitenza
Il rito dell’assoluzione dovrebbe essere una forma dialogata, con il penitente 
che risponde “Amen” alle preghiere del ministro, che dovrebbero essere reci-
tate in lingua volgare, se il penitente stesso ignora la lingua latina (coll. Col-
lectio Rit. Indon.).

Il processo di adattamento del rito latino in Indonesia, già in atto dal 
1922, assume un ruolo guida anche per la chiesa indiana. Il lungo cam-
mino compiuto dalle missioni in terra indonesiana nel Novecento risuona 
nel votum del padre lazzarista Jan Antonius Klooster, vescovo di Surabaya 
(sedit 1953-1982):26

5. Il Sacrificio della Santa Messa
Poiché l’esperienza dimostra che la conoscenza della lingua latina è sempre 
stata riservata a un numero ristretto di persone, si faccia un uso più ampio 
della lingua vernacolare, affinché i fedeli possano partecipare attivamente all’a-
zione liturgica. Così, ad esempio: per l’«Asperges me»; per l’Epistola e il Van-
gelo, che siano letti subito in lingua vernacolare rivolti al popolo; per le pre-
ghiere di supplica all’Offertorio, da introdurre con il permesso della Santa Sede.

Non vi è però motivo perché la lingua vernacolare venga usata in tutte le  
parti della Santa Messa, poiché spesso nei libri di preghiere al testo latino  
è affiancata la traduzione. Inoltre, l’uso della lingua latina nei versetti e nelle  
risposte brevi, come nel Prefazio, che sono conosciute da tutti, manifesta 
bene il carattere sovranazionale della Chiesa di Cristo in Indonesia, che si 
esprime in molte lingue.
Inizio della Messa: la Messa cominci direttamente dall’Introito, come nella 
Veglia Pasquale, e siano soppresse le preghiere ai piedi dell’altare.
Pericopi: siano proclamate subito in lingua vernacolare rivolte al popolo.
Offertorio: Si permetta che all’«Oremus» siano aggiunte preghiere di sup-
plica, costruite nello stile delle litanie, come avveniva nell’antica preghiera 
dei fedeli. Si favorisca la partecipazione dei fedeli all’offerta.

26 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 258-259.



claudio ubaldo cortoni osb cam214

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Fine della Messa: La Messa si concluda con la benedizione del celebrante e si 
ometta l’ultimo Vangelo, come avviene nella Settimana Santa.
Dopo la Messa: Le preghiere dopo la Messa siano soppresse e al loro posto si 
recitino preghiere di supplica all’Offertorio.

6. Rituale
Il Rituale, già tradotto in lingua indonesiana a beneficio delle missioni in Indo-
nesia, si spera porti molti frutti, poiché il testo può ora essere compreso non 
solo dai fedeli presenti, ma anche dai maestri e da altri non cattolici invitati, 
che partecipano alle solennità liturgiche, come le benedizioni scolastiche, ecc.

8. Lingua da usare in Concilio
Si adottino lingue moderne, che vengano immediatamente tradotte, come è 
consuetudine nelle assemblee internazionali.

L’opera di adattamento della liturgia latina nella chiesa indonesiana 
passa attraverso l’attenzione che i missionari posero alla pluralità di lingue 
che incontrarono nell’annunciare del Vangelo in quella terra, divenendo 
una chiesa capace di far sue la moltitudine di lingue, «quae multis linguis 
floret», nella quale si esprimono le comunità dei credenti.27 L’esperienza 
indonesiana si propone così come una delle più strutturate in Asia, tanto da 
avere già un rituale in lingua corrente, e un rito della penitenza dialogato, 
al quale si richiama Eugene Louis D’Souza nel suo votum. Altri vescovi 
missionari si espressero in favore dell’uso delle lingue moderne al Conci-
lio, ponendo come misure da paragone le assemblee internazionali (onu). 

27 «Following the initial introduction of prayers in the Manggarai language, mis-
sionaries identified the need to adapt songs for official Eucharistic celebrations and 
community worship. The objective was to ensure that the Church liturgy resona-
ted with the local population. Consequently, the initial effort involved translating 
Latin hymns into Manggarai. In 1922, two hymns, “To Love Mary” and “Asper-
ges”, were translated into Manggarai. The first hymn, a praise to Mary, was typi-
cally sung before or after the Eucharistic celebration or during devotions to Mary 
outside the Eucharist. The second hymn was sung during the Eucharistic celebra-
tion, during which the priest sprinkled water on the congregation as a symbol of 
cleansing. 



decolonizzazione della liturgia e delle arti 215

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Espressione significativa della riflessione intorno all’adattamento litur-
gico nella chiesa indiana è il votum del 24 agosto 1959 che riporta, in 

The translation of these initial hymns garnered considerable attention and 
sympathy from the local population. As a result, efforts to translate Latin Church 
hymns continued, led by missionaries in collaboration with religious teachers and 
local community leaders.

In 1936, elementary school teacher P. Manti composed the first song in this vein, 
“Doing koé Ga” [Realise] and “Kristus Moriga” [Christus Lord]. It involved repla-
cing the lyrics and context of traditional songs with new, religiously themed content, 
while retaining the original tone, rhythm and musical style. This marked the begin-
ning of the transformation of traditional songs into Church hymns. The original ver-
sion of “Doing koé Ga” was a joyful song about visiting one’s hometown, which was 
transformed into a song of repentance for Church use. Similarly, “Kristus Moriga”, 
[Christ the Lord] initially a war song to motivate soldiers, was recontextualised as a 
hymn about Christ’s.

The acceptance of these initial hymns inspired Willem van Bekkum, the Vicar 
Apostolic, to further encourage local people (mostly teachers) to adapt additional 
traditional songs for Church use. Between 1937 and 1942, local composers created 
14 hymns: four in 1937, two in 1938, four in 1939, three in 1940 and one in 1942. 
By 1941, these adapted hymns, along with translated Latin hymns, were compiled 
and distributed in a simple stencil form, enabling their use across several parishes 
and stations.

Between 1942 and 1945, European missionaries were detained by the Japa-
nese army in Sulawesi, which halted the creation of Manggarai songs. It was not 
until 1946, with the return of the missionaries to West Flores, that the creation of 
new songs resumed, with three songs being produced that year, followed by two 
more in 1949. In 1947, this collection of songs was printed for the first time at 
the Arnoldus Ende printing house, one of the oldest printing establishments in 
Indonesia owned by the Verbum Societa Divini order. The songbook, entitled Déré 
Serani [Christian Songs], became the first church songbook in regional languages 
within the Indonesian church, setting a precedent for liturgical inculturation in 
other regions of Indonesia. By 1954, under the coordination of missionary Willem 
van Bekkum, local teachers had translated 77 hymns. From 1953 to 1962, a pro-
lific period ensued, during which 49 new local songs were adapted and created as 
Church songs. In 1954, Déré Serani was reprinted, now featuring 94 songs, inclu-
ding 77 translated songs and 17 original Manggarai songs. This achievement was 
largely attributed to the efforts of Wilhelmus van Bekkum, who became the first 
Bishop of Manggarai in 1961. He also pioneered the “misa kaba” [buffalo mass], 



claudio ubaldo cortoni osb cam216

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

un unico documento, il parere di nove vescovi.28 Si tratta di Joseph Atti- 
petty, arcivescovo di Verapoly (sedit 1934-1970), il carmelitano belga Vin- 
cent Victor Dereere, arcivescovo di Trivandrum (sedit 1937-1966), Peter 
Bernard Pereira, vescovo ausiliare di Trivandrum, Jerome M. Fernandez 
vescovo di Quilon (sedit 1937-1978), il gesuita Thomas Roch Agniswa- 
mi, vescovo di Kottar (sedit 1939-1970), il carmelitano Juan Ambrosio  
Abásolo y Lecue, vescovo di Vijayapuram (sedit 1949-1971), Alexander 
Edezath, vescovo di Cochin (sedit 1952-1975), Michael Arattukulam, 
vescovo di Alleppey (sedit 1952-1984), e Paul Lenthaparampil, ammini-
stratore apostolico di Calicut, i quali attenti a che fosse salvaguardata l’u-
nità del rito latino, esprimono il proprio parere positivo a che la chiesa 
indiana possa recuperare linguaggi propri delle tradizioni locali:29

III. Questioni di adattamento liturgico
La Chiesa di Cristo, che la Sacra Scrittura annuncia destinata a comprendere 
nel suo abbraccio tutti i popoli e tutte le genti, negli ultimi secoli ha accolto 
alla fede nuove regioni. Ciò è avvenuto in modo particolare in Asia e in Africa. 
Riteniamo pertanto ottima cosa che, meditando e valorizzando i monumenti 
dell’antica sapienza di questi popoli, come pure i loro costumi e riti presenti, 

a mass integrated with a buffalo slaughtering ceremony during harvest thanksgi-
ving. Bishop van Bekkum actively encouraged local artists to continue creating 
new songs.

In 1960, the Liturgical Commission of the Ruteng Vicariate published a book 
containing 52 original Manggarai Church songs created by 24 local artists, titled 
Déré Serani II, printed by the Arnoldus Ende printing house. By 1963, the third 
edition of Déré Serani was published, combining the first two series and additio-
nal new songs, totalling 180 songs, including 96 original songs and 84 translated 
songs. This period coincided with the Second Vatican Council, where Mgr. Van 
Bekkum played a significant role, exemplifying the importance of incorporating 
local culture into the Church’s liturgy» [Widyawati, Lon e Midun, 2025].

28 Per la storia degli adattamenti liturgici nella chiesa indiana prima e dopo 
il Vaticano II cf. Liturgical Renewal in India. Before and After the Second Vatican 
Council, Bangalore, Asian Trading Corporation, 2004.

29 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, pp. 220-221.



decolonizzazione della liturgia e delle arti 217

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

la nostra religione venga proposta mediante una conveniente adattazione per 
quanto riguarda i riti, le cerimonie e il metodo di esposizione.

Vi sono molti, tuttavia, che, eccessivamente affascinati dalla meravigliosa 
sapienza dei Greci e dei Latini e dal progresso della cosiddetta cultura occi-
dentale, giungono a respingere o a ignorare la cultura, i costumi e la menta-
lità di altri popoli, quando annunciano il Vangelo e trasmettono l’insegna-
mento e la vita della religione.

Ma per disposizione di Dio, in tutte le culture vi sono elementi buoni e 
valori eminenti. Come i primi cristiani seppero trovare ricchezze nelle opere 
dei classici greci e latini, così i popoli dell’India, della Cina, del Giappone e di  
altre nazioni del nostro tempo potranno più facilmente percepire e valo- 
rizzare, nelle loro tradizioni e nei loro monumenti, ciò che li apre a Dio, li 
conduce a riconoscere il suo Figlio Unigenito e ad abbracciare la Chiesa da 
Lui fondata. Spinti dunque dalla necessità di aprire le porte della Chiesa di 
Cristo a questi popoli dell’Asia e dell’Africa, pensiamo che si debbano intro-
durre alcuni adattamenti:

1. Per quanto riguarda la formazione scientifica ed ecclesiastica dei candidati 
al sacerdozio
Soprattutto per coloro che diventeranno predicatori del Vangelo in queste 
regioni, l’antica sapienza dei nostri avi potrà essere un’utile aurora del Van-
gelo, se i sacerdoti sapranno trarre da essa argomenti riguardanti Dio, crea-
tore e ordinatore di tutte le cose, i diritti e i doveri, e così via. È stato giusta- 
mente osservato da alcuni autori che, in questo tipo di adattamento, occorre 
procedere con cautela, perché vi è il pericolo del relativismo dogmatico,  
se il sistema approvato dalla Chiesa e proposto come filosofia perenne venisse 
rigettato come qualcosa di occidentale.
a) Occorre dunque distinguere il vero dal falso, l’essenziale dall’accidentale, il 
certo dal discutibile.
b) E la religione di Cristo deve essere proposta in un modo che sia coerente 
con il carattere e la fisionomia dei popoli.

2. Per quanto riguarda i riti
Sebbene il rito latino presenti un valore universale, e l’unità del rito latino 
debba essere conservata anche nelle missioni in qualunque rinnovamento 
liturgico, riteniamo tuttavia che si debba promuovere l’uso della lingua ver-



claudio ubaldo cortoni osb cam218

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

nacolare nei rituali per l’amministrazione dei sacramenti. Tuttavia, pensiamo 
che la forma di ciascun sacramento debba sempre essere pronunciata in lingua 
latina. L’ammissione della lingua vernacolare nel Messale romano potrebbe 
infatti dare occasione alla moltiplicazione dei riti. Se si ritiene opportuno 
l’uso della lingua vernacolare in alcune Messe, ciò non avvenga tuttavia nelle 
Messe lette privatamente, che il sacerdote celebra senza la presenza dei fedeli.

L’azione missionaria in Africa, in Cina, e in India, durante la deco-
lonizzazione, rappresenta un modello da comprendere e studiare per 
capire come attuare un adattamento liturgico che tenga conto della pro-
pria storia culturale, per recuperare tutti quegli elementi della tradizione 
locale che non vadano contro l’unità del rito latino e contro la dottrina 
della chiesa.

Il missionario del pime Giuseppe Maggi, vescovo di Hanzhong in 
Cina (sedit 1949-1963), nel suo votum riferisce di un’ulteriore pratica 
quella della messa dialogata, che come nel caso della penitenza nella 
chiesa indonesiana, apre la prassi liturgica maggiormente adottata dai 
missionari [Abega, 1978; Magesa, 2004; Orobator, 2013; Foster, 2019, 
pp. 95-192]:30

2. Ritengo altresì da condannare quel «movimento», comunemente chia-
mato «concelebrazione da parte dei fedeli con il sacerdote nel sacrificio della 
Messa», che già è stato riprovato dal Sommo Pontefice Pio XII.
Infatti, la partecipazione dei fedeli alla celebrazione della Messa può essere 
promossa, ad esempio, tramite Messe dialogate, la lettura in lingua vernaco-
lare delle parti mobili, l’offerta dei materiali utilizzati nel sacrificio (ostie, vino, 
incenso, olio, candele), come già avviene lodabilmente in molte parrocchie.

Maggi riporta una convinzione diffusa nelle chiese missionarie se- 
condo la quale i fedeli laici, nella messa, fossero co-celebranti, una 
posizione contro la quale si espresse chiaramente Pio XII nell’enciclica 
Mediator Dei (1947). Tale «movimento», nato nelle chiese missionarie, 

30 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando. Series i (Ante-
praeparatoria). Volumen ii: Consilia et vota Episcoporum ac Praelatorum. Pars iv: 
Asia, Città del Vaticano, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960, p. 489.



decolonizzazione della liturgia e delle arti 219

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

voleva rispondere ad un problema che sarebbe diventato anche della 
chiesa in Occidente, quello cioè della partecipazione attiva dell’assem-
blea nella liturgia.

bibliografia citata

Abega, P. [1978]: «Liturgical Adaptation», in Christianity in Independent 
Africa, ed. Edward W. Fasholé-Luke, London, Rex Collings, pp. 597-605.

Agostino, Marc [2014]: «Élites catholiques et crises: le cas de la décolonisation 
(1945-1975). Tentative d’approche», in Élites et crises du xvie au xxie siècle. 
Europe et Outre-mer, eds. Laurent Coste e Sylvie Guillaume, Paris, Armand 
Colin, pp. 283-290. https://doi.org/10.3917/arco.cost.2014.01.0283

Battelli, Giuseppe [1996]: «Pio XI e le chiese non occidentali. La questione 
dell’universalità del cattolicesimo», in Achille Ratti pape Pie XI. Actes du 
colloque de Rome (15-18 mars 1989) organisé par l’École française de Rome 
en collaboration avec l’Université de Lille iii - Greco n° 2 du cnrs, l’Univer-
sità degli studi di Milano, l’Università degli studi di Roma - La Sapienza, la 
Biblioteca Ambrosiana, (Publications de l’École Française de Rome, 223), 
Rome, École Française de Rome, 1996, pp. 735-761.

Battelli, Giuseppe [2005]: «Lercaro, Giacomo», in Dizionario Biografico degli 
Italiani, vol. 64, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/enci-
clopedia/giacomo-lercaro_%28Dizionario-Biografico%29/>, [accesso: 9  
giugno 2025].

Bertuccioli, Giuliano [1984]: «Costantini, Celso», in Dizionario Biografico 
degli Italiani, vol. 30, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/
enciclopedia/celso-costantini_(Dizionario-Biografico)/>, [accesso: 24 
aprile 2025].

Braga, Carlo [2003]: La riforma liturgica di Pio XII: La “Memoria sulla riforma 
liturgica”, Roma, Edizioni Liturgiche.

Canonico, Marco [2024]: «Chiesa cattolica e fascismo nella prospettiva dei 
Patti Lateranensi», in Cattolicesimo e azione politica, eds. Ilaria Zuanazzi 
e Davide Dimodungo, Torino, Accademia University Press, pp. 55-69, 
https://doi.org/10.4000/12ij8

Ceci, Lucia [2005]: «Chiesa e questione coloniale. Guerra e missione nell’im-
presa d’Etiopia», in Chiesa e guerra. Dalla «benedizione delle armi» alla 



claudio ubaldo cortoni osb cam220

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

«Pacem in terris», eds. Riccardo Bottoni e Mimmo Franzinelli, Bologna, il 
Mulino, pp. 321-356.

Ceci, Lucia [2007]: «La mancata lettera di Pio XI a Mussolini per fermare 
l’aggressione all’Etiopia», Studi storici, 3, pp. 817-840.

De Giuseppe, Massimo [2011]: «Orizzonti missionari, coloniali, terzomon-
disti», in Cristiani d’Italia, disponibile sul sito web: <https://www.trec-
cani.it/enciclopedia/orizzonti-missionari-coloniali-terzomondisti_(Cri-
stiani-d’Italia)/>, [accesso: 24 aprile 2025].

De Medeiros, François [1990]: «Verso una Chiesa planetaria. Dalle missioni 
a un cristianesimo universale», in Chiesa e papato nel mondo contempo-
raneo, eds. Giuseppe Alberigo e Andrea Riccardi, Laterza, Roma-Bari,  
pp. 419-483.

Deplano, Valeria [2012]: «La fabbrica del consenso coloniale: la stampa colo-
niale tra stato totalitario e età dell’Impero», Studi e Ricerche, 5, pp. 155-173.

Forno, Mauro [2017]: La cultura degli altri. Il mondo delle missioni e la deco-
lonizzazione, Roma, Carocci.

Foster, Elizabeth A. [2019]: African Catholic: Decolonization and the Tran-
sformation of the Church, Cambridge (ma), Harvard University Press.

Giovagnoli, Agostino [1984]: «Pio XII e la decolonizzazione», in Pio XII,  
ed. Andrea Riccardi, Laterza, Roma-Bari, 1984, pp. 179-209.

Giovagnoli, Agostino [2006]: «L’Africa nella “geopolitica” di Pio XI», Italia 
contemporanea, 245, pp. 567-577.

La Pira, Giorgio [2019]: «Sotto l’unica legge di Dio», in Principi contro i tota-
litarismi e rifondazione costituzionale, ed. Ugo De Siervo, Edizione Nazio-
nale delle Opere di Giorgio La Pira, vol. iii, Firenze, Firenze University 
Press, xxxiv-xxxv, pp. 47-50.

Laurenti Magesa [2004]: Anatomy of Inculturation: Transforming the Church 
in Africa, Maryknoll (n.y.), Orbis.

Leclercq, Jean [1978]: «Liturgia», in Enciclopedia del Novecento, disponibile 
sul sito web: <https://www.treccani.it/enciclopedia/liturgia_(Enciclope-
dia-del-Novecento)/>, [accesso: 24 aprile 2025].

Leclercq, Jean [1993]: Di grazia in grazia: memorie, Milano, Jaca Book.
Lecis, Luca [2012]: «Tra Europa e Africa. La mancata politica mediterranea 

italiana», Studi e Ricerche, 5, pp. 191-197.
Mackinlay, Elizabeth [2019]: «Decolonization and Applied Ethnomusico-

logy: “Story-ing” the Personal-Political-Possible in Our Work», in De-Co-
lonization, Heritage, and Advocacy. An Oxford Handbook of Applied Ethno-



decolonizzazione della liturgia e delle arti 221

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

musicology, eds. Svanibor Pettan e Jeff Todd Titon, vol. 2, Oxford, Oxford 
University Press.

Orobator, Agbonkhianmeghe E. [2013]: «“After all, Africa is largely a nonli-
terate Continent”: The reception of Vatican II in Africa», Theological Stu-
dies, 74, pp. 284-301, https://doi.org/10.1177/004056391307400202

Pavan, Ilaria [2006]: «Prime note su razzismo e diritto in Italia. L’esperienza 
della rivista “Il Diritto razzista” (1939-1942)», in Culture e libertà. Studi di 
storia in onore di Roberto Vivarelli, eds. Daniele Menozzi, Roberto Pertici 
e Mauro Moretti, Pisa, Edizioni della Normale, pp. 371-418.

Pioppi, Carlo [2012]: «Tra ricostruzione e Guerra Fredda: Pio XII, il mondo 
e la Chiesa dal 1945 al 1958», Studia et Documenta, 15, pp. 11-36.

Pius PP. XII [1939]: Litt. enc. Summi pontificatus de summi pontificatus munere, 
aas 31, pp. 413-453. Versione italiana: aas 31(1939), pp. 454-480.

Pius PP. XII [1947]: Litterae enc.: de sacra liturgia, aas 39, pp. 521-595.
Rota, Giovanni [2007]: «Il filosofo Gentile e le leggi razziali», Rivista di Storia 

della Filosofia 62/2, pp. 265-300.
Sasso, Gennaro [2000]: «Gentile, Giovanni», in Dizionario Biografico degli Ita-

liani, vol. 53, disponibile sul sito web: <https://www.treccani.it/enciclope-
dia/giovanni-gentile_(Dizionario-Biografico)/>, [accesso: 5 marzo 2025].

Scoppola, Pietro [1996]: «La storiografia italiana sul pontificato di Pio XI», 
in Achille Ratti pape Pie XI. Actes du colloque de Rome (15-18 mars 1989) 
organisé par l’École française de Rome en collaboration avec l’Université de 
Lille iii - Greco n° 2 du cnrs, l’Università degli studi di Milano, l’Univer-
sità degli studi di Roma - «La Sapienza», la Biblioteca Ambrosiana, Rome, 
École Française de Rome, pp. 181-193.

Sebastian, J. Jayakiran [2022], «Christian Mission and Postcolonialism: 
Re-Reading the Bible, the Theology, and the Call», in The Oxford Hand-
book of Mission Studies, eds. Kirsteen Kim e Alison Fitchett-Climenhaga, 
Oxford, Oxford University Press, pp. 348-364. https://doi.org/10.1093/
oxfordhb/9780198831723.013.21

Sgambati, Valeria [2014]: «Il processo di decolonizzazione», in Storia della 
civiltà europea a cura di Umberto Eco, disponibile sul sito web: <https://
www.treccani.it/enciclopedia/il-processo-di-decolonizzazione_(Sto-
ria-della-civiltà-europea-a-cura-di-Umberto-Eco)/>, [accesso: 24 aprile 
2025].

Thomas, Martin y Andrew S. Thompson [2017]: «Rethinking Decolonization: 
A New Research Agenda for the Twenty-First Century», in The Oxford 



claudio ubaldo cortoni osb cam222

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Handbook of the Ends of Empire, eds. Martin Thomas e Andrew S. Thomp-
son, Oxford, Oxford University Press.

Widyawati, Fransiska, Yohanes S. Lon, Hendrikus Midun [2025]: «Mission 
and inculturation: Preserving local language and culture in the Indone-
sian Church», hts Teologiese Studies/Theological Studies 81(1), https://doi.
org/10.4102/hts.v81i1.10516


