Nuevas

[ ]
Universitat Autbnoma de Barcelona DE Indlas

EL DISCURSO «-MISIONERO» DE
HERNAN CORTES: DE LAS «CARTAS
DE RELACION» AL MANUSCRITO
DE GUTIERREZ DE LUNA

BEATRIZ ARACIL
Universidad de Alicante
beatriz.aracil@ua.es

CITA RECOMENDADA: Beatriz Aracil, «El discurso “misionero” de Herndn Cortés:
de las Cartas de Relacién al manuscrito de Gutiérrez de Luna», Nuevas de Indias.
Anuario del CEAC, X (2025), pp. 7-37.

DOl https://doi.org/10.5565/rev/nueind.132

Recepcion: 7 de agosto de 2025 / Aceptacion: 1 de noviembre de 2025

Levantad, reyes valientes,

que a vuestra tierra he llegado ...

no a quitaros vuestro oro,

piedras ni rico tesoro, sino a que Dios conozcais,

y pues tanto le costais

guardadle bien el decoro.

Volveos a este Sefior

y pretended ser cristianos.
Coloquio de la conversion de los cuatro
reyes de Tlaxcala

ISSN: 2462-7291 Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



8 BEATRIZ ARACIL

RESUMEN

Tanto en las Cartas de relacion como en el resto de obras que reescribieron la con-
quista de México durante el periodo virreinal, la figura de Hernan Cortés surge
caracterizada, entre otros, por un discurso religioso que no solo se refiere a la propia
conquista militar (entendida desde una concepcidn providencialista), sino también
al deseo de extirpacion de la idolatria y de conversion al cristianismo de la poblacién
indigena. El propdsito de este articulo es establecer un didlogo entre la escritura cor-
tesiana y los textos de autores posteriores (espafoles y novohispanos) a propdsito de
este discurso evangelizador para observar el proceso de transformacién de la dimen-
sién religiosa del héroe cortesiano a lo largo del primer siglo de la colonia.

PALABRAS CLAVE
Nueva Espafa, Hernan Cortés, Cartas de relacion, conquista espiritual, cristia-
nismo, México.

ABSTRACT
English title: The “missionary” discourse of Herndn Cortés from the Cartas de Rela-
cion to the manuscript of Gutiérrez de Luna.

Both in the Cartas de Relacion and in the other works that rewrote the conquest of
Mexico during the viceregal period, the figure of Herndn Cortés emerges charac-
terized, among other things, by a religious discourse that refers not only to the mil-
itary conquest itself (understood from a providentialist conception), but also to the
desire to eradicate idolatry and convert the indigenous population to Christianity.
The purpose of this article is to establish a dialogue between Cortés’ writing and the
texts of later Spanish and New Spanish authors on this evangelizing speech in order
to observe the transformation process of the religious dimension of the Cortesian
hero throughout the first century of colonial Mexico.

KEYWORDS
New Spain, Hernan Cortés, Cartas de Relacién, spiritual conquest, Christianity, Mexico.

INTRODUCCION

n 1619, un escritor criollo asentado en Tlaxcala, Cristobal Gutiérrez
de Luna, tenia preparado para la imprenta un volumen misceldneo
titulado Memorial de la materia de los dngeles. Vida del Arzobispo
Don Pedro Moya de Contreras Patriarca de las Indias y otras cosas curio-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 9

sas.” Entre esas «cosas curiosas», Gutiérrez de Luna habia incluido varios
textos que constituian un verdadero panegirico al conquistador Hernan
Cortés: unas octavas reales compuestas en honor de este «Varén ilus-
tre, claro y excelente» [ff. 155r-155v], un Discurso y relacion del Marqués
del Valle y los conquistadores deste reino* concebido como «breve epilogo
que sirva de resucitar la memoria deste valeroso capitan» [f. 156v],> una
Copia y traslado de los conquistadores y Pobladores desta Nueva Espafia
que militaron debajo de la bandera del mayor capitdn que hasta ahora
ha tenido el mundo, don Fernando Cortés, Marqués del Valle [ff. 1951-
216v]* y una pieza teatral titulada Coloquio de la nueva conversion y bau-
tismo de los cuatro ultimos reyes de Tlaxcala en la Nueva Espania [ft. 223r-
256V]5 —quiza también de su pluma-, en la que se recreaba este episodio
supuestamente ocurrido en 1519, durante la primera estancia de Cortés
en dicha provincia, que ponia en evidencia el celo religioso del conquis-
tador extremeio.

Cumplida ya la centuria de su llegada al territorio mexicano (y a pesar
de la prohibicion que pesaba tanto sobre las Cartas de relacién como

' Cristobal Gutiérrez de Luna, Memorial de la materia de los dngeles. Vida del
Arzobispo Don Pedro Moya de Contreras, Patriarca de las Indias. Y otras cosas curio-
sas, Tlaxcala, 1619. Coleccion Genaro Garcia. Benson Latin American Collection,
The University of Texas at Austin. Manuscrito G8o. En la cita del texto actualiza-
mos toda grafia que no tenga trascendencia fonética.

2 Este es el titulo abreviado que se da a esta parte en la Tabla de contenidos final
a la Relacion y compendio breve y sumario del invencible capitin don Fernando
Cortés, Marqués del Valle, y de los valientes caballeros, sus comparieros, que con él
pasaron a las conquistas de este nuevo imperio y reinos de la Nueva Esparfia. Y de
los hechos y hazafias que sufrieron y victorias que alcanzaron [f. 155r], que abarca
hastael f. 171v.

3 Cuya redaccion justifica porque, «aunque esté dél escrito copiosamente por
grandes coronistas ... no han dejado de ser notados de cortos en sus heroicas his-
torias» [f. 156v].

4+ Que el autor dice haber extraido de «un libro de la gobernacidon desta Nueva
Espafa ... muy visto y maltratado» con el fin de que «no se acabe de perder su
memoria» [f. 194Vv].

5 Pieza que citaremos segun su version impresa [Coloquio de los cuatro reyes de
Tlaxcala, 1976].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



10 BEATRIZ ARACIL

sobre la crénica de Lopez de Gdmara [Bataillon, 1963]), la configuracion
heroica de Hernan Cortés como personaje historico-literario estaba ple-
namente consolidada [Aracil, 2016, pp. 95-124], y con ella la idea de que
el conquistador habia sido elegido por Dios para llevar a cabo la empresa
que permitiria la conversion de millones de gentes al cristianismo. Desde
luego no faltaron quienes buscaban «ennegrecer y escurecer sus obras»,
pero la mayoria de los textos historicos y literarios del siglo xvI1 (y del
resto del periodo virreinal) coincidieron en considerar que,

Aunque como hombre fuese pecador, tenia fe y obras de buen cristiano y
muy gran deseo de emplear la vida y hacienda por ampliar y aumentar la fe
de Jesucristo, y morir por la conversion de estos gentiles. Y en esto hablaba
con mucho espiritu, como aquel a quien Dios habia dado este don y deseo, y
le habia puesto por singular capitan de esta tierra de Occidente [Carta de fray
Toribio de Motolinia al Emperador Carlos V. 2 de enero de 1555, en Garcia
Icazbalceta, 1980, 1, p. 274].

El origen de esta caracterizaciéon debe buscarse, evidentemente, en la
propia escritura cortesiana, y en especial en aquellos fragmentos de las
tres cartas publicadas entre 1522 y 1525° en los que, de forma metatex-
tual, el autor incorporé discursos previos con una importante presen-
cia de este tema, pero fueron los cronistas y poetas que consignaron sus
hazafas con posterioridad los que magnificaron este componente reli-
gioso en sus propias obras, en las que a menudo atribuyeron al conquis-
tador palabras y acciones destinadas a elevar esta dimensién de su figura.

El presente trabajo se centra en una vertiente esencial del discurso
religioso de Herndan Cortés en las Cartas de relacion: la referida a los
intentos de conversion de la poblacidn indigena, a través de la cual el
conquistador espafiol se transforma en un verdadero misionero que

¢ La que hoy llamamos Segunda relacién fue firmada en Segura de la Frontera
(Tepeaca) el 30 de octubre de 1520 y sacada a la luz por Cromberger en Sevilla en
noviembre de 1522. La Tercera relaciéon (de 1522) fue publicada también en Sevi-
lla por Cromberger en 1523; la Cuarta relacion, fechada en 1524, se publicé por
primera vez en Toledo en 1525. (ver informacién ampliada en la introd. de Angel
Delgado a Cortés, 1993, pp. 74-89).

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 11

destruye la idolatria, impone los nuevos simbolos religiosos y logra
atraer a la fe cristiana a los indigenas a través de su palabra inspirada. Al
poner en didlogo la escritura cortesiana y la de algunos autores posterio-
res (espafioles y novohispanos) que recrean a su vez el discurso del con-
quistador,’” se ofrece una reflexion sobre ese proceso de transformacion
de la dimension religiosa del héroe cortesiano durante el primer siglo de
existencia de la Nueva Espana.

A MODO DE PREAMBULO: LA JUSTIFICACION RELIGIOSA
DE LA CONQUISTA MILITAR

En 1493, el papa Alejandro VI promulg6 la bula Inter Caetera, por la que
hacia donacidn de las Indias recién descubiertas a los Reyes Catdlicos,
pero, al mismo tiempo, les obligaba a emprender la tarea de conver-
sion de los naturales de dichas tierras. Las exploraciones en el territorio
mexicano se iniciaron, al igual que el resto, bajo esta premisa. Velaz-
quez despidid a Grijalba recorddandole que su principal fin era «servir a
Dios y a mi Rey natural, los cuales seran muy servidos de que con nues-
tra industria se descubran nuevas tierras y gente, para que con nuestro
buen exemplo y doctrina, reducidas a muestra sancta fe, sean del rebafio
y manada de los escogidos» [Cervantes de Salazar, 1971, Libro 11, Capi-
tulo 11], y en sus instrucciones a Cortés le amonest6 para que hiciera
entender a los naturales «por la mejor orden e via que pudierdes cémo
hay un solo Dios criador del cielo y de la tierra y de todas las otras cosas
que en el cielo y en el mundo son» [Documentos cortesianos, 1, 1990, p.
52]. El extremefo, por su parte, obedecid a Veldzquez quiza solo en este
punto [Ricard, 1986, p. 76] e incluso le dio «nuevo vigor y fuerza» desde
su primer texto legal, las ordenanzas redactadas en Tlaxcala en 1520
[Lejarza, 1949, pp. 361-363], donde escribio:

7 El corpus textual analizado no pretende ser exhaustivo, pero si lo suficiente-
mente abarcador, y ha sido seleccionado incidiendo de forma especial en las fuen-
tes no eclesiasticas.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



12 BEATRIZ ARACIL

...exhorto y ruego a todos los espafoles que en mi compania fueren a esta
guerra que al presente vamos, y a todas las otras guerras y conquistas que
en nombre de su majestad por mi mandado hubieren de ir, que su principal
motivo e intencion sea apartar y desarraigar de las dichas idolatrias a todos
los naturales de estas partes y reducillos, o a los menos desear su salvacidn, y
que sean reducidos al conocimiento de Dios y de su santa fe catolica; porque
si con otra intencién se hiciese la dicha guerra, seria injusta, y todo lo que
en ella se hubiese obnoxio y obligado a restitucion [Documentos cortesianos,

I, 1990, p. 165].

Este propdsito eminentemente religioso de la conquista se reitera en
otros documentos cortesianos, como las ordenanzas de 15242 o las ins-
trucciones a Hernando de Saavedra de 1525, donde advierte que «la
principal cosa por donde Dios Nuestro Sefior ha permitido que estas
partes se descubriesen e los naturales de ellas nos fuesen sujetos o nos
sirviesen ... es para que por nuestro medio mas aina vengan en cono-
cimiento de nuestra fe, e se salven» [Documentos cortesianos, 1, 1990,
p- 352]. Y lo encontramos asimismo en las arengas que dirige a sus sol-
dados en momentos claves de la conquista, recogidas mas tarde en sus
relaciones, como la que antecede al enfrentamiento definitivo con los
tlaxcaltecas (en su Segunda relacion):

...yo los animaba diciéndoles que mirasen que eran vasallos de Vuestra Alteza
y que jamas en los espafioles en ninguna parte hobo falta, y que estabamos
en dispusicion de ganar para Vuestra Majestad los mayores reinos y sefiorios
que habia en el mundo y que demds de facer lo que a cristianos éramos obli-
gados en pufiar contra los enemigos de nuestra fe, y por ello en el otro mundo
ganabamos la gloria y en este consiguiamos el mayor prez y honra que hasta
nuestros tiempos ninguna generacion gand [Cortés, 1993, p. 182; la cursiva
es propial;

¥ Dictadas para que «se encamine todo aquello que conviene al servicio de Dios
Nuestro Sefior y de Su Majestad, y a la conversidn, bien e sosiego de los naturales
destas tierras» [Documentos cortesianos, 1, p. 277].

9 Sobre las que llamd la atencion Lejarza [1949, pp. 418-419].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 13

o la que pronuncia ante los espafoles y los «naturales amigos» tras la
construccion de los bergantines, antes del asedio definitivo a la capital
azteca, en la que les recuerda que «peleabamos en favor y augmento de
nuestra fe y por reducir al servicio de Vuestra Majestad tantas tierras y
provincias como se le habian rebelado» [p. 365].

El proposito religioso de la empresa se manifiesta también en otro
tipo de discursos, los dirigidos de manera exclusiva a los indios, que
serian a su vez reescritos (o imaginados) por autores posteriores, for-
jando asi la imagen de un conquistador elegido por la Providencia no
solo para realizar la conquista militar que daria paso a la espiritual, sino
incluso para evangelizar él mismo el territorio mexicano. Dicha imagen
aparece ya plenamente consolidada a inicios del siglo xvi11, en poemas
como el compuesto por «don Jerénimo Ramirez al Marqués don Fer-
nando Cortés, sobre la conversion de los Indios de la nueva Espana»
(recogido por Lobo Lasso de la Vega en sus Elogios [1601, ff. 8ov-83v]),
en cuyas octavas el autor invoca al hombre que no obré «menos con el
brazo fuerte / que con la lengua y celestial doctrina» [f. 83r]. Lo que
resulta curioso es que esta vertiente «misionera» del héroe cortesiano
fue desarrollada sobre todo por la escritura posterior, ya que su presen-
cia en las Cartas de relacién es mas recurrente en las dos relaciones que
permanecieron inéditas (la primera y la quinta) que en las publicadas.

LA PREDICA DE CORTES EN LAS CARTAS DE RELACION

Los firmantes de la Carta de Veracruz pusieron especial cuidado en pre-
sentar a Cortés como anunciador de la fe cristiana desde el momento
mismo de su llegada al nuevo territorio. Asi, en «la primera tierra que
llegaron», la isla de Cozumel, Cortés tiene un encuentro amistoso con
los indios en el que

...hablandoles por medio de una lengua y farabte que llevaba les dijo que no
iban [a] hacerles mal ni dafo alguno, sino para les amonestar y atraer para
que veniesen en conoscimiento de nuestra santa fe catélica y para que fuesen
vasallos de Vuestras Majestades [Cortés, 1993, p. 119].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



14 BEATRIZ ARACIL

Acorde con este propdsito, el capitan emprende la evangelizacion de
los habitantes de la isla de forma personal (sin el auxilio de los religiosos
que lo acompanaban):*°

... el dicho capitan los informoé lo mejor que él supo en la fe catélica y les dejé
una cruz de palo puesta en una casa alta y una imagen de Nuestra Sefiora la
Virgen Maria y les dio a entender muy cumplidamente lo que debian hacer
para ser buenos cristianos [p. 125].

Las dotes de Cortés como misionero quedan ratificadas al final del
pasaje, cuando se explica que los indios recibieron estas ensefianzas «de
muy buena voluntad», quedando «muy alegres y contentos». Sin embargo,
tras la batalla de Centla, la tarea evangelizadora no se atribuye directa-
mente a Cortés, prefiriéndose en esta ocasién una férmula impersonal
con la que quiza se hace referencia al mercedario Bartolomé de Olmedo:

Reprendiodseles el mal que hacian en adorar a los idolos y dioses que ellos
tienen e hizoseles entender como habian de venir en conoscimiento de nues-
tra muy santa fe. Y quedodles una cruz de madera grande puesta en alto, y
quedaron muy contentos [p. 132].

En cualquier caso, la carta muestra la preocupacién del conquista-
dor por la conversion de los naturales y su papel como iniciador de esta
tarea, que debera ser continuada por un verdadero proyecto evangeli-
zador dirigido por la Corona (acorde, por tanto, con las obligaciones
contraidas por las bulas papales):

© Angel Delgado ha llamado la atencidn sobre esta primera referencia a la labor
evangelizadora en el texto y al hecho de que no se haga «mencién ninguna del
clérigo Juan Diaz ni del mercedario fray Bartolomé de Olmedo, recayendo la ini-
ciativa y su realizacion exclusivamente en Cortés» [en Cortés, 1993, p. 125, nota
116]. Cabe advertir, ademads, que ninguno de los dos es citado por su nombre a lo
largo de las Cartas de relacion, si bien se incluyen algunas referencias al segundo
como «un religioso que yo traje en mi compaiia». Para los escasos datos biografi-
cos conocidos de ambos, ver Ricard, 1986, pp. 77-78 y Lejarza, 1949, pp. 437-440.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 15

Y cierto seria Dios Nuestro Sefior muy servido si por mano de Vuestras
Reales Altezas estas gentes fuesen introdocidas e instrutas en nuestra muy
santa fe catolica y conmutada la devocidn, fe y esperanza que en estos sus
idolos tienen en la divina potencia de Dios [p. 144].

Esta peticién de misioneros se reitera al final de la Cuarta relacion en
un largo pasaje donde Cortés insiste especialmente en la necesidad de
que los enviados sean «personas religiosas de buena vida y enxemplo»
[p- 517]. El conquistador recuerda a su rey que «la principal intencidn de
Vuestra Majestad es y debe ser que estas gentes se conviertan» [p. 520] y
recomienda el envio de dos o6rdenes religiosas concretas: San Francisco
y Santo Domingo."* Sin embargo, hasta esa parte, la carta apenas incluye
referencias al movil religioso de la propia empresa cortesiana,'*> que se
convierte en cambio, en un tema casi obsesivo en la Quinta relacién.
A falta de los esperados resultados respecto a la posibilidad de incorpo-
rar nuevas y ricas tierras al imperio durante la expedicion a las Hibue-
ras,’* Cortés se nos muestra aqui, de forma mucho mas recurrente que
en las cartas anteriores, como un verdadero misionero que logra la con-
version de los indios y el derrocamiento de sus idolos:

[Yo iba a] hacerles saber como habian de tener y adorar un solo Dios que
estd en los cielos, criador y hacedor de todas las cosas por quien todas las
criaturas viven y se gobiernan, y dejar todos sus idolos y ritos que hasta alli
habian tenido porque eran mentiras y engafios que el diablo, enemigo de la
naturaleza humana, les hacia para los enganar y llevarlos a condenacion per-
petua donde ternian muy grandes y espantosos tormentos, y por los apartar
del conocimiento de Dios porque no se salvasen y fuesen a gozar de la gloria

' Las paginas (que serian copiadas por Mendieta en su Historia eclesidstica
indiana [1980, pp. 182-184]) fueron escritas probablemente meses antes de la
firma de la carta, puesto que en ese mes de octubre de 1524 ya residian en México
los doce primeros franciscanos espaiioles enviados por Carlos V.

> Encontramos solo algin parrafo en el que se refiere a la posibilidad de reali-
zar nuevas conquistas para gloria de Dios y de su rey [p. 500].

13 Para un estudio de la Quinta relacién como texto que inaugura de forma plena
el «discurso del fracaso» en la Cronica de Indias, ver Pastor, 1983, pp. 268-278.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



16 BEATRIZ ARACIL

y bienaventuranza que Dios prometid y tiene aparejada a los que en El cre-
yeren, la cual el diablo perdi6 por su malicia y maldad [p. 545; cf. asimismo,

entre otras, pp. 538, 553y 559-560].

Estos pasajes son especialmente significativos, ademas, si considera-
mos que Cortés realiza este viaje acompafiado de dos franciscanos, fray
Juan de Ayora vy fray Juan de Tecto (a los que no se refiere nunca por sus
nombres), supuestamente encargados de esa tarea evangelizadora, que,
sin embargo —de manera paralela a lo narrado respecto a la isla de Cozu-
mel en la Carta de Veracruz-, en el relato aparecen solo como simples
colaboradores o sustitutos del conquistador en alguin momento concreto
[Cortés, 1993, p. 548], lo que le permite atribuirse todo el protagonismo
en su tarea de conversion [Delgado en Cortés, 1993, p. 548, nota 62].

Por otro lado, la imagen del conquistador retirado en el convento fran-
ciscano de la capital novohispana al regreso de esta malograda expedicion
[p. 641] contribuye de forma simbdlica a la configuracion del héroe cor-
tesiano desde esta vertiente religiosa en un texto que —no lo olvidemos-
escribe bajo la presion de su inminente juicio de residencia, y en el que
debe, por tanto, hacer hincapié en los logros obtenidos por el fiel vasallo.
Cortés ha sujetado todo un amplio territorio a la autoridad del imperio
espanol, pero también ha traido «a muchos de los naturales a su conos-
cimiento y plantado en ellas nuestra santa fe catdlica» con tan buenos
resultados que, de seguir bajo su gobierno, la Nueva Espafia puede llegar
a erigirse como modelo de ortodoxia cristiana:

...si estorbo no hay de los que mal sienten destas cosas y su celo no es endere-
zado a este fin, en muy breve tiempo se puede tener por muy cierto en estas
partes se levantard una nueva Iglesia donde mds que en todas las del mundo
Dios Nuestro Sefior sera servido y honrado [p. 654].

Por lo que respecta a las relaciones que si fueron publicadas, la imagen
que Cortés ofrece de si mismo como misionero se reduce casi de forma
exclusiva a un unico pero significativo episodio localizado en la Segunda
relacion: el que lo presenta dirigiendo un persuasivo parlamento a Moc-
tezuma y sus subditos que finalizara con el supuesto derrocamiento de
idolos del Templo Mayor. El relato inicia precisamente (y de forma algo

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 17

ambigua) con la destruccion de los simbolos idolatricos y su sustitucion
por las imagenes cristianas, que Cortés se atribuye de forma exclusiva
gracias al manejo de la primera persona del singular:

Los mas prencipales destos idolos y en quien ellos mas fe y creencia tenian
derroqué de sus sillas y los fice echar por las escaleras abajo y fice limpiar aque-
llas capillas donde los tenian porque todas estaban llenas de sangre que sacri-
fican, y puse en ella imagenes de Nuestra Sefiora y de otros santos... [p. 238].

La continuacion de ese mismo parrafo da a entender, sin embargo,
que el conquistador en realidad solo inicia el derribo de dichos idolos,
ya que es interrumpido por Moctezuma y los suyos («... que no poco el
dicho Muteecuma y los naturales sintieron, los cuales primero me dije-
ron que no lo hiciese»). Asumiendo entonces el papel que habria corres-
pondido a fray Bartolomé de Olmedo,** Cortés pronuncia un verdadero
sermon frente al monarca:

Yo les hice entender con las lenguas cuan enganados estaban en tener su
esperanza en aquellos idolos que eran hechos por sus manos de cosas no lim-
pias, y que habian de saber que habia un solo Dios universal sefior de todos,
el cual habia criado el cielo y la tierra y todas las cosas y que hizo a ellos y a
nosotros, y que este era sin principio e inmortal y que a él habian de adorar y
creer, y no a otra criatura ni cosa alguna. Y les dije todo lo demds que yo en
este caso supe para los desviar de sus idolatrias y atraer al conoscimiento de
Dios Nuestro Sefior [p. 239].

La escena finaliza con un razonamiento de «todos, en especial el dicho
Muteecuman, en el que admiten el error de sus antiguas creencias,” la
colaboracion de los mexicas en la tarea iniciada por Cortés («estuvieron

4 Al igual que vefamos en la Carta de Veracruz respecto a los naturales de la
isla de Cozumel.

'5 Con argumentos que evocan de forma llamativa los ya aducidos por el monarca
para recibir pacificamente a Cortés en Tenochtitlan y, mas tarde, para justificar ante
sus subditos la obediencia a Carlos V tras ser hecho prisionero [Cortés, 1993, p. 239;
cf. pp. 210-211 y 227-228].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



18 BEATRIZ ARACIL

conmigo hasta quitar los idolos y limpiar las capillas y poner las ima-
genes, y todo con alegre semblante») e incluso la erradicacion de los
sacrificios humanos en la ciudad («en todo el tiempo que yo estuve en la
dicha cibdad nunca se vio matar ni sacrificar alguna criatura» [p. 239]),
lo que demuestra la capacidad de conviccion del narrador-protagonista.

ALGUNOS PROCESOS DE REESCRITURA DE LOS
«SERMONES» CORTESIANOS

Los acontecimientos ocurridos aquel dia de noviembre de 1519 en el
Templo Mayor de México-Tenochtitlan constituyen uno de los episodios
mas controvertidos en la escritura de los autores posteriores,'* comen-
zando por la evidente distancia que separa las versiones de dos cronistas
testigos como fueron Andrés de Tapia y Bernal Diaz del Castillo: Tapia
apenas da importancia a la brevisima instruccion religiosa que, segin
él, Cortés dirige sin éxito solo a los sacerdotes de Moctezuma,'” para
presentar, en cambio, el derrocamiento de los idolos como un valeroso
acto que transforma a su protagonista en un verdadero cruzado medie-
val** y permite finalmente la construcciéon de dos altares cristianos en el

¢ Ver el cotejo de las versiones del propio Cortés, Bernal Diaz, Andrés de Tapia,
Lopez de Gomara y Cervantes de Salazar en Wagner, 1944, pp. 258-263 (el trabajo
de Wagner, que en su conjunto reiine mas de una veintena de crénicas y documen-
tos, es probablemente todavia hoy el trabajo mas completo en la confrontacién de
fuentes sobre la conquista de México).

7 «Dios que hizo el cielo y la tierra os hizo a vosotros y a nosotros y a todos, y
cria con lo que nos mantenemos; y si fuéremos buenos nos llevara al cielo, y si no,
iremos al infierno, como mas largamente os diré cuando mas nos entendamos; y
yo quiero que aqui donde tenéis estos idolos esté la imagen de Dios y de su Madre
bendita, y traed agua para lavar estas paredes» [Tapia en La conquista de Tenoch-
titlan, 1988, p. 111].

'8 «... juro por Dios que es verdad que me parece agora que el marqués saltaba
sobrenatural, y se abalanzaba tomando la barra por en medio a dar en lo mas
alto de los ojos del idolo, y asi le quitd las mascaras de oro con la barra, diciendo:
“A algo nos hemos de poner por Dios™» [p. 111].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 19

templo [Tapia en La conquista de Tenochtitlan, 1988, p. 112]. A conti-
nuacion, este fiel capitan de Cortés registra incluso un hecho milagroso
ocurrido alli mismo al poco tiempo: los indios piden al conquistador
que el nuevo Dios les dé agua para sus cosechas; este marcha en proce-
sion hasta la torre y «alla se dijo misa, y hacia buen sol, y cuando volvi-
mos llovia agua; y asi los indios se maravillaron mucho» [p. 112].

Para Bernal, por el contrario, no hubo derrocamiento de idolos en
esta ocasidn, sino una platica de Cortés a Moctezuma en la que intentd
convencerlo sin éxito de la sustitucidn de las estatuas por una cruz y una
imagen de la Virgen, y que finalizé solo con el enojo del soberano [Diaz
del Castillo, 1992, pp. 274-275]. En la Historia verdadera, ademas, no es
esta la primera tentativa de conversién del monarca azteca: el tema reli-
gioso, que habia surgido ya durante la primera entrevista entre ambos
[p. 255], se desarrolla durante su segundo encuentro, en el que Cortés
pronuncia ante Moctezuma un verdadero sermén que, sin embargo,
parece adelantar el fracaso sufrido dias mas tarde en el Templo Mayor:

...le dijo, muy bien dado a entender, de la creacidon del mundo, e como todos
somos hermanos, hijos de un padre y de una madre, que se decian Adany
Eva; e como a tal hermano, nuestro gran emperador, doliéndose de la per-
diciéon de las animas, que son muchas las que aquellos sus idolos llevan al
infierno, donde arden a vivas llamas, nos envi6 para que esto que ha oido lo
remedie, y no adoren aquellos idolos ni les sacrifiquen mds indios ni indias,
pues todos somos hermanos, ni consienta sodomias ni robos; y mas les dijo,
que el tiempo andando enviaria nuestro rey y sefior unos hombres que entre
nosotros viven muy santamente, mejores que nosotros, para que se lo den a
entender ... Y porque pareci6 que Montezuma queria responder, cesd Cortés
la platica, y dijo a todos nosotros que con €l fuimos: «Con esto cumplimos,
por ser el primer toque» [p. 257].

Ahora bien, tanto si presentaron la platica de forma previa al derroca-
miento de los idolos como si lo hicieron después del primer intento de
derribo de estos, aceptando el favorable final descrito por Cortés y Tapia
o decantandose por un fracaso del conquistador en esta ocasion, lo cierto
es que la practica totalidad de los autores que nos ocupan emprendie-
ron (con distintas intenciones) su particular recreacion en primera per-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



20 BEATRIZ ARACIL

sona del parlamento cortesiano. Escojamos, por su peculiaridad, tres de
dichas recreaciones.

Entre los cronistas que siguieron la version del propio Cortés, se
encuentra Herndn Pérez de Oliva en su truncada adaptacion de las
Cartas de relacion, inédita hasta 1927, fecha en que fue publicada con el
titulo Algunas cosas de Herndn Cortés y México [Pérez de Oliva, 1927,
pp- 450-482]. Como explica Leonardo Espitia [2014, pp. 106-111], el
cordobés recurre en este episodio a un recurso retdrico codificado como
es la amplificatio (en este caso por incrementum) para introducir dentro
del relato histdrico un extenso discurso, muy propio de la historiografia
humanista, centrado en la cuestion de los sacrificios humanos:

Si en servicio de estos idolos hobiésedes seguido la verdad, conosceriades
que vuestros enemigos son los que aman vuestra sangre ... El verdadero Dios,
que con su lumbre los cristianos conoscen, no demanda la sangre de los cora-
zones, sino la limpieza de ellos ... Su ley de servirlo es muy pura y muy facil;
su galardén muy grande, su castigo grave pena, su misericordia siempre apa-
rejada, su justicia cierta... [Pérez de Oliva, 1927, pp. 464-465]."

El resultado es una pieza oratoria que funciona «como un speculum,
esto es, como un “espejo moral’» [Espitia, 2014, p. 110] sobre el que
seria uno de los temas esenciales de reflexion en la peninsula en torno a
las culturas indigenas y su sometimiento al imperio.*

' Como vemos en el fragmento, Pérez de Oliva retoma la intencién evangeli-
zadora de la platica cortesiana y la refuerza a través de figuras retoricas (como la
anafora y otras estructuras paralelisticas) que sirven al objetivo didactico-moral
de la misma. El discurso logra, asi, ser lo suficientemente persuasivo como para
lograr que su auditorio quede dispuesto «a oir y cumplir aquellas cosas».

20 Recordemos que, pocos aios mas tarde, incluso Francisco de Vitoria incluiria
entre los «Titulos legitimos por los cuales pudieron venir los indios a poder de los
espanoles» la practica de los sacrificios humanos: «Quinto titulo. Otro titulo podria
ser la tirania de los mismos caciques de los indios o sus leyes tiranicas en dafio de
los inocentes, el sacrificio, por ejemplo, de hombres inocentes o la matanza, otras
veces, de hombres libres de culpa con el fin de comer su carne» [Relectio de indis

(1539), 1989, p. 109].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 21

Ahora bien, las implicaciones filosoficas e ideologicas de esta cuestion
no son aprovechadas por el autor en dicho discurso, como si lo seran
por Lopez de Gomara en el capitulo LxxxvI de su crdnica («La platica
que hizo Cortés a los de México sobre los idolos»), que Ramon Iglesia
juzga literariamente uno de los mas valiosos de todo el libro [1980,
p. 167]. Aqui el tema central del rechazo del Dios cristiano a los sacrifi-
cios humanos es precedido por una amplia disertacién en torno a lo
que podriamos definir en términos contemporaneos como «el problema
del otro».>* Como advierte Carman [1993, p. 167], Gémara elabora un
texto que tiene un doble destinatario: el que muestra el relato, esto es,
los nobles aztecas a los que se dirige Cortés,** y «the Europeans who
read his words and who approach the CM [La conquista de México] after
thirty years of controversy over the conquest and the conqueror». Y es
a este lector europeo (y, mas concretamente, espafiol) al que se ofrece
no solo una justificacién de la predicacion de la fe cristiana en América,
sino también una toma de postura respecto a esa polémica teoldgica,
filosofica y juridica de la conquista que alcanzaria su momento culmi-
nante precisamente por los afios de finalizacién de esta crdnica, con la
Junta celebrada en Valladolid entre 1550 y 1551, en la que Las Casas y
Sepulveda enfrentaron sus ideas sobre la naturaleza del indio y el domi-

2t En su ya clasico ensayo La conquista de América. El problema del otro, Todo-
rov planted dicho problema como la actitud ante «un grupo social concreto al que
nosotros no pertenecemos» [(1982) 1987, p. 13], dedicando un amplio capitulo a
la figura de Cortés como maximo exponente de la actitud del conquistador euro-
peo frente al hombre indigena. Para una valoracidon del impacto de las teorias del
pensador bulgaro en la bibliografia critica sobre Herndn Cortés, ver Aracil 2016,
PP. 143-144.

>> Respecto a estos receptores, y pesar de los méritos que atribuye al discurso
cortesiano («Mads honra y prez gané Cortés con esta hazafa cristiana que si los
venciera en batalla»), este se presenta exitoso solo parcialmente: para Gomara si se
produjo el derribo de buena parte de los idolos y la colocacion de las imagenes cris-
tianas, pero afirma que Cortés consintié a Moctezuma recoger «los idolos de sus
dioses que aun estaban en pie» y aprovecha para situar estos hechos entre los moti-
vos de la rebelién mexica: «Pero queddles un odio y rencor mortal con ellos por
esto, que no pudieron disimular mucho tiempo» [Lépez de Gémara, 2007, p. 168].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



22 BEATRIZ ARACIL

nio espafiol en América.?? El extenso sermon inicia aqui con la premisa
cristiana de la igualdad del género humano:

Todos los hombres del mundo, muy soberano rey, y nobles caballeros y reli-
giosos, ora vosotros aqui, ora nosotros alla en Espafia, ora en cualquier parte,
que vivan de él, tienen un mismo principio y fin de vida ... Todos somos
hechos de una manera de cuerpo, de una igualdad de anima y de sentidos
[Lopez de Gémara, 2007, p. 166].

Sin embargo, a continuacion, el conquistador recreado por Gémara
establece a su vez diferencias entre unos hombres y otros: «... empero
acontece, por la providencia de aquel mismo Dios, que unos nazcan
hermosos y otros feos; unos sean sabios y discretos, otros necios, sin
entendimiento, sin juicio ni virtud». Y es la inferioridad del indigena
(reiterada, por otra parte, a lo largo de toda su obra)** la que le permite
justificar la ensefianza religiosa que va a llevar a cabo el conquistador:
«por donde es justo, santo y muy conforme a razén y a voluntad de Dios,
que los prudentes y virtuosos ensefien y doctrinen a los ignorantes» [p.
166; la cursiva es nuestra]. El argumento religioso se entrelaza asi, como
vemos, con el filoséfico y politico en la medida en que la conquista
misma (también la espiritual) presupone una jerarquia, una relacion de
poder, que para Gomara resulta indiscutible.” Una vez establecida esa

23 Sobre la presencia del debate Las Casas-Sepulveda en la obra de Gémara, su
postura en favor del segundo y sus criticas al dominico, a quien consideré una
mala influencia en la politica de Carlos V, ver Apahidean, 2003, pp. 44-54.

¢ Ramon Iglesia destaco la «nota continua de desprecio» con la que Gémara se
refiere a los naturales en su libro, fruto de «su altaneria de humanista y de espafiol
de una Espana realmente imperial» [1980, p. 175; ver pp. 174-180]. Otros autores,
sin embargo, plantean una postura mas compleja por parte del erudito, que varia a
lo largo de la cronica; asi, por ejemplo, para Robert Schwoebel [2001, p. 22], «The
behavior of Amerindians is alternately represented as a noble exemplum (as on
Cozumel), and/or as that of childlike dupes of the devil bent on their own destruc-
tion (as at Tenochtitlan)».

s Como sefiala Carman [1993, p. 168], «Gomara cannot allow his protagonist
to embrace universal equality fully in the manner of Las Casas, because the con-
quest presupposes a hierarchy, a system that allows one people to dominate ano-

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 23

relacion de superioridad, en el discurso Cortés insta al monarca a seguir
al verdadero Dios, que no exige sacrificios: «A este Dios pues, que ahora
imaginais alla dentro en vuestros corazones, a ese servid y adorad, no
con muerte de hombres ni con sangre de sacrificios abominables, sino
con sola devocién y palabras, como los cristianos hacemos» [Lopez de
Gomara, 2007, p. 167].

Tanto el desarrollo de la platica como la manera de abordar en ella
el problema de la alteridad se resuelven de forma muy distinta en la
Crénica de la Nueva Espafia de Cervantes de Salazar, quien dedica a
este episodio los capitulos xxx a xxxi11 del libro 1v. La descripcién de
los hechos, en este caso, se ve dificultada por la disparidad de versiones
con las que se encuentra el humanista*® y la necesidad de darles cabida
en el relato para que «no paresca que sigo mas a unos que a otros». La
solucién aportada es la narracion sucesiva de algunas de estas versiones,
que le va a permitir ademas, recrear distintas intervenciones por parte
de Cortés en estilo directo.

En primer lugar, Cervantes plantea una controversia entre el conquis-
tador y el monarca azteca en torno al derrocamiento de los idolos. Cortés
no se situa en un plano de superioridad; muy al contrario, inicia su parla-
mento dirigiéndose con enorme respeto a Moctezuma, a quien equipara a
los monarcas europeos tanto en posesiones como en la legitimidad divina
de su cargo: «Gran seflor y poderoso Rey a quien Dios omnipotente y no
los falsos dioses han dado grandes sefiorios: ... la gran dignidad que tienes
la has rescebido de un solo Dios» [1971, Libro 1v, cap. xxx].

A continuacidn, intenta convencerlo de que los sacrificios son fruto
del engano de los falsos dioses en una argumentacion en la que deja
entrever, ademas, la cercana conversidn al cristianismo del rey azteca

ther. Consequently, even as Cortes draws all humanity together with a common
heritage, he alludes to divisions that define relations of power».

26 Cervantes probablemente comenzé a escribir su obra de forma personal,
pero pronto pasd a hacerlo por encargo de los antiguos compaieros de Cortés a
través del cabildo de la ciudad de México: en enero de 1558, dicho cabildo acordd
solicitar a Felipe II su nombramiento como primer cronista de la Nueva Espafay
pagarle un salario para realizar esta tarea (el documento puede consultarse Marti-

nez, 1993, pp. 9-10).

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



24 BEATRIZ ARACIL

(«tad has siempre, después que me tratas, tenido aficion a ser cristiano
y te ha parescido bien nuestra ley e manera de vivir»). Moctezuma, sin
embargo, se muestra reticente, y ambos entablan entonces un debate.
Este finaliza con la retirada de los idolos, que para Cervantes quiza fue
emprendida por el conquistador (como «muchos dicen que después
hizo»), pero también pudo tener lugar de forma pacifica a manos de los
propios indios (tal como lo recogid en su relacién Alonso de Ojeda).”
En cualquier caso, esta version de los hechos finaliza con un elogio al
«valor, prudencia y esfuerzo, y ... confianza en Dios» de Cortés, quien,
una vez colocadas las imagenes de la Cruz y la Virgen, se hinca de rodi-
llas (como en otros ejemplos ya citados) para agradecer a Dios el triunfo
sobre las fuerzas demoniacas y suplicarle Su favor en el futuro:

Grandes e infinitas alabanzas sean dadas a Ti, Dios verdadero, en los siglos
de los siglos, que has querido que al cabo de tantos afios que el demonio, tu
adversario, tiranizaba con tantos errores y crueldades tantas nasciones sen-
tado en ese trono donde Tu ahora estas, le hayas por nuestras flacas e indig-
nas manos derrocado y desterrado para los abismos donde mora. Suplicote,
pues nos has hecho tal merced, seas servido de aqui adelante favorescernos,
para que tan buenos principios consigan para gloria y honra tuya glorioso fin
[Libro 1v;, cap. xxx].*®

En el capitulo siguiente, sin embargo, Cervantes ofrece otra version
de los hechos que ¢l atribuye a fray Toribio Motolinia, pero que con-
cuerda con la ya citada de Andrés de Tapia.”® En esta versidn, Cortés y
Moctezuma se comunican a través de mensajeros desde que el primero
manifiesta su voluntad de derrocar los idolos hasta que tiene lugar la
lluvia milagrosa tras la misa en la capilla recién erigida. A continua-
cidn, Cervantes incorpora un nuevo discurso por parte del conquista-

27 Sobre estas fuentes manuscritas de Cervantes, ver Martinez, 1993, p. 32.

28 Esta es la versién que asumird Antonio de Herrera vy, a través de él, fray Juan
de Torquemada [1975, vol. 2, pp. 168-169; cf. vol. 7 p. 173].

2 Una revision critica sobre el problematico manejo de manuscritos perdidos
de Motolinia por parte de Cervantes de Salazar puede consultarse en Sanchis,

2016, pp. 138-144.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 25

dor [cap. xxx11], mucho mas amplio que el anterior, pronunciado ante
Moctezuma, sus caballeros y sus sacerdotes (todo el poder politico y
religioso azteca), que se configura como un perfecto ejercicio retérico
donde justifica sus acciones a partir de la defensa del monoteismo.

La idea de un Dios unico rige, en efecto, toda la primera parte del
sermon, en la que el orador va exponiendo diversos argumentos que la
demuestran: «... no hay nascion en todo el mundo que si en la ley natu-
ral estd algo advertida ... tenga que hay mds de un sumo principio, una
suma causa de todas las causas»; «No pudiendo, pues, haber dos poderes
infinitos ni dos saberes, ni bondades tales, forzoso es confesemos un
solo Dios»; «En prueba de que no haya mas de un Dios, también hace
mucho al caso ver que en este vuestro gran sefiorio no haya mds de un
hombre, que es el poderoso Rey Motezuma»; «No criéo muchos mundos,
sino un mundo» [cap. XxXXI1].

Una vez probada esta verdad irrefutable, el personaje de Cortés con-
fronta la suma bondad del Dios cristiano y la crueldad de los demonios
enganiadores que los indigenas tienen por dioses y acaba aludiendo a la
lluvia milagrosa acaecida escasos dias antes como evidencia de su argu-
mentacion («la prueba del milagro pasado ha mostrado claramente que
es asi lo que digo»). La capacidad persuasiva de Cortés se ratifica enton-
ces con la respuesta de Moctezuma, quien reconoce haber escuchado un
«alto y subido razonamiento», propone al conquistador que contintie su
tarea de conversion («las cosas que has dicho son tan subidas que yo no
las puedo alcanzar ... [querria] que lo que tan altamente nos has dicho
muy despacio nos lo dieses a entender») y justifica el derrocamiento de
los falsos dioses [Libro 1v, caps. XXXI y XXXII].%°

No es esta, en todo caso, la unica ocasién en la que Cervantes atribuye
a Cortés platicas dirigidas a la conversidn de los naturales a través de las
cuales «obra Dios en sus corazones». Ya en Cempoala habia puesto en
boca del conquistador un sermon sobre el engafio con el que el demonio

3 A pesar de ello, Cervantes admite como cierto que Moctezuma hablé en
secreto con sus sacerdotes para que «disimulasen con los nuestros en lo del sacri-
ficar», lo que demuestra, en su opinidn, las dotes diplomaticas del monarca azteca,
movido siempre por mantener la paz en sus dominios.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



26 BEATRIZ ARACIL

tenia sometidos a los naturales y la necesidad de abrazar la fe del verda-
dero Dios, que habia finalizado con el derrocamiento voluntario de los
idolos y la colocacidn de una cruz [Libro 111, cap. xx1v].>* Y aun antes,
en la isla de Cozumel, Cortés se dirige al cacique indigena dandole a
entender la existencia de un solo Dios, rechazando la sodomia y la antro-
pofagia como practicas abominables inducidas por el demonio y pro-
bando la falsedad de sus dioses. También aqui el parlamento finaliza con
la colaboracion de los indios en el quebrantamiento de las estatuas y la
colocacion de cruces y de una imagen de la Virgen [Libro 11, cap. xxx].3*

Otros autores recogieron a su vez estas pldticas, en especial la dirigida
al calachuni de Cozumel, recreada por Bernal Diaz del Castillo (quien,
utilizando el estilo indirecto, no duda en esta ocasion en ofrecer una ver-
sién triunfalista del discurso y el derrocamiento de idolos, acorde con la
de los firmantes de la Carta de Veracruz [1992, p. 76]), pero también por
Francisco de Terrazas en su Nuevo Mundo y conquista, donde Cortés es
presentado como un elegido de Dios «capaz de ensefar el cristianismo,
ya sea mediante la palabra, ya sea mediante la fuerza» [Cabrera Pons,
2015, p. 156]:

A que este solo Dios es verdadero,
que hizo el mundo, el cielo, el sol, la luna;
a que esta a hombre puso ley y fuero,
y pena si le quiebra en cosa alguna ...
aqueste de la gloria y el tormento;
de aqueste quiero dar conocimiento
[Terrazas en Dorantes de Carranza, 1987, pp. 208-29],

3t E] pasaje puede confrontarse con la version de Gomara, que presenta el dia-
logo desde una perspectiva politica y mas centrada en la informacién que el caci-
que de Cempoala ofrece a Cortés sobre el imperio de la Triple Alianza [Lopez de
Gomara, 2007, pp. 68-71].

3> En este caso Cervantes atribuye asimismo al conquistador un trato respe-
tuoso a los indigenas: «aunque somos tan diferentes en lengua, costumbres y reli-
gion ... no deseamos ni queremos mas que teneros por amigos, para que si entre
vosotros hobiere alguna cosa buena que imitar la sigamos, y asi vosotros hagais lo
mismo, conosciendo haber algo entre nosotros que debais seguir».

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 27

o por Saavedra Guzman, quien recrea con recursos dramaticos la escena
en su Peregrino indiano, en especial cuando el conquistador muestra la
cruz cristiana al calachuni:

Y postrado de hinojos con Fe pura,

y verdaderas lagrimas llorando,

saco de Cristo eterno la figura,

y con notable afecto sollozando

dijo: «Esta Majestad inmensa y pura,

que con Fe viva estamos adorando,

crié la tierra, el cielo y el profundo,

y cuanto encierra y tiene todo el mundo»
[Saavedra Guzman, 2008, p. 99].%*

Finalmente, cronistas y poetas llegaron incluso a «corregir» el discurso
cortesiano, atribuyendo al conquistador platicas que debieron de llevarse
a cabo, pero —probablemente de forma calculada- él mismo omiti6 en
sus relaciones. El caso mas significativo a este respecto fue, sin duda,
el parlamento que Cortés pudo haber dirigido a los cuatro caciques de
Tlaxcala durante su primera estancia en la ciudad de los que serian sus
principales aliados en la conquista de Tenochtitlan.>*

EL COLOQUIO ENTRE CORTES
Y LOS CUATRO SENORES DE TLAXCALA

En septiembre de 1519, los sefiores de las cuatro cabeceras de Tlaxcala
establecieron una alianza con Hernan Cortés que result6 clave para el
desarrollo posterior de la conquista del territorio. Sin embargo, numero-
sas fuentes confirman que, si bien el conquistador intentd —al igual que

33 Sobre este papel de Cortés como «gran evangelizador» en el poema, ver la
introd. de M? José Rodilla a Saavedra Guzman, 2008, p. 25.

3 Sobre los motivos de Cortés para evitar cualquier referencia a sus intentos de
conversion de los tlaxcaltecas (no solo en ese primer encuentro sino durante todo el
periodo que finaliza con la toma de Tenochtitlan), ver Aracil 2019, pp. 47-50y 58-60.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



28 BEATRIZ ARACIL

en el resto de ocasiones- transmitir las creencias cristianas a los caciques
tlaxcaltecas, no logré entonces convertirlos a la fe cristiana como habia
ocurrido (al menos aparentemente) en Cozumel o Cempoala. Cronistas
como Lépez de Gomara, Bernal Diaz o Cervantes de Salazar convienen
en afirmar que Cortés les predicd y amonest6 para que abandonaran a
sus dioses, pero estos se negaron, limitdndose a permitirle la construc-
cidn de un oratorio con simbolos cristianos.

Es cierto que los tres autores citados difieren en la importancia que
otorgan al discurso cortesiano en este contexto: Gémara se limita a
resumir el contenido de las supuestas pldaticas cortesianas® para insistir
a continuacién en los argumentos aportados por los tlaxcaltecas para
evitar el abandono de sus dioses [2007, p. 115]. Bernal Diaz, alternando
el estilo directo y el indirecto, recrea un parlamento por parte del con-
quistador que tiene como pretexto la entrega de las hijas de los caciques
como obsequio a los espafioles; como en otras platicas, Cortés explica a
los gobernantes que su principal intencidn es «que quiten sus idolos, que
no sacrifiquen ni maten mas hombres, ni hagan otras torpedades malas
que suelen hacer, y crean en lo que nosotros creemos, que es un solo
Dios verdadero» [1992, p. 208], aunque aqui se detiene en articulos de fe
algo mas complejos, como la virginidad de Maria «antes del partoy en el
parto y después del parto» o la existencia del cielo y el infierno [pp. 208-
209]. Cervantes de Salazar, por su parte, imagina de nuevo un amplio
discurso en estilo directo en el que comienza argumentando (como hara
mas tarde en el Templo Mayor) la idea del Dios tinico para confrontarlo,
a continuacidn, con los falsos dioses indigenas.** Ahora bien, indepen-

35 Escribe Gomara que «Viendo pues que guardaban justicia y vivian en religion,
aunque diabolica, siempre que Cortés les hablaba, les predicaba con los farautes,
rogandoles que dejasen los idolos y aquella cruel vanidad que tenian matando y
comiendo hombres sacrificados, pues ninguno de todos ellos queria ser muerto ni
asi comido, por mas religioso ni santo que fuese; y que tomasen y creyesen el ver-
dadero Dios de cristianos que los espafioles adoraban, que era el criador del cielo y
de la tierra, y el que llovia y criaba todas las cosas que la tierra produce, para solo
uso y provecho de los mortales» [Lopez de Gdmara, 2007, p. 115].

3¢ Cervantes se limita después a copiar a Gomara en lo que respecta a la réplica
de los sefiores y la prudente actitud de Cortés [1971, Libro 111, Cap. L11].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 29

dientemente de la extension e importancia del discurso atribuido a
Cortés, las tres cronicas coinciden —como hemos sefialado- en el fra-
caso del mismo y también en un aspecto concreto de su contenido: este
solo recoge argumentos para la conversion de los sefiores indigenas, sin
ninguna alusién a la futura colaboracion entre espafoles y tlaxcaltecas
que liberaria a estos ultimos del yugo de la Triple Alianza (a pesar de
que el tema evidentemente surge en otros pasajes de las mismas).

En una version mucho mas halagiiefia sobre el resultado de la prédica
cortesiana en Tlaxcala, Saavedra Guzman introdujo en esta el aspecto
politico, pero en términos de dominio y no de alianza: el discurso aqui es
breve, centrado en la doble obediencia politica y religiosa que Cortés exige
a sus nuevos amigos: «asi, ante todas cosas, lo primero / habéis de some-
terle la obediencia [al emperador Carlos], / y recebir de Cristo verdadero
/ 1a Fe divina de su omnipotencia» [2008, p. 204]. Y, si bien en un princi-
pio parece que Maxixcatzin acepta solo la sumision politica («a Carlos se
sujeta, y da el estado»), mas adelante el poeta aclara que el cacique pro-
mete «evitar los sacrificios, / y quitar de los idolos los bultos» [p. 205].

Ahora bien, por los afios en que Saavedra escribia su poema épico,
Antonio de Herrera ya habia podido consultar, para la elaboracién de
sus Décadas, un manuscrito de Diego Mufioz Camargo entregado a
Felipe II en 1585 donde se daba cuenta de la historia de Tlaxcala otor-
gando una especial importancia a este supuesto encuentro entre Cortés
y los cuatro seflores, pero a través de una versiéon muy distinta de dicho
encuentro.’”’” Veamos cudles son las peculiaridades de ese texto en el que
necesariamente se altera, a su vez, el sentido del discurso cortesiano.

7 Mufioz Camargo compuso al menos dos versiones de esta obra: la finalizada
en 1584, que fue la que lleg6 a Espafa y hoy forma parte, junto a un amplio grupo
de dibujos (156 laminas en tinta), de lo que denominamos el Manuscrito de Glas-
gow, publicada en 1981 por René Acuia con el titulo Descripcién de la ciudad y
provincia de Tlaxcala, y la copia que guardé y fue puliendo en Tlaxcala en fechas
posteriores, que es la que conocemos como Historia de Tlaxcala [Brotherston y
Gallegos, 1990, pp. 117-140]. El texto se cita a lo largo de este trabajo segun la
edicion moderna de esta tltima version por ser considerada la definitiva. La rees-
critura ampliada que realiz6 Herrera del pasaje que nos ocupa puede consultarse
en Herrera, 1601, vol. 1, pp. 154-159.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



30 BEATRIZ ARACIL

En primer lugar, el cronista mestizo niega la responsabilidad de los
tlaxcaltecas en los enfrentamientos bélicos iniciales con los espanoles,
creando asi un contexto mucho mas favorable al dialogo que entabla
Cortés con los nobles de las cabeceras, quienes lo reciben como amigos
y no como representantes de un pueblo conquistado.*® Dicho dialogo lo
inician, ademas, estos ultimos por propia voluntad, deseosos de saber
quiénes son los espafioles y cudles son sus intenciones.

En segundo lugar, el encuentro se plantea como libre controversia
entre iguales: al negar su naturaleza divina, Cortés explica a los nobles:

...somos hombres humanos y mortales como vosotros; pero la ventaja que
tenemos sobre los otros hombres, solo es en ser cristianos, por servir como
servimos a un solo Dios verdadero; y la diferencia que hay entre nosotros y
vosotros es que vosotros servis a las estatuas e idolos semejanzas del demo-
nio, y nosotros servimos a Dios [Mufioz Camargo, 1978, p. 197].

La argumentacidn del espafiol recibe réplicas por parte de los natu-
rales: de manera algo contradictoria, Mufioz Camargo comenta que las
«blandas y amorosas palabras» del primer parlamento penetran en los
corazones de los cuatro sefiores «infundiendo en ellos milagrosamente
la gracia el Espiritu Santo» [p. 197], pero no logran convencerlos [pp.
197-198]; Cortés retoma a continuacion su razonamiento para adver-
tirles que sus falsos idolos «ni son dioses, ni son nada, ni tienen ningin
poder» y si logra ahora su propdsito,* de manera que, a diferencia de
todas las versiones anteriores, los caciques no solo admiten el derroca-
miento de los idolos, sino que incluso se convierten de forma sincera y
solicitan el bautismo.

Tanto por el estilo elevado en el que se expresan Cortés y los nobles
como por el modo en que se desarrolla la confrontacidon de ideas hasta

3% El autor atribuye dichos enfrentamientos a los indios otomies, por lo que
Xicoténcatl y los suyos no se muestran en ningin momento como derrotados
[Mufioz Camargo, 1978, p. 185].

¥ «... le respondieron de comun consentimiento, que pues ellos le habian dado
sus corazones y amistad ... no tenfan que responder sino que ejecutase su volun-
tad» [p. 201].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 31

llegar a este triunfo del cristianismo, e incluso por los conceptos mane-
jados en ambos didlogos, Salvador Velasco ha propuesto que el modelo
de Mufioz Camargo pudo ser el texto del Coloquio de los Doce, en el
que Sahagtn recogio el encuentro entre un grupo de sabios aztecas y
los primeros franciscanos llegados a Nueva Espafia en 1524 [Velasco,
2003, pp- 314-315]. La hipotesis no es descartable, pero, en cualquier
caso, como el propio Velasco reconoce, nuestro texto se habria distan-
ciado de ese supuesto modelo en cuanto a su proposito: si la finalidad
de Sahagun es claramente doctrinal, Mufioz Camargo busca presentar
«un evento cuya historicidad no se cuestiona y con la que se proyecta
a Tlaxcala como una republica convertida al cristianismo» [p. 318].
Y ello nos lleva a una tercera y fundamental diferencia con versiones
anteriores del discurso cortesiano como las citadas: la incorporacién al
mismo del elemento politico.

Como ha senalado Charles Gibson [1954, p. 594], Tlaxcala fue creando
una historia «deformada» de los hechos ocurridos a partir de 1519 segun
la cual se fueron encubriendo las batallas iniciales contra los espafioles
para insistir, en cambio, en la politica de alianza posterior que les daria
el triunfo sobre México-Tenochtitlan. Siguiendo una linea textual proba-
blemente iniciada por los escritos de Thadeo de Niza (hoy perdidos),* la
cronica de Mufioz Camargo ofrece una version verosimil del bautismo
de los cuatro sefores que supone la culminacién de este proceso rein-
terpretativo en la medida en que su reconstruccion histdrica «proyecta
a Tlaxcala no como una “republica conquistada” sino como una “rept-
blica convertida’» [Velasco, 2003, p. 323]. Dicho de otro modo: para el
cronista mestizo, los tlaxcaltecas colaboraron con Cortés no solo porque
los aztecas eran sus enemigos, sino también porque ellos mismos ya eran
cristianos. La unidn de ambos aspectos surge ya en la primera interven-
cidn de Cortés, en la que deja claro que su propoésito es a un tiempo
la conversion religiosa de dicha provincia y el establecimiento de una
alianza politica contra el enemigo comun:

4 La obra de Thadeo de Niza fue copiada parcialmente por Fernando de Alva.
La referencia concreta a la conversion y bautismo de los cuatro reyes puede con-
sultarse en Alva Ixtlilx6chitl, 2000, pp. 267-271.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



32 BEATRIZ ARACIL

... que quiero derribar estos vuestros idolos, aquestos que tenéis y adorais
por dioses, que os tienen ciegos y engafiados, que esta ha sido mi princi-
pal venida, y después de esto vengo a ayudaros y a dar muy cruda guerra a
Moctheuzoma vuestro capital enemigo, y vengar vuestras injurias, en cuya
venganza y castigo veréis que mi amistad es firme y muy verdadera [Mufoz
Camargo, 1978, p. 195].

De este modo, Mufioz Camargo mantiene la imagen de Hernén Cortés
como modelo de héroe cristiano que logra con su sola palabra atraer a
los iddlatras a la verdadera fe,** pero también subordina el discurso del
conquistador a la intencién fundamentalmente politica de su crdnica, en
la medida en que este discurso contribuye a legitimar la particular ver-
sion de la historia defendida por los tlaxcaltecas para obtener privilegios
de la Corona espafola. Para el cronista, es la conversion la que justifica la
alianza politica (y, por tanto, el vasallaje voluntario al imperio espafol),
de manera que, al ser bautizados, los caciques asumen las premisas de la
conquista militar como forma de expansion de la fe cristiana en América:

Habiendo pues acabado Cortés un negocio tan heroico y arduo de haberse con-
vertido por su orden y mano los cuatro Caciques y cabeceras de Tlaxcala, desde
alli en adelante se comenzaron a tratar los negocios tocantes a la conquista,
como y de qué manera se podia entrar y tomar a México y ganar las demas
ciudades y provincias, para que asimismo viniesen en conocimiento de Dios
y de la verdadera lumbre de nuestra Santa Fe [Mufioz Camargo, 1978, p. 307].

FALSO EPILOGO

Aligual que la crénica de Mufioz Camargo, la pieza teatral titulada Colo-
quio de los cuatro reyes de Tlaxcala asume la leyenda por la cual la alianza
que convierte a los tlaxcaltecas en fieles vasallos de la Corona espafiolay

4 Seguin Mufioz Camargo, «Visto por Cortés cuan bien se acudia a lo que ¢l
tanto deseaba, no podia estar de gozo, dando inmensas gracias a Nuestra Sefior
por tan grandes y sefialados beneficios y mercedes como le hacia, porque este fue
el principal fundamento de su venida» [p. 204].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 33

la decisiva conversion de sus sefiores a la fe cristiana aparecen indisolu-
blemente unidas. Pero también refuerza —como apuntabamos al inicio
del presente trabajo- la imagen de Cortés como héroe religioso que,
ajeno a cualquier interés terrenal, busca la conversion de los «reyes»: «a
vuestra tierra he llegado» —afirma Cortés en esta obra— «no a quitaros
vuestro oro, / piedras ni rico tesoro, / sino a que Dios conozcais» [Colo-
quio de los cuatro reyes, 1976, pp. 206-207].

Inserta en una miscelanea donde —como apuntdbamos al inicio— Her-
nan Cortés se muestra como un gran héroe militar, protagonista de una
hazafia digna de «perpetuarse por todas las edades del mundo» y supe-
rior a los grandes capitanes de la Antigliedad (como Pompeyo) y de
su tiempo (como Gonzalo Ferndndez de Cérdoba) [Gutiérrez de Luna,
1619, ff. 158v-159r], la pieza teatral insiste, en cambio, en la religio-
sidad del personaje, que antepone la conversion de los indigenas a la
conquista misma del territorio.** El bautismo de los caciques es, por ello,
para el conquistador «primera ofrenda que de aqui ha salido» y, por
tanto, indicio de «las victorias que nos guardan / hasta llegar al cele-
brado México» [Coloquio de los cuatro reyes, 1976, p. 212]. Sin embargo,
dicho bautismo no es consecuencia de su capacidad de persuasion, sino
verdadero milagro de la fe que Dios obra directamente sobre los cuatro
reyes [Aracil, 2020, p. 93]. No hay en esta obra, pues, una prédica por
parte del conquistador, sino un largo parlamento del dngel (San Miguel)
en el que explica quién es el Dios verdadero y quién el demonio y los
exhorta a seguir el camino de Cristo:

Pues al amor mas puro se levanta

dejad el suefio, el dormir seguro,

buscad a Cristo ...

Cumplase la palabra de Dios trino ...

Y asi, pues esto es vuestro bien, conviene

+ En el coloquio, Cortés supedita la alianza contra el enemigo comun a la con-
version de los reyes: «Que nuestro rey ha sabido / cdémo contra Moctezuma / gran-
des guerras ha tenido / y que se consuele; en suma, que sera favorecido, / que para
ayudarle vengo / y que aqueste intento tengo: / con que se vuelvan cristianos»
[Coloquio de los cuatro reyes, 1976, p. 201].

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



34 BEATRIZ ARACIL

Adorar al Sefior que os ama tanto
Y a convidaros a Su mesa viene

[p. 198].

Y si las palabras del angel han convertido ya a los reyes cuando se
encuentran con el conquistador (Zitlalpopocatzin exclama tras esta apa-
ricién: «Dios que sin verte te creo / porque Tu amor me ha obligado»
[p. 199]), tampoco serda Cortés quien les adoctrine mas tarde, tarea que
correra a cargo del clérigo Juan Diaz a través de dos parlamentos: el pri-
mero previo a la imposicion del sacramento, concebido como sermoén
en torno a los puntos fundamentales del credo cristiano [pp. 207-209]
(con especial atencién al nacimiento, muerte y resurreccién de Cristo
y al misterio de la Santisima Trinidad), y el segundo tras el bautismo
[pp. 215-219], donde aborda el tema de la Eucaristia, permitiendo asi
finalizar la pieza con un villancico cantado por los angeles «A gloria y
alabanza / del Santisimo Sacramento».

Cabe concluir, pues, que, si en el manuscrito de Gutiérrez de Luna se
ensalza la vertiente religiosa del héroe cortesiano, también se cancela una
parte fundamental de su discurso, probablemente la que mas apreciaba
el propio conquistador: su capacidad para «hablar con mucho espiritu»
a los iddlatras y convertirlos a la verdadera fe. En cualquier caso, Cortés
podia seguir agradeciendo a la Providencia su condicion de elegido, no
solo porque habia sido testigo del primer milagro de la fe en territorio
mexicano, sino sobre todo porque ese milagro le permitiria «donde el
mismo Apolo no fue visto / ... alcanzar victoria / dando con esto fin a
nuestra historia» [p. 218].

BIBLIOGRAFIA CITADA

Alva Ixtlilxéchitl, Fernando de [2000]: Historia de la nacién Chichimeca,
Madrid, Dastin.

Apahidean, Dorina [2003]: La escritura de la historia en la obra de Francisco
Lopez de Gémara, Tesis Doctoral, University of California.

Aracil Vardn, Beatriz [2016]: Yo, don Hernando Cortés. Reflexiones en torno a
la escritura cortesiana, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 35

Aracil Vardn, Beatriz [2019]: «El héroe y sus aliados: el papel de los tlaxcal-
tecas en las relaciones cortesianas», en Los relatos del encuentro. México,
siglo xv1. xx1x Coloquio Cervantino Internacional, Guanajuato, Museo
Iconografico del Quijote/Fundacién Cervantina de México/Universidad
de Guanajuato/Centro de Estudios Cervantinos, pp. 39-63.

Aracil Varén, Beatriz [2020]: «Conquista y conversion religiosa en el Colo-
quio de los cuatro reyes de Tlaxcala», Revista De Critica Literaria Latinoa-
mericana, XLVL: 92, pp. 73-102.

Bataillon, Marcel [1963]: «Hernan Cortés, autor prohibido», en Libro jubilar
de Alfonso Reyes, México, Porrua, pp. 77-82.

Brotherston, Gordon y Ana Gallegos [1990]: «El Lienzo de Tlaxcala y el
Manuscrito de Glasgow (Hunter 242)», Estudios de Cultura Néhuatl, 20,
pp- 117-140, disponible en web: <https://nahuatl.historicas.unam.mx/
index.php/ecn/article/view/78300> [Consulta: 6 de agosto de 2025].

Cabrera Pons, Juan Carlos [2015]: «El Nuevo mundo y conquista de Francisco
de Terrazas en la construccién de una historia criolla de la Nueva Espafa»,
Andamios: revista de investigacion social, 29, pp. 141-160, <https://doi.
org/10.29092/uacm.vi12i29.24>

Carman, Glen Edgar [1993]: Cortés, Gémara, and the rhetoric of empire, Tesis
doctoral, Cornell University.

Cervantes de Salazar, Francisco [1971]: Crénica de la Nueva Espafia, ed.
Manuel Magallén, Madrid, Atlas, version electronica disponible en web:
<http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcrris3> [Consulta:
6 de agosto de 2025].

Coloquio de los cuatro reyes de Tlaxcala [1976], en Tres piezas teatrales del virreinato,
ed. José Rojas Garciduenas y José Juan Arrom, México, UNAM, pp. 183-219.

Coloquios y Doctrina cristiana con que los doce frailes de San Francisco, envia-
dos por el papa Adriano VI y por el emperador Carlos V, convirtieron a los
indios de la Nueva Espafia. En lengua mexicana y espafiola. Los Didlogos de
1524 segun el texto de fray Bernardino de Sahagiin (0FM) y sus colaborado-
res [1986], ed. de Miguel Le6n-Portilla, México, UNAM.

Cortés, Hernan [1993]: Cartas de relacién, ed. Angel Delgado Gémez, Ma-
drid, Castalia.

Diaz del Castillo, Bernal [1992]: Historia verdadera de la conquista de la
Nueva Espafia, ed. Luis Sdinz de Medrano, Madrid, Planeta.

Documentos cortesianos [1990-1992], ed. José Luis Martinez, 4 vols., México,
UNAM-FCE.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



36 BEATRIZ ARACIL

Dorantes de Carranza, Baltasar [1987]: Sumaria relacién de las cosas de la
Nueva Espafia con noticia individual de los conquistadores y primeros
pobladores espafioles, México, Porrua.

Espitia, Leonardo [2014]: «Brevitas, amplificatio: dos recursos retéricos uti-
lizados por Hernan Pérez de Oliva en su Historia de la conquista de la
Nueva Espafia», Perifrasis. Revista de Literatura, Teoria y Critica, 5:10,
pp- 96-113, https://doi.org/10.25025/perifrasis201451006

Garcia Icazbalceta, Joaquin, ed. [1980]: Coleccion de documentos para la his-
toria de México, 2 vols., México, Porrua.

Gibson, Charles [1954]: «Significacion de la historia tlaxcalteca en el siglo
XVI», Historia mexicana, 111: 4, pp. 592-599, disponible en web: <https://
historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/542> [Con-
sulta: 6 de agosto de 2025].

Gutiérrez de Luna, Cristébal [1619]: Memorial de la materia de los dngeles.
Vida del Arzobispo Don Pedro Moya de Contreras, Patriarca de las Indias. Y
otras cosas curiosas, Tlaxcala. Manuscrito de la Coleccion Genaro Garcia.
Benson Latin American Collection, Austin, University of Texas.

Herrera y Tordesillas, Antonio de [1601]: Historia general de los hechos de los
castellanos en las islas y tierra firme del mar océano, Madrid, en la Imprenta
Real, por Juan Flamenco, vol. 1, disponible en web: <http://www.bibliote-
canacionaldigital.gob.cl/bnd/632/w3-article-334675.html> [Consulta: 6
de agosto de 2025].

Iglesia, Ramoén [1980]: Cronistas e historiadores de la conquista de México. El
ciclo de Hernan Cortés, México, El Colegio de México.

La conquista de Tenochtitlan [1988], [Textos de] Juan Diaz, Andrés de Tapia,
Bernardino Vazquez de Tapia y Francisco de Aguilar, ed. German Vaz-
quez, Madrid, Historia 16.

[Lobo] Lasso de la Vega, Gabriel [1601]: Elogios en loor de los tres famo-
sos varones Don Jaime Rey de Aragén, Don Fernando Cortés Marqués del
Valle, y Don Alvaro de Bazdn Marqués de Santacruz, Zaragoza, por Alonso
Rodriguez, disponible en web: <https://books.google.es/books?id=I1l-
BAAAAcAA]J&hl=es&source=gbs_navlinks_s> [Consulta: 6 de agosto
de 2025].

Lejarza, Fidel de [1949]: «Religiosidad y celo misionero de Herndn Cortés»,
en Anuario de Estudios Americanos, 6, pp. 341-450.

Lépez de Gémara, Francisco [2007]: Historia de la conquista de México, prol.
Jorge Gurria Lacroix, Caracas, Ayacucho.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



EL DISCURSO «MISIONERO» DE HERNAN CORTES 37

Martinez, José Luis [1993]: «Rescate de Francisco Cervantes de Salazar. Dis-
curso de recepcion del Dr. José Luis Martinez, Academia Mexicana de la
Historia», Separata de las Memorias de la Academia Mexicana de la Histo-
ria, Tomo XXXVI.

Mendieta, Gerénimo de, oFM [1980]: Historia Eclesidstica Indiana, México,
Porrua.

Muioz Camargo, Diego [1978]: Historia de Tlaxcala, ed. Alfredo Chavero,
México, Innovacion.

Pastor, Beatriz [1983]: Discurso narrativo de la conquista de América, La
Habana, Casa de las Américas.

Pérez de Oliva, Hernan [1927]: Algunas cosas de Hernan Cortés y México, ed.
Willian Atkinson, Revue Hispanique, 71:160, pp. 450-482.

Ricard, Robert [1986]: La conquista espiritual de México, México, FCE.

Saavedra Guzman, Antonio de [2008]: El peregrino indiano, ed. M# José Rodi-
lla, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.

Sanchis Amat, Victor Manuel [2016]: Francisco Cervantes de Salazar. Un
humanista en la Nueva Espafia del siglo xvi, México, UNAM.

Schwoebel, Robert [2001]: «Francisco Lépez de Gémara’s Humanist Refra-
ming of the Missionary Project on Cozumel», Journal of Religious & Theo-
logical Information, 4:4, https://doi.org/10.1300/]112v04n04_03

Todorov, Tzvetan [1987]: La conquista de América. El problema del otro,
México, Siglo xx1.

Torquemada, Juan de, oFM [1975-1979]: Monarquia Indiana, 7 vols., ed.
Miguel Le6n-Portilla, México, unam (Instituto de Investigaciones Histo-
ricas). Disponible en web: <https://historicas.unam.mx/publicaciones/
publicadigital/monarquia/index.html> [Consulta: 6 de agosto de 2025].

Velasco, Salvador [2003]: «El “Coloquio de Tlaxcala” de Diego Muioz Ca-
margo», Estudios de Cultura Nahuatl, 34, pp. 307-329, disponible en web:
<https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/7866 4>
[Consulta: 6 de agosto de 2025].

Vitoria, Francisco de [1989]: Relectio de indis, Madrid, csIc.

Wagner, Henry R. [1944]: The Rise of Fernando Cortes, Cortes Society, Ber-
keley.

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias



