
Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

EL DISCURSO «MISIONERO» DE 
HERNÁN CORTÉS: DE LAS «CARTAS 

DE RELACIÓN» AL MANUSCRITO 
DE GUTIÉRREZ DE LUNA

Beatriz Aracil
Universidad de Alicante

beatriz.aracil@ua.es

cita recomendada: Beatriz Aracil, «El discurso “misionero” de Hernán Cortés: 
de las Cartas de Relación al manuscrito de Gutiérrez de Luna», Nuevas de Indias. 
Anuario del ceac, x (2025), pp. 7-37.
doi: https://doi.org/10.5565/rev/nueind.132

Recepción: 7 de agosto de 2025 / Aceptación: 1 de noviembre de 2025

Levantad, reyes valientes,
que a vuestra tierra he llegado ...
no a quitaros vuestro oro,
piedras ni rico tesoro, sino a que Dios conozcáis,
y pues tanto le costáis
guardadle bien el decoro.
Volveos a este Señor
y pretended ser cristianos.

Coloquio de la conversión de los cuatro 
reyes de Tlaxcala

ISSN: 2462-7291

Universitat Autònoma de Barcelona



beatriz aracil8

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

resumen
Tanto en las Cartas de relación como en el resto de obras que reescribieron la con-
quista de México durante el período virreinal, la figura de Hernán Cortés surge 
caracterizada, entre otros, por un discurso religioso que no solo se refiere a la propia 
conquista militar (entendida desde una concepción providencialista), sino también 
al deseo de extirpación de la idolatría y de conversión al cristianismo de la población 
indígena. El propósito de este artículo es establecer un diálogo entre la escritura cor-
tesiana y los textos de autores posteriores (españoles y novohispanos) a propósito de 
este discurso evangelizador para observar el proceso de transformación de la dimen-
sión religiosa del héroe cortesiano a lo largo del primer siglo de la colonia.

palabras clave
Nueva España, Hernán Cortés, Cartas de relación, conquista espiritual, cristia-
nismo, México.

abstract
English title: The “missionary” discourse of Hernán Cortés from the Cartas de Rela- 

ción to the manuscript of Gutiérrez de Luna.
Both in the Cartas de Relación and in the other works that rewrote the conquest of 
Mexico during the viceregal period, the figure of Hernán Cortés emerges charac-
terized, among other things, by a religious discourse that refers not only to the mil-
itary conquest itself (understood from a providentialist conception), but also to the 
desire to eradicate idolatry and convert the indigenous population to Christianity. 
The purpose of this article is to establish a dialogue between Cortés’ writing and the 
texts of later Spanish and New Spanish authors on this evangelizing speech in order 
to observe the transformation process of the religious dimension of the Cortesian 
hero throughout the first century of colonial Mexico.

keywords
New Spain, Hernán Cortés, Cartas de Relación, spiritual conquest, Christianity, Mexico.

introducción

En 1619, un escritor criollo asentado en Tlaxcala, Cristóbal Gutiérrez 
de Luna, tenía preparado para la imprenta un volumen misceláneo 
titulado Memorial de la materia de los ángeles. Vida del Arzobispo 

Don Pedro Moya de Contreras Patriarca de las Indias y otras cosas curio-



el discurso «misionero» de hernán cortés 9

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

sas.1 Entre esas «cosas curiosas», Gutiérrez de Luna había incluido varios 
textos que constituían un verdadero panegírico al conquistador Hernán 
Cortés: unas octavas reales compuestas en honor de este «Varón ilus-
tre, claro y excelente» [ff. 155r-155v], un Discurso y relación del Marqués 
del Valle y los conquistadores deste reino2 concebido como «breve epílogo 
que sirva de resucitar la memoria deste valeroso capitán» [f. 156v],3 una 
Copia y traslado de los conquistadores y Pobladores desta Nueva España 
que militaron debajo de la bandera del mayor capitán que hasta ahora 
ha tenido el mundo, don Fernando Cortés, Marqués del Valle [ff. 195r-
216v]4 y una pieza teatral titulada Coloquio de la nueva conversión y bau-
tismo de los cuatro últimos reyes de Tlaxcala en la Nueva España [ff. 223r-
256v]5 –quizá también de su pluma–, en la que se recreaba este episodio 
supuestamente ocurrido en 1519, durante la primera estancia de Cortés 
en dicha provincia, que ponía en evidencia el celo religioso del conquis-
tador extremeño.

Cumplida ya la centuria de su llegada al territorio mexicano (y a pesar 
de la prohibición que pesaba tanto sobre las Cartas de relación como 

1 Cristóbal Gutiérrez de Luna, Memorial de la materia de los ángeles. Vida del 
Arzobispo Don Pedro Moya de Contreras, Patriarca de las Indias. Y otras cosas curio-
sas, Tlaxcala, 1619. Colección Genaro García. Benson Latin American Collection, 
The University of Texas at Austin. Manuscrito G80. En la cita del texto actualiza-
mos toda grafía que no tenga trascendencia fonética.

2 Este es el título abreviado que se da a esta parte en la Tabla de contenidos final 
a la Relación y compendio breve y sumario del invencible capitán don Fernando 
Cortés, Marqués del Valle, y de los valientes caballeros, sus compañeros, que con él 
pasaron a las conquistas de este nuevo imperio y reinos de la Nueva España. Y de 
los hechos y hazañas que sufrieron y victorias que alcanzaron [f. 155r], que abarca 
hasta el f. 171v.

3 Cuya redacción justifica porque, «aunque esté dél escrito copiosamente por 
grandes coronistas ... no han dejado de ser notados de cortos en sus heroicas his-
torias» [f. 156v].

4 Que el autor dice haber extraído de «un libro de la gobernación desta Nueva 
España ... muy visto y maltratado» con el fin de que «no se acabe de perder su 
memoria» [f. 194v].

5 Pieza que citaremos según su versión impresa [Coloquio de los cuatro reyes de 
Tlaxcala, 1976].



beatriz aracil10

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

sobre la crónica de López de Gómara [Bataillon, 1963]), la configuración 
heroica de Hernán Cortés como personaje histórico-literario estaba ple-
namente consolidada [Aracil, 2016, pp. 95-124], y con ella la idea de que 
el conquistador había sido elegido por Dios para llevar a cabo la empresa 
que permitiría la conversión de millones de gentes al cristianismo. Desde 
luego no faltaron quienes buscaban «ennegrecer y escurecer sus obras», 
pero la mayoría de los textos históricos y literarios del siglo xvi (y del 
resto del período virreinal) coincidieron en considerar que,

Aunque como hombre fuese pecador, tenía fe y obras de buen cristiano y 
muy gran deseo de emplear la vida y hacienda por ampliar y aumentar la fe 
de Jesucristo, y morir por la conversión de estos gentiles. Y en esto hablaba 
con mucho espíritu, como aquel a quien Dios había dado este don y deseo, y 
le había puesto por singular capitán de esta tierra de Occidente [Carta de fray 
Toribio de Motolinía al Emperador Carlos V. 2 de enero de 1555, en García 
Icazbalceta, 1980, i, p. 274].

El origen de esta caracterización debe buscarse, evidentemente, en la 
propia escritura cortesiana, y en especial en aquellos fragmentos de las 
tres cartas publicadas entre 1522 y 15256 en los que, de forma metatex-
tual, el autor incorporó discursos previos con una importante presen-
cia de este tema, pero fueron los cronistas y poetas que consignaron sus 
hazañas con posterioridad los que magnificaron este componente reli-
gioso en sus propias obras, en las que a menudo atribuyeron al conquis-
tador palabras y acciones destinadas a elevar esta dimensión de su figura.

El presente trabajo se centra en una vertiente esencial del discurso 
religioso de Hernán Cortés en las Cartas de relación: la referida a los 
intentos de conversión de la población indígena, a través de la cual el 
conquistador español se transforma en un verdadero misionero que 

6 La que hoy llamamos Segunda relación fue firmada en Segura de la Frontera 
(Tepeaca) el 30 de octubre de 1520 y sacada a la luz por Cromberger en Sevilla en 
noviembre de 1522. La Tercera relación (de 1522) fue publicada también en Sevi-
lla por Cromberger en 1523; la Cuarta relación, fechada en 1524, se publicó por 
primera vez en Toledo en 1525. (ver información ampliada en la introd. de Ángel 
Delgado a Cortés, 1993, pp. 74-89).



el discurso «misionero» de hernán cortés 11

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

destruye la idolatría, impone los nuevos símbolos religiosos y logra 
atraer a la fe cristiana a los indígenas a través de su palabra inspirada. Al 
poner en diálogo la escritura cortesiana y la de algunos autores posterio-
res (españoles y novohispanos) que recrean a su vez el discurso del con-
quistador,7 se ofrece una reflexión sobre ese proceso de transformación 
de la dimensión religiosa del héroe cortesiano durante el primer siglo de 
existencia de la Nueva España.

a modo de preámbulo: la justificación religiosa 
de la conquista militar

En 1493, el papa Alejandro VI promulgó la bula Inter Caetera, por la que 
hacía donación de las Indias recién descubiertas a los Reyes Católicos, 
pero, al mismo tiempo, les obligaba a emprender la tarea de conver-
sión de los naturales de dichas tierras. Las exploraciones en el territorio 
mexicano se iniciaron, al igual que el resto, bajo esta premisa. Veláz-
quez despidió a Grijalba recordándole que su principal fin era «servir a 
Dios y a mi Rey natural, los cuales serán muy servidos de que con nues-
tra industria se descubran nuevas tierras y gente, para que con nuestro 
buen exemplo y doctrina, reducidas a muestra sancta fe, sean del rebaño 
y manada de los escogidos» [Cervantes de Salazar, 1971, Libro ii, Capí-
tulo ii], y en sus instrucciones a Cortés le amonestó para que hiciera 
entender a los naturales «por la mejor orden e vía que pudierdes cómo 
hay un solo Dios criador del cielo y de la tierra y de todas las otras cosas 
que en el cielo y en el mundo son» [Documentos cortesianos, i, 1990, p. 
52]. El extremeño, por su parte, obedeció a Velázquez quizá solo en este 
punto [Ricard, 1986, p. 76] e incluso le dio «nuevo vigor y fuerza» desde 
su primer texto legal, las ordenanzas redactadas en Tlaxcala en 1520 
[Lejarza, 1949, pp. 361-363], donde escribió:

7 El corpus textual analizado no pretende ser exhaustivo, pero sí lo suficiente-
mente abarcador, y ha sido seleccionado incidiendo de forma especial en las fuen-
tes no eclesiásticas.



beatriz aracil12

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

...exhorto y ruego a todos los españoles que en mi compañía fueren a esta 
guerra que al presente vamos, y a todas las otras guerras y conquistas que 
en nombre de su majestad por mi mandado hubieren de ir, que su principal 
motivo e intención sea apartar y desarraigar de las dichas idolatrías a todos 
los naturales de estas partes y reducillos, o a los menos desear su salvación, y 
que sean reducidos al conocimiento de Dios y de su santa fe católica; porque 
si con otra intención se hiciese la dicha guerra, sería injusta, y todo lo que 
en ella se hubiese obnoxio y obligado a restitución [Documentos cortesianos,  
i, 1990, p. 165].

Este propósito eminentemente religioso de la conquista se reitera en 
otros documentos cortesianos, como las ordenanzas de 15248 o las ins-
trucciones a Hernando de Saavedra de 1525,9 donde advierte que «la 
principal cosa por donde Dios Nuestro Señor ha permitido que estas 
partes se descubriesen e los naturales de ellas nos fuesen sujetos o nos 
sirviesen ... es para que por nuestro medio más aína vengan en cono-
cimiento de nuestra fe, e se salven» [Documentos cortesianos, I, 1990,  
p. 352]. Y lo encontramos asimismo en las arengas que dirige a sus sol-
dados en momentos claves de la conquista, recogidas más tarde en sus 
relaciones, como la que antecede al enfrentamiento definitivo con los 
tlaxcaltecas (en su Segunda relación):

...yo los animaba diciéndoles que mirasen que eran vasallos de Vuestra Alteza 
y que jamás en los españoles en ninguna parte hobo falta, y que estábamos 
en dispusición de ganar para Vuestra Majestad los mayores reinos y señoríos 
que había en el mundo y que demás de facer lo que a cristianos éramos obli-
gados en puñar contra los enemigos de nuestra fe, y por ello en el otro mundo 
ganábamos la gloria y en este consiguíamos el mayor prez y honra que hasta 
nuestros tiempos ninguna generación ganó [Cortés, 1993, p. 182; la cursiva 
es propia];

8 Dictadas para que «se encamine todo aquello que conviene al servicio de Dios 
Nuestro Señor y de Su Majestad, y a la conversión, bien e sosiego de los naturales 
destas tierras» [Documentos cortesianos, i, p. 277].

9 Sobre las que llamó la atención Lejarza [1949, pp. 418-419].



el discurso «misionero» de hernán cortés 13

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

o la que pronuncia ante los españoles y los «naturales amigos» tras la 
construcción de los bergantines, antes del asedio definitivo a la capital 
azteca, en la que les recuerda que «peleábamos en favor y augmento de 
nuestra fe y por reducir al servicio de Vuestra Majestad tantas tierras y 
provincias como se le habían rebelado» [p. 365]. 

El propósito religioso de la empresa se manifiesta también en otro 
tipo de discursos, los dirigidos de manera exclusiva a los indios, que 
serían a su vez reescritos (o imaginados) por autores posteriores, for-
jando así la imagen de un conquistador elegido por la Providencia no 
solo para realizar la conquista militar que daría paso a la espiritual, sino 
incluso para evangelizar él mismo el territorio mexicano. Dicha imagen 
aparece ya plenamente consolidada a inicios del siglo xvii, en poemas 
como el compuesto por «don Jerónimo Ramírez al Marqués don Fer-
nando Cortés, sobre la conversión de los Indios de la nueva España» 
(recogido por Lobo Lasso de la Vega en sus Elogios [1601, ff. 80v-83v]), 
en cuyas octavas el autor invoca al hombre que no obró «menos con el 
brazo fuerte / que con la lengua y celestial doctrina» [f. 83r ]. Lo que 
resulta curioso es que esta vertiente «misionera» del héroe cortesiano 
fue desarrollada sobre todo por la escritura posterior, ya que su presen-
cia en las Cartas de relación es más recurrente en las dos relaciones que 
permanecieron inéditas (la primera y la quinta) que en las publicadas.

la prédica de cortés en las cartas de relación

Los firmantes de la Carta de Veracruz pusieron especial cuidado en pre-
sentar a Cortés como anunciador de la fe cristiana desde el momento 
mismo de su llegada al nuevo territorio. Así, en «la primera tierra que 
llegaron», la isla de Cozumel, Cortés tiene un encuentro amistoso con 
los indios en el que 

...hablándoles por medio de una lengua y farabte que llevaba les dijo que no 
iban [a] hacerles mal ni daño alguno, sino para les amonestar y atraer para 
que veniesen en conoscimiento de nuestra santa fe católica y para que fuesen 
vasallos de Vuestras Majestades [Cortés, 1993, p. 119].



beatriz aracil14

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Acorde con este propósito, el capitán emprende la evangelización de 
los habitantes de la isla de forma personal (sin el auxilio de los religiosos 
que lo acompañaban):10 

... el dicho capitán los informó lo mejor que él supo en la fe católica y les dejó 
una cruz de palo puesta en una casa alta y una imagen de Nuestra Señora la 
Virgen María y les dio a entender muy cumplidamente lo que debían hacer 
para ser buenos cristianos [p. 125]. 

Las dotes de Cortés como misionero quedan ratificadas al final del 
pasaje, cuando se explica que los indios recibieron estas enseñanzas «de 
muy buena voluntad», quedando «muy alegres y contentos». Sin embargo, 
tras la batalla de Centla, la tarea evangelizadora no se atribuye directa-
mente a Cortés, prefiriéndose en esta ocasión una fórmula impersonal 
con la que quizá se hace referencia al mercedario Bartolomé de Olmedo:

Reprendióseles el mal que hacían en adorar a los ídolos y dioses que ellos 
tienen e hízoseles entender cómo habían de venir en conoscimiento de nues-
tra muy santa fe. Y quedóles una cruz de madera grande puesta en alto, y 
quedaron muy contentos [p. 132].

En cualquier caso, la carta muestra la preocupación del conquista-
dor por la conversión de los naturales y su papel como iniciador de esta 
tarea, que deberá ser continuada por un verdadero proyecto evangeli-
zador dirigido por la Corona (acorde, por tanto, con las obligaciones 
contraídas por las bulas papales):

10 Ángel Delgado ha llamado la atención sobre esta primera referencia a la labor 
evangelizadora en el texto y al hecho de que no se haga «mención ninguna del 
clérigo Juan Díaz ni del mercedario fray Bartolomé de Olmedo, recayendo la ini-
ciativa y su realización exclusivamente en Cortés» [en Cortés, 1993, p. 125, nota 
116]. Cabe advertir, además, que ninguno de los dos es citado por su nombre a lo 
largo de las Cartas de relación, si bien se incluyen algunas referencias al segundo 
como «un religioso que yo traje en mi compañía». Para los escasos datos biográfi-
cos conocidos de ambos, ver Ricard, 1986, pp. 77-78 y Lejarza, 1949, pp. 437-440. 



el discurso «misionero» de hernán cortés 15

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Y cierto sería Dios Nuestro Señor muy servido si por mano de Vuestras 
Reales Altezas estas gentes fuesen introdocidas e instrutas en nuestra muy 
santa fe católica y conmutada la devoción, fe y esperanza que en estos sus 
ídolos tienen en la divina potencia de Dios [p. 144]. 

Esta petición de misioneros se reitera al final de la Cuarta relación en 
un largo pasaje donde Cortés insiste especialmente en la necesidad de 
que los enviados sean «personas religiosas de buena vida y enxemplo» 
[p. 517]. El conquistador recuerda a su rey que «la principal intención de 
Vuestra Majestad es y debe ser que estas gentes se conviertan» [p. 520] y 
recomienda el envío de dos órdenes religiosas concretas: San Francisco 
y Santo Domingo.11 Sin embargo, hasta esa parte, la carta apenas incluye 
referencias al móvil religioso de la propia empresa cortesiana,12 que se 
convierte en cambio, en un tema casi obsesivo en la Quinta relación.  
A falta de los esperados resultados respecto a la posibilidad de incorpo-
rar nuevas y ricas tierras al imperio durante la expedición a las Hibue-
ras,13 Cortés se nos muestra aquí, de forma mucho más recurrente que 
en las cartas anteriores, como un verdadero misionero que logra la con-
versión de los indios y el derrocamiento de sus ídolos:

[Yo iba a] hacerles saber cómo habían de tener y adorar un solo Dios que 
está en los cielos, criador y hacedor de todas las cosas por quien todas las 
criaturas viven y se gobiernan, y dejar todos sus ídolos y ritos que hasta allí 
habían tenido porque eran mentiras y engaños que el diablo, enemigo de la 
naturaleza humana, les hacía para los engañar y llevarlos a condenación per-
petua donde ternían muy grandes y espantosos tormentos, y por los apartar 
del conocimiento de Dios porque no se salvasen y fuesen a gozar de la gloria 

11 Las páginas (que serían copiadas por Mendieta en su Historia eclesiástica 
indiana [1980, pp. 182-184]) fueron escritas probablemente meses antes de la 
firma de la carta, puesto que en ese mes de octubre de 1524 ya residían en México 
los doce primeros franciscanos españoles enviados por Carlos V. 

12 Encontramos solo algún párrafo en el que se refiere a la posibilidad de reali-
zar nuevas conquistas para gloria de Dios y de su rey [p. 500].

13 Para un estudio de la Quinta relación como texto que inaugura de forma plena 
el «discurso del fracaso» en la Crónica de Indias, ver Pastor, 1983, pp. 268-278.



beatriz aracil16

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

y bienaventuranza que Dios prometió y tiene aparejada a los que en Él cre-
yeren, la cual el diablo perdió por su malicia y maldad [p. 545; cf. asimismo, 
entre otras, pp. 538, 553 y 559-560].

Estos pasajes son especialmente significativos, además, si considera-
mos que Cortés realiza este viaje acompañado de dos franciscanos, fray 
Juan de Ayora y fray Juan de Tecto (a los que no se refiere nunca por sus 
nombres), supuestamente encargados de esa tarea evangelizadora, que, 
sin embargo –de manera paralela a lo narrado respecto a la isla de Cozu-
mel en la Carta de Veracruz–, en el relato aparecen solo como simples 
colaboradores o sustitutos del conquistador en algún momento concreto 
[Cortés, 1993, p. 548], lo que le permite atribuirse todo el protagonismo 
en su tarea de conversión [Delgado en Cortés, 1993, p. 548, nota 62]. 

Por otro lado, la imagen del conquistador retirado en el convento fran-
ciscano de la capital novohispana al regreso de esta malograda expedición 
[p. 641] contribuye de forma simbólica a la configuración del héroe cor-
tesiano desde esta vertiente religiosa en un texto que –no lo olvidemos– 
escribe bajo la presión de su inminente juicio de residencia, y en el que 
debe, por tanto, hacer hincapié en los logros obtenidos por el fiel vasallo. 
Cortés ha sujetado todo un amplio territorio a la autoridad del imperio 
español, pero también ha traído «a muchos de los naturales a su conos-
cimiento y plantado en ellas nuestra santa fe católica» con tan buenos 
resultados que, de seguir bajo su gobierno, la Nueva España puede llegar 
a erigirse como modelo de ortodoxia cristiana: 

...si estorbo no hay de los que mal sienten destas cosas y su celo no es endere-
zado a este fin, en muy breve tiempo se puede tener por muy cierto en estas 
partes se levantará una nueva Iglesia donde más que en todas las del mundo 
Dios Nuestro Señor será servido y honrado [p. 654].

Por lo que respecta a las relaciones que sí fueron publicadas, la imagen 
que Cortés ofrece de sí mismo como misionero se reduce casi de forma 
exclusiva a un único pero significativo episodio localizado en la Segunda 
relación: el que lo presenta dirigiendo un persuasivo parlamento a Moc-
tezuma y sus súbditos que finalizará con el supuesto derrocamiento de 
ídolos del Templo Mayor. El relato inicia precisamente (y de forma algo 



el discurso «misionero» de hernán cortés 17

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

ambigua) con la destrucción de los símbolos idolátricos y su sustitución 
por las imágenes cristianas, que Cortés se atribuye de forma exclusiva 
gracias al manejo de la primera persona del singular:

Los más prencipales destos ídolos y en quien ellos más fe y creencia tenían 
derroqué de sus sillas y los fice echar por las escaleras abajo y fice limpiar aque-
llas capillas donde los tenían porque todas estaban llenas de sangre que sacri-
fican, y puse en ella imágenes de Nuestra Señora y de otros santos... [p. 238].

La continuación de ese mismo párrafo da a entender, sin embargo, 
que el conquistador en realidad solo inicia el derribo de dichos ídolos, 
ya que es interrumpido por Moctezuma y los suyos («... que no poco el 
dicho Muteeçuma y los naturales sintieron, los cuales primero me dije-
ron que no lo hiciese»). Asumiendo entonces el papel que habría corres-
pondido a fray Bartolomé de Olmedo,14 Cortés pronuncia un verdadero 
sermón frente al monarca:

Yo les hice entender con las lenguas cuán engañados estaban en tener su 
esperanza en aquellos ídolos que eran hechos por sus manos de cosas no lim-
pias, y que habían de saber que había un solo Dios universal señor de todos, 
el cual había criado el cielo y la tierra y todas las cosas y que hizo a ellos y a 
nosotros, y que este era sin principio e inmortal y que a él habían de adorar y 
creer, y no a otra criatura ni cosa alguna. Y les dije todo lo demás que yo en 
este caso supe para los desviar de sus idolatrías y atraer al conoscimiento de 
Dios Nuestro Señor [p. 239].

La escena finaliza con un razonamiento de «todos, en especial el dicho 
Muteeçuma», en el que admiten el error de sus antiguas creencias,15 la 
colaboración de los mexicas en la tarea iniciada por Cortés («estuvieron 

14 Al igual que veíamos en la Carta de Veracruz respecto a los naturales de la 
isla de Cozumel.

15 Con argumentos que evocan de forma llamativa los ya aducidos por el monarca 
para recibir pacíficamente a Cortés en Tenochtitlan y, más tarde, para justificar ante 
sus súbditos la obediencia a Carlos V tras ser hecho prisionero [Cortés, 1993, p. 239; 
cf. pp. 210-211 y 227-228]. 



beatriz aracil18

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

conmigo hasta quitar los ídolos y limpiar las capillas y poner las imá-
genes, y todo con alegre semblante») e incluso la erradicación de los 
sacrificios humanos en la ciudad («en todo el tiempo que yo estuve en la 
dicha cibdad nunca se vio matar ni sacrificar alguna criatura» [p. 239]), 
lo que demuestra la capacidad de convicción del narrador-protagonista.

algunos procesos de reescritura de los 
«sermones» cortesianos 

Los acontecimientos ocurridos aquel día de noviembre de 1519 en el 
Templo Mayor de México-Tenochtitlan constituyen uno de los episodios 
más controvertidos en la escritura de los autores posteriores,16 comen-
zando por la evidente distancia que separa las versiones de dos cronistas 
testigos como fueron Andrés de Tapia y Bernal Díaz del Castillo: Tapia 
apenas da importancia a la brevísima instrucción religiosa que, según 
él, Cortés dirige sin éxito solo a los sacerdotes de Moctezuma,17 para 
presentar, en cambio, el derrocamiento de los ídolos como un valeroso 
acto que transforma a su protagonista en un verdadero cruzado medie-
val18 y permite finalmente la construcción de dos altares cristianos en el 

16 Ver el cotejo de las versiones del propio Cortés, Bernal Díaz, Andrés de Tapia, 
López de Gómara y Cervantes de Salazar en Wagner, 1944, pp. 258-263 (el trabajo 
de Wagner, que en su conjunto reúne más de una veintena de crónicas y documen-
tos, es probablemente todavía hoy el trabajo más completo en la confrontación de 
fuentes sobre la conquista de México).

17 «Dios que hizo el cielo y la tierra os hizo a vosotros y a nosotros y a todos, y 
cría con lo que nos mantenemos; y si fuéremos buenos nos llevará al cielo, y si no, 
iremos al infierno, como más largamente os diré cuando más nos entendamos; y 
yo quiero que aquí donde tenéis estos ídolos esté la imagen de Dios y de su Madre 
bendita, y traed agua para lavar estas paredes» [Tapia en La conquista de Tenoch-
titlan, 1988, p. 111].

18 «... juro por Dios que es verdad que me parece agora que el marqués saltaba 
sobrenatural, y se abalanzaba tomando la barra por en medio a dar en lo más 
alto de los ojos del ídolo, y así le quitó las máscaras de oro con la barra, diciendo:  
“A algo nos hemos de poner por Dios”» [p. 111].



el discurso «misionero» de hernán cortés 19

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

templo [Tapia en La conquista de Tenochtitlan, 1988, p. 112]. A conti-
nuación, este fiel capitán de Cortés registra incluso un hecho milagroso 
ocurrido allí mismo al poco tiempo: los indios piden al conquistador 
que el nuevo Dios les dé agua para sus cosechas; este marcha en proce-
sión hasta la torre y «allá se dijo misa, y hacía buen sol, y cuando volvi-
mos llovía agua; y así los indios se maravillaron mucho» [p. 112]. 

Para Bernal, por el contrario, no hubo derrocamiento de ídolos en 
esta ocasión, sino una plática de Cortés a Moctezuma en la que intentó 
convencerlo sin éxito de la sustitución de las estatuas por una cruz y una 
imagen de la Virgen, y que finalizó solo con el enojo del soberano [Díaz 
del Castillo, 1992, pp. 274-275]. En la Historia verdadera, además, no es 
esta la primera tentativa de conversión del monarca azteca: el tema reli-
gioso, que había surgido ya durante la primera entrevista entre ambos 
[p. 255], se desarrolla durante su segundo encuentro, en el que Cortés 
pronuncia ante Moctezuma un verdadero sermón que, sin embargo, 
parece adelantar el fracaso sufrido días más tarde en el Templo Mayor:

...le dijo, muy bien dado a entender, de la creación del mundo, e cómo todos 
somos hermanos, hijos de un padre y de una madre, que se decían Adán y 
Eva; e como a tal hermano, nuestro gran emperador, doliéndose de la per-
dición de las ánimas, que son muchas las que aquellos sus ídolos llevan al 
infierno, donde arden a vivas llamas, nos envió para que esto que ha oído lo 
remedie, y no adoren aquellos ídolos ni les sacrifiquen más indios ni indias, 
pues todos somos hermanos, ni consienta sodomías ni robos; y más les dijo, 
que el tiempo andando enviaría nuestro rey y señor unos hombres que entre 
nosotros viven muy santamente, mejores que nosotros, para que se lo den a 
entender ... Y porque pareció que Montezuma quería responder, cesó Cortés 
la plática, y dijo a todos nosotros que con él fuimos: «Con esto cumplimos, 
por ser el primer toque» [p. 257].

Ahora bien, tanto si presentaron la plática de forma previa al derroca-
miento de los ídolos como si lo hicieron después del primer intento de 
derribo de estos, aceptando el favorable final descrito por Cortés y Tapia 
o decantándose por un fracaso del conquistador en esta ocasión, lo cierto 
es que la práctica totalidad de los autores que nos ocupan emprendie-
ron (con distintas intenciones) su particular recreación en primera per-



beatriz aracil20

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

sona del parlamento cortesiano. Escojamos, por su peculiaridad, tres de 
dichas recreaciones.

Entre los cronistas que siguieron la versión del propio Cortés, se 
encuentra Hernán Pérez de Oliva en su truncada adaptación de las 
Cartas de relación, inédita hasta 1927, fecha en que fue publicada con el 
título Algunas cosas de Hernán Cortés y México [Pérez de Oliva, 1927, 
pp. 450-482]. Como explica Leonardo Espitia [2014, pp. 106-111], el 
cordobés recurre en este episodio a un recurso retórico codificado como 
es la amplificatio (en este caso por incrementum) para introducir dentro 
del relato histórico un extenso discurso, muy propio de la historiografía 
humanista, centrado en la cuestión de los sacrificios humanos:

Si en servicio de estos ídolos hobiésedes seguido la verdad, conosceríades 
que vuestros enemigos son los que aman vuestra sangre ... El verdadero Dios, 
que con su lumbre los cristianos conoscen, no demanda la sangre de los cora-
zones, sino la limpieza de ellos ... Su ley de servirlo es muy pura y muy fácil; 
su galardón muy grande, su castigo grave pena, su misericordia siempre apa-
rejada, su justicia cierta... [Pérez de Oliva, 1927, pp. 464-465].19

El resultado es una pieza oratoria que funciona «como un speculum, 
esto es, como un “espejo moral”» [Espitia, 2014, p. 110] sobre el que 
sería uno de los temas esenciales de reflexión en la península en torno a 
las culturas indígenas y su sometimiento al imperio.20 

19 Como vemos en el fragmento, Pérez de Oliva retoma la intención evangeli-
zadora de la plática cortesiana y la refuerza a través de figuras retóricas (como la 
anáfora y otras estructuras paralelísticas) que sirven al objetivo didáctico-moral 
de la misma. El discurso logra, así, ser lo suficientemente persuasivo como para 
lograr que su auditorio quede dispuesto «a oír y cumplir aquellas cosas».

20 Recordemos que, pocos años más tarde, incluso Francisco de Vitoria incluiría 
entre los «Títulos legítimos por los cuales pudieron venir los indios a poder de los 
españoles» la práctica de los sacrificios humanos: «Quinto título. Otro título podría 
ser la tiranía de los mismos caciques de los indios o sus leyes tiránicas en daño de 
los inocentes, el sacrificio, por ejemplo, de hombres inocentes o la matanza, otras 
veces, de hombres libres de culpa con el fin de comer su carne» [Relectio de indis 
(1539), 1989, p. 109].



el discurso «misionero» de hernán cortés 21

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Ahora bien, las implicaciones filosóficas e ideológicas de esta cuestión 
no son aprovechadas por el autor en dicho discurso, como sí lo serán 
por López de Gómara en el capítulo lxxxvi de su crónica («La plática 
que hizo Cortés a los de México sobre los ídolos»), que Ramón Iglesia  
juzga literariamente uno de los más valiosos de todo el libro [1980,  
p. 167]. Aquí el tema central del rechazo del Dios cristiano a los sacrifi- 
cios humanos es precedido por una amplia disertación en torno a lo 
que podríamos definir en términos contemporáneos como «el problema 
del otro».21 Como advierte Carman [1993, p. 167], Gómara elabora un 
texto que tiene un doble destinatario: el que muestra el relato, esto es, 
los nobles aztecas a los que se dirige Cortés,22 y «the Europeans who 
read his words and who approach the CM [La conquista de México] after 
thirty years of controversy over the conquest and the conqueror». Y es 
a este lector europeo (y, más concretamente, español) al que se ofrece 
no solo una justificación de la predicación de la fe cristiana en América, 
sino también una toma de postura respecto a esa polémica teológica, 
filosófica y jurídica de la conquista que alcanzaría su momento culmi-
nante precisamente por los años de finalización de esta crónica, con la 
Junta celebrada en Valladolid entre 1550 y 1551, en la que Las Casas y 
Sepúlveda enfrentaron sus ideas sobre la naturaleza del indio y el domi-

21 En su ya clásico ensayo La conquista de América. El problema del otro, Todo-
rov planteó dicho problema como la actitud ante «un grupo social concreto al que 
nosotros no pertenecemos» [(1982) 1987, p. 13], dedicando un amplio capítulo a 
la figura de Cortés como máximo exponente de la actitud del conquistador euro-
peo frente al hombre indígena. Para una valoración del impacto de las teorías del 
pensador búlgaro en la bibliografía crítica sobre Hernán Cortés, ver Aracil 2016, 
pp. 143-144.

22 Respecto a estos receptores, y pesar de los méritos que atribuye al discurso 
cortesiano («Más honra y prez ganó Cortés con esta hazaña cristiana que si los 
venciera en batalla»), este se presenta exitoso solo parcialmente: para Gómara sí se 
produjo el derribo de buena parte de los ídolos y la colocación de las imágenes cris-
tianas, pero afirma que Cortés consintió a Moctezuma recoger «los ídolos de sus 
dioses que aún estaban en pie» y aprovecha para situar estos hechos entre los moti-
vos de la rebelión mexica: «Pero quedóles un odio y rencor mortal con ellos por 
esto, que no pudieron disimular mucho tiempo» [López de Gómara, 2007, p. 168].



beatriz aracil22

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

nio español en América.23 El extenso sermón inicia aquí con la premisa 
cristiana de la igualdad del género humano: 

Todos los hombres del mundo, muy soberano rey, y nobles caballeros y reli-
giosos, ora vosotros aquí, ora nosotros allá en España, ora en cualquier parte, 
que vivan de él, tienen un mismo principio y fin de vida ... Todos somos 
hechos de una manera de cuerpo, de una igualdad de ánima y de sentidos 
[López de Gómara, 2007, p. 166].

Sin embargo, a continuación, el conquistador recreado por Gómara 
establece a su vez diferencias entre unos hombres y otros: «... empero 
acontece, por la providencia de aquel mismo Dios, que unos nazcan 
hermosos y otros feos; unos sean sabios y discretos, otros necios, sin 
entendimiento, sin juicio ni virtud». Y es la inferioridad del indígena 
(reiterada, por otra parte, a lo largo de toda su obra)24 la que le permite 
justificar la enseñanza religiosa que va a llevar a cabo el conquistador: 
«por donde es justo, santo y muy conforme a razón y a voluntad de Dios, 
que los prudentes y virtuosos enseñen y doctrinen a los ignorantes» [p. 
166; la cursiva es nuestra]. El argumento religioso se entrelaza así, como 
vemos, con el filosófico y político en la medida en que la conquista 
misma (también la espiritual) presupone una jerarquía, una relación de 
poder, que para Gómara resulta indiscutible.25 Una vez establecida esa 

23 Sobre la presencia del debate Las Casas-Sepúlveda en la obra de Gómara, su 
postura en favor del segundo y sus críticas al dominico, a quien consideró una 
mala influencia en la política de Carlos V, ver Apahidean, 2003, pp. 44-54.

24 Ramón Iglesia destacó la «nota continua de desprecio» con la que Gómara se 
refiere a los naturales en su libro, fruto de «su altanería de humanista y de español 
de una España realmente imperial» [1980, p. 175; ver pp. 174-180]. Otros autores, 
sin embargo, plantean una postura más compleja por parte del erudito, que varía a 
lo largo de la crónica; así, por ejemplo, para Robert Schwoebel [2001, p. 22], «The 
behavior of Amerindians is alternately represented as a noble exemplum (as on 
Cozumel), and/or as that of childlike dupes of the devil bent on their own destruc-
tion (as at Tenochtitlán)».

25 Como señala Carman [1993, p. 168], «Gomara cannot allow his protagonist 
to embrace universal equality fully in the manner of Las Casas, because the con-
quest presupposes a hierarchy, a system that allows one people to dominate ano-



el discurso «misionero» de hernán cortés 23

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

relación de superioridad, en el discurso Cortés insta al monarca a seguir 
al verdadero Dios, que no exige sacrificios: «A este Dios pues, que ahora 
imagináis allá dentro en vuestros corazones, a ese servid y adorad, no 
con muerte de hombres ni con sangre de sacrificios abominables, sino 
con sola devoción y palabras, como los cristianos hacemos» [López de 
Gómara, 2007, p. 167].

Tanto el desarrollo de la plática como la manera de abordar en ella 
el problema de la alteridad se resuelven de forma muy distinta en la 
Crónica de la Nueva España de Cervantes de Salazar, quien dedica a 
este episodio los capítulos xxx a xxxiii del libro iv. La descripción de 
los hechos, en este caso, se ve dificultada por la disparidad de versiones 
con las que se encuentra el humanista26 y la necesidad de darles cabida 
en el relato para que «no paresca que sigo más a unos que a otros». La 
solución aportada es la narración sucesiva de algunas de estas versiones, 
que le va a permitir además, recrear distintas intervenciones por parte 
de Cortés en estilo directo. 

En primer lugar, Cervantes plantea una controversia entre el conquis-
tador y el monarca azteca en torno al derrocamiento de los ídolos. Cortés 
no se sitúa en un plano de superioridad; muy al contrario, inicia su parla-
mento dirigiéndose con enorme respeto a Moctezuma, a quien equipara a 
los monarcas europeos tanto en posesiones como en la legitimidad divina 
de su cargo: «Gran señor y poderoso Rey a quien Dios omnipotente y no 
los falsos dioses han dado grandes señoríos: ... la gran dignidad que tienes 
la has rescebido de un solo Dios» [1971, Libro iv, cap. xxx]. 

A continuación, intenta convencerlo de que los sacrificios son fruto 
del engaño de los falsos dioses en una argumentación en la que deja 
entrever, además, la cercana conversión al cristianismo del rey azteca 

ther. Consequently, even as Cortes draws all humanity together with a common 
heritage, he alludes to divisions that define relations of power». 

26 Cervantes probablemente comenzó a escribir su obra de forma personal, 
pero pronto pasó a hacerlo por encargo de los antiguos compañeros de Cortés a 
través del cabildo de la ciudad de México: en enero de 1558, dicho cabildo acordó 
solicitar a Felipe II su nombramiento como primer cronista de la Nueva España y 
pagarle un salario para realizar esta tarea (el documento puede consultarse Martí-
nez, 1993, pp. 9-10).



beatriz aracil24

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

(«tú has siempre, después que me tratas, tenido afición a ser cristiano 
y te ha parescido bien nuestra ley e manera de vivir»). Moctezuma, sin 
embargo, se muestra reticente, y ambos entablan entonces un debate. 
Este finaliza con la retirada de los ídolos, que para Cervantes quizá fue 
emprendida por el conquistador (como «muchos dicen que después 
hizo»), pero también pudo tener lugar de forma pacífica a manos de los 
propios indios (tal como lo recogió en su relación Alonso de Ojeda).27 
En cualquier caso, esta versión de los hechos finaliza con un elogio al 
«valor, prudencia y esfuerzo, y ... confianza en Dios» de Cortés, quien, 
una vez colocadas las imágenes de la Cruz y la Virgen, se hinca de rodi-
llas (como en otros ejemplos ya citados) para agradecer a Dios el triunfo 
sobre las fuerzas demoníacas y suplicarle Su favor en el futuro:

Grandes e infinitas alabanzas sean dadas a Ti, Dios verdadero, en los siglos 
de los siglos, que has querido que al cabo de tantos años que el demonio, tu 
adversario, tiranizaba con tantos errores y crueldades tantas nasciones sen-
tado en ese trono donde Tú ahora estás, le hayas por nuestras flacas e indig-
nas manos derrocado y desterrado para los abismos donde mora. Suplícote, 
pues nos has hecho tal merced, seas servido de aquí adelante favorescernos, 
para que tan buenos principios consigan para gloria y honra tuya glorioso fin 
[Libro iv, cap. xxx].28

En el capítulo siguiente, sin embargo, Cervantes ofrece otra versión 
de los hechos que él atribuye a fray Toribio Motolinía, pero que con-
cuerda con la ya citada de Andrés de Tapia.29 En esta versión, Cortés y 
Moctezuma se comunican a través de mensajeros desde que el primero 
manifiesta su voluntad de derrocar los ídolos hasta que tiene lugar la 
lluvia milagrosa tras la misa en la capilla recién erigida. A continua-
ción, Cervantes incorpora un nuevo discurso por parte del conquista-

27 Sobre estas fuentes manuscritas de Cervantes, ver Martínez, 1993, p. 32.
28 Esta es la versión que asumirá Antonio de Herrera y, a través de él, fray Juan 

de Torquemada [1975, vol. 2, pp. 168-169; cf. vol. 7 p. 173].
29 Una revisión crítica sobre el problemático manejo de manuscritos perdidos 

de Motolinía por parte de Cervantes de Salazar puede consultarse en Sanchis, 
2016, pp. 138-144.



el discurso «misionero» de hernán cortés 25

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dor [cap. xxxii], mucho más amplio que el anterior, pronunciado ante 
Moctezuma, sus caballeros y sus sacerdotes (todo el poder político y 
religioso azteca), que se configura como un perfecto ejercicio retórico 
donde justifica sus acciones a partir de la defensa del monoteísmo. 

La idea de un Dios único rige, en efecto, toda la primera parte del 
sermón, en la que el orador va exponiendo diversos argumentos que la 
demuestran: «... no hay nasción en todo el mundo que si en la ley natu-
ral está algo advertida ... tenga que hay más de un sumo principio, una 
suma causa de todas las causas»; «No pudiendo, pues, haber dos poderes 
infinitos ni dos saberes, ni bondades tales, forzoso es confesemos un 
solo Dios»; «En prueba de que no haya más de un Dios, también hace 
mucho al caso ver que en este vuestro gran señorío no haya más de un 
hombre, que es el poderoso Rey Motezuma»; «No crió muchos mundos, 
sino un mundo» [cap. xxxii]. 

Una vez probada esta verdad irrefutable, el personaje de Cortés con-
fronta la suma bondad del Dios cristiano y la crueldad de los demonios 
engañadores que los indígenas tienen por dioses y acaba aludiendo a la 
lluvia milagrosa acaecida escasos días antes como evidencia de su argu-
mentación («la prueba del milagro pasado ha mostrado claramente que 
es así lo que digo»). La capacidad persuasiva de Cortés se ratifica enton-
ces con la respuesta de Moctezuma, quien reconoce haber escuchado un 
«alto y subido razonamiento», propone al conquistador que continúe su 
tarea de conversión («las cosas que has dicho son tan subidas que yo no 
las puedo alcanzar ... [querría] que lo que tan altamente nos has dicho 
muy despacio nos lo dieses a entender») y justifica el derrocamiento de 
los falsos dioses [Libro iv, caps. xxxi y xxxii].30

No es esta, en todo caso, la única ocasión en la que Cervantes atribuye 
a Cortés pláticas dirigidas a la conversión de los naturales a través de las 
cuales «obra Dios en sus corazones». Ya en Cempoala había puesto en 
boca del conquistador un sermón sobre el engaño con el que el demonio 

30 A pesar de ello, Cervantes admite como cierto que Moctezuma habló en 
secreto con sus sacerdotes para que «disimulasen con los nuestros en lo del sacri-
ficar», lo que demuestra, en su opinión, las dotes diplomáticas del monarca azteca, 
movido siempre por mantener la paz en sus dominios.



beatriz aracil26

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

tenía sometidos a los naturales y la necesidad de abrazar la fe del verda-
dero Dios, que había finalizado con el derrocamiento voluntario de los 
ídolos y la colocación de una cruz [Libro iii, cap. xxiv].31 Y aun antes, 
en la isla de Cozumel, Cortés se dirige al cacique indígena dándole a 
entender la existencia de un solo Dios, rechazando la sodomía y la antro-
pofagia como prácticas abominables inducidas por el demonio y pro-
bando la falsedad de sus dioses. También aquí el parlamento finaliza con 
la colaboración de los indios en el quebrantamiento de las estatuas y la 
colocación de cruces y de una imagen de la Virgen [Libro ii, cap. xxx].32

Otros autores recogieron a su vez estas pláticas, en especial la dirigida 
al calachuni de Cozumel, recreada por Bernal Díaz del Castillo (quien, 
utilizando el estilo indirecto, no duda en esta ocasión en ofrecer una ver-
sión triunfalista del discurso y el derrocamiento de ídolos, acorde con la 
de los firmantes de la Carta de Veracruz [1992, p. 76]), pero también por 
Francisco de Terrazas en su Nuevo Mundo y conquista, donde Cortés es 
presentado como un elegido de Dios «capaz de enseñar el cristianismo, 
ya sea mediante la palabra, ya sea mediante la fuerza» [Cabrera Pons, 
2015, p. 156]:

A que este solo Dios es verdadero,
que hizo el mundo, el cielo, el sol, la luna;
a que esta a hombre puso ley y fuero,
y pena si le quiebra en cosa alguna ...
aqueste de la gloria y el tormento;
de aqueste quiero dar conocimiento 

[Terrazas en Dorantes de Carranza, 1987, pp. 208-29],

31 El pasaje puede confrontarse con la versión de Gómara, que presenta el diá-
logo desde una perspectiva política y más centrada en la información que el caci-
que de Cempoala ofrece a Cortés sobre el imperio de la Triple Alianza [López de 
Gómara, 2007, pp. 68-71].

32 En este caso Cervantes atribuye asimismo al conquistador un trato respe-
tuoso a los indígenas: «aunque somos tan diferentes en lengua, costumbres y reli-
gión ... no deseamos ni queremos más que teneros por amigos, para que si entre 
vosotros hobiere alguna cosa buena que imitar la sigamos, y así vosotros hagáis lo 
mismo, conosciendo haber algo entre nosotros que debáis seguir».



el discurso «misionero» de hernán cortés 27

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

o por Saavedra Guzmán, quien recrea con recursos dramáticos la escena 
en su Peregrino indiano, en especial cuando el conquistador muestra la 
cruz cristiana al calachuni:

Y postrado de hinojos con Fe pura,
y verdaderas lágrimas llorando,
sacó de Cristo eterno la figura,
y con notable afecto sollozando
dijo: «Esta Majestad inmensa y pura,
que con Fe viva estamos adorando,
crió la tierra, el cielo y el profundo,
y cuanto encierra y tiene todo el mundo» 

[Saavedra Guzmán, 2008, p. 99].33

Finalmente, cronistas y poetas llegaron incluso a «corregir» el discurso 
cortesiano, atribuyendo al conquistador pláticas que debieron de llevarse 
a cabo, pero –probablemente de forma calculada– él mismo omitió en 
sus relaciones. El caso más significativo a este respecto fue, sin duda, 
el parlamento que Cortés pudo haber dirigido a los cuatro caciques de 
Tlaxcala durante su primera estancia en la ciudad de los que serían sus 
principales aliados en la conquista de Tenochtitlan.34 

el coloquio entre cortés 
y los cuatro señores de tlaxcala

En septiembre de 1519, los señores de las cuatro cabeceras de Tlaxcala 
establecieron una alianza con Hernán Cortés que resultó clave para el 
desarrollo posterior de la conquista del territorio. Sin embargo, numero-
sas fuentes confirman que, si bien el conquistador intentó –al igual que 

33 Sobre este papel de Cortés como «gran evangelizador» en el poema, ver la 
introd. de Mª José Rodilla a Saavedra Guzmán, 2008, p. 25.

34 Sobre los motivos de Cortés para evitar cualquier referencia a sus intentos de 
conversión de los tlaxcaltecas (no solo en ese primer encuentro sino durante todo el 
período que finaliza con la toma de Tenochtitlan), ver Aracil 2019, pp. 47-50 y 58-60.



beatriz aracil28

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

en el resto de ocasiones– transmitir las creencias cristianas a los caciques 
tlaxcaltecas, no logró entonces convertirlos a la fe cristiana como había 
ocurrido (al menos aparentemente) en Cozumel o Cempoala. Cronistas 
como López de Gómara, Bernal Díaz o Cervantes de Salazar convienen 
en afirmar que Cortés les predicó y amonestó para que abandonaran a 
sus dioses, pero estos se negaron, limitándose a permitirle la construc-
ción de un oratorio con símbolos cristianos. 

Es cierto que los tres autores citados difieren en la importancia que 
otorgan al discurso cortesiano en este contexto: Gómara se limita a 
resumir el contenido de las supuestas pláticas cortesianas35 para insistir 
a continuación en los argumentos aportados por los tlaxcaltecas para 
evitar el abandono de sus dioses [2007, p. 115]. Bernal Díaz, alternando 
el estilo directo y el indirecto, recrea un parlamento por parte del con-
quistador que tiene como pretexto la entrega de las hijas de los caciques 
como obsequio a los españoles; como en otras pláticas, Cortés explica a 
los gobernantes que su principal intención es «que quiten sus ídolos, que 
no sacrifiquen ni maten más hombres, ni hagan otras torpedades malas 
que suelen hacer, y crean en lo que nosotros creemos, que es un solo 
Dios verdadero» [1992, p. 208], aunque aquí se detiene en artículos de fe 
algo más complejos, como la virginidad de María «antes del parto y en el 
parto y después del parto» o la existencia del cielo y el infierno [pp. 208-
209]. Cervantes de Salazar, por su parte, imagina de nuevo un amplio 
discurso en estilo directo en el que comienza argumentando (como hará 
más tarde en el Templo Mayor) la idea del Dios único para confrontarlo, 
a continuación, con los falsos dioses indígenas.36 Ahora bien, indepen-

35 Escribe Gómara que «Viendo pues que guardaban justicia y vivían en religión, 
aunque diabólica, siempre que Cortés les hablaba, les predicaba con los farautes, 
rogándoles que dejasen los ídolos y aquella cruel vanidad que tenían matando y 
comiendo hombres sacrificados, pues ninguno de todos ellos quería ser muerto ni 
así comido, por más religioso ni santo que fuese; y que tomasen y creyesen el ver-
dadero Dios de cristianos que los españoles adoraban, que era el criador del cielo y  
de la tierra, y el que llovía y criaba todas las cosas que la tierra produce, para solo 
uso y provecho de los mortales» [López de Gómara, 2007, p. 115].

36 Cervantes se limita después a copiar a Gómara en lo que respecta a la réplica 
de los señores y la prudente actitud de Cortés [1971, Libro iii, Cap. lii].



el discurso «misionero» de hernán cortés 29

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

dientemente de la extensión e importancia del discurso atribuido a 
Cortés, las tres crónicas coinciden –como hemos señalado– en el fra-
caso del mismo y también en un aspecto concreto de su contenido: este 
solo recoge argumentos para la conversión de los señores indígenas, sin 
ninguna alusión a la futura colaboración entre españoles y tlaxcaltecas 
que liberaría a estos últimos del yugo de la Triple Alianza (a pesar de 
que el tema evidentemente surge en otros pasajes de las mismas). 

En una versión mucho más halagüeña sobre el resultado de la prédica 
cortesiana en Tlaxcala, Saavedra Guzmán introdujo en esta el aspecto 
político, pero en términos de dominio y no de alianza: el discurso aquí es 
breve, centrado en la doble obediencia política y religiosa que Cortés exige 
a sus nuevos amigos: «así, ante todas cosas, lo primero / habéis de some-
terle la obediencia [al emperador Carlos], / y recebir de Cristo verdadero 
/ la Fe divina de su omnipotencia» [2008, p. 204]. Y, si bien en un princi-
pio parece que Maxixcatzin acepta solo la sumisión política («a Carlos se 
sujeta, y da el estado»), más adelante el poeta aclara que el cacique pro-
mete «evitar los sacrificios, / y quitar de los ídolos los bultos» [p. 205].

Ahora bien, por los años en que Saavedra escribía su poema épico, 
Antonio de Herrera ya había podido consultar, para la elaboración de 
sus Décadas, un manuscrito de Diego Muñoz Camargo entregado a 
Felipe II en 1585 donde se daba cuenta de la historia de Tlaxcala otor-
gando una especial importancia a este supuesto encuentro entre Cortés 
y los cuatro señores, pero a través de una versión muy distinta de dicho 
encuentro.37 Veamos cuáles son las peculiaridades de ese texto en el que 
necesariamente se altera, a su vez, el sentido del discurso cortesiano. 

37 Muñoz Camargo compuso al menos dos versiones de esta obra: la finalizada 
en 1584, que fue la que llegó a España y hoy forma parte, junto a un amplio grupo 
de dibujos (156 láminas en tinta), de lo que denominamos el Manuscrito de Glas-
gow, publicada en 1981 por René Acuña con el título Descripción de la ciudad y 
provincia de Tlaxcala, y la copia que guardó y fue puliendo en Tlaxcala en fechas 
posteriores, que es la que conocemos como Historia de Tlaxcala [Brotherston y 
Gallegos, 1990, pp. 117-140]. El texto se cita a lo largo de este trabajo según la 
edición moderna de esta última versión por ser considerada la definitiva. La rees-
critura ampliada que realizó Herrera del pasaje que nos ocupa puede consultarse 
en Herrera, 1601, vol. 1, pp. 154-159.



beatriz aracil30

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

En primer lugar, el cronista mestizo niega la responsabilidad de los 
tlaxcaltecas en los enfrentamientos bélicos iniciales con los españoles, 
creando así un contexto mucho más favorable al diálogo que entabla 
Cortés con los nobles de las cabeceras, quienes lo reciben como amigos 
y no como representantes de un pueblo conquistado.38 Dicho diálogo lo 
inician, además, estos últimos por propia voluntad, deseosos de saber 
quiénes son los españoles y cuáles son sus intenciones. 

En segundo lugar, el encuentro se plantea como libre controversia 
entre iguales: al negar su naturaleza divina, Cortés explica a los nobles: 

...somos hombres humanos y mortales como vosotros; pero la ventaja que 
tenemos sobre los otros hombres, solo es en ser cristianos, por servir como 
servimos a un solo Dios verdadero; y la diferencia que hay entre nosotros y 
vosotros es que vosotros servís a las estatuas e ídolos semejanzas del demo-
nio, y nosotros servimos a Dios [Muñoz Camargo, 1978, p. 197].

La argumentación del español recibe réplicas por parte de los natu-
rales: de manera algo contradictoria, Muñoz Camargo comenta que las 
«blandas y amorosas palabras» del primer parlamento penetran en los 
corazones de los cuatro señores «infundiendo en ellos milagrosamente 
la gracia el Espíritu Santo» [p. 197], pero no logran convencerlos [pp. 
197-198]; Cortés retoma a continuación su razonamiento para adver-
tirles que sus falsos ídolos «ni son dioses, ni son nada, ni tienen ningún 
poder» y sí logra ahora su propósito,39 de manera que, a diferencia de 
todas las versiones anteriores, los caciques no solo admiten el derroca-
miento de los ídolos, sino que incluso se convierten de forma sincera y 
solicitan el bautismo.

Tanto por el estilo elevado en el que se expresan Cortés y los nobles 
como por el modo en que se desarrolla la confrontación de ideas hasta 

38 El autor atribuye dichos enfrentamientos a los indios otomíes, por lo que 
Xicoténcatl y los suyos no se muestran en ningún momento como derrotados 
[Muñoz Camargo, 1978, p. 185]. 

39 «... le respondieron de común consentimiento, que pues ellos le habían dado 
sus corazones y amistad ... no tenían que responder sino que ejecutase su volun-
tad» [p. 201].



el discurso «misionero» de hernán cortés 31

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

llegar a este triunfo del cristianismo, e incluso por los conceptos mane-
jados en ambos diálogos, Salvador Velasco ha propuesto que el modelo 
de Muñoz Camargo pudo ser el texto del Coloquio de los Doce, en el 
que Sahagún recogió el encuentro entre un grupo de sabios aztecas y 
los primeros franciscanos llegados a Nueva España en 1524 [Velasco, 
2003, pp. 314-315]. La hipótesis no es descartable, pero, en cualquier 
caso, como el propio Velasco reconoce, nuestro texto se habría distan-
ciado de ese supuesto modelo en cuanto a su propósito: si la finalidad 
de Sahagún es claramente doctrinal, Muñoz Camargo busca presentar 
«un evento cuya historicidad no se cuestiona y con la que se proyecta 
a Tlaxcala como una república convertida al cristianismo» [p. 318]. 
Y ello nos lleva a una tercera y fundamental diferencia con versiones 
anteriores del discurso cortesiano como las citadas: la incorporación al 
mismo del elemento político. 

Como ha señalado Charles Gibson [1954, p. 594], Tlaxcala fue creando 
una historia «deformada» de los hechos ocurridos a partir de 1519 según 
la cual se fueron encubriendo las batallas iniciales contra los españoles 
para insistir, en cambio, en la política de alianza posterior que les daría 
el triunfo sobre México-Tenochtitlan. Siguiendo una línea textual proba-
blemente iniciada por los escritos de Thadeo de Niza (hoy perdidos),40 la 
crónica de Muñoz Camargo ofrece una versión verosímil del bautismo 
de los cuatro señores que supone la culminación de este proceso rein-
terpretativo en la medida en que su reconstrucción histórica «proyecta 
a Tlaxcala no como una “república conquistada” sino como una “repú-
blica convertida”» [Velasco, 2003, p. 323]. Dicho de otro modo: para el 
cronista mestizo, los tlaxcaltecas colaboraron con Cortés no solo porque 
los aztecas eran sus enemigos, sino también porque ellos mismos ya eran 
cristianos. La unión de ambos aspectos surge ya en la primera interven-
ción de Cortés, en la que deja claro que su propósito es a un tiempo 
la conversión religiosa de dicha provincia y el establecimiento de una 
alianza política contra el enemigo común:

40 La obra de Thadeo de Niza fue copiada parcialmente por Fernando de Alva. 
La referencia concreta a la conversión y bautismo de los cuatro reyes puede con-
sultarse en Alva Ixtlilxóchitl, 2000, pp. 267-271. 



beatriz aracil32

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

... que quiero derribar estos vuestros ídolos, aquestos que tenéis y adoráis 
por dioses, que os tienen ciegos y engañados, que esta ha sido mi princi-
pal venida, y después de esto vengo a ayudaros y a dar muy cruda guerra a 
Moctheuzoma vuestro capital enemigo, y vengar vuestras injurias, en cuya 
venganza y castigo veréis que mi amistad es firme y muy verdadera [Muñoz 
Camargo, 1978, p. 195].

De este modo, Muñoz Camargo mantiene la imagen de Hernán Cortés 
como modelo de héroe cristiano que logra con su sola palabra atraer a 
los idólatras a la verdadera fe,41 pero también subordina el discurso del 
conquistador a la intención fundamentalmente política de su crónica, en 
la medida en que este discurso contribuye a legitimar la particular ver-
sión de la historia defendida por los tlaxcaltecas para obtener privilegios 
de la Corona española. Para el cronista, es la conversión la que justifica la 
alianza política (y, por tanto, el vasallaje voluntario al imperio español), 
de manera que, al ser bautizados, los caciques asumen las premisas de la 
conquista militar como forma de expansión de la fe cristiana en América:

Habiendo pues acabado Cortés un negocio tan heroico y arduo de haberse con-
vertido por su orden y mano los cuatro Caciques y cabeceras de Tlaxcala, desde 
allí en adelante se comenzaron a tratar los negocios tocantes a la conquista, 
cómo y de qué manera se podía entrar y tomar a México y ganar las demás 
ciudades y provincias, para que asimismo viniesen en conocimiento de Dios 
y de la verdadera lumbre de nuestra Santa Fe [Muñoz Camargo, 1978, p. 307].

falso epílogo

Al igual que la crónica de Muñoz Camargo, la pieza teatral titulada Colo-
quio de los cuatro reyes de Tlaxcala asume la leyenda por la cual la alianza 
que convierte a los tlaxcaltecas en fieles vasallos de la Corona española y 

41 Según Muñoz Camargo, «Visto por Cortés cuán bien se acudía a lo que él 
tanto deseaba, no podía estar de gozo, dando inmensas gracias a Nuestra Señor 
por tan grandes y señalados beneficios y mercedes como le hacía, porque este fue 
el principal fundamento de su venida» [p. 204].



el discurso «misionero» de hernán cortés 33

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

la decisiva conversión de sus señores a la fe cristiana aparecen indisolu-
blemente unidas. Pero también refuerza –como apuntábamos al inicio 
del presente trabajo– la imagen de Cortés como héroe religioso que, 
ajeno a cualquier interés terrenal, busca la conversión de los «reyes»: «a 
vuestra tierra he llegado» –afirma Cortés en esta obra– «no a quitaros 
vuestro oro, / piedras ni rico tesoro, / sino a que Dios conozcáis» [Colo-
quio de los cuatro reyes, 1976, pp. 206-207]. 

Inserta en una miscelánea donde –como apuntábamos al inicio– Her- 
nán Cortés se muestra como un gran héroe militar, protagonista de una 
hazaña digna de «perpetuarse por todas las edades del mundo» y supe-
rior a los grandes capitanes de la Antigüedad (como Pompeyo) y de 
su tiempo (como Gonzalo Fernández de Córdoba) [Gutiérrez de Luna, 
1619, ff. 158v-159r], la pieza teatral insiste, en cambio, en la religio-
sidad del personaje, que antepone la conversión de los indígenas a la 
conquista misma del territorio.42 El bautismo de los caciques es, por ello, 
para el conquistador «primera ofrenda que de aquí ha salido» y, por 
tanto, indicio de «las victorias que nos guardan / hasta llegar al cele-
brado México» [Coloquio de los cuatro reyes, 1976, p. 212]. Sin embargo, 
dicho bautismo no es consecuencia de su capacidad de persuasión, sino 
verdadero milagro de la fe que Dios obra directamente sobre los cuatro 
reyes [Aracil, 2020, p. 93]. No hay en esta obra, pues, una prédica por 
parte del conquistador, sino un largo parlamento del ángel (San Miguel) 
en el que explica quién es el Dios verdadero y quién el demonio y los 
exhorta a seguir el camino de Cristo:

Pues al amor más puro se levanta
dejad el sueño, el dormir seguro,
buscad a Cristo ...
Cúmplase la palabra de Dios trino ...
Y así, pues esto es vuestro bien, conviene

42 En el coloquio, Cortés supedita la alianza contra el enemigo común a la con-
versión de los reyes: «Que nuestro rey ha sabido / cómo contra Moctezuma / gran-
des guerras ha tenido / y que se consuele; en suma, que será favorecido, / que para 
ayudarle vengo / y que aqueste intento tengo: / con que se vuelvan cristianos» 
[Coloquio de los cuatro reyes, 1976, p. 201].



beatriz aracil34

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Adorar al Señor que os ama tanto
Y a convidaros a Su mesa viene 

[p. 198].

Y si las palabras del ángel han convertido ya a los reyes cuando se 
encuentran con el conquistador (Zitlalpopocatzin exclama tras esta apa-
rición: «Dios que sin verte te creo / porque Tu amor me ha obligado» 
[p. 199]), tampoco será Cortés quien les adoctrine más tarde, tarea que 
correrá a cargo del clérigo Juan Díaz a través de dos parlamentos: el pri-
mero previo a la imposición del sacramento, concebido como sermón 
en torno a los puntos fundamentales del credo cristiano [pp. 207-209] 
(con especial atención al nacimiento, muerte y resurrección de Cristo 
y al misterio de la Santísima Trinidad), y el segundo tras el bautismo 
[pp. 215-219], donde aborda el tema de la Eucaristía, permitiendo así 
finalizar la pieza con un villancico cantado por los ángeles «A gloria y 
alabanza / del Santísimo Sacramento».

Cabe concluir, pues, que, si en el manuscrito de Gutiérrez de Luna se 
ensalza la vertiente religiosa del héroe cortesiano, también se cancela una 
parte fundamental de su discurso, probablemente la que más apreciaba 
el propio conquistador: su capacidad para «hablar con mucho espíritu» 
a los idólatras y convertirlos a la verdadera fe. En cualquier caso, Cortés 
podía seguir agradeciendo a la Providencia su condición de elegido, no 
solo porque había sido testigo del primer milagro de la fe en territorio 
mexicano, sino sobre todo porque ese milagro le permitiría «donde el 
mismo Apolo no fue visto / ... alcanzar victoria / dando con esto fin a 
nuestra historia» [p. 218].

bibliografía citada

Alva Ixtlilxóchitl, Fernando de [2000]: Historia de la nación Chichimeca, 
Madrid, Dastin.

Apahidean, Dorina [2003]: La escritura de la historia en la obra de Francisco 
López de Gómara, Tesis Doctoral, University of California.

Aracil Varón, Beatriz [2016]: Yo, don Hernando Cortés. Reflexiones en torno a 
la escritura cortesiana, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.



el discurso «misionero» de hernán cortés 35

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Aracil Varón, Beatriz [2019]: «El héroe y sus aliados: el papel de los tlaxcal-
tecas en las relaciones cortesianas», en Los relatos del encuentro. México, 
siglo xvi. xxix Coloquio Cervantino Internacional, Guanajuato, Museo 
Iconográfico del Quijote/Fundación Cervantina de México/Universidad 
de Guanajuato/Centro de Estudios Cervantinos, pp. 39-63.

Aracil Varón, Beatriz [2020]: «Conquista y conversión religiosa en el Colo-
quio de los cuatro reyes de Tlaxcala», Revista De Crítica Literaria Latinoa-
mericana, xlvi: 92, pp. 73-102. 

Bataillon, Marcel [1963]: «Hernán Cortés, autor prohibido», en Libro jubilar 
de Alfonso Reyes, México, Porrúa, pp. 77-82. 

Brotherston, Gordon y Ana Gallegos [1990]: «El Lienzo de Tlaxcala y el 
Manuscrito de Glasgow (Hunter 242)», Estudios de Cultura Náhuatl, 20, 
pp. 117-140, disponible en web: <https://nahuatl.historicas.unam.mx/
index.php/ecn/article/view/78300> [Consulta: 6 de agosto de 2025].

Cabrera Pons, Juan Carlos [2015]: «El Nuevo mundo y conquista de Francisco 
de Terrazas en la construcción de una historia criolla de la Nueva España», 
Andamios: revista de investigación social, 29, pp. 141-160, <https://doi.
org/10.29092/uacm.v12i29.24>

Carman, Glen Edgar [1993]: Cortés, Gómara, and the rhetoric of empire, Tesis 
doctoral, Cornell University.

Cervantes de Salazar, Francisco [1971]: Crónica de la Nueva España, ed.  
Manuel Magallón, Madrid, Atlas, versión electrónica disponible en web:  
<http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcrr1s3> [Consulta:  
6 de agosto de 2025].

Coloquio de los cuatro reyes de Tlaxcala [1976], en Tres piezas teatrales del virreinato, 
ed. José Rojas Garcidueñas y José Juan Arrom, México, unam, pp. 183-219.

Coloquios y Doctrina cristiana con que los doce frailes de San Francisco, envia-
dos por el papa Adriano VI y por el emperador Carlos V, convirtieron a los 
indios de la Nueva España. En lengua mexicana y española. Los Diálogos de 
1524 según el texto de fray Bernardino de Sahagún (ofm) y sus colaborado-
res [1986], ed. de Miguel León-Portilla, México, unam.

Cortés, Hernán [1993]: Cartas de relación, ed. Ángel Delgado Gómez, Ma- 
drid, Castalia.

Díaz del Castillo, Bernal [1992]: Historia verdadera de la conquista de la 
Nueva España, ed. Luis Sáinz de Medrano, Madrid, Planeta.

Documentos cortesianos [1990-1992], ed. José Luis Martínez, 4 vols., México, 
unam-fce.



beatriz aracil36

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Dorantes de Carranza, Baltasar [1987]: Sumaria relación de las cosas de la  
Nueva España con noticia individual de los conquistadores y primeros 
pobladores españoles, México, Porrúa.

Espitia, Leonardo [2014]: «Brevitas, amplificatio: dos recursos retóricos uti-
lizados por Hernán Pérez de Oliva en su Historia de la conquista de la 
Nueva España», Perífrasis. Revista de Literatura, Teoría y Crítica, 5:10,  
pp. 96-113, https://doi.org/10.25025/perifrasis201451006

García Icazbalceta, Joaquín, ed. [1980]: Colección de documentos para la his-
toria de México, 2 vols., México, Porrúa.

Gibson, Charles [1954]: «Significación de la historia tlaxcalteca en el siglo 
xvi», Historia mexicana, iii: 4, pp. 592-599, disponible en web: <https://
historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/542> [Con-
sulta: 6 de agosto de 2025].

Gutiérrez de Luna, Cristóbal [1619]: Memorial de la materia de los ángeles. 
Vida del Arzobispo Don Pedro Moya de Contreras, Patriarca de las Indias. Y 
otras cosas curiosas, Tlaxcala. Manuscrito de la Colección Genaro García. 
Benson Latin American Collection, Austin, University of Texas.

Herrera y Tordesillas, Antonio de [1601]: Historia general de los hechos de los 
castellanos en las islas y tierra firme del mar océano, Madrid, en la Imprenta 
Real, por Juan Flamenco, vol. 1, disponible en web: <http://www.bibliote-
canacionaldigital.gob.cl/bnd/632/w3-article-334675.html> [Consulta: 6 
de agosto de 2025].

Iglesia, Ramón [1980]: Cronistas e historiadores de la conquista de México. El 
ciclo de Hernán Cortés, México, El Colegio de México.

La conquista de Tenochtitlan [1988], [Textos de] Juan Díaz, Andrés de Tapia, 
Bernardino Vázquez de Tapia y Francisco de Aguilar, ed. Germán Váz-
quez, Madrid, Historia 16.

[Lobo] Lasso de la Vega, Gabriel [1601]: Elogios en loor de los tres famo-
sos varones Don Jaime Rey de Aragón, Don Fernando Cortés Marqués del 
Valle, y Don Álvaro de Bazán Marqués de Santacruz, Zaragoza, por Alonso 
Rodríguez, disponible en web: <https://books.google.es/books?id=I1l-
BAAAAcAAJ&hl=es&source=gbs_navlinks_s> [Consulta: 6 de agosto  
de 2025]. 

Lejarza, Fidel de [1949]: «Religiosidad y celo misionero de Hernán Cortés», 
en Anuario de Estudios Americanos, 6, pp. 341-450.

López de Gómara, Francisco [2007]: Historia de la conquista de México, pról. 
Jorge Gurría Lacroix, Caracas, Ayacucho.



el discurso «misionero» de hernán cortés 37

Revistes.uab.cat/nuevasdeindias

Martínez, José Luis [1993]: «Rescate de Francisco Cervantes de Salazar. Dis-
curso de recepción del Dr. José Luis Martínez, Academia Mexicana de la 
Historia», Separata de las Memorias de la Academia Mexicana de la Histo-
ria, Tomo xxxvi. 

Mendieta, Gerónimo de, ofm [1980]: Historia Eclesiástica Indiana, México, 
Porrúa. 

Muñoz Camargo, Diego [1978]: Historia de Tlaxcala, ed. Alfredo Chavero, 
México, Innovación.

Pastor, Beatriz [1983]: Discurso narrativo de la conquista de América, La 
Habana, Casa de las Américas.

Pérez de Oliva, Hernán [1927]: Algunas cosas de Hernán Cortés y México, ed. 
Willian Atkinson, Revue Hispanique, 71:160, pp. 450-482.

Ricard, Robert [1986]: La conquista espiritual de México, México, fce.
Saavedra Guzmán, Antonio de [2008]: El peregrino indiano, ed. Mª José Rodi-

lla, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.
Sanchis Amat, Víctor Manuel [2016]: Francisco Cervantes de Salazar. Un 

humanista en la Nueva España del siglo xvi, México, unam.
Schwoebel, Robert [2001]: «Francisco López de Gómara’s Humanist Refra-

ming of the Missionary Project on Cozumel», Journal of Religious & Theo-
logical Information, 4:4, https://doi.org/10.1300/J112v04n04_03 

Todorov, Tzvetan [1987]: La conquista de América. El problema del otro, 
México, Siglo xxi.

Torquemada, Juan de, ofm [1975-1979]: Monarquía Indiana, 7 vols., ed. 
Miguel León-Portilla, México, unam (Instituto de Investigaciones Histó-
ricas). Disponible en web: <https://historicas.unam.mx/publicaciones/
publicadigital/monarquia/index.html> [Consulta: 6 de agosto de 2025].

Velasco, Salvador [2003]: «El “Coloquio de Tlaxcala” de Diego Muñoz Ca- 
margo», Estudios de Cultura Náhuatl, 34, pp. 307-329, disponible en web: 
<https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78664> 
[Consulta: 6 de agosto de 2025].

Vitoria, Francisco de [1989]: Relectio de indis, Madrid, csic.
Wagner, Henry R. [1944]: The Rise of Fernando Cortes, Cortes Society, Ber-

keley.


