ISSN:1576-2270
www.ontologia.net/studies Ontology Studies 10, 2010  163-171

La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la
representacion del mundo

Jests Carlos Herndndez Moreno

FES - Acatlin y CCH-Azcapotzalco, UNAM

Reception date / Fecha de recepcién: 21-03-2009
Acceptation date / Fecha de aceptacién: 06-05-2009

Resumen

Ellibro I de Elmundo como voluntady representacién de Schopenhauer resume el intento que desarrolla
la Modernidad para explicar el mundo. Este consiste en mostrar al mundo como esencialmente
determinable pero moviéndose sobre ejes in-determinables que nos posibilitan su explicacién y
manipulacién. Ejes trascendentales de magnitud infinita poblados por elementos finitos.

Palabras clave: Infinitud, finitud, principio de razén, tiempo, espacio.

Abstract. 7he finitude drawn on infinite canvas: on the worlds representation

Book I of Schopenhauer’s 7he World as Will and Representation sums up the attempt that Modernity
develops to explain the world. This consists in showing the world as essentially determinable but
moving on in-determinable axes, which enable us his explanation and handling. Transcendental axes
of infinite extent populated by finite elements.

Keywords: infinity, finitude, principle of reason, time, space.

“El mundo es mi representacién”, en

este aserto Schopenhauer ha resumido

el pensamiento de la filosoffa moderna.

Martin Heidegger. ;Qué significa pensar?
Introduccién

El problema del infinito emerge en el pensamiento cuando la nocién de lo finito y, con ella,
la nocién de la medida, son conducidas al camino de la reflexién tedrica. Esto se debe a que
esta misma idea, la de la medida, nos impele al establecimiento de limites en lo medible,
limites que le distingan respecto a lo que eso medible ya no es. Pero, por esto mismo, eso
que se muestra como medible, delimitado, nos sugiere la idea de que es tal debido a que
se encuentra dentro de algo de con mayor extension, algo que le excede en tamano y que
también podria ser delimitable. La verificacién de esto se encuentra en la misma experiencia



164 Ontology Studies 10, 2010 Jestis Carlos Herndndez Moreno

cotidiana. Incluso cada cosa, al igual que la reunién de varias, se muestra como delimitable.
De aqui surge, en un primer momento, la tentacién de afirmar que la reunién de todas las
cosas pareceria ser, al menos espacialmente, finita. Por tanto, dicho conjunto, visto como
una sola cosa, vendria a presentarse también limitado y, en principio, medible. Pero, de
acuerdo con lo dicho, seria posible que, tras los limites evidenciados por su medicidn, este
conjunto se encontrara dentro de algo con mayor extension, algo que lo contuviera y lo
excediera. A partir de esto, se hace evidente cémo, a partir de la nocién misma de medida,
surge, a la vez, la idea de algo que exceda la posibilidad de ser medido: se atisba el infinito.

El problema del infinito, atin cuando se pueda encontrar registro acerca de él antes
del surgimiento del pensar filoséfico en la Grecia antigua, no es sino en ese lugar donde
encuentra su formulacién mds elaborada, pues ahi fue donde, como bien senala Cassirer, los
conceptos de limite y medida se volvieron objeto de la reflexidn tedrica. Ya que fue el arte
de la medida o geometria el que, al suministrarle al pensamiento filoséfico el concepto de
medida, lo hizo posible, pues dicho concepto “lleva en si la esencia misma del pensamiento
y la esencia del ser. [Por lo que] la misién asignada a todo conocimiento no [sea] otra que
la de encontrar el limite y la medida de las cosas, el népas en el drerpov” (Cassirer 1998,
p. 65).

Podemos decir, por lo tanto, que el origen de la historia de la filosofia coincide
determinantemente con el proceso teorizante del concepto geométrico del limite y la
medida. Pero coincide también con la nocién de lo que excede cualquier limite y cualquier
medida: el infinito. Incluso, podemos ver que inmediatamente después de que Tales
comienza la reflexién sobre la delimitacién del ser, Anaximandro introduce la nocién de
que el ser es, justamente, lo dzerpov. Desde entonces, ambas nociones, finitud e infinitud,
constituyeron uno de los ejes centrales en el pensamiento filoséfico y, posteriormente,
cientifico. Eje que llega hasta nuestros dias y que se encuentra poblado, en cada periodo de
su historia, por defensores y negadores, principalmente, de la infinitud.

En las siguientes lineas nos interesa resaltar lo que Schopenhauer desarrolla en torno a
este problema. Lo haremos s6lo en lo que respecta a su teorfa del conocimiento pues en lo
que toca a su teoria de la voluntad, al prescindir ésta del principio de razén suficiente, nuestro
problema, creemos, carece de sentido: el concepto de infinito en esta filosofia tiene sentido,
propiamente, s6lo en donde impera el principio de razén suficiente. Nos centraremos, por
tanto, en el libro I de Die Welt als Wille und Vorstellung. Cabe adelantar que, en esta postura,
aunque la realidad (Wirklichkeit) sélo tenga sentido por y para el sujeto (das Subjekt), dicha
realidad es esencialmente espacial y temporal. Y tanto espacial como temporalmente se
muestra como infinita debido a que estas estructuras que la posibilitan estdn regidas por
un principio infalible que no permite ni un inicio ni un fin en ellas, aunque cada elemento
que las pueble tenga tanto principio como fin. El mundo (die Welt), desde esta postura,
serd, entonces, un mundo poblado por una infinitud de elementos finitos, el cual acaecerd
dentro de un escenario que tiene como ejes constitutivos o rascendentales tanto el espacio



La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la representacién del... Ontology Studies 10, 2010 165

(der Raum) como el tiempo (die Zeit). Estos ejes serdn como lienzos infinitos en los cuales
el sujeto pinta, a través del principio de razén (der Satz vom Grunde), una infinicud de
imdgenes o fenémenos finitos.

Schopenhauer es heredero de la conquista filoséfica iniciada por Descartes. Conquista que
atraviesa y constituye el punto medular de la modernidad filosdfica misma: la pregunta
sobre lo objetivo y lo subjetivo de nuestro conocimiento, es decir, qué es lo que debemos
atribuir, en nuestro conocimiento, a cosas diferentes de nosotros y qué a nosotros mismos
(Cfr. Schopenhauer 2006, p. 39). La consecuencia de este giro filoséfico cartesiano fue la
oposicién entre sujeto y objeto, oposicién que desembocé en la confrontacién filoséfica
entre los autores que atribufan mayor realidad al sujeto frente al objeto haciendo de este
tltimo una consecuencia del primero y la postura contraria, es decir, la que atribufa mayor
realidad al objeto respecto del sujeto.

La posicién de nuestro autor se inclina, cuidadosamente, del lado del idealismo. El
mismo nos dice que “la verdadera filosofia ha de ser siempre idealista y tiene que serlo si ha
de ser sincera” (Schopenhauer 2003b, p. 15). Decimos ‘cuidadosamente’ porque considera
que ambas postura, idealismo y realismo, tomadas radicalmente, conducen a error, pues
para él no hay, realmente, una preeminencia ontolégica ni en el sujeto ni en el objeto, pues

no puede concebirse el uno sin el otro. Més bien, ambos emergen a la par. Nos dice:

Nuestro proceder se diferencia por completo de estas dos equivocaciones contrapuestas,
al no partir del objeto ni del sujeto, sino de la representacion, como el primer hecho de la
consciencia, cuya primera forma mds esencial es la descomposicién en objeto y sujeto, y
la forma del objeto es a su vez el principio de razén en sus diversas formas (Schopenhauer

2003a, p. 118).

Al no existir primacia del sujeto frente al objeto ni viceversa, sino ser considerados ambos
como mitades inseparables del mundo en tanto que representacién, nuestro autor pretende
superar, con esta tesis, el largo conflicto entre dichas posturas filoséficas: al partir del
mundo considerado como representacion, el objeto requerird necesariamente del sujeto
para existir mientas que este ultimo, el sujeto, solicitard de la misma manera al objeto.
En la representacién, el sujeto y el objeto se determinan mutuamente. Por ello es que
Schopenhauer considera que sélo un malentendido puede enfrentarlos para que cada uno
combata la existencia del otro, siendo asi que la suya propia se mantiene o se quiebra con
ella. En esta filosoffa, por lo tanto, es impensable el sujeto sin el objeto y viceversa, pues este
modo en que emerge el mundo, como representacién, abarca y necesita de ambas partes
para ser tal: sin el sujeto no habria objeto y sin el objeto no habria sujeto. Al suprimir
cualquiera de las partes del mundo, se suprimirfa también el mundo mismo en tanto que



166 Ontology Studies 10, 2010 Jestis Carlos Herndndez Moreno

es representacion, quedando solamente lo metafisico puro, la cosa en si kantiana, que para
nuestro autor no serd otra cosa que la voluntad (Cfr. Schopenhauer 2003b, p. 29).

La afirmacién de que “el mundo que [nos] circunda sélo existe como representacion,
o sea, siempre en relacién a otro que se lo representa y que es él mismo” (Schopenhauer
2003a, p. 85), es valida para todo aquel que conoce, haciéndose evidente a si mismo,
mediante este acto de conocer, como sujeto. Por su parte, aquello que es conocido, sélo
es tal en tanto que es representado por el sujeto que lo conoce. De aqui que nuestro autor
acepte como términos intercambiables, dentro de este modo de ser del mundo, el de
existencia y perceptibilidad.

Conocer el mundo, bajo esta perspectiva, seria equivalente a conocer la representacion,
es decir, conocer las condiciones mediante las cuales ésta es posible. Asi, la pregunta sobre
el mundo y sobre sus posibles limites, bajo la luz de esta filosofia, consiste en preguntar,
primero, bajo qué condiciones experimentamos el mundo y, después, qué caracteristicas
tienen éstas.

En lo que respecta al sujeto, su caracteristica propia radica en ser “aquello que lo conoce
todo y [que] no es conocido por nadie [...], él es el sostén del mundo” (Schopenhauer
2003a, p. 87), pues es la condicidén necesaria de todo lo que se manifiesta, de todo objeto.
No puede ser conocido porque si lo fuera, tendria entonces que estar atravesado por las
condiciones que hacen posible al objeto, parte esencial de la representacién que tiene la
caracteristica de ser lo siempre conocido. El modo en que cobramos conciencia del sujeto
radica en que “cada cual se descubre a si mismo como este sujeto en tanto que conoce, no
en tanto que es objeto de conocimiento” (Schopenhauer 2003a, p. 87). El sujeto no tiene
forma, la forma es propia del objeto y mediante ella es que éste es conocido. Este, al no
estar atravesado ni por el espacio ni por el tiempo, estd exento de las caracteristicas propias
del objeto: la unidad y la pluralidad. Por ello es que se encuentra entero e indiviso en cada
ser que tiene representaciones. Donde comienza el objeto cesa el sujeto y viceversa.

Seglin nuestro filésofo, las formas generales del objeto pueden ser reconocidas por el
sujeto inclusive prescindiendo de él, pues todo objeto las presupone para poder ser tal.
Dichas formas son el espacio, el tiempo y la causalidad y se hallan @ priori en nuestra
conciencia. Pero mds importante que ellas es el principio de razdén suficiente, ya que
éste es el que las regula. Desde su tesis doctoral, Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom
zureichenden Grunde, nuestro autor insiste en que la expresiéon comin para todas esas
formas del objeto sobre las cuales cobramos conciencia « priori es el principio de razén. De
aqui que todo cuanto sabemos a priori no sea sino el contenido de dicho principio y lo que
se sigue de éste, quedando expresado todo nuestro conocimiento  priori en tal principio.

De acuerdo con lo dicho hasta aqui, para conocer el mundo de la experiencia y, con ello,
saber si es limitado o no, necesitamos previamente conocer las estructuras que posibilitan el
objeto y, con él, la experiencia misma. Pero, para ello, necesitamos comprender, primero,
el principio de razén suficiente, ya que la realidad completa, esto es, tanto los objetos



La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la representacién del... Ontology Studies 10, 2010 167

como las condiciones que los hacen posibles, estd regida, inexpugnablemente, por dicho
principio.

II

En nuestro trato comin con el mundo, de acuerdo con Schopenhauer, tenemos la idea
de un principio que nos autoriza buscar en todas partes un «por qué», esto debido a que
percibimos las cosas relacionadas entre si, tanto espacial como temporalmente, sin importar
el campo en que estemos investigando'. Si amanece, por ejemplo, podemos dar razén de
por qué amanece, al igual que si hay un nacimiento, sea del tipo que fuere, podemos senalar
qué es lo que lo ocasiona. Parece ser, entonces, que todo cuanto existe, existe en razén de
algo que lo posibilita. Poder dar respuesta a esto, equivaldria a decir que nada carece de
razén para ser: nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit (Schopenhauer 1998, p.
33). Esta seria entonces la expresiéon sumaria del principio que regularia toda la existencia
misma en el mundo que experimentamos o, en otras palabras, que nos representamos
tanto intuitiva como abstractamente. Dicho principio es rotulado por Schopenhauer
como principio de razén suficiente y “expresa un conocimiento trascendental, esto es,
un conocimiento tal, que determina y establece antes de toda experiencia todo lo que es
posible en toda experiencia, pero precisamente por esto rebaja el mundo de la experiencia
a un mero fenémeno cerebral” (Schopenhauer 2003b, 16).

Las representaciones de nuestra experiencia completa junto a sus condiciones de
posibilidad son llamadas representaciones intuitivas. A partir de éstas se construyen
los conceptos o representaciones abstractas, siendo, por esto mismo, estas Ultimas,
secundarias y derivadas. De aqui que nuestro conocimiento directo del mundo radique
en el conocimiento del mundo como lo intuimos: bajo el imperio del principio de razén
suficiente.

La validez del principio de razén suficiente, en cuanto que se refiere al conocimiento
de los fenémenos, debe ser incuestionable. Este principio regula cabalmente el mundo en
tanto que representacion. Todo lo que acaece en ¢él lo hace bajo su imperio. Pero exigirle
a éste dar razén de la totalidad fenoménica, esto es, que nos dé la razén de la existencia
misma del mundo al margen del mundo, es, incluso, absurdo. De la misma manera lo es el
querer dar razén o querer responder al por qué de la existencia misma de este principio. El
principio de razén, de acuerdo con nuestro autor, se evidencia como el principio que regula
el mundo en tanto que representacion, poder dar razén de un objeto equivale a explicar ese
objeto de acuerdo a otro objeto que lo posibilita. De aqui que querer aplicar este principio

1 Nos dice Schopenhauer que “la suposicién hecha siempre por nosotros a priori de que todo tiene una
razon es la que nos autoriza a preguntar en todas partes «por qué», el «por qué» puede ser llamado la
madre de todas las ciencias” (Schopenhauer 1998, p. 33).



168 Ontology Studies 10, 2010 Jestis Carlos Herndndez Moreno

al margen de la representacién, sea imposible. El principio de razén tiene su imperio s6lo
al interior del mundo como nos lo representamos.

Dentro del mundo de la experiencia y debido a que el principio de razén es infalible,
este principio es también el encargado de proporcionarnos nuestra idea de que el universo
sea infinito, pues nos asegura que cualquier objeto particular que se escoja, en cualquier
lugar y momento, s6lo serd posible si hay algtin otro objeto que le preceda y lo posibilite.
Y esto ocurre tanto al nivel del objeto como también al nivel de las estructuras que lo
posibilitan: el espacio y el tiempo.

II1

La caracteristica del objeto, ademds de que complementa al sujeto para dar lugar a la
representacion, es, de acuerdo con Schopenhauer, que tiene como ejes constitutivos el
espacio y el tiempo y se encuentra determinado completamente por el principio de razén.
Espacialmente ocupa un lugar sin lograr abarcar la totalidad del espacio mismo, asi como
tiene una duracién sin agotar tampoco la totalidad del tiempo. Estas condiciones hacen
que el objeto se presente siempre como limitado y en la pluralidad, o sea, nunca hay sélo
un objeto sino que siempre es un objeto entre objetos.

Para entender el mundo visto como representacion serd necesario, entonces, comprender
primero la naturaleza del espacio y del tiempo, pues la posibilidad de la experiencia misma
descansa en la unién de estas dos estructuras. Pero, cabe sefalar, estas estructuras carecen
de sentido al margen del principio de razén suficiente. Este las posibilita. Por esta razén, el
espacio y el tiempo, transmiten a lo que éstas posibilitan, la misma sujecién que guardan
ellas respecto al mencionado principio.

El principio de razén, aplicado al mundo material, se presenta como ley de causalidad.
Este principio, nos dice nuestro autor, “es la expresién comun para todas esas formas
del objeto sobre las cuales cobramos conciencia a priori y que, por ello, todo cuanto
sabemos puramente a priori no es sino el contenido de aquel principio y lo que se sigue
de éste, viniendo a quedar expresado en tal principio todo nuestro conocimiento a priori”
(Schopenhauer 2003a, pp. 87-88).

El principio de razén estructura la posibilidad misma del espacio y del tiempo. En el
tiempo posibilita la sucesién de sus momentos mientras que en el espacio determina la
sucesién de sus partes, las cuales se codeterminan reciprocamente, mediante él, hasta el
infinito (Unendliche). Es decir, en el tiempo,

Cada instante sélo es tal en cuanto haya aniquilado al momento que le precede, su padre,
para verse aniquilado ¢l mismo a su vez con igual premura; pasado y futuro [...] son tan
vanos como un suefo, pero el presente sdlo es la frontera inextensa y sin duracién entre
ambos; igualmente reconoceremos esta misma futilidad en todas las otras formas del
principio de razén y comprenderemos que, como el tiempo, también el espacio y todo



La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la representacién del... Ontology Studies 10, 2010 169

cuanto estd simultdneamente en el espacio-tiempo, o sea, todo lo que se debe a causas
o motivos tiene tan sélo una existencia relativa, teniendo nicamente una existencia

relativa por y para algin otro congénere (Schopenhauer 2003a, p. 89).

De lo dicho hasta aqui queda claro, entonces, que las estructuras que posibilitan al objeto se
despliegan, vistas en general y debido al principio de razén, como lienzos infinitos poblados
por un sinfin de momentos finitos en el tiempo y por un sinnimero de lugares delimitables
en el espacio. Todo instante del tiempo es antecedido por un instante y superado por otro.
La caracteristica central del tiempo es la sucesién. A su vez, el espacio no es otra cosa que
la posibilidad de la reciproca determinacién de sus partes entre si. El tiempo se despliega,
por tanto, como infinito mientras que el espacio lo hace como ilimitado. A partir de aqui,
esto es, del conocer la configuracion del principio de razén que impera en el contenido
del tiempo y el espacio, es claro reconocer que la materia estd sometida al mismo régimen
que el tiempo y el espacio pues su representabilidad s6lo es posible mediante ellos: no es
posible pensar algo material sin ser espacial ni temporal (Cfr. Schopenhauer 2003a, p. 90).
Todavia mds, la materia, nos dice Schopenhauer, se define como la perceptibilildad del
espacio y el tiempo (Cfr. Schopenhauer 1998, p. 62), siendo ésta la que concilia el espacio
y el tiempo posibilitando, asi, la simultaneidad. Es decir, si el espacio es permanencia y en
el tiempo puro nada permanece, entonces, con la reunién de ambos, la materia se percibe
como multiplicidad de objetos determinados, esto es, limitados dentro de una ubicacién
especifica en el espacio pero también como temporales, o sea, como finitos dentro del
tiempo. Nos dice nuestro autor que “todos los innumerables fenémenos y estados
imaginables podrian coexistir en el espacio infinito sin constrefiirse o también podrian
sucederse unos a otros en el tiempo infinito sin perturbarse” (Schopenhauer 2003a, p. 93),
sin embargo, sélo la mutua delimitacién del tiempo y el espacio hace posible la realidad
efectiva, esto es, material. Por lo tanto, de acuerdo con lo dicho hasta aqui, la condicién de
posibilidad de la realidad empirica radica en una intima unién entre el tiempo y el espacio.
De la necesaria reunién de ambos y la conjuncién de sus propiedades surge, entonces, la
posibilidad del mundo fenoménico con las caracteristicas que éste presenta: ser espacial y
estar en movimiento. Todavia mds, se requiere de la reunién del tiempo y el espacio porque,
aunque ambos tengan en comun su infinita divisibilidad y su infinita extension, difieren
en que lo que para uno de ellos es esencial, para el otro carece de sentido y viceversa, o
sea, en el espacio no tiene sentido la sucesién mientras que en el tiempo no lo tiene la
yuxtaposicion.

El problema del infinito y, con él, el de la finitud, visto bajo la luz de la filosofia
epistemoldgica de este autor, encuentra aqui su lugar. La realidad entendida como
representacion estd poblada por elementos que, vistos cada uno en particular, son finitos.
No obstante, al comprender que los objetos no son mds que instancias de la materia y
que ésta estd, al conciliar en ella al espacio y el tiempo, atravesada por el mismo principio



170 Ontology Studies 10, 2010 Jestis Carlos Herndndez Moreno

que posibilita ambas estructuras; la aparente finitud de un objeto particular es desbordada
por la rotalidad de ellos, pues dicha totalidad es también infinita. Esto es asi porque cada
objeto particular posee la tensién que existe entre las estructuras que lo posibilitan: el
tiempo y el espacio. Al ocupar un lugar en el espacio obtiene tanto perimetro (forma) como
una aparente permanencia (sustancia). Por la propiedad del espacio, siempre habrd objetos
alrededor de cualquier objeto. De la misma manera, al ser el objeto temporal, los objetos
se encontrardn siempre en movimiento, siempre en sucesién, sin importar que la duracién
de uno sea mayor que la de otro. Todos los objetos, al igual que los instantes del tiempo,
tienen la caracteristica de ser finitos pero también de sucederse infinitamente. A pesar de
la irresistibilidad del tiempo, la materia permanece y a pesar de la rigida inmovilidad del
espacio, los estados de la materia cambian (Cfr. Schopenhauer 1998, p. 63 y Schopenhauer
2003a, p. 93).

Los objetos que pueblan nuestra realidad, entonces, en general, poseen las caracteristicas
que tienen las estructuras que los posibilitan. Por esta razén, la idea de

Una causa primera es tan imposible de pensar como el sitio donde termina el espacio o el
instante con que comienza el tiempo. Pues toda causa es una mutacién en la cual hay que
preguntar necesariamente por una mutacién anterior por la que ella ha sido producida, y
asi in infinitum, in infinitum! Tampoco se puede concebir un primer estado de la materia,
del cual, puesta que ya no es, hayan salido todos los estados ulteriores (Schopenhauer

1998, p. 73).

Por lo tanto, de acuerdo con nuestro autor, nuestro mundo fenoménico no tiene ni
principio ni fin porque todo en él cae bajo el imperio del principio de razén y este principio
es, aqui, inquebrantable. De la misma manera que no tiene comienzo ni fin en el tiempo,
tampoco tiene limite en el espacio. De aqui que nuestro mundo fenoménico se extienda
ilimitadamente de la misma manera que cualquier lugar en él puede dividirse infinitamente.

v

En conclusién y resumiendo, nuestro mundo fenoménico, de acuerdo con Schopenhauer,
tiene dos ejes trascendentales, esto es, 4 priori, los cuales obedecen sin ninguna excepcién al
principio de razén. Dichos ejes son el espacio y el tiempo y sdlo en el escenario formado por
ambos es posible la realidad empirica. Esta realidad tiene la caracteristica de ser material.
La materia, por lo tanto, deberd cumplir con las caracteristicas que le exigen los ejes en los
que se despliega: la infinitud temporal y la ilimitacién espacial. Sin la materia, el espacio y
el tiempo son formas vacias. Se llenan con ella. Pero la materia y, con ella, toda la realidad
empirica, esto es, el mundo que es representacion del sujeto, al ser posibilitados por dicha
reunién del espacio y el tiempo, “sélo existe para el entendimiento, al igual que sélo existe



La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la representacién del... Ontology Studies 10, 2010 171

por el entendimiento” (Schopenhauer 2003a, p. 94). Esto se debe a que toda intuicién
no es s6lo sensual sino que también es intelectual, o sea, puro conocimiento por parte del
entendimiento de la causa a partir del efecto. Por esta razon es que presupone la ley de
causalidad que no es otra cosa, seglin nuestro autor, que el principio de razén aplicado al
devenir, de cuyo conocimiento depende toda intuicién y por ende toda experiencia segtin
su primera e integra posibilidad, sin que a la inversa, el conocimiento de la ley causal
dependa de la experiencia.

Por tltimo, cabe sefialar que, siguiendo a nuestro autor, “todo el mundo de los objetos
es y sigue siendo representacion, y justamente por eso estd eternamente condicionado por
el sujeto, es decir, posee una idealidad trascendental. Mas no por ello es mentira ni ilusién;
el mundo se da como lo que es, como representacién y ciertamente como una serie de
representaciones cuyo lazo comun es el principio de razén. [...] Sélo los objetos pueden
ser ese fundamento y serlo siempre a su vez de objetos” (Schopenhauer 2003a, p. 97). El
mundo como representacién serfa, por lo tanto, como un lienzo infinito donde el tnico
pincel que existe, el del principio de razdn, pinta infinitamente la finitud.

Bibliografia

Cassirer, E. (1998), El problema del conocimiento IV (trad. Wenceslao Roces), México: Fondo
de Cultura Econémica.

Schopenhauer, A. (1998), De la cuddruple raiz del principio de razén suficiente (trad. Leopoldo
Eulogio Palacios), Madrid: Gredos.

(2003), El mundo como voluntad y representacién. Volumen 1 (trad. Roberto R.
Aramayo), Barcelona/Madrid: Fondo de Cultura Econémica de Espana/Circulo de
Lectores.

(2003), El mundo como voluntad y representacion. Volumen II (trad. Roberto R.
Aramayo), Barcelona/Madrid: Fondo de Cultura Econémica de Espana/Circulo de
Lectores.

(2006), “Esquema de una historia de la teorfa de lo ideal y lo real” en Parerga y
Paralipomena (trad. Pilar Lépez de Santa Maria), Madrid: Trotta.



	Jesús Carlos Hernández Moreno
	La finitud dibujada sobre un lienzo infinito: sobre la representación del mundo




