
Ontology Studies 8, 2008  199

Técnica y realidad: hacia una comprensión de lo virtual

Paloma Martínez Matías
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg

Resumen

Pese a las dificultades que hoy en día comporta todo intento de definición precisa del concepto de 
lo virtual, un rasgo atribuido de manera generalizada a los fenómenos u objetos llamados virtuales 
radica en su dependencia de la técnica. Atendiendo a este lugar común, este trabajo analizará la 
comprensión de la realidad (Wirklichkeit) subyacente a lo que Martin Heidegger entenderá como 
la configuración técnica del mundo surgida en la modernidad y planteará la posibilidad de una 
interpretación de lo virtual en tanto derivación o incluso culminación de dicha comprensión de lo 
real. 
Palabras clave: virtualidad; técnica; Heidegger; dýnamis-enérgeia; realidad efectiva.

Abstract. Technics and reality: towards an understanding of  the virtual

In spite of  the difficulties which nowadays confront any attempt to precisely define the concept of  
the virtual, relevant scholarship generally ascribes a common feature to so-called virtual phenomens 
or objects: its dependency on technics. Attending to this scholarly consensus, this essay will analyze 
the understanding of  reality (Wirklichkeit) underlying Martin Heidegger’s conception of  the 
technical configuration of  the world that arises in modernity. It will also suggest the possibility 
of  an interpretation of  the virtual as a derivation or even culmination of  this understanding of  
reality. 

Keywords: virtuality; technics; Heidegger; dýnamis-enérgeia; actuality.

1. La naturaleza técnica de la realidad virtual

Una primera aproximación al sentido contemporáneo del concepto de lo virtual, sentido 
que, a nuestro entender, vendría estrechamente ligado a la acuñación en 1989 por parte de 
Lanier de la expresión “realidad virtual”, pone de manifiesto una dificultad expresamente 
reconocida por los propios estudiosos del tema: la de alcanzar una definición unívoca de lo 
que pueda significar virtual allí donde se habla, por ejemplo, de entornos o lugares virtuales, 
de comunidades virtuales o de la posibilidad de forjarse una identidad virtual en internet. La 
bibliografía específica dedicada a esta cuestión ofrece una multiplicidad de concepciones de 



Ontology Studies 8, 2008  200

lo virtual tan variada y extensa como la que podría atribuirse a la propia noción de realidad1. 
Ello parecería consecuencia lógica de la asumida subsidiaridad del concepto de lo virtual 
al de lo real: en función de su carácter secundario y derivado, por su condición de mera 
apariencia, copia o imitación frente a la originariedad, autenticidad o verdad del mundo real, 
la identificación y delimitación estricta del ámbito de lo virtual quedaría necesariamente 
subordinada a la del mundo considerado legítima o auténticamente real. La dilucidación 
de lo virtual semejaría exigir entonces, como requisito previo y adecuado punto de partida, 
una determinación más o menos precisa de lo real. Pero la dificultad se agrava en este 
caso por el hecho de que la reciente inflación del concepto de lo virtual tiene su origen en 
su estrecha alianza con aquél al que en principio se opone: más allá de la virtualidad que 
cupiera asignar a las vivencias oníricas o a los espacios y personajes de ficción creados por 
la literatura, lo virtual se ha convertido en objeto de discusión teórica en el momento en 
que se constituye en una esfera de presunta “realidad” capaz de entrar en competencia con 
la realidad tenida por verdaderamente real o no-virtual e incluso de poner en cuestión los 
criterios que permitirían distinguirlas. Dicho de otra manera: hablar de “realidad virtual” 
supone conceder a lo virtual un ámbito de existencia propio cuya delimitación frente a la 
realidad legítimamente real no sólo resulta cada vez más problemática, sino que amenaza 
con desdibujar las fronteras entre ambas.  
	 Pese a la situación de discrepancia teórica que se observa en los actuales intentos de 
determinar conceptualmente el estatuto de lo virtual en esa ambivalente adscripción al 
plano de lo real, la mayor parte de los estudios sobre el tema suelen mostrar un punto 
de clara coincidencia: tanto si la realidad virtual se asimila en un sentido más restringido 
al llamado ciberespacio o a las simulaciones por ordenador de entornos de percepción 
tridimensionales, como si, desde una perspectiva más amplia, se extiende a los sistemas de 
representación de los modernos medios de comunicación de masas2, un rasgo específico 
de esa virtualidad proyectada hacia lo real radica en su dependencia de la técnica. 
Que los objetos o realidades virtuales son objetos producidos técnicamente, bien por 
medio de una red informática, de un casco o unas gafas estereoscópicas o un aparato de 
televisión, es una cuestión que parece quedar fuera de toda duda con independencia del 
punto de vista adoptado a la hora de establecer cuáles serían esas realidades virtuales, 
qué cualidades les competen o cómo debe definirse su naturaleza ontológica. Para 
ser más concretos, podría decirse que la creación de realidades virtuales obedece al 
surgimiento del tipo de técnica que, en terminología de McLuhan, correspondería a 
nuestra “edad eléctrica”, es decir, la técnica destinada a amplificar en el espacio y en 
el tiempo el alcance perceptivo y el campo de actuación del sistema nervioso central y 

1	  Véanse, por ejemplo, los trabajos de: Krüger 2004; Pearson 2002; y Flessner 1997. 
2	  Ésta sería, entre otros, la posición de Oliver Krüger, para quien la realidad virtual no se restrin-
ge a las realidades generadas por medio de un computador, sino que abarca cualquier clase de realidad 
artificial, esto es, generada técnicamente. Cfr. Krüger 2004, p. 44.



Ontology Studies 8, 2008  201

de los órganos de los sentidos de los seres humanos3. El concepto moderno de realidad 
virtual presupone, en definitiva, toda una serie de avances tecnológicos sin los cuales, 
probablemente, ese mismo concepto sería impensable. 
	 En atención a esta convergencia y con el fin de ganar cierta claridad sobre la noción 
de lo virtual, cabe preguntarse si la propia acuñación de la expresión “realidad virtual” 
no reposa ya sobre una cierta comprensión de lo real estrictamente marcada por ese 
imparable avance tecnológico y por las consecuencias derivadas de él. En otras palabras: 
si la condición de posibilidad de que lo virtual instaure una nueva dimensión de lo 
real no estriba en cierta manera de entender la realidad indisolublemente vinculada 
a lo que podríamos llamar la actual configuración técnica del mundo. Pues son dos 
las obviedades que aquí parecen imponerse: por una parte, que el discurso sobre la 
realidad virtual debe sustentarse sobre cierta concepción de lo real –por lo general no 
cuestionada en las reflexiones dedicadas al tema–, que fundamente y dé sentido a esa 
expresión a todas luces paradójica por ambiguo e indefinido que aún sea su significado; 
y, por otra parte, que difícilmente esa concepción de lo real podría sustraerse al hecho de 
que nuestra cotidianidad más inmediata involucre el uso de toda una serie de artefactos 
técnicos que han modificado radicalmente y seguirán modificando previsiblemente en 
tiempos venideros nuestra forma de habitar el mundo.  
	 Para responder a esta cuestión acudiremos a una de las reflexiones filosóficas más 
lúcidas a la que vez que polémicas que se han efectuado sobre el fenómeno de la técnica 
y la comprensión de la realidad que le es inherente, a saber, la elaborada por Martin 
Heidegger. Es evidente que en este contexto nuestra exposición habrá de limitarse a 
destacar algunos de los aspectos más relevantes de esa reflexión, corriendo el riesgo 
de ofrecer, a fuerza de simplificación, una visión distorsionada de la misma. Pero 
creemos que vale la pena arriesgarse si el pensamiento de Heidegger sobre la técnica 
puede contribuir en alguna medida a arrojar cierta luz sobre ese último exponente de su 
despliegue que, como trataremos de sugerir a lo largo de este trabajo, representaría hoy 
en día la realidad virtual. 

2. La comprensión de la realidad inherente a la configuración técnica del 
mundo según la filosofía de Heidegger

La concepción heideggeriana de la técnica se enfrenta y trata de dar un paso más allá 
respecto a lo que sería su definición puramente instrumental y antropológica, esto es, 
aquella según la cual la técnica constituiría un simple medio para la consecución de 
ciertos fines, y en la que tanto la posición de tales fines como la creación de los medios 

3	  Cfr. McLuhan 1996, p. 26.



Ontology Studies 8, 2008  202

para lograrlos serían productos del hacer y obrar humanos4. Heidegger advierte que tal 
definición no deja de ser correcta. Pero su corrección no sólo no la convierte en verdadera, 
sino que además entraña un grave obstáculo para pensar la esencia de la técnica. Desde la 
perspectiva heideggeriana, pensar esta esencia implicará inscribir el fenómeno de la técnica 
en el seno de un acontecimiento unitario que, iniciado en Grecia con el surgimiento de 
la filosofía, se identifica con el conjunto de la historia de occidente. El dominio actual de 
la técnica se solaparía precisamente con el momento final, la culminación o consumación 
de ese acontecimiento, designado a su vez con el término de metafísica, consumación que 
permite por vez primera contemplarlo como un todo unitario y acceder al sentido de su 
desenvolvimiento.
	 Como es sabido, este acontecimiento se cifra en lo que Heidegger llamará el “olvido del 
ser”, olvido que puede entenderse como el aplanamiento o encubrimiento de la dimensión 
de no-aparecer u ocultación posibilitante de la manifestación de las cosas5. Heidegger 
localiza el inicio de la filosofía o metafísica en el intento de tematizar aquello en lo 
que consiste el ser de lo ente, la presencia de lo presente. Pero eso en lo que consiste 
la presencia de las cosas no es en sí mismo presencia alguna, sino más bien aquello 
que elude constantemente aparecer y siempre ha quedado ya atrás, una no-presencia u 
ocultarse sobre el que se constituye y reposa el mostrarse de algo y que sólo comparece 
en su propio sustraerse. De ahí que la pretensión, equivalente a la filosofía misma, 
de fijar y hacer tema de eso de por sí inobjetivable pero irreductible que da lugar a la 
presencia de las cosas únicamente pueda producirse a costa de perderlo o, lo que es lo 
mismo, de la liquidación o encubrimiento de ese ocultarse constitutivo del aparecer de 
algo en su reducción a pura presencia sin más o pura actualidad. 
	 Uno de los momentos iniciales y decisivos de ese proceso de reducción del ser a 
mera presencia definitorio de la historia de occidente se atestigua en la transformación 
operada por la traducción latina de cierto concepto griego. Dicha transformación será 
por otra parte determinante de la comprensión de lo real que acabará por reflejarse en 
la actual configuración técnica del mundo.  

2.1. La reducción del ser a mera presencia: la transformación de la enérgeia 
en actualitas

En el marco de un serie de textos dedicados a la reflexión sobre la filosofía de Nietzsche, 
Heidegger acomete una suerte de reconstrucción de la historia del concepto de ser 
analizando el significado de los diferentes términos que lo han expresado y su conexión 

4	  Una exposición sucinta de esta comprensión de la técnica puede encontrarse en la conferencia 
de 1953 titulada “Die Frage nach der Technik”. Cfr., Heidegger 1997, pp. 9-40.
5	  Remitimos aquí a la interpretación que Arturo Leyte propone, siguiendo a su vez la lectura de 
Felipe Martínez Marzoa, en su libro Heidegger, 2005. 



Ontology Studies 8, 2008  203

interna. El origen de la metafísica se sitúa en primera instancia en la distinción entre lo 
que posteriormente será llamado esencia y existencia, entre el qué-es de algo y el hecho 
de su ser, así como en la primacía concedida al segundo de estos momentos. Tal primacía 
se corresponde con la de la interpretación aristotélica del ser o presencia como enérgeia, 
noción traducida al latín por la de actualitas y de la cual provendrá el término actualidad. 
Pero lejos de tratarse de una traducción sin resto del significado de la enérgeia, este paso 
del griego al latín impondrá una alteración fundamental y una pérdida no menos relevante. 
El sentido del concepto de enérgeia en Aristóteles debe interpretarse en indisoluble unidad 
con el de aquél al que se contrapone, el concepto de dýnamis, que apunta a cierta ausencia 
o no-ser. Pero presencia y ausencia, ser y no-ser quedan en esta dualidad intrínsecamente 
ligados como índices no de una contradicción lógica, sino, por el contrario, de la tensión 
en que consiste el comparecer de algo como algo: ese aparecer acontece en el tránsito de la 
dýnamis a la enérgeia, tránsito cuya peculiaridad radica en que en él el punto de partida nunca 
queda superado o anulado por el punto de llegada; antes bien, el binomio dýnamis-enérgeia 
pone de manifiesto un tránsito constante en el que la presencia se ve de continuo referida 
a y anclada en la ausencia o no-ser. 
	 Sin embargo, la señalada priorización del ser como enérgeia implicará una prioridad de 
la presencia sobre la ausencia, de lo actual sobre lo potencial, que desembocará en una 
reinterpretación de la dýnamis desde la propia actualidad. La dýnamis pierde su condición 
de ausencia o no-ser irreductible integrante de toda presencia para convertirse en aquello 
que “todavía” no es pero necesariamente será, en potencia indefectiblemente actualizable 
o presentable. La tensión irresoluble entre presencia y ausencia, tensión en virtud de la cual 
las cosas son en general, desaparece a favor de lo puramente presente. De ello dará prueba 
asimismo un profundo cambio lingüístico en lo que a la relación sujeto-objeto concierne 
que simplemente dejaremos mencionado. 
	 Esta liquidación de la comprensión del ser como tránsito hacia lo desoculto desde 
una ocultación que atraviesa esencialmente toda comparecencia se hace patente en 
la transformación de la enérgeia en la actualitas latina, interpretada por Heidegger como 
“realidad efectiva”. Por “realidad efectiva” traducimos el término alemán Wirklichkeit en su 
diferencia con respecto a Realität –ambos quieren decir en el alemán cotidiano “realidad”– 
para destacar tanto su procedencia del verbo wirken, que significaría principalmente surtir 
o tener un efecto, pero también obrar, producir, actuar, como su proximidad al término 
Werk, que quiere decir “obra”. Pues es precisamente ese efectuar o tener un efecto el que 
se plasmará en la determinación del ente como lo “real efectivo” que Heidegger lee en la 
aparición del concepto de actualitas. 
	 Si enérgeia viene de ergon, término traducido habitualmente por “obra”, Heidegger 
sostendrá la inadecuación de identificarlo con la realización de un hacer o con la idea 
de un resultado o logro: ergon sería lo que está expuesto en lo desoculto de su aspecto a 
partir de la poíesis, pero entendiendo por poíesis un producir o traer-ahí-delante que, lejos 



Ontology Studies 8, 2008  204

de limitarse al fabricar artesanal o artístico, también se aplica a la phýsis o emerger desde sí 
precisamente como su sentido más eminente6. En coherencia con ello, la enérgeia alude 
al venir-a-presencia o desocultarse de lo producido en tal acepción. Sólo al tránsito de 
la enérgeia a la actualitas latina subyacerá, en palabras de Heidegger, la conversión del 
ergon “en el opus de un operari, en el factum de un facere, en el actus del agere”7, esto 
es, la asimilación de la actualitas a lo efectuado de un efectuar, al producto de un hacer. 
La determinación del ser como actualitas equivale por tanto a la de realidad efectiva en 
cuanto lo real, lo verdaderamente ente, se piensa ahora como el resultado de un efectuar 
capaz a su vez de provocar ciertos efectos o de ser efectivo. 
	 Esta concepción del ser como actualitas o realidad efectiva es la que, según 
Heidegger, recorre desde sus inicios la historia de la metafísica hasta alcanzar su 
culminación y manifestación última en el dominio actual de la técnica como momento 
de explicitación y despliegue definitivo de su pleno alcance8. Por ello, en la perspectiva 
heideggeriana, la noción de técnica no designa meramente el hito final de un cierto 
trayecto, sino el modo de apertura del ente que habría dominado en todas sus etapas el 
progreso de esa historia pero sólo llega a revelarse como tal en su acabamiento: como 
hemos visto, se trataría de aquel modo del aparecer de las cosas coincidente con el 
proceso de liquidación del ocultamiento que lo hace posible y que se ha mostrado a su 
vez dependiente de su interpretación en términos de un cierto hacer o efectuar.

2.2. La comprensión de lo real como actualidad

La configuración y consolidación de este sentido del ser como plena actualidad solidaria 
de un hacer se producirá a lo largo de un complejo desarrollo del que sólo destacaremos, 
muy brevemente, sus momentos más relevantes. En un principio, el carácter de realidad 
efectiva que por su eficiencia o eficacia se asocia a un hacer causal quedará eminentemente 
encarnado en el ente supremo, ente que en cuanto realización o acto puro desconoce 
el estado de posibilidad y por ello se instituye en causa primera de la totalidad de lo 
ente, concebida como lo efectuado por él. La posterior traslación de lo real efectivo a lo 
efectuable en el ámbito del obrar humano acaecida en la modernidad vendrá ligada a la 
pretensión característica de la ciencia moderna de provocar un desencubrimiento absoluto 
del ente, es decir, un desencubrimiento que logre reducir lo ente a pura actualidad o al 
ámbito de lo potencialmente actualizable. Con la transformación de la verdad en certeza, 

6	  Cfr. Heidegger 1997, p. 15.
7	  Heidegger 2000, p. 337.
8	  En este sentido señala Heidegger: “La determinación del ser como actualitas se extiende, 
por lo tanto, medida en épocas, por todas la historia occidental, desde Roma hasta la modernidad más 
reciente. (...) la determinación esencial del ser como actualitas sustenta de antemano toda historia”. Ibid., 
p. 338. 



Ontology Studies 8, 2008  205

el hombre se convierte en aquel subjectum sobre el cual se fundamenta y asegura la aparición 
de todo ente, transmutado ahora en objeto. La actualitas de ese nuevo sujeto absoluto se 
emplazará en el actus del cogitare, esto es, en un efectuar que se identifica con su representar. 
La realidad efectiva se caracterizará entonces por su representatividad, de manera que la 
esfera de lo real quedará circunscrita al ámbito de la representación humana, a lo que es 
producto de un representar que de antemano impone y se asegura lo que en él se presenta 
como objeto. El surgimiento de la ciencia físico-matemática constituirá el camino para esa 
aseguración, en función de la cual todo aquello que se resista al cálculo y a la certeza que 
le es inherente, todo aquello que no sea susceptible de esa presentación asegurada será 
relegado a la condición de no existente o mero residuo irrelevante9. 
	 Sin embargo, la exigencia de desencubrimiento absoluto del ente sólo se verá 
plenamente satisfecha allí donde el ente es producido como tal, esto es, donde se ve 
de antemano configurado y realizado como desoculto. Una vez devenido producto 
del hacer y planificar humano, desaparece toda dimensión del ente que escape a la 
posibilidad de una exhibición exhaustiva ante la escrutadora mirada humana. Heidegger 
encontrará en la voluntad de poder nietzscheana la máxima expresión filosófica de 
este último momento de la metafísica correspondiente a la apertura técnica del mundo. 
Pues esa voluntad será interpretada como un efectuar impositivo en conformidad con 
un representar que en última instancia no es más que un representar de sí mismo, un 
efectuar incondicionado que sólo aspira a asegurar su propia continuidad y dominio por 
medio del cálculo y la organización absoluta. En tanto modo fundamental de aparición 
de esa voluntad, redefinida por Heidegger como voluntad de voluntad o voluntad que 
sólo se quiere a sí misma, la técnica implicará una última transformación por la que lo 
anteriormente concebido como objeto deviene mera existencia (Bestand) disponible 
para el efectuar humano. En esta situación de absoluta disponibilidad, el ente se ha vuelto 
accesible y dominable en todas sus facetas. Y ello porque lo producido técnicamente 
no es tanto tal o cual artefacto como “la posibilidad incondicionada de producirlo 
todo”10, la posibilidad de producir las condiciones para un dominio incondicionado de 
la razón calculadora sobre todo lo que hay. No obstante, sólo en apariencia el hombre 
seguirá siendo la figura que detenta ese dominio: con la consumación de la metafísica 
el ser humano ha pasado a ser una existencia más, un objeto manipulable y controlable 
cuyo único privilegio reside en llevar a término esa exigencia de presentación absoluta 
definitoria de la técnica sin poder disponer de ella.    
	 Clarificar con cierta precisión la concepción heideggeriana de la técnica requeriría 
un análisis en profundidad que no podemos efectuar aquí. Sin embargo, creemos 
que a partir de esta somera exposición puede ya perfilarse la hipótesis hermenéutica 

9	  Véase en relación a ello la conferencia “Wissenchaft und Besinnung”, en Heidegger 1997, pp. 
41-66.
10	  Heidegger 1997, p. 91.



Ontology Studies 8, 2008  206

que, siquiera como pregunta abierta, desearíamos plantear en relación a la llamada 
realidad virtual: en aquellos fenómenos que comúnmente se tienen por virtuales desde 
la aparición de esta expresión, ¿no cabría reconocer no sólo aquella comprensión de 
lo real que anida en lo que Heidegger designa la apertura técnica del mundo, sino 
incluso una forma todavía más perfecta de esa misma apertura que hace visible con 
mayor nitidez los rasgos que la caracterizan?; ¿no representaría la realidad virtual la 
manifestación más extrema de esa voluntad de actualización y dominio del ente propia 
de la técnica defendida por Heidegger?

3. Realidad virtual: ¿culminación de la apertura técnica del mundo?

Por una parte, parece que es ciertamente esa comprensión de lo real como realidad efectiva 
y en cuanto por efectivo se entiende aquello que, siendo efectuado, puede a su vez originar o 
surtir efectos, la que permite que lo virtual pueda ser paradójicamente calificado de real. Ya 
señalamos al comienzo de este trabajo la general asunción de que los fenómenos ligados a la 
cuestión de la realidad virtual son creaciones tecnológicas, productos del hacer y manipular 
humano. Pero, además, a la hora de hacer valer el carácter no imaginario o real de tales 
fenómenos, muchos autores han coincidido en afirmar que “lo virtual produce efectos”11, 
que “las tecnologías virtuales tienen consecuencias perfectamente actualizadas”12, o que 
“lo virtual es muy real, puesto que permite actuar sobre la realidad”13. Por consiguiente 
y en consonancia con el análisis heideggeriano, cabría decir que lo virtual deviene real 
allí donde se habla de imágenes, sonidos o sensaciones producidas por medio de algún 
artefacto técnico y que generan una cierta efectividad, que pueden actuar o provocar 
ciertos efectos. 
	 Es por ello por lo que algunos autores han incluido los modernos medios de 
comunicación y, principalmente la radio y la televisión, dentro del terreno de la realidad 
virtual. Nadie duda hoy día de las enormes repercusiones que la introducción de ambos 
medios ha tenido en la sociedad actual, hasta el punto de que hay quien ha llegado a afirmar 
que en esta sociedad sólo es legítimamente real lo que aparece en la pequeña pantalla. 
Ahora bien, la influencia de ambos medios, y especialmente en el caso de la televisión, ¿no 
radica fundamentalmente en su potencial para producir actualidad, es decir, para ampliar el 
ámbito de lo presentable más allá de toda frontera geográfica e incluso temporal? Gracias a 
su capacidad para transmitir en tiempo real o reproducir y difundir masivamente cualquier 
acontecimiento, la pequeña pantalla se ha revelado desde hace tiempo como uno de los 
medios más potentes de construcción de la realidad, realidad cuya condición de tal parece 
haber devenido inseparable de la posibilidad de ser sometida a presentación.

11	  Lévy 1998, p. 22.
12	  Echeverría 2000, p. 131.
13	  Quéau 1995, p. 69.



Ontology Studies 8, 2008  207

	 Esta capacidad de actualización se intensifica en los productos tecnológicos más 
estrictamente vinculados a lo que hoy se entiende por realidad virtual, a saber, aquellos 
que exigen la intervención o interacción por parte del usuario y consienten por ello cierto 
grado de manipulación. Los juegos de ordenador, internet, o los más sofisticados sistemas 
de simulación inmersivos permiten llevar a la práctica y hacer reales posibilidades de 
comunicación, actuación o información que, sin las tecnologías que los sustentan, resultarían 
tremendamente improbables o absolutamente irrealizables, cuando no impensables. De 
tales medios destaca el que los mecanismos de actualización se encuentren inmediatamente 
disponibles para el usuario, también llamado operador, así como la ampliación de su margen 
de control y manipulación sobre los mismos hasta un punto que desborda en gran medida 
el que se posee sobre el mundo físico: de su decisión depende si enciende o apaga el 
ordenador, la elección de uno u otro espacio social de interacción e incluso la creación de 
una identidad ajustada a sus deseos o de varias identidades que operen simultáneamente. 
No es de extrañar que ya se encuentren páginas web que ofrezcan la posibilidad de vivir 
una segunda vida –“second life” es precisamente el rótulo publicitario de una de estas 
páginas– que pretendería superar las limitaciones de la existencia física: escogiendo 
libremente su aspecto físico e inventando su propia biografía, cada usuario puede forjarse 
una vida paralela en la red junto a otros usuarios que emprende, configura, retoma o 
termina a voluntad. Pero si en estos casos aún parece imponerse cierta distinción entre lo 
real y lo ficticio, ésta tiende a desdibujarse allí donde determinados software habilitan una 
superposición de percepciones generadas técnicamente y percepciones naturales, dando 
lugar a la llamada “realidad aumentada”. Los dispositivos tecnológicos se muestran aquí 
como una suerte de prótesis que no sólo posibilitan una visión más verdadera de lo real, 
sino que modifican la valoración de lo que pueda ser o no contemplado como tal. Por 
otra parte, la primacía de la razón calculadora afirmada por Heidegger, en función de 
la cual lo real se reduciría a lo susceptible de cálculo, se detecta en el hecho mismo de la 
digitalización inherente a tales dispositivos de realidad virtual, fundada en la posibilidad de 
traducción analítica de toda percepción sensorial a combinaciones de ceros y unos. 
	 En relación con ello no puede olvidarse el origen militar de la realidad virtual en este 
sentido más restringido del término, así como sus numerosas aplicaciones científicas o su 
constante utilización al servicio del avance tecnológico. Es un hecho que sin las simulaciones 
virtuales de los movimientos de los planetas o los entrenamientos de los astronautas en 
entornos de simulación virtual el hombre nunca hubiera llegado a la luna, y aún está 
por ver qué nuevos progresos tecnológicos deparará el incesante perfeccionamiento de 
los artefactos de realidad virtual. Pero aunque este terreno sea probablemente el menos 
llamativo de los fenómenos asociados a la realidad virtual, es quizás en él donde su posible 
interpretación desde la comprensión heideggeriana de la técnica se hace más evidente. 
Pues además de contribuir a consolidar y ampliar la capacidad de dominio del hombre 
sobre la naturaleza, tales aplicaciones de la realidad virtual revelan cómo ese dominio se 



Ontology Studies 8, 2008  208

funda en el carácter representativo de lo real, es decir, en la restricción de la presencia de lo 
presente a la proyección y construcción de representaciones de innegable y en ocasiones 
inconmensurable efectividad. En la realidad virtual cabría vislumbrar, en definitiva, un 
último baluarte de aquello que Heidegger, ya a finales de los años treinta, designara “la 
conquista del mundo como imagen”14.  

Referencias

Echeverría, J. (2000). Un mundo virtual. Barcelona: Plaza & Janés.

Flessner, B. (ed.) (1997). Die Welt im Bild. Wirklichkeit im Zeitalter der Virtualität. Freiburg: 
Rombach.

Heidegger, M (1984). “Die Zeit des Weltbildes”, en Holzwege. Frankfurt: Klostermann.

Heidegger, M. (1997). Vorträge und Aufsätze. Stuttgart: Neske.

Heidegger, M. (2000). Nietzsche II. Barcelona: Destino.

Krüger, O (2004). Virtualität und Unsterblichkeit. Die Visionen des Posthumanismus. Freiburg: 
Rombach.

Leyte, A. (2005). Heidegger. Madrid: Alianza.

Lévy, P. (1998). ¿Qué es lo virtual? Barcelona: Paidós.

McLuhan, M. (1996). Comprender los medios de comunicación. Barcelona: Paidós.
Pearson, K.A. (2002). Philosophy and the adventure of  the virtual. London and
 N.Y.: Routledge.

Quéau, P. (1995). “Le virtuel: un état du réel”, en Virtualité et realité dans les sciencies. Gif  sur 
Ivette: Frontières.

14	  Heidegger 1984, p. 87. 


	De l’Être Au Devenir
	Ilya Prigogine

	Des Jumeaux Inseparables -Dialogue avec Alain Aspect-
	Víctor Gómez Pin

	Decoherence And Ontology
	Roland Omnès

	Corps intermediaires. Vers une ontologie du virtuel
	Philippe Quéau

	Cavernas virtuales y cavernas reales
	Javier Echeverría

	Possibility, actuality, and the growth of imagination: The many-worlds approach to quantum physics
	Alberto Cordero

	Norbert Wiener’s vision of the “information society”
	Teresa Numerico
	Roberto Cordeschi

	Is really David Lewis a realist?
	Sorin Costreie

	Del Big Bang al Chanel nº5	
	Josep de Haro Licer

	Sé que P, pero no estoy seguro *
	Tobies Grimaltos

	Can we speak of virtual natural kinds?
	Laurentiu Staicu

	Técnica y realidad: hacia una comprensión de lo virtual
	Paloma Martínez Matías

	El sentido de la caverna. Lo virtual como un ámbito finito de sentido.
	Francesc Núñez Mosteo

	Signo y representación: cuando lo virtual es real
	Mª Uxía Rivas Monroy

	How Information Technology is Changing Our Ontology
	Luciano Floridi

	A Chinese Mathematician in Plato’s Cave. Virtual/Real Dimensions of Internet Epistemology
	Joseph W. Dauben

	La(s) identidad(es) en el ciberespacio. Una reflexión sobre la construcción de las identidades en la red (“online Identity”)
	Nicanor Ursua 

	Filosofía y escritura electrónica: los riesgos de la “nueva oralidad”
	José Ignacio Galparsoro*

	Leyendo lo virtual. Anotaciones en torno a la virtualidad de la escritura
	Iñigo Galzacorta Muñoz

	Ética en el ciberespacio
	Fernando Miguel Pérez Herranz

	Técnica y crisis de los deseos: una breve aproximación al éticamente deficitario mundo occidental
	Alejandro de Haro Honrubia

	El lenguaje político en la era virtual
	Esteban Antxustegi Igartua

	Tecnología digital y unidimensionalidad
	Antonio Fernández Vicente

	Complejidad y arquitectura de redes sostenibles entre la biosfera y la tecnoosfera: de internet a gaia
	Ignacio Ayestarán
	Realidades popperianas y mecanismos leibnizianos en internet
	Karim Gherab Martín

	La informatización de la especie: un problema filosófico. ¿Es posible completar la revolución?
	Ferran Adell


