
Llibres i música en temps de desassossec 

 

 

Brigitte Szenczi, “Hombre” (2011). Drets reservats. Cessió de l’artista 

 

De Maistre i Huysmans. El viatge al voltant del confinament 

Som, probablement, la primera societat que ha experimentat una visió global del 

planeta en forma de pandèmia. Mai, ni al llarg dels dos conflictes mundials –a causa 

del tipus de tecnologies de la informació que hi havia a l’abast– el món s’ha pogut 

‘veure a si mateix’, com un ens unitari. Mai l'espècie ha experimentat la síndrome ‘del 

vaixell a la deriva’ com en aquests darrers mesos o setmanes; tots viatgem en un 

Titànic, ja sigui en llitera de tercera o cabina de luxe, a través de l'oceà de l'estat 

d'alarma, sacsejats pels pics de serra, a babord i estribord, de l'índex de reproducció 

(Rt). La por ens ha portat a fer el viatge confinats; no a viatjar sinó a què el virus ens 

viatgi. Si aquest viatge seria fàcilment definible com el desplaçament del punt A fins al 

punt B, l'antiga normalitat obliga a cercar noves unitats de mesura: nombre de morts 

diaris, d'ingressats, de positius en PCR, d’asimptomàtics, de milions d'euros perduts 

per la metàstasi econòmica i... ‘temps’, temps per arribar a la nova normalitat o temps 

des del primer positiu –ambdues dades rellevants per sobreviure com a col·lectiu, però 

no només. I és aquí on volem anar. 

El temps ha esdevingut l'autèntica mesura de totes les coses, tant de les que són com 

de les que no són. D'aquí que, patint-lo, s'escoli sovint entre els passadissos que, a un 

destí desconegut, ens acosten: «(...) mesuro el temps, ho sé; però ni mesuro el futur, 

que encara no és; ni mesuro el present que no s'estén per cap espai, ni mesuro el 

preterit que ja no existeix. ¿que és, doncs, el que mesuro?» (Agustí, Confessions XI, 

XXVI,33). 

En la travessia del confinament, el temps està edificant una pàl·lida geografia de sentit 

en les mateixes cabines on el preferiríem obviar; temps que avui, socialment, només és 

abastable des d'un algoritme prospectiu d'expectatives. ¿Però podria ser el 

confinament un temps, no per al desassossec, la incertesa o l'aturada òntica sinó per a 



la invitació a un altre tipus de viatge? ¿Per què no hauria de ser el confinament un acte 

volgut, meditat i, en el cas de no donar-se les dues primeres raons, acaronat per la 

imaginació de qui se sap depositari de l'immens regal que ens ha fet a tots aquells que 

han vençut el pànic a sentir-lo com un pes damunt les seves espatlles? Com avisa 

Pascal –trending tòpic els darrers mesos, de citació descontextualitzada a la premsa– el 

temps de confinament no és temps de condemna o penitència, pel mälström en què 

ha esdevingut la vida moderna, sinó un temps d'oportunitat. Oportunitat per gaudir en 

la cura de si mateix; per apoderar-nos, en l'escriptura, de la sintaxi del món; de fer, en 

definitiva, el viatge cap a l'interior: (...) j’ai dit souvent que tout le malheur des homes 

vient d’une seule chose, qui est de ne savoir pas demeurer en repos dans une chambre 

(Pascal, Blaise, Pensées, VIII, 136-139) 

Periples de descobriment en què altres ens han precedit i que, ara, voldríem convidar a 

llegir. Voyage autour de ma chambre (1794) del comte Xavier du Maistre (1763-1852) i 

Au rebours (1884) de Joris-Karl Huysmans (1848-1907) proposen l’exaltació literària del 

més joiós dels confinaments. En el cas de Maistre, la seva habitació a Torí esdevé 

l'alternativa, com a nou continent, al Grand Tour que des de feia gairebé un segle era 

el viatge de moda entre les elits europees, alhora que un recorregut residencial pel 

laberint de la pròpia sensibilitat afectiva, a la manera de Sterne: «(...) miles de 

personas que no habían osado antes de mí, otras que no habían podido, y finalmente 

otras que no habían soñado viajar, van a animarse a seguir mi ejemplo (...) Valor, pues; 

partamos» (Maistre, 13). 

La mobilitat del disseny geomètric de l’espai es correspon a la del sentiment d’aturada 

subjectiva en les parades en què el jo es reconeix com agent creador de natura 

contemplada. Som al bell mig de la introspecció romàntica. 

Huysmans proposa una alternativa personal i única al comtemptus mundi que li 

provoca la incipient massificació industrialitzada del món que ha de viure: fer fugir el 

seu alter ego, Jean de Floressas Des Esseintes, als afores de París (Fontenay) –fet que 

permet a Cabrera Infante afirmar que Des Esseintes és el banlieusard més 

extraordinari de la literatura francesa– a la recerca, en eremítica solitud, de la més 

contranatural (au rebours) de les vides, fonamentada només en el plaer de 

l’enumeració, l’excitació extrema dels sentits i el gaudi de les disbauxes de l’ennui més 

elaborat («res avorreix tant com la diversió»), rodejat d’artefactes, mobles i artifici, de 

plantes artesanals, vins impossibles o d’una biblioteca de clàssics de l’antiguitat 

tardana que, en el capítol tercer, a més d’un universitari verge, ens va introduir en la 

teologia del pecat capital: (...) de Mario Víctor, autor de un sombrío tratado, iluminado 

esporádicamente por versos que brillan como el fósforo; de Paulino de Pela, 

responsable de un helado poema, el Eucharisticon; de Oriencio, obispo de Auch, quien, 

en los dísticos de su Monitoria, prorrumpe en invectivas contra el libertinaje de las 

mujeres, cuyos encantos, según declara, acarrean desastres sin cuento a los pueblos 

del mundo (Huysmans,74). 



Les extravagàncies de Des Esseintes no són res més que la negació conscient del temps 

social, de la quotidianitat reglada per la vida dels altres, de l’essència del rusc amb què 

la fi de segle ja estava amenaçant. 

Dos llibres, dos estils, dos moments de la història però una sola necessitat: viatjar 

sense pressa al voltant del jo, que sempre és a la penombra, desdibuixat o simplement 

esborrat pel tràfec del carrer, la feina, el futur o la hipoteca. 

     Joan Carles Cirera Izquierdo (Departament de Filosofia) 

Bellaterra, a 3 de juny de 2020 

 

 


