Llibres i musica en temps de desassossec

m'.nmd'-rl 'l" mﬂ] ”‘1 :

© Montserrat Ventura

Mals fisics, mals socials, transformacions

Aquests dies d’incertesa sanitaria i social hem descobert com les poblacions indigenes
formen part de les més vulnerables davant la pandémia provocada per la Covid-19. Si
bé algunes se n’han aconseguit aillar, tancant literalment els seus territoris a tota
penetracid, d’altres han vist com augmentava el ritme de les seves infeccions, sense
cap recurs per a sortir-se’n.’

Pero les grans epidéemies no sén malauradament una novetat per als pobles indigenes,
qgue les han patit sempre i des del primer contacte colonial amb gran forca
devastadora.” Encara actualment una simple grip pot causar estralls a pobles sencers
gue no n’han adquirit la immunitat, com els anomenats pobles aillats o en aillament
voluntari.?

Entre les narracions del passat i el corpus mitologic de les societats indigenes
d’America del Sud hi trobem epidemies assoladores: malalties inexplicables, mai vistes,
gue maten molta gent; els especialistes en tractar-les, els xamans, s’aboquen a cercar-
hi remei, en despleguen tots els coneixements i recursos. De vegades la solucid passa
per un gran canvi en la societat, com una migracio del grup.

! https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-

indigenas-ante-el-covid-19; Vegeu també: http://mediosindigenas.ub.edu/category/pandemia/;
https://dasconfinats.wordpress.com/2020/04/17/vivint-en-un-espai-redimensionat/

% Vegeu, entre molts d’altres, Denevan, William M. (1992), The Native population of the Americas in
1492, Madison: University of Wisconsin Press.

3 https://www.survival.es/articulos/3116-indigenas-aislados-los-riesgos; per a més informacio, vegeu
AADD 2012 Pueblos indigenas aislados y en aislamiento voluntario, Copenhagen: IWGIA/IPES.



https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-indigenas-ante-el-covid-19
https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-indigenas-ante-el-covid-19
http://mediosindigenas.ub.edu/category/pandemia/
https://dasconfinats.wordpress.com/2020/04/17/vivint-en-un-espai-redimensionat/
https://www.survival.es/articulos/3116-indigenas-aislados-los-riesgos

El poble indigena tsachila, que viu a I'occident de I'Equador, explica com van arribar a
I'actual territori: «En els temps antics» (aixd és qualsevol temps abans d’ara, pero
probablement ens referim a finals del segle XIX), «asan pe (lit: sang excrement), una
malaltia que es manifestava amb sang als excrements (probablement disenteria), va
devastar la regié. Un dels caps (miya) més rellevants del grup que habitava la regié de
Cocaniguas, Joaquin Zaracay, va liderar una migracié col-lectiva fins als marges del riu
Bua, on s’assenta actualment la comunitat amb el mateix nom».* Entre d’altres
mesures profilactiques que es proposaren hi ha la pintura corporal amb bixa, habitual
en altres contextos rituals, que els ofereix el color vermell que origina el seu nom
colonial de colorados.

Algunes narracions mitiques d’aquell esdeveniment personifiguen asan pe sota
I"aparenga d’un ‘home ric’, que venia de lluny, matava tothom sense miraments i els
devorava. Sort de la dona xaman:

«Asan pe era una persona que perseguia els tsachila fins les seves cases.
Tothom es moria. En sentir-lo venir, les families de tot arreu fugien cap a la
selva. Encenien el foc just per cuinar perque no els detectés per I'olor. En
retornar a una de les cases que havien abandonat, se’l trobaren espiant; entra
amb posat i aparenca d’home ric, amb les mans al darrere. Colpeja un gos que
I’havia seguit amb un pal, que mori defecant sang, i el devora tot seguit, com
feia amb tothom. Aixi endrapa tots els membres d’una familia i en acabar jagué
en una hamaca dins de la casa buida. Els xamans decidiren posar fi a la
malauranca amb el ritual mu kika. Calia fer-lo fora de la casa i enviar-lo a la seva
terra llunyana. Pero els homes xamans no ho aconseguiren. Hi havia una dona
Xaman —els seus pares no havien tingut cap fill i feren aprendre I’ofici a la noia-,
gue era la millor, i digué: ‘els homes no ho han aconseguit; jo lluitaré a la meva
manera de dona’. Aixi, tot cantant els mots rituals, puja al capdamunt de la casa
i orina per un forat de la teulada. Asan pe caigué de ’hamaca tot cridant: ‘plou,
ploul’. Aleshores tots els xamans homes s’uniren a l'esfor¢ de la dona i
pogueren fer-lo sortir. Cantant les paraules del ritual i tocant el banbutu [mena
de tambor], el conduiren lluny de la casa [...] En aquell temps, quan asan pe
vivia, molta gent es moria aixi. Ara aquell asan pe ha estat llencat al mar. Per
aixo la gent ja no es mor d’asan pe. Aixi s’acaba aquesta historia».’

Perd també aqui era important el distanciament fisic, i incomplir-ho, i més infringint les
normes socials més basiques, conduia a un contagi segur, amb el seu castig:

«L’home que es cobri amb fulles de kama tenia una altra dona. Eren els temps
d’asan pe. La malaltia tenia forma de persona, cos de persona. També hi havia
xamans. Els xamans decidiren enviar |'esperit d’asan pe a Panpa [el nom
autocton del poble de San Miguel de los Colorados]. | van sentir que a Panpa hi
havia asan pe i que calia no anar-hi, perque hi havia I'esperit d’asan pe.

* Conversa amb M. Zaracay, 3 de maig de 1993, a Ventura i Oller, Montserrat, 2012 (2009), En el cruce
de caminos. Identidad, cosmologia y chamanismo tsachila, Quito: FLACSO / Abya-Yala / IFEA, p. 72.

> Extret d’Asan pe tsachi, (El tsachi asan pe) en Calazacon et al. (1985: 54-61). Vegeu també Ventura
2012 [2009], p. 230.



Aleshores una dona digué al seu espos que el blat de moro i el pitsa [inga,
beina de fruita dolca] ja estaven madurs, a punt per a la collita. De cami, decidi
anar a veure la seva altra dona. Per poder passar prop de Panpa, es cobri amb
fulles de kama [que té les fulles molt grans] i ana a veure I'altra dona. No ana a
collir el blat de moro perque era massa tard, i menti la seva esposa dient que
encara no era prou madur. A la casa hi havia tres dones [s’entén, I'esposa i filles
o germanes]. Rabioses, anaren a veure el blat de moro i el pitsa, el colliren i
tornaren tot seguit. Entretant, els homes de la casa en entrar sentiren el soroll
del tsachi que es rebolcava per terra, en un bassal de sang. La dona llenga el
blat de moro i entra plorant. A la casa hi havia I'esp0s, que novament menti a la
dona explicant que havia agafat una altra malaltia i per mostrar-li-ho, li ensenya
una natja. Aleshores la dona li posa una mica de pebrot vermell picant a I'anus,
que ja era bastant gros, i se n’ana. Aixi és la historia, s’ha acabat».®

He posat aquests exemples d’una societat que conec de prop, pero podriem recdrrer
tota la mitologia amerindia per descobrir com n’ha estat de dura la relacié entre
aquests pobles i les malalties procedents de I'exterior, contra les quals no tenien cures
locals. | també per constatar que s’han hagut de defensar de molts altres mals que
Occident els ha portat, afegits als mals que tota societat viu peridodicament: mals
socials, malestars culturals. Us recomano per exemple els estudis entorn a “la terra
sense mal” dels grups tupi-guarani dispersos per tota America del Sud’; si fem aquest
viatge, gaudirem en constatar que malaltia i mort poden sembrar grans tristors i
desesperances, perd també renovacions socials, transformacions radicals, o segons
origens.

Montserrat Ventura i Oller (Departament d’Antropologia Social i Cultural)
Bellaterra, a 14 de maig de 2020

% Extret de Cama Putsaimin Tsachi (El tsachi que s’embolica amb fulles de kama) en Calazacon y
Oranzona (1982, pp. 84-91). Vegeu també Ventura 2012 [2009], p.231.

7 Estudiats com a profetismes per autors classics com Alfred Métraux 1967 [1931] “Messies indiens”, en
Religions et magies indiennes d’Amérique du Sud, Paris: Gallimard, pp.11-41; han tingut també altres
interpretacions, com analitzen Diego Villar i Isabelle Combés a “La Tierra Sin Mal. Leyenda de la
creacion y destruccion de un mito”, Tellus, 24,2013, pp. 201-225.



