
Llibres i música en temps de desassossec 

 

© Montserrat Ventura 

 

Mals físics, mals socials, transformacions 

Aquests dies d’incertesa sanitària i social hem descobert com les poblacions indígenes 

formen part de les més vulnerables davant la pandèmia provocada per la Covid-19. Si 

bé algunes se n’han aconseguit aïllar, tancant literalment els seus territoris a tota 

penetració, d’altres han vist com augmentava el ritme de les seves infeccions, sense 

cap recurs per a sortir-se’n.1 

Però les grans epidèmies no són malauradament una novetat per als pobles indígenes, 

que les han patit sempre i des del primer contacte colonial amb gran força 

devastadora.2 Encara actualment una simple grip pot causar estralls a pobles sencers 

que no n’han adquirit la immunitat, com els anomenats pobles aïllats o en aïllament 

voluntari.3  

Entre les narracions del passat i el corpus mitològic de les societats indígenes 

d’Amèrica del Sud hi trobem epidèmies assoladores: malalties inexplicables, mai vistes, 

que maten molta gent; els especialistes en tractar-les, els xamans, s’aboquen a cercar-

hi remei, en despleguen tots els coneixements i recursos. De vegades la solució passa 

per un gran canvi en la societat, com una migració del grup. 

                                                           
1
 https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-

indigenas-ante-el-covid-19; Vegeu també: http://mediosindigenas.ub.edu/category/pandemia/; 

https://dasconfinats.wordpress.com/2020/04/17/vivint-en-un-espai-redimensionat/ 
2
 Vegeu, entre molts d’altres, Denevan, William M. (1992), The Native population of the Americas in 

1492, Madison: University of Wisconsin Press. 
3
 https://www.survival.es/articulos/3116-indigenas-aislados-los-riesgos; per a més informació, vegeu 

AADD 2012 Pueblos indígenas aislados y en aislamiento voluntario, Copenhagen: IWGIA/IPES. 

https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-indigenas-ante-el-covid-19
https://www.servindi.org/actualidad-noticias/06/05/2020/primer-informe-regional-de-los-pueblos-indigenas-ante-el-covid-19
http://mediosindigenas.ub.edu/category/pandemia/
https://dasconfinats.wordpress.com/2020/04/17/vivint-en-un-espai-redimensionat/
https://www.survival.es/articulos/3116-indigenas-aislados-los-riesgos


El poble indígena tsachila, que viu a l’occident de l’Equador, explica com van arribar a 
l’actual territori: «En els temps antics» (això és qualsevol temps abans d’ara, però 
probablement ens referim a finals del segle XIX), «asan pe (lit: sang excrement), una 
malaltia que es manifestava amb sang als excrements (probablement disenteria), va 
devastar la regió. Un dels caps (miya) més rellevants del grup que habitava la regió de 
Cocaniguas, Joaquín Zaracay, va liderar una migració col·lectiva fins als marges del riu 
Bua, on s’assenta actualment la comunitat amb el mateix nom».4 Entre d’altres 
mesures profilàctiques que es proposaren hi ha la pintura corporal amb bixa, habitual 
en altres contextos rituals, que els ofereix el color vermell que originà el seu nom 
colonial de colorados. 
 
Algunes narracions mítiques d’aquell esdeveniment personifiquen asan pe sota 
l’aparença d’un ‘home ric’, que venia de lluny, matava tothom sense miraments i els 
devorava. Sort de la dona xaman: 
 

«Asan pe era una persona que perseguia els tsachila fins les seves cases. 
Tothom es moria. En sentir-lo venir, les famílies de tot arreu fugien cap a la 
selva. Encenien el foc just per cuinar perquè no els detectés per l’olor. En 
retornar a una de les cases que havien abandonat, se’l trobaren espiant; entrà 
amb posat i aparença d’home ric, amb les mans al darrere. Colpejà un gos que 
l’havia seguit amb un pal, que morí defecant sang, i el devorà tot seguit, com 
feia amb tothom. Així endrapà tots els membres d’una família i en acabar jagué 
en una hamaca dins de la casa buida. Els xamans decidiren posar fi a la 
malaurança amb el ritual mu kika. Calia fer-lo fora de la casa i enviar-lo a la seva 
terra llunyana. Però els homes xamans no ho aconseguiren. Hi havia una dona 
xaman –els seus pares no havien tingut cap fill i feren aprendre l’ofici a la noia-, 
que era la millor, i digué: ‘els homes no ho han aconseguit; jo lluitaré a la meva 
manera de dona’. Així, tot cantant els mots rituals, pujà al capdamunt de la casa 
i orinà per un forat de la teulada. Asan pe caigué de l’hamaca tot cridant: ‘plou, 
plou!’. Aleshores tots els xamans homes s’uniren a l’esforç de la dona i 
pogueren fer-lo sortir. Cantant les paraules del ritual i tocant el banbutu [mena 
de tambor], el conduïren lluny de la casa [...] En aquell temps, quan asan pe 
vivia, molta gent es moria així. Ara aquell asan pe ha estat llençat al mar. Per 
això la gent ja no es mor d’asan pe. Així s’acaba aquesta història».5 

 
Però també aquí era important el distanciament físic, i incomplir-ho, i més infringint les 

normes socials més bàsiques, conduïa a un contagi segur, amb el seu càstig: 

«L’home que es cobrí amb fulles de kama tenia una altra dona. Eren els temps 

d’asan pe. La malaltia tenia forma de persona, cos de persona. També hi havia 

xamans. Els xamans decidiren enviar l’esperit d’asan pe a Panpa [el nom 

autòcton del poble de San Miguel de los Colorados]. I van sentir que a Panpa hi 

havia asan pe i que calia no anar-hi, perquè hi havia l’esperit d’asan pe. 

                                                           
4
 Conversa amb M. Zaracay, 3 de maig de 1993, a Ventura i Oller, Montserrat, 2012 (2009), En el cruce 

de caminos. Identidad, cosmologia y chamanismo tsachila, Quito: FLACSO / Abya-Yala / IFEA, p. 72. 
5
 Extret d’Asan pe tsachi, (El tsachi asan pe) en Calazacón et al. (1985: 54-61). Vegeu també Ventura 

2012 [2009], p. 230. 



Aleshores una dona digué al seu espòs que el blat de moro i el pitsa [inga, 

beina de fruita dolça] ja estaven madurs, a punt per a la collita. De camí, decidí 

anar a veure la seva altra dona. Per poder passar prop de Panpa, es cobrí amb 

fulles de kama [que té les fulles molt grans] i anà a veure l’altra dona. No anà a 

collir el blat de moro perquè era massa tard, i mentí la seva esposa dient que 

encara no era prou madur. A la casa hi havia tres dones [s’entén, l’esposa i filles 

o germanes]. Rabioses, anaren a veure el blat de moro i el pitsa, el colliren i 

tornaren tot seguit. Entretant, els homes de la casa en entrar sentiren el soroll 

del tsachi que es rebolcava per terra, en un bassal de sang. La dona llençà el 

blat de moro i entrà plorant. A la casa hi havia l’espòs, que novament mentí a la 

dona explicant que havia agafat una altra malaltia i per mostrar-li-ho, li ensenyà 

una natja. Aleshores la dona li posà una mica de pebrot vermell picant a l’anus, 

que ja era bastant gros, i se n’anà. Així és la història, s’ha acabat».6 

He posat aquests exemples d’una societat que conec de prop, però podríem recórrer 

tota la mitologia ameríndia per descobrir com n’ha estat de dura la relació entre 

aquests pobles i les malalties procedents de l’exterior, contra les quals no tenien cures 

locals. I també per constatar que s’han hagut de defensar de molts altres mals que 

Occident els ha portat, afegits als mals que tota societat viu periòdicament: mals 

socials, malestars culturals. Us recomano per exemple els estudis entorn a ”la terra 

sense mal” dels grups tupi-guaraní dispersos per tota Amèrica del Sud7; si fem aquest 

viatge, gaudirem en constatar que malaltia i mort poden sembrar grans tristors i 

desesperances, però també renovacions socials, transformacions radicals, o segons 

orígens.  

 

Montserrat Ventura i Oller (Departament d’Antropologia Social i Cultural) 
Bellaterra, a 14 de maig de 2020 

 

                                                           
6
 Extret de Cama Putsaimin Tsachi (El tsachi que s’embolicà amb fulles de kama) en Calazacón y 

Oranzona (1982, pp. 84-91). Vegeu també Ventura 2012 [2009], p.231. 
7
 Estudiats com a profetismes per autors clàssics com Alfred Métraux 1967 [1931] “Messies indiens”, en 

Religions et magies indiennes d’Amérique du Sud, Paris: Gallimard, pp.11-41; han tingut també altres 

interpretacions, com analitzen Diego Villar i Isabelle Combès a “La Tierra Sin Mal. Leyenda de la 

creación y destrucción de un mito”, Tellus, 24, 2013, pp. 201-225. 


