
Llibres i música en temps de desassossec  

 

Vigilar i castigar: pensar l’experiència de confinament 

La situació de confinament generalitzada ens ha dut a desempolsar aquella carpeta amb 
apunts i notes de lectura de Foucault, que mai havíem acabat d’amagar gaire. Són de sobres 
conegudes les reflexions sobre el poder del filòsof francès. En aquest sentit, i sense ànim de 
reproduir-les de manera fidedigna, voldríem emprar algunes de les eines que proposa per 
disseccionar l’experiència d’aquestes últimes setmanes. 

D’entrada, Foucault ens convida a deixar de veure el poder com una capacitat que s’exerceix 
verticalment (del monarca als súbdits, dels partits polítics als ciutadans, dels sindicats als 
seus afiliats). La nostra existència està permanentment entreteixida per múltiples ‘relacions 
de poder’, una relació que es dona en cada ocasió en què ‘es fa fer’. També resulten 
remarcables les investigacions realitzades per Foucault al voltant de les transformacions 
històriques de la naturalesa del poder. D’una societat disciplinària, basada en un 
ensinistrament dels cossos pel que aquests esdevenen ‘normals’ (per mitjà de la seva 
reclusió a l’hospital, la fàbrica, la presó, la caserna militar i l’escola, totes elles institucions 
creades entorn al segle XVIII) passem a una societat de control. El poder deixa de 
manifestar-se negativament, limitant, coartant, per passar a exercir-se de manera subtil, 
suggerint, seduint, conformant la subjectivitat. Es tracta d’un tipus de poder, aquell propi de 
les nostres societats, que s’aplica sobre la vida de l’individu, delimitant el camp de la seva 
experiència possible (sota la forma, per exemple, d’una política dels desitjos en el camp de la 
sexualitat). Des d’aquesta perspectiva, sembla que no hi hagi defora possible.   

Dit això, què és el que posa de manifest l’actual limitació de la nostra llibertat de moviment? 
Què és el que ens resulta tan incòmode? Al nostre parer, en les mesures adoptades pel 
govern percebem un retrocés en la fesomia del poder. Acostumats a pensar que som 
responsables de les nostres accions i decisions, que allò que desitgem és nostre, constituïts 
per un poder que ens sedueix subreptíciament, se’ns obliga de sobte a romandre clausurats: 
ja no hi ha la república independiente de mi casa. No es tracta només que percebem casa 



nostra com una presó, sinó que aquesta es converteix alhora en escola (de les famílies amb 
nens), fàbrica (lloc de treball), hospital o residència (en el cas de conviure amb persones 
malaltes i/o amb gent gran). I, en alguns entorns familiars, l’experiència de reclusió pot 
viure’s com un règim militar.  

La nostra residència s’ha transformat en una institució disciplinària i els únics moviments 
que ens són permesos menen a l’hospital, al lloc de treball o a qualsevol espai pensat per 
assegurar el manteniment del nostre cos com a entitat per continuar disciplinant (tendes 
d'abastament d’aliments). La major part de contrapartides que rebíem en el si de la societat 
de control (a grans trets, una il·lusió de llibertat entesa com capacitat permanent de consum 
d’entreteniment) han vist minvada la seva influència en el nostre dia a dia, de manera que 
l'únic que queda, la disciplina del poder, se’ns fa incòmode i, en alguns casos, insuportable. 
És un dels fenòmens que estan tenint lloc a l’àmbit educatiu: un cop esvaïts els focs d’artifici 
de l’educació pel segle XXI ens veiem confrontats amb allò a què sembla reduir-se la tasca 
docent: trobar mecanismes per justificar la nota que ens veiem obligats a posar a final de 
curs. 

La situació de confinament evidencia l’obsolescència del poder que limita (tal vegada, que 
no va acabar de desaparèixer mai). I àdhuc la vanitat dels desitjos, d’allò que se’ns proposa 
en compensació per la nostra vida. En vistes de l’experiència actual, potser la pregunta més 
impertinent seria plantejar-nos fins a quin punt podem dir de la nostra vida que és ‘nostra’. 
Totes aquestes qüestions fan de Foucault el trending tòpic d’aquestes setmanes. 

 

Àlex Mumbrú Mora (Departament de Filosofia) 
Bellaterra, a 8 de juny de 2020 


