
Llibres i música en temps de desassossec 

 

Memorial de les víctimes de Srebrenica. Cementiri de Srebrenica-Potocari  Creative 
Commons 

 
 

Morir en temps de Creont (Sobre l’Antígona, de Sòfocles) 
 

A l’amic Matteo Giannasi 
 
Pels volts del 440 aC, Sòfocles va dur a l’escenari, a Atenes, la tragèdia Antígona. 
L’argument, com solia ser el cas, prové del ‘mite’: a causa d’una guerra que ha 
enfrontat Etèocles i Polinices, els fills d’Èdip, tots dos germans han trobat la mort —
l’un a mans de l’altre. En la immediata postguerra, el rei de Tebes, Creont, ha decretat 
que Etèocles sigui sepultat en una tomba d’acord amb tots els ritus convenients. En 
canvi, Polinices ha de restar insepult, «dolç tresor ofert als ocells, que espien per delit 
de pastura»: ell és el responsable d’haver mogut la guerra contra la pròpia ciutat i 
d’haver volgut «destruir pel foc damunt davall la terra paterna i els déus de la seva 
raça».  
 
Germana de tots dos, Antígona decideix de contravenir les lleis de la ciutat: desafiant 
la pena capital, es mostra disposada a retre el culte funerari, «com cal», a Polinices. 
Sap que això la conduirà a la mort: els lligams, tal vegada massa estrets i a frec de 
l’incest, amb el germà constitueixen una trangressió en tota regla, en la perspectiva 
grega, a les seves obligacions maritals. Canta Antígona: «L’Hades, que adorm tots els 
éssers, em duu, vivent encara, a la riba de l’Aqueront, sense haver tingut la meva part 
d’himeneu».   



 
Ja en el primer episodi de la tragèdia apareix el guarda, tot desassossegat, per 
comunicar a Creont que algú «ha espargit sobre la pell una pols eixuta»... S’acaba 
d’engegar un conflicte tràgic —el que oposa les lleis de la ciutat, la raó d’estat 
(Creont), als drets de la família i la religió i a la consciència individual —prejurídica 
(Antígona). Però molta atenció, perquè el contrast amb què ens les havem no és gens 
mecànic. No és només un dret polític, una llei pública de la comunitat humana, que 
s’oposa a un dret natural, privat i individual. Més aviat, segons com el mirem, el decret 
de Creont pot desencadenar uns efectes imprevistos i inoportuns: un enterrament 
convenient, «com els déus manen», impedeix que el cadàver no sigui devorat per les 
forces cegues de la natura i posseeix, doncs, justament, un impuls civilitzador (i polític, 
afegim, o biopolític). Igual com altres tragèdies antigues, l’Antígona resta suspesa en 
una subtil ambigüitat tràgica que ens escamoteja una lectura fàcil i immediata. Cada 
cop que hi tornem, ens assenyala Sòfocles els límits de la raó, orgullosa i autosuficient, 
que reposa al cor d’una justícia, o de l’altra, que es vol, tal vegada, massa abstracta i 
geomètrica. 
 
Una traducció: 
 
Riba, Carles (ed.) (1951), Sòfocles. Les dones de Traquis. Antígona. Text revisat i 

traducció (Fundació Bernat Metge), Barcelona. 
 
Sobre l’Antígona: 
 
Oudemans, Theodorus C.W. & Lardinois, André P.M.H. (1987), Tragic Ambiguity. 

Anthropology, Philosophy and Sophocles’ Antigone, Leiden, New York, 
Københaven, Köln.  

Steiner, George (2009), Antígonas. La travesía de un mito universal por la historia de 
Occidente, Barcelona [orig. 1990]. 

 
 

Jordi Pàmias Massana (Departament de Ciències de l’Antiguitat i de l’Edat Mitjana) 
Bellaterra, a 27 d’abril de 2020 


