
 

 

Artigo 

 

Imponderável da vida e o 
imponderável do rio: o rio 
São Francisco como um 
palco em movimento  

 

PÂMILLA VILAS BOAS COSTA RIBEIRO 1 

 0000-0002-6793-9771 

Universidade de São Paulo, Brasil  

 

 

  

revistes.uab.cat/periferia 

 

Diciembre 2021 

 

Para citar este artículo:  

Ribeiro, P. (2021). Imponderável da vida 
e o imponderável do rio: o rio Sao 

Francisco como um palco em movimento. 
Perifèria, revista de recerca i formació en 

antropologia, 26(2), 197-224, 

 https://doi.org/10.5565/rev/periferia.846 

 

Resumen  

A partir do trabalho de campo realizado com os ribeirinhos do município de Ponto 

Chique, no norte de Minas Gerais (Brasil), busca-se articular performances e práticas 

culturais às dinâmicas das águas do rio São Francisco. A proposta é refletir sobre a 

teatralidade dos ribeirinhos no porto da cidade como uma forma de manejar as 

incertezas de uma vida em constante remodelação tal qual o movimento do rio. 

Inundações, travessias, fluxos e contracorrentes conformam e influenciam os 

diálogos, gestos e sons e mostram a potencial relação entre performance e 

ecossistema. No decorrer da pesquisa, constatou-se que, ao invés de se subordinar 

a uma visão fixa da vida, os ribeirinhos, por meio de suas representações ou 

performances, abrem-se para a condição de virtualidade e mobilidade dinamizando 

a vida social. Nesse mundo em constante transformação, os ribeirinhos nos ensinam 

também a respeitar a natureza de cada ser e a interagir com as diferentes espécies 

que habitam os territórios. 

Palabras clave: ribeirinho; rio; relações multiespécies; antropologia da água; 

antropologia da performance. 

 

 
1 Contato: Pâmilla Vilas Boas Costa Ribeiro – pamillaribeiro@usp.br 

http://www.revistes.uab.cat/periferia
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.846


 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

198 

Abstract: The imponderable of life and the imponderable of the river: the 

São Francisco River as a moving stage 

Based on the fieldwork carried out with the riverside dwellers in the municipality of 

Ponto Chique, in the north of Minas Gerais (Brazil), we seek to articulate 

performances and cultural practices to the dynamics of the waters of the São 

Francisco River. The proposal is to reflect on the theatricality of the riverside dwellers 

in the city port as a way to manage the uncertainties of a life in constant remodeling 

just like the movement of the river. Floods, crossings, flows and countercurrents 

conform and influence the dialogues, gestures and sounds and show the potential 

relationship between performance and ecosystem. During the research, it was found 

that, instead of subordinating themselves to a fixed vision of life, the riverside 

dwellers, through their representations or performances, open themselves up to the 

condition of virtuality and mobility, dynamizing social life. In this world in constant 

transformation, the riverside dwellers teach us to respect the nature of each being 

and to interact with the different species that inhabit the territories. 

Keywords: riverside; river; multi-species relationships; water anthropology; 

performance anthropology. 

 

Introdução: as águas do rio São Francisco 

O presente artigo parte dos questionamentos suscitados a partir do trabalho de 

campo realizado com os ribeirinhos de Ponto Chique2, em 2020, no momento da 

chegada da pandemia no Brasil e na região. Esse texto agrega também experiências 

de campo anteriores e que ajudam a refletir sobre o imaginário ecológico3 desse 

ecossistema ribeirinho localizado no início da porção navegável do rio São Francisco 

em Minas Gerais (Brasil). Trata-se de um dos mais importantes cursos d'água da 

 

2 Ponto Chique é um município brasileiro no interior do estado de Minas Gerais com uma população 
estimada de 4.259 habitantes. 

3 A noção de imaginário que utilizo na pesquisa é inspirada na ideia de imaginação material do filósofo 
Gaston Bachelard. De acordo com o autor, a materialização do imaginário se dá quando se pensa, sonha 
ou vive a matéria. A proposta é pensar como a água conforma um imaginário ecológico que modula e 
ultrapassa o real. "A água torna-se assim, pouco a pouco, uma contemplação que se aprofunda, um 
elemento da imaginação materializante (Bachelard, 1998. p. 12)" 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

199 

América do Sul que passa por cinco estados e 521 municípios drenando uma área de 

aproximadamente 641 000 quilômetros quadrados. 

 

Imagen 1: Mapa da bacia do rio São Francisco, o círculo em amarelo representa a região 
pesquisada. Mapa do Ministério da Integração Nacional. 

A busca é por compreender o papel da água, das travessias, dos fluxos, das correntes 

e contracorrentes na conformação das performances4 na beira do rio. Incursões 

 
4 Performance é entendida neste trabalho como parte de uma Antropologia da Performance, ou seja, como 
uma perspectiva e um modo peculiar de enxergar a vida social como um conjunto de atos performativos 
que dramatizam, comunicam, reiteram e modificam status sociais. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

200 

preliminares em campo têm mostrado a potencial relação entre performance e 

ecossistema nas formas específicas de manejo dessas populações que são atores em 

um palco cenográfico e hidrográfico. A proposta é perceber como rio, humanos e 

demais seres performam e agem de acordo com as dinâmicas e os ciclos da água 

demonstrando que os humanos não são os únicos detentores dan ação quando se 

trata de lidar com a dimensão imponderável de uma vida construída na beira do rio. 

A região pesquisada é conhecida também como o sertão mineiro, palco de eventos 

históricos importantes e cenário de muitas histórias do escritor Guimarães Rosa. No 

romance “Grande sertão: veredas”, por exemplo, o rio se expressa no nome do 

personagem Riobaldo. O rio São Francisco é narrado na obra como uma realidade 

mágica que divide o mundo de Riobaldo entre a margem direita, de Deus e do bem, 

e na esquerda, dos que têm pacto com o Demo. É justamente nessa travessia pelo 

rio São Francisco e entre esses dois mundos, que Riobaldo assume o seu nome que 

tem a força do rio. Travessia do personagem Riobaldo e do ribeirinho Olímpio 

Gonçalves como símbolo do incessante movimento da vida que integra uma 

multiplicidade de trajetórias e transformações. 

Os ribeirinhos5 vivem e trabalham nas áreas inundáveis do Médio São Francisco, 

habitam as ilhas e barrancos do rio e vivem para observá-lo, já que suas moradias e 

meios de sustento dependem do nível da água para realizar a pesca, agricultura, a 

criação animal e o extrativismo, associados aos ciclos da enchente, cheia, vazante e 

seca. Muitas das ações dos atores dessa bacia hidrográfica se dão também em 

resposta às infraestruturas que modificam a relação entre vazão, cheia, sazonalidade 

bem como o curso do rio. Um exemplo importante foi a construção da barragem da 

 
5 Furtado, Maneschy (2002) cunha o conceito de ribeirinidade como uma expressão de um modo de viver 
dos grupos sociais localizados à margem de mananciais aquáticos com elementos materiais, imateriais e 
simbólicos que configuram o modo de vida desses grupos (Neto e Furtado, 2015:159). Nessa perspectiva, 
como apontam as autoras, o conceito de ribeirinho deve estar mais ligado a relação estabelecida com o 
rio do que qualquer outro tipo de definição que tente fixar essas relações. A primeira territorialização da 
região do médio rio São Francisco se vincula às diversas sociedades indígenas que existiram no local 
(Araújo, 2009, p.120). No período colonial, africanos fugidos da escravidão no Brasil penetraram o interior 
do país e se estabeleceram em diversas localidades do rio São Francisco. A população que habita o local 
é majoritariamente composta por descendentes de africanos, mas a partir de relatos que os ribeirinhos 
contam, é possível perceber a influência dos povos indígenas na formação de suas identidades.  

 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

201 

Usina Hidrelétrica de Três Marias, inaugurada em 1962, com 2.700 metros de 

comprimento, que forma um reservatório de 21 bilhões de metros cúbicos de água. 

Outro exemplo é o projeto de transposição do rio São Francisco iniciado em 2005 que 

prevê a construção de mais de 700 quilômetros de canais de concreto em dois 

grandes eixos (norte e leste) ao longo do território de quatro Estados (Pernambuco, 

Paraíba, Ceará e Rio Grande do Norte) para o desvio das águas do rio. Mesmo que a 

obra não impacte diretamente a região pesquisada, corre-se o risco de redução de 

vazão de água, pois essa região situada a montante do rio, seria doadora de água 

para os demais estados que compõem a bacia.  

Atualmente um empreendimento visa canalizar as águas do rio em Ibiaí, cidade 

vizinha a Ponto Chique, para abastecer Montes Claros, cidade pólo do norte de Minas 

e que sofre com o desabastecimento de água. O ribeirinho Valeriano Rodrigues é 

assertivo, para ele, daqui a 30 anos não existirá mais o rio São Francisco. 

A vida multiespécie (Tsing, 2019) não se separa do imaginário ecológico dos atores 

que compõem essa bacia hidrográfica, além de apontar para os processos de 

resistência às infra estruturas que alteram a dinâmica e os ciclos do rio. Ao convergir 

esses campos, a pesquisa revela a importância dos regimes de expressividade no 

processo de resiliência líquida (Mediondo, 2019) envolvendo, rio, ribeirinhos e outras 

espécies. O rio, além de ator, é também palco dessas performances.  

 Dissolvendo os campos de conhecimento 

O estudo da água tem ajudado os antropólogos a pensar sobre liquidez que articula 

conhecimentos (Andersen, 2016), ontologias (Morita, 2017) mostrando como a 

própria água é sempre uma questão histórica e culturalmente específica (Helmreich, 

2011). Estudiosos vêm mostrando como a materialidade da água vai muito além de 

canos e corpos d'água (Helmreich, 2016) e é moldada por práticas cotidianas 

(Camargo & Camacho, 2019), instituições governamentais (Mosse, 2003) e 

tecnologia (Page, 2005). Esse campo de estudos leva em conta as diversas formas 

de vida e sociabilidades humanas e não humanas que se relacionam aos estudos da 

água (Schmidt, 2017). Em consonância com as questões de materialidade (Clark, 

2011), política ontológica (Ballestero, 2019) e economia política (Swyngedouw, 

2009) que têm preocupado os antropólogos da água, esta pesquisa reflete sobre 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

202 

como a água participa da definição e desestabilização das fronteiras entre 

materialidade e abstração. 

A água está no cerne da vida humana, de suas experiências sensoriais e de 

significado cultural (Strang, 2005) e essa experiência se traduz em corpos e 

movimentos que transcendem os limites da abstração dos antropólogos da água. 

Apesar da compreensão de que a natureza se move mais rápido do que a cultura 

(Hastrup & Hastrup, 2015) e de que a água é capaz de oscilar e dissolver essas 

noções dualistas de natureza e cultura, pouco se fala sobre essa experiência concreta 

de dissolução.  

É por isso que essa pesquisa se inspira também na antropologia da performance que 

assume formas variadas e híbridas em campos acadêmicos e artísticos, constituindo-

se em um campo interdisciplinar, ou até mesmo, anti-disciplinar (Dawsey, 2005). 

Estudos em antropologia e performance podem se diferenciar em duas linhagens, 

uma dramatúrgica (Van Gennep, 1978; Turner, 1974 Schechner, 1987) e outra 

linguística (Bauman, 1977; Briggs, 1998; Tambiah, 1997, Hartmann, 2005) que, 

muitas vezes, se entrecruzam. Enquanto Turner, seguindo Van Gennep, aponta para 

a importância dos momentos liminares do processo social, Geertz (1989b) enfoca a 

necessidade de observar o fluxo do cotidiano. Goffman (2005) propõe a noção de 

performance do cotidiano onde as ações da “vida real” dão os sentidos das relações 

sociais a partir de encenações que envolvem ator, o cenário onde a ação ocorre e o 

ato enquanto interação dos atores no espaço. Essa compreensão das fontes da 

cultura humana como performativas (Schechner, 1987) e a teatralização da vida 

cotidiana são centrais para a pesquisa.  

A antropologia da performance é uma área importante ao colocar a experiência dos 

atores sociais em relevo num olhar que privilegia o estranhamento produtivo da vida 

cotidiana com foco na estética, na multissensorialidade e interação social. A 

consideração dos aspectos emergentes, a negociação entre os atores, a 

dialogicidade, os poderes poéticos e retóricos (Langdon, 1999) são fundamentais 

para a minha pesquisa. No entanto, essa pesquisa considera que não apenas os seres 

humanos estão em performance. Enquanto os autores citados compreendem a 

performance limitada às ações humanas no mundo, essa pesquisa considera que as 

coisas têm vida e que o mundo está em performance. Não são apenas os seres 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

203 

humanos são aptos e dominam a ação. Essa pesquisa permite que integremos 

estrutura e agência, humanos e não humanos produzindo performances que criam 

existências em contextos de privação. É justamente o rio, em sua capacidade de 

diluir fronteiras, o palco e o principal ator desse processo. 

Materiais e métodos 

Para compreender a relação entre performances, práticas culturais e as dinâmicas 

das águas, a pesquisa utilizou como estratégia metodológica a realização de breves 

períodos de pesquisa etnográfica em 2020 e em 2021, a realização de entrevistas 

com os ribeirinhos e observação participante nos momentos de plantio, pesca, 

travessias de barco, rituais e danças como o batuque6. As entrevistas foram feitas 

em profundidade com atenção às narrativas que os ribeirinhos contam, sobretudo, 

sobre os momentos de cheia e inundação do rio. As entrevistas buscaram entender 

também a relação dos seus ancestrais com o rio e as histórias contadas de geração 

a geração. 

Sobre o método de observação participante, a proposta foi realizar travessias de 

barco com os ribeirinhos para compreender como ocorrem as decisões de navegação 

e como a própria corporalidade influencia esses processos. Foi preciso realizar 

algumas travessias de barco para compreender as dinâmicas das paisagens que se 

constroem no momento em que se navega pelo rio.  

Além disso, busquei observar o movimento de trânsito pelas vazantes que se faz 

também por encenações, gestos e manipulação das formas de linguagem que 

constituem objetos privilegiados de estudos da antropologia da performance. 

Chamou minha atenção os diálogos entre os vazanteiros e as evocações de um 

surrealismo do cotidiano de quem vive num entre-lugar e no deslocamento.  

Em um primeiro momento a proposta era realizar entrevistas com homens e 

mulheres com diferentes faixas etárias inseridas em círculos sociais distintos para 

que a pesquisa pudesse ter uma abrangência maior da sociabilidade ribeirinha. Mas, 

 
6 O batuque, nesta região chamado também de carneiro ou lambeiro, é uma dança típica que sempre 
culmina no bater de ombros entre dois dançantes e está associado à religião católica e às danças afro-
brasileiras. 

 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

204 

com a chegada da pandemia na cidade, em 2020, e o temor sobre a transmissão do 

vírus, não foi possível interagir com diferentes grupos. Optei então por conversar 

com os interlocutores que eu já havia me relacionado em pesquisas anteriores, com 

a preocupação de manter todas as medidas sanitárias vigentes. É por essa razão que 

o texto se concentra, sobretudo, na minha relação com Olímpio, um ribeirinho de 72 

anos que nasceu e cresceu às margens do rio e que possui um profundo 

conhecimento das águas. O que num primeiro momento poderia ser visto como uma 

limitação se tornou uma potência já que essa relação profunda com Olímpio suscitou 

questões fundamentais para o desenvolvimento do artigo. Com o agravamento da 

pandemia, em 2020, precisei deixar o campo e retornar à Belo Horizonte em Minas 

Gerais. Com a impossibilidade de deslocamento, mantive conversas por telefone com 

Olímpio, Agripina e Valeriano para acompanhar o desenrolar da pandemia na cidade. 

Em junho de 2021, com a vacinação dos ribeirinhos e uma redução de casos na 

cidade, executei um projeto de gravação do disco do batuque de Ponto Chique7. Após 

a gravação permaneci mais uma semana em Ponto Chique com o objetivo de viajar 

pelo rio com Olímpio. Com a câmera sempre em mãos, mesmo que eu não a usasse, 

realizamos algumas viagens que foram tematizadas no artigo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7 O projeto contou com apoio do governo estadual com o objetivo de registrar as músicas do batuque, 
uma prática ancestral ligada às danças de senzala e que remete à diáspora centro-africana no Brasil.  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

205 

O teatro dos vazanteiros e a chegada do Coronavírus 

“Quem é rico tem gado, quem é pobre corre para o 

mato”, brinca Olímpio. Zé da preguiça responde: “Pois 

eu tô indo para lá”. “Pois eu já voltei”, retruca Olímpio.  

 

 

Esse diálogo entre os vazanteiros8, como o movimento dos ribeirinhos ilustrada na 

imagem (figura 1), parece evocar um surrealismo cotidiano. No momento de pegar 

a canoa, um pasmo é encenado de forma lúdica (Dawsey, 2005). Os vazanteiros se 

deparam cotidianamente com as tentativas de expulsão de um local que questiona, 

inclusive, a ideia de propriedade. Eles são constantemente ameaçados pela polícia 

ambiental, pelos fazendeiros e pelo próprio gado que entra e pisoteia as plantações 

para beber água no rio. O cotidiano torna-se o próprio extraordinário e os vazanteiros 

vivem num entre-lugar, no imponderável, no deslocamento. As terras da vazante são 

oficialmente do Estado, mas eles têm uma espécie de direito de uso não oficial 

 
8 É o agricultor(a) que cultiva a terra nas margens do rio para a subsistência. As terras das margens do 
rio são de propriedade do Estado e existe uma tensão entre os ribeirinhos, governo e fazendeiros na 
disputa pelo território. 

Imagen 2: Movimento dos ribeirinhos no rio São Francisco. Pâmilla Vilas Boas, 2016. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

206 

reafirmado coletivamente. O direito de uso de uma vazante é reafirmado 

constantemente pela ocupação e pelas relações produzidas no espaço. Os ribeirinhos 

tendem a respeitar esses espaços, apesar do risco constante de invasões. O 

deslocamento é o cotidiano e a vazante torna-se lugar de produzir relações de 

trabalho, de consumo, de conflito e de comércio. No teatro dos vazanteiros esse 

deslocamento é performatizado.  

Se o modelo de drama social de Turner, assim como o modelo dos ritos de 

passagem de Van Gennep, nos leva a pensar em termos de uma oposição 

dialética entre dois momentos, o cotidiano e o extraordinário, o caso dos “bóias-

frias” não apresentaria um desafio metodológico, levando-nos a falar de um 

cotidiano extraordinário ou extraordinário cotidiano, que se configura na 

experiência de um quase susto ou pasmo diário? (Dawsey, 2005, p. 21) 

“De graça Deus fez o mundo para receber defunto e ninguém quer morrer”. A frase 

de João de Lió, também vazanteiro e batuqueiro, representa bem a chegada da 

quarentena em Ponto Chique e as vivências de seus moradores formados, em sua 

maioria, por barranqueiros, ribeirinhos, pescadores e vazanteiros. Enquanto na 

pequena e pacata cidade de Ponto Chique o carro de som da prefeitura circula 

avisando sobre o novo vírus (Sars-Cov-2) e sobre a necessidade de ficarem em casa, 

os vazanteiros e pescadores se refugiam no porto da cidade, local de pesca, do 

movimento dos barcos e, além disso, um palco que recebe diariamente diálogos, 

vivências, encenações, o que chamei de “teatro dos vazanteiros”. Nesse palco do 

imponderável, chamou minha atenção algumas cenas protagonizadas pelo novo 

vírus. 

Em 2020, encontrei com o vazanteiro Juquinha Sapateiro na beira do rio. Ele estava 

carregando sua canoa com mantimentos. “Tá indo ou tá chegando”? questionou um 

dos ribeirinhos. “Tô indo comer coronavírus”, brinca Juquinha. Ele era hipertenso, 

tinha diabetes e decidiu passar os próximos meses em sua vazante. “Tô indo pra 

vazante, vou ficar lá uns 30 dias. Correr do vírus, sou hipertenso problema no 

coração”, nos explicou. A vazante de Juquinha fica longe da cidade no sentido do rio 

Paracatu, afluente do rio São Francisco. Correr do vírus e comer o vírus. Fiquei 

pensando em como conseguiria os mantimentos necessários para permanecer esses 

meses na vazante, mas Juquinha estava preparado para pescar e havia levado alguns 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

207 

pacotes de arroz. Não vai precisa comer o vírus, como sugeriu, em forma de piada, 

os ribeirinhos que observavam a partida de Juquinha. 

“Nunca chegou nada de bom em Ponto Chique, que esse indivíduo (vírus) não chegue 

aqui” um dos ribeirinhos comenta sobre as incertezas se o Coronavírus iria chegar 

até a cidade. Infelizmente a previsão dos ribeirinhos não se concretizou e o vírus 

chegou a causar mais de uma morte por dia em Ponto Chique e afetou gravemente 

toda a região.  

Em 2021, com a impossibilidade de realizar trabalho de campo na cidade por causa 

das medidas de distanciamento social, mantive contato por telefone com alguns 

ribeirinhos, como explicamos anteriormente. A situação da pandemia se intensificou 

na cidade de apenas 5 mil habitantes, alcançando cerca de 20 óbitos e centenas de 

casos. Alguns ribeirinhos permaneceram isolados em suas vazantes. Apesar da 

gravidade da doença na região, Olímpio me explicou que foram raros os ribeirinhos 

contaminados. Talvez isso se explique pela habilidade em manejar as incertezas e o 

invisível. Em um país em que o negacionismo tomou conta das políticas estatais, os 

ribeirinhos nos ensinam a respeitar a natureza do vírus. Vivendo na beira do rio, 

Olímpio respeita a natureza de cada ser, interage com suas dinâmicas, deixa o rio 

comer seu feijão para que ele também o coma, sabe que o vírus carece de atenção, 

mas percebe que ao respeitar a natureza do vírus, torna-se mais possível que sua 

vida na beira do rio não seja abalada. 

 O extraordinário do cotidiano 

Olímpio acorda todos os dias bem cedinho. Ajeita uma espécie carroça pequena sem 

tração animal, onde ele coloca o motor do barco, sementes e outras ferramentas 

para a lida. Ele desce a rua puxando a carroça e, a cada transeunte, um cumprimento, 

uma piada, uma zoação. Assim, o seu Olimpão, como todos o conhecem, vai 

descendo a longa avenida até o porto da cidade. No porto as canoas estão encostadas 

e trancadas. Cada vazanteiro reconhece a canoa uns dos outros, cada uma tem uma 

história diferente. Olímpio estava acompanhado de um amigo que tem medo de 

atravessar o rio sozinho, então aproveitou a carona. Entramos no barco e seguimos. 

Olhando de fora é quase imperceptível a movimentação dos vazanteiros, mas ao 

adentrar nas terras das margens do rio é possível perceber a intensa teia de relações 

nesses locais à margem (literalmente) do Estado.  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

208 

O movimento de trânsito pelas vazantes também se faz por encenações, gestos e 

manipulação das formas de linguagem. Um momento em que a experiência estética 

está no centro. O metateatro da vida cotidiana (Dawsey, 2005) vai desde ajeitar a 

carroça e o motor, descer a avenida até o porto da cidade, fazer a travessia de barco, 

cumprimentar os outros vazanteiros, o plantio e as disputas pelo direito de uso das 

vazantes.  

 

Imagen 3. Olímpio colhendo abóbora em sua vazante. Pâmilla Vilas Boas, 2016 

Olímpio me mostra sua plantação que, como mostra a imagem (figura 4), se mistura 

à vegetação da vazante. O olhar olhado das coisas se desloca. Meu campo de visão 

é restrito, quando Olímpio me mostra as plantas, as diferenças das crôas, dos 

pássaros, eu apenas sacudo a cabeça fingindo que consigo enxergar. Aqui as 

diferenças de visão se tornam abissais. Ele me mostra as abóboras gigantes, 

melancia quase não vinga por que o pessoal rouba, tem mamão, milho. O momento 

carnavalizante na vida dos vazanteiros ocorre no percurso para o trabalho, na 

travessia do rio, nas próprias vazantes, nos momentos em que é preciso se manter 

no lugar, desafiar fazendeiro, o gado, a polícia. “Ninguém me tira daqui”, repete 

Olímpio em tom lúdico.  

Não se trata simplesmente de uma loucura que se contrapõe à normalidade do 

cotidiano. O próprio cotidiano do trabalho é visto como desvario. O carnaval 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

209 

cotidiano dos “bóias-frias” instaura a experiência não apenas da “loucura”, mas, 

em termos dialéticos, de uma “loucura da loucura” (Dawsey, 2005, p. 22).  

Nas vazantes, o estado de exceção é a regra. O gado assume feições humanas. “Já 

viu que nenhum açougueiro vai pra frente na vida?”, afirma Olímpio. Quem mata 

bicho não progride.  

 

Imagen 4. A vazante de Olímpio. Pâmilla Vilas Boas, 2016. 

A vazante de Olímpio já foi invadida, o fazendeiro tentou tirar ele de lá várias vezes, 

mas ele não saiu. Quando começou a plantar na vazante, a polícia ambiental tentou 

tirá-lo de lá, mas Olímpio se escondia no mato. E assim foi até que o fazendeiro parou 

de amolar, certo dia a Polícia chegou lá, ele deu algumas abóboras e eles o deixaram 

quieto. Os alimentos produzidos são vendidos ou trocados na cidade. Ao retornar da 

lida, Olímpio fica sentado no passeio. No finalzinho da tarde e início da noite sempre 

chegam pessoas para conversar sobre a colheita de feijão, sobre questões do 

cotidiano que eles conversam sempre de forma performática. A fala de difícil 

compreensão contém marcadores da própria sociabilidade ribeirinha, numa poética 

da vida cotidiana.  

A relação de Olímpio com sua vazante não faz o menor sentido para sua família. Os 

filhos já tentaram o convencer de abandonar o terreno pelo trabalho pesado e a idade 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

210 

já avançada. Um dia depois do enterro de sua esposa Neuza, Olímpio já havia 

retornado para a vazante. No final da tarde ele conversava com os amigos sobre a 

roça, o feijão. Os assuntos da lida pareciam ajudar a elaborar a morte da esposa, 

mesmo sem tocar no assunto. “É camarada, a vida é mesmo um remanso, vai volta, 

circula, a gente nunca sabe no que vai dar e nem pode saber”. O movimento da 

vazante torna-se a melhor forma de elaborar o acontecido. O imponderável da vida 

tem seu exemplo no imponderável do rio. Olímpio faz com que o cotidiano se torne 

extraordinário e consegue dar ao extraordinário uma compreensão cotidiana. 

Enquanto seu dia-a-dia é preenchido por uma dimensão estética no reconhecimento 

de cada detalhe que se modifica no rio, a relação com os seres encantados e a morte 

pode ser explicada pelo próprio cotidiano do imponderável que permeia sua vida.  

 Homo Ludens 

O teatro dos vazanteiros, suas brincadeiras e encenações apontam também para 

nossa condição de Homo Ludens. Como aponta Dawsey (2005) ao analisar o teatro 

dos bóias-frias, uma etnografia desse cotidiano permite repensar a relação entre 

dramas sociais e dramas estéticos. Nesse cotidiano, a performance estética, 

característica de quem age num estado de distanciamento, torna-se cotidiana.  

Performance social apresenta-se como performance estética também. A relação 

condensa-se. O estado liminar que se atribui ao ator durante a performance, 

descrito por Schechner (1985a, p. 4, 1985b, p. 112), nos termos de Winnicott, 

como uma experiência de ser ao mesmo tempo “não-eu” e “não não-eu”, torna-

se cotidiano no caso dos “bóias-frias” (Dawsey, 2005, p. 21).  

Nesse teatro, há também as relações com os encantados do rio. “Um rio habitado 

por seres com sentimentos e intenções que interagem com os atos humanos de 

bondade e maldade, bem como, realizam brincadeiras e exercem domínio sobre 

alguns lugares, refletindo valores próprios do grupo, transmitidos oralmente para as 

novas gerações (Araújo, 2009: 51)”. O mais presente de todos é o caboclo d’água 

que pode virar uma canoa ou até prejudicar a plantação. Para garantir uma boa 

relação com esses seres, geralmente os ribeirinhos ofertam fumo e cachaça. Olímpio 

tem uma série de histórias sobre o Caboclo e essa relação com os encantados se 

traduz também em outras interdições, como o fato de que matar bicho dá azar. 

Olímpio conta do dia em que ele e o irmão Valu mataram uma cobra sem necessidade 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

211 

e, na volta, a canoa dele quase virou. A vivência é também regulada por um convívio 

respeitoso com os seres que vivem debaixo da água e que se traduz também nas 

relações entre os ribeirinhos e na forma com que lidam com as vazantes, com os 

animais e com o entorno. Todos sabem que é preciso ter cautela e respeito ao se 

transitar pelo rio São Francisco. Quando se pensa na performance dos ribeirinhos, é 

preciso levar em conta que a transformação está presente a todo o tempo e em todo 

o lugar.  

"Todo lavrador é arrependido, quando planta muito, chove pouco, quando planta 

pouco chove muito" (Olímpio 2016). Essa frase aponta para a dimensão do 

imponderável, para o tempo do rio, a imponência das dinâmicas das águas. Olímpio 

me disse isso para falar sobre a plantação de feijão, do pouco investimento e da boa 

colheita. Eu questiono de imediato: “Por que você não planta mais então?” E ele me 

responde com essa frase que sintetiza toda a dimensão do imponderável em que 

esse pensamento linear e de causas diretas, como o meu, não consegue dar conta. 

Essa dimensão se traduz também nas categorias e interpretações dos ribeirinhos que 

estão sempre se moldando, inventando e reinventando com as demandas que vão 

sendo colocadas. As performances estão em constante modelação e remodelação tal 

qual o movimento do rio. 

Através das falas, comecei a aprender que a temporalidade para essas 

populações ribeirinhas pode ser compreendida por ciclos anuais e por processos 

sociais. Existe o tempo do rio, comandado pela dinâmica das águas, um tempo 

conhecido e considerado pelos moradores da beira do São Francisco, pelos 

beiradeiros, vazanteiros, brejeiros, lameiros e outros mais. E, há também, o 

tempo das transformações, que conforma as mudanças entre velhas e novas 

territorialidades. (Araújo, 2009, p.168) 

Em 2020, além do vírus, outro elemento modificava a vida dos ribeirinhos: a lama. 

Era época de enchente, época de fartura, mas também de perdas. Calcados nessa 

dualidade, a lama parece apontar para a difícil dinâmica de quem vive e produz na 

beira do rio, conforme este diálogo entre Olímpio e um jovem que pescava dentro de 

sua embarcação encostada no porto da cidade.  

“Agora tá limpo”, o menino diz. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

212 

“Amanhã suja de novo” responde Olímpio. 

A vazante é triste, responde o menino. Todo dia é um dia diferente em estado de 

calamidade pelo Corona. Os vazanteiros lidam com a seca, com as enchentes e 

consequentemente com a lama que se forma no porto da cidade. A chuva pode comer 

a plantação, o sol pode comer a plantação, mas eles precisam comer feijão e, em 

março de 2020, quem comeu mais feijão foi o rio São Francisco, me explicaram os 

vazanteiros. Além disso, com as constantes cheias - rio vai “render”- e nos 

consequentes momento de vazão da água -rio vai “vazar” - a lama era um elemento 

importante no cotidiano dos ribeirinhos de Ponto Chique. Era preciso, muitas vezes, 

“cair na lama”. Como vimos nos diálogos acima, é a partir de uma linguagem 

inventiva e aberta a múltiplas perspectivas que vazanteiros se comunicam em vários 

níveis de abstração. Esses fragmentos de oralidade rompem dicotomias e apontam 

para a dimensão relacional do pensamento ribeirinho com os sistemas ecológicos e 

de reprodução da vida. Podemos pensar que as funções poéticas desses diálogos, 

encenações e negociações compõem um imaginário ecológico a partir do improviso 

e da expressão dos aspectos criativos das ações sociais. Esse enraizamento e 

conexão, a partir da performance, enquanto ação, têm o poder de integrar e conectar 

pessoas no tempo e espaço (Spartz, 2019) configurando uma rede de relações nesse 

território. 

Ao cunhar o conceito de teatro ambiental, Schechner (1968) pensa o evento teatral 

como um emaranhado de elementos. É justamente nesse intercâmbio que se 

encontra aquilo que se configura como a raiz do teatro: a troca de estímulos 

sensoriais ou ideológicos. “Uma relação viva entre os espaços do corpo e os espaços 

através dos quais o corpo se move. Os exercícios com o espaço se constroem a partir 

do pressuposto de que tanto os seres humanos como o espaço estão vivos” 

(Schechner, 1987, p.19). Os atores multiespécies confrontam e "invadem" esses 

limites numa relação criativa e um regime de expressividade que torna viva as 

naturezas em processo e movimento. “A aranha tecendo sua teia ou o músico 

lançando-se na melodia arrisca uma improvisação. Mas improvisar é juntar-se ao 

mundo ou fundir-se com ele. Aventurar-se de casa no fio de um sintoma (Ingold, 

2005, p.137)”. Nesse estado de suspensão provocado por uma vida constantemente 

remodelada aparece o vírus que traz outra dimensão aos diálogos e encenações entre 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

213 

os vazanteiros. A morte surge como tema de reflexão e suscita muitas imagens de 

travessia, precipício, corpos construídos e destruídos. Nesse teatro, o rio vira palco e 

o Coronavírus é mais um ator em um mundo de incertezas.  

 

A Arca de Noé de Olímpio e os pactos multiespécie 

Era 1979. As águas do rio São Francisco enchiam lentamente. Primeiro cobriu o porto 

da cidade de Ponto Chique, depois foi avançando pelas ruas, até que a cidade se 

transformasse numa ilha. Mas o ribeirinho Olímpio Gonçalves decidiu permanecer em 

sua casa. Nascido e criado na beira do rio, vivenciou várias enchentes incluindo esta 

que foi uma das maiores de sua existência. Nesta noite, as águas encheram ainda 

mais e encobriram a copa das árvores. Os animais que ali estavam, tentavam se 

salvar. As cobras, ilhadas nas árvores, entraram na canoa de Olímpio, os ratos 

também. As cobras não comeram os ratos, Olímpio não retirou as cobras do barco e 

juntos realizaram essa travessia que salvou suas vidas. 

Nessa arca de Noé de seu Olímpio, uma diversidade de espécies se unira numa outra 

maneira de gestão do medo. “Não existem dois medos nessa vida”, resumiu Olímpio 

sobre o acontecimento. Ao invés de entender as outras espécies como algo externo 

à vida humana e social e que oferece sempre risco e perigo, Olímpio opta por se unir 

a elas nesse manejo junto às dinâmicas das águas. Olímpio compreende essas 

múltiplas naturezas de forma integrada onde a sobrevivência de uma espécie está 

sempre em relação às demais. Para os ribeirinhos, a natureza não está sob nosso 

controle e servidão.  

Essa travessia exemplifica momentos em que espécies tão distintas se juntam num 

propósito único que transcende possíveis não afinidades ou mesmo uma lógica de 

cadeia alimentar. Percebendo um ao outro num momento extraordinário em que o 

rio mostra sua imponência, essas espécies optam por agir conjuntamente como um 

“nós” que habitam o mesmo território. Isso não significa que as cobras nunca 

comerão os ratos, mas a dimensão do imponderável na beira do rio é capaz inclusive 

de recompor alianças.  

O relato de Olímpio aponta para um momento de simbiose em sentido semelhante 

ao da filósofa Isabelle Stengers (2005) em sua "ecologia das práticas" quando ela 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

214 

mobiliza a ideia de ecologia como uma ferramenta que auxilia na construção de novas 

possibilidades para práticas diferentes se conectarem. Para a autora, a simbiose 

refere-se a eventos que relacionam positivamente termos heterogêneos mesmo 

quando estes termos divergem. Seres relacionados simbioticamente seguem 

divergindo, seguem definindo a seu modo aquilo que lhes importa. Simbiose significa 

que estes seres estão relacionados por interesses em comum, mas comum não 

significa ter o mesmo interesse, apenas que interesses divergentes agora precisam 

um do outro (Stengers, 2011, p.60). 

É nesse sentido que essa travessia pode ser percebida também como um processo 

de realinhamento de alianças entre as espécies num pacto realizado a partir de 

cruzamentos simbióticos de quem sabe viver-entre e morrer-entre as profundezas 

desse rio. Nesses fragmentos, abre-se espaço para a criação e uma outra imaginação 

numa convivência entre animais e humanos. Isso porque o manejo da existência e 

da força criadora se dá num engajamento envolvendo humanos e não humanos. 

Olímpio parece optar por navegar nesses pedaços do mundo compreendendo a 

natureza de cada ser onde o fragmento e as ambivalências são constituintes desses 

seres. Natureza é uma possibilidade de existir que é irrefutável onde cada uma dessas 

trilhas é simplesmente um fio em um tecido de trilhas que juntas compreendem a 

textura do mundo da vida. “Qualquer que seja a imagem escolhida, o crucial é que 

comecemos pelo caráter fluido do processo vital, onde os limites são sustentados 

graças ao fluxo de materiais através deles” (Ingold, 2012, p. 41). 

Essa passagem refuta ainda a máxima hobbesiana que diz que "é impossível pactuar 

com os animais" (Hobbes, 1985, p.16). Essa imagem torna-se ainda mais forte 

quando pensamos que o pacto multiespécie de Olímpio e outros animais acontece 

num momento de travessia, travessia do rio cujo nível de água sobrepôs a copa das 

árvores e travessia enquanto atravessamento. O episódio não torna visível 

exatamente um momento em que percebemos a relação entre humano e meio 

ambiente, trata-se, na verdade, de um momento de atravessamento. Um momento 

em que as espécies são atravessadas pelo rio, que atravessa a copa das árvores.  

Trata-se então de prestamos atenção não bem nas relações entre humano e 

meio ambiente, já que o ambiente vai definitivamente se confirmando não como 

meio que rodeia o humano ou qualquer outra ontologia, mas sim que os 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

215 

atravessa e os constitui, e isso ao mesmo tempo em que também é atravessado 

e constituído por tudo que aí vive (Marras, 2018, p. 20) 

Essa passagem refuta ainda a ideia de que de um lado existe o organismo, esse ator 

e de outro, o ambiente, esse cenário. Nessa trama de relações no rio São Francisco 

ator e palco se confundem. Essas relações de afinidade e aliança que propõe Olímpio 

coloca em xeque ainda mais essa divisão entre atores e palcos. Não há um primeiro 

plano, os planos se confundem. Starhawk (2018) ressalta que as perseguições às 

Bruxas era uma forma de contestar e erradicar a antiga percepção de que o mundo 

está vivo e de que a vida é dotada de percepção e consciência. “A vida está sempre 

falando conosco” (Starhawk, 2018, p.57). Trata-se então de uma linguagem de 

reciprocidade e, sobretudo, nos termos de Olímpio, de que cada elemento possui 

natureza própria. Essa natureza explica um domínio próprio que determina relações 

adequadas com os seres - seja a terra, uma espécie vegetal, animal ou mesmo os 

seres encantados do rio. “Para fazê-lo, é preciso reverenciar e respeitar o mundo 

natural, devolvendo, oferecendo reciprocidade, e não simplesmente tirando, tirando, 

tirando. Essa sensibilidade se mostrava completamente contrária à nova 

sensibilidade do capitalismo, que consistia em extrair valor sem restrições” (p.57). 

Foi também nessa enchente de 1979 que Olímpio conseguiu a pele de veado para 

construir sua primeira caixa que ele utiliza até hoje nos batuques. “A pele é muito 

fácil de romper, mas essa nunca rompeu”. Os dilúvios, ou as inundações periódicas 

dessa região do rio São Francisco representam essa morte úmida, cheia de vida capaz 

de renascer e revitalizar as existências. A capacidade de morte e de vida da enchente 

de 1979 nos traz elementos distintos e que se justapõem na fala de Olímpio. Vida do 

batuque, já que foi nessa enchente que Olímpio conseguiu a pele de veado para 

construir sua primeira caixa que ele utiliza até hoje. Trata-se de uma vida tão 

energizada que a pele nunca rompeu. Tamanha integração com a vida capaz de 

fertilizar os instrumentos do batuque e as sonoridades produzidas, assim como 

fertiliza os territórios, a lama e as plantações. Uma nova e boa colheita é precedida 

pela cheia do rio que “come” a plantação anterior. Mas os ribeirinhos sabem deixar o 

rio “comer” a produção para que eles também comam depois. Essa dinâmica parece 

orientar a sociabilidade às margens do rio São Francisco.  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

216 

Noé e o dilúvio têm como par, em inúmeras tradições, o cataclismo que pôs 

termo a uma humanidade (sociedade) com excepção de um só homem que se 

tornará o Antepassado mítico de uma nova humanidade: As «Águas da Morte» 

são um leitmotiv das mitologias paleo-orientais, asiáticas e oceânicas. A água 

mata por excelência: ela dissolve, anula todas as formas. Justamente por isso 

ela é rica em germes, criadora (Eliade, 1952, p.157). 

 

 Vozes das águas 

As vozes da água não são metafóricas (Bachelard, 1989:17), trata-se de uma 

realidade poética direta em que os rios sonorizam em consonância com as paisagens 

mudas, as águas ruidosas ensinam os homens e os pássaros a cantar, falar, repetir 

e que há "em suma, uma continuidade entre a palavra humana e a palavra da água" 

(p.17). A água para Bachelard é um ser total, possui um corpo, uma alma e uma voz. 

Essa passagem é fundamental para entendermos a teia de relações entre ribeirinhos, 

rio e os demais seres que habitam esse sistema bacia palco. Nesse complexo 

mimético, os sons do rio ensinam os sons dos pássaros que ensinam os sons das 

canções ribeirinhas. Nesse processo, é importante ressaltar que não se trata de uma 

simples imitação, a mimesis é um processo criativo e performático. Os sons dos 

pássaros se traduzem em múltiplas possibilidades sonoras para os ribeirinhos. O rio 

exige certo tipo de movimento e os corpos aproveitam essa exigência para criar 

movimentos inusitados. Um pássaro pode manter uma postura serena mesmo em 

um galho que se move juntamente com as águas agitadas. Nesse momento ele nos 

ensina sobre a capacidade de resiliência em meio ao intenso movimento. Existe 

sempre uma potência criativa na exigência mimética de uma vida no rio.  

Sobre esse processo mimético, Olímpio traz um relato interessante: "Eu não tô 

contando pra você que eu já variei no rio? O lugar imita, se você tiver variado o lugar 

imita." Nesse relato, Olímpio traz à tona a importância de uma atenção plena ao se 

transitar pelo rio. Nessa cenografia ribeirinha corre-se sempre o risco de um lugar 

imitar o outro e você não conseguir se localizar, sobretudo em momentos de delírio. 

Em momentos de delírio, a capacidade mimética do rio pode fazer um ribeirinho 

experiente se perder. O poder mimético das águas torna-se ainda mais criativo 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

217 

quando alguém "vareia" ou melhor perde o senso de realidade. “A vida caminha 

melhor se lhe dermos suas justas férias de irrealidade” (p.25). 

A mãe dos pobres, conhecida também como lagoa do Paracatu, nome que remete a 

antiga comunidade de Paracatu de Seis dedos, que deu origem a Ponto Chique é 

formada a partir da cheia do rio São Francisco que "joga água" na lagoa, como 

explicam os ribeirinhos. Ela foi responsável por alimentar toda a cidade de Ponto 

Chique, sobretudo numa época de escassez de trabalho e dinheiro. Olímpio me conta 

sobre seu pai que ia para a lagoa pegar peixe e trocava por uma colher de café. "Ave 

maria se ela não existisse, tinha morrido muita gente. Era mãe dos grandes e dos 

pequenos, mas era mais dos pequenos, os grandes não precisavam disso não”, me 

contou Valeriano.  

Imagen 5. Lagoa “Mãe dos pobres”. Pâmilla Vilas Boas, 2021. 

"A mãe dos pobres é uma lagoa encantada", resume Olímpio. Encantada por que era 

possível ouvir vozes de pessoas que já morreram, de animais, das sereias etc. 

Encantada também pela abundância de peixes que “pulavam” nas embarcações e 

também pela paisagem movente, capaz de se transformar rapidamente, fechar os 

caminhos, impedir que uma canoa retornasse pelo mesmo lugar, por exemplo.  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

218 

Quando remamos em direção a mãe dos pobres, Olímpio me contava sobre cada ilha 

“Ilha dos sapatos, corredor dos dourados, ilha da Martinha, buraco do Jovento etc”. 

Cada nome remete a algum acontecimento. No caminho ele me diz que as ilhas 

imitam e que se movimentam. Quando chego na lagoa ele me mostra as ilhas 

formadas de taboas, uma espécie de vegetação, e elas se movem a depender do 

vento. Olímpio me mostra as ilhas “chefes” aquelas que são fixas em contraposição 

às que se movem. “Se as ilhas se movem tanto, como você sabe exatamente em 

qual ilha está neste momento?” eu pergunto para Olímpio. Ele me explica que as 

ilhas se movem, mas deixam vestígios e que sempre retornam para o mesmo lugar 

em períodos de seca. Na lagoa as águas são mortas, são águas pesadas, diferentes 

das águas do rio, vivas, e em intenso movimento.  

Em uma das viagens que realizei de barco com Olímpio ele me mostrou as ilhas do 

rio, seus respectivos nomes e os acontecimentos que marcam essas denominações. 

Ao chegar numa região denominada Lameirão, Olímpio me mostra a ilha chamada 

Mariana. As ilhas do rio, diferentemente das ilhas da lagoa, não se movem, têm 

idades próprias, podem ser mais velhas ou mais novas. Elas podem desaparecer e 

outras podem surgir a depender das dinâmicas das águas. Já as crôas são porções 

de areia que aparecem no rio de forma mais espalhada formando uma espécie de 

“praia”. As crôas são os lugares que os ribeirinhos dormem quando realizam viagens 

longas pelo rio. Elas também têm nome, mas diferem das ilhas que são mais robustas 

e podem, inclusive, ser “invadidas” por algum ribeirinho que tomará conta da ilha e 

poderá realizar o cultivo de feijão, arroz, legumes e verduras.  

Em um momento da viagem, aparece uma espécie de risco no rio. “Tá vendo aquele 

risco”, aponta Olímpio “É uma crôa que está nascendo”. A paisagem imita por que 

ela se torna outra sempre com pequenas variações. Em determinado momento o rio 

começa a tremer. “Ele arrupió, dizem os ribeirinhos”. Começam a se formar algumas 

marés, que eles chamam de “mareta”. A depender do tamanho da mareta, ela pode 

virar uma embarcação. Olímpio me conta que seu pai sempre recomendava: “cuidado 

menino com as maretas que o rio não tem cabelo para você segurar”.  

Existe uma variedade possível de espetáculos que essa água com corpo, com alma e 

com voz é capaz de provocar. No caso da lagoa dos pobres, as vozes são múltiplas. 

No caso do rio, um contínuo processo de nascimento, destruição e transformação. As 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

219 

capivaras gritam alto, as pessoas que já morreram no local emitem sons menos 

estridentes, a mãe d’água parece conversar em instâncias mais submersas. O 

importante neste caso é que “o sopro dos mortos desperta os sentidos dos vivos”, 

(Dawsey, 2012, p. 197). 

 Águas do remanso 

“A vida é um remanso: vai, volta, circula, ninguém sabe onde vai dar e nem pode 

saber”. A frase de Olímpio pode iluminar esses tempos em que manejamos as 

incertezas. A água move e umedece o real e o remanso é uma imagem poética que 

Olímpio traz à tona para explicar sua existência na beira do rio. A virtualidade da 

imagem de Olímpio se liga à própria virtualidade do simbolismo da água.  

Vale ressaltar ainda que os remansos estão impressos na paisagem ribeirinha, são 

marcadores espaciais, são os locais em que a água deixa de correr e fica circulando. 

Teve gente que já se matou no remanso do pai Tomás, lembra seu Olímpio. Se a 

água do rio São Francisco corre de forma intensa, o marcador da paisagem para os 

ribeirinhos são justamente os remansos, ou os pontos de circularidade. Quando se 

navega pelo rio, que atualmente está bastante raso, é preciso buscar os remansos, 

fazer o barco “pegar fundura” e não encalhar.  

Esses podem ser também pontos perigosos, lugares de encontro com o caboclo 

d’água, temido e muito respeitado pelos ribeirinhos. Assim como Exu9, o Caboclo 

D'água é o guardião da ordem e, por ser um trickster, também da desordem. É 

temido, respeitado e saudado sempre em primeiro lugar” (Silva, 2012, p.1087). É 

interessante pensar que esse ser do rio habita preferencialmente as encostas, as 

margens e os cantos do rio onde a água fica parada e circulando. Seria então o 

caboclo d’água uma espécie de “Exu caboclo”? Um mediador que ajuda os ribeirinhos 

a lidarem com os perigos, as surpresas e as imposições das águas.  

"A imaginação não é, como sugere a etimologia, a faculdade deformar imagens da 

realidade: é a faculdade de formar imagens que ultrapassam a realidade, que cantam 

a realidade." (Bachelard, 1989, p.18). O remanso é um espaço-tempo, se traduz em 

concepções de história e de memória, local perigoso que tende à morte. O remanso 

 
9 Exu é um Orixá cultuado no continente africano pelo povo iorubá, bem como em cultos afro-brasileiros 
como o Candomblé e a Umbanda. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

220 

pode ser também comparado à ideia de redemoinho de Walter Benjamin (1989), 

onde o que está submerso pode sempre vir à tona. Para o autor, a história não é tão 

linear como gostaríamos, ela estaria mais próxima de um redemoinho, onde o que 

foi esquecido pode submergir. 

O remanso é uma imagem que não morre por que está atrelada às dinâmicas das 

águas. O remanso é a forma que se destaca da virtualidade do fluxo do rio. É uma 

imagem tão carregada de matéria que é capaz de revolver os sedimentos mais 

profundos da cultura. “A imagem é uma planta que necessita de terra e de céu, de 

substância e de forma. Uma imagem pode morrer se não está adaptada à matéria 

que deve ornamentar. As imagens poéticas têm também elas uma matéria” 

(Bachelard, 1989, p.18).  

Os remansos são momentos em que a água experimenta uma perda de velocidade, 

uma perda de vida e se torna um mediador plástico entre a vida e a morte (Bachelard, 

1989, p.13). Desaparecer nas águas profundas representa a dissolução final, significa 

associar-se à profundidade ou à infinidade.  

O ser que sai da água é um reflexo que aos poucos se materializa: é uma imagem 

antes de ser um ser, é um desejo antes de ser uma imagem. (Bachelard, 1989, p.36). 

Nesse sentido, o caboclo d'água é uma imagem e um desejo. Ele transcende a ideia 

de se tratar apenas de uma narrativa que os ribeirinhos contam sobre si mesmos e 

que nos ajuda a pensar sobre suas relações com o rio. Muitos tendem a pensar nessas 

narrativas como algo fictício que serve de metáfora para a relação “harmônica” dos 

ribeirinhos com a natureza. Caboclo d’água é na verdade um desejo, uma imagem 

material que vem das profundezas do inconsciente coletivo. A análise de um símbolo 

exige a separação entre o que se vê e o que se deseja (p.43). Isso explica também 

as dinâmicas da vida que, por muitas vezes, é capaz de reanimar imagens antigas e 

soterradas.  

 

 

 

 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

221 

Bibliografia 

Andersen, AO. (2016). Mapping urban waters. Grounds and figures of an 

ethnographic water path. In Hastrup, K. & Hastrup, F. (Eds.), Waterworlds: 

Anthropology in fluid environments (pp. 162-183). Oxford: Berghahn Books. 

De Araújo, E.C. (2009). Nas margens do São Francisco: sociodinâmicas ambientais, 

expropriação territorial e afirmação étnica do Quilombo da Lapinha e dos 

vazanteiros do Pau de Légua. Tesis de Maestría: Universidade estadual de 

Montes Cl.aros 

Bachelard, G. (1989). A água e os sonhos: Ensaio sobre a imaginação da matéria. 

Trad. Antônio de Pádua Danesi. São Paulo: Martin Fontes. 

Ballestero, A. (2019). The Anthropology of Water. Annual Review of Anthropology 

48(1), 405-421. En: 

https://www.annualreviews.org/doi/full/10.1146/annurev-an-48-themes 

Ballestero, A. (2012). The productivity of nonreligious faith: openness, pessimism 

and water in Latin America. In Tucker, C.M. (Ed.), Nature, Science and Religion: 

Intersections Shaping Society and the Environment, (pp. 169–90). Santa Fe, 

NM: Sch. Adv. Res. Press 

Bauman, R. (1977). Verbal art as performance. Rowley: Newbury House Publishers. 

Briggs, C.L. (1988). Competence in Performance: The Creativity of Tradition in 

Mexicano Verbal Art. Philadelphia: Univ. Penn. Press. 

Camargo, A., Camacho, J. (2019). Convivir con el agua. Rev. Colomb. Antropol. 

55(1):7–25 

Clark N. (2011). Inhuman Nature: Sociable Life on a Dynamic Planet. London: SAGE 

Cornford, F.M. (1937). Plato’s Cosmology. The Timaeus of Plato translated with a 

running commentary. London: Cambridge University Press 

Dawsey, J. C. (2005). O teatro dos "bóias-frias": repensando a antropologia da 

performance. Horizontes Antropológicos, 11(24): 15-34  



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

222 

Mendiondo, E.M. (2019). Rios em transe: eternos heróis de resiliência líquida. 

Trabalho apresentado durante a conferência Simbioses: Água, matéria viva. 

São Paulo (Brasil), 25 de outubro de 2019. 

Furtado, L.G. & Maneschy, M.c. (2002).Gens de mer et contraintes sociales: les 

pêcheurs côtiers de l’état du Pará, nord du Brésil. Colloque national et 

international – entre terre et mer – sociétes littorales et pluriactivités XV-XX 

siècles, Lorient: França. 

Goffman, E. (2005). A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis: Vozes. 

Ingold, T. (2015). Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e descrição. 

Petrópolis: Vozes. 

Ingold, T.  (2012). Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos num 

mundo de materiais. Horizontes antropológicos, 37 (18): 25-44. 

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-71832012000100002. 

Hartmann, L. (2005). Performance e experiência nas narrativas orais da fronteira 

entre Argentina, Brasil e Uruguai. Horizontes antropológicos, 11 (24):125-153. 

Hastrup, K. & Hastrup F.(2015). Waterworlds: Anthropology in Fluid Environments. 

New York: Berghahn 

Helmreich, S. (2011). Nature/culture/seawater. Am. Anthropol. 113(1):132–44 

Helmreich, S. (2016). Sounding the Limits of Life: Essays in the Anthropology of 

Biology and Beyond. Princeton, NJ:Princeton Univ. Press 

Langdon, E.J. (1999). A fixação da narrativa: do mito para a e da literatura oral. 

Horizontes Antropológicos, 5(12):13-37. 

Morita, A., Jensen, CB. (2017). Delta ontologies: infrastructural transformations in 

the Chao Phraya Delta, Thailand. Soc. Anal. 61(2):118–33 

Mosse, D. (2003). The Rule of Water: Statecraft, Ecology and Collective Action in 

South India. Oxford, UK: Oxford Univ. Press. 

Page, B. (2005). Paying for water and the geography of commodities. Trans. Inst. 

Br. Geogr. 30(3):293–306. 

Rosa, J.G. (1976). Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: José Olímpio Editora. 

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-71832012000100002


 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

223 

Rosa, J.G. (1962). A Terceira Margem do Rio e O Espelho. Em: Primeiras Estórias. 

Rio de Janeiro: José Olímpio Editora. 

Schechner, R. (1987). El Espacio. In: El Teatro Ambientalista. Traducción: Alejandro 

Bracho. Cidade do México: Árbol Editorial. 

Schechner, R. (1968). Six Axioms for Environmental Theatre. The Drama Review: 

TDR, 12 (3): 41-64. 

Schechner, R. (2011). Pontos de contato entre o pensamento antropológico e teatral. 

Cadernos de campo, 20: 1-360. 

Schmidt, J.J. (2017). Water: Abundance, Scarcity, and Security in the Age of 

Humanity. New York: NYU Press. 

Silva, Vagner Gonçalves da. (2012). Exu do Brasil: tropos de uma identidade afro-

brasileira nos trópicos. In: Revista de Antropologia, n. 55, vol. 2. Disp. em: 

http://www.revistas.usp.br/ra/article/view/59309 

Spartz, J. (2019). Songwriting as Expression of Cultural Ecosystem Services. Paper 

presented during the conference Waterlines: Confluence and Hope through 

Environmental Communication. Vancouver (Canada), 17 de junho de 2019. 

Strang, V. (2005). Common senses: water, sensory experience and the generation 

of meaning. J. Mater. Cult. 10(1):92–120. 

Starhawk, M. S. (2018). Magia, visão e ação. Revista Do Instituto De Estudos 

Brasileiros, (69), 52-65. https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p52-

65 

Swyngedouw, E. (2009). The political economy and political ecology of the hydro-

social cycle. J. Contemp. Water Res. Educ. 142(1):56–60 

Tambiah, S. (1997). Conflito etnonacionalista e violência coletiva no sul da Ásia. 

Revista Brasileira de Ciências Sociais, 12 (34):5-24. 

Tsing, A. (2019). Viver nas ruínas: paisagens multiespécies no Antropoceno. Brasília: 

IEB/Mil Folhas. 

Turner, V. (1974). O processo ritual. Petrópolis: Vozes. 

Turner, V. (2005). Floresta dos símbolos. Petrópolis: EDUFF. 



 

 

 

revista de recerca i formació en antropologia 

224 

Van Gennep, A. (1978). Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


