Articulo

Kanan: el cuidado
multiespecie maya

maasewaal revistes.uab.cat/periferia

Anaid Karla Ortiz Becerrilt Diciembre 2024
0009-0002-5719-8479

Universidad Auténoma Metropolitana- Para citar este articulo:

Ortiz, A. (2024). Kanan: el cuidado
multiespecie maya maasewaal. Periferia,
revista de recerca i formacié en
antropologia, 29(2), 54-73,
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.985

Iztapalapa, México

Resumen

Este articulo explora el concepto maya maasewdal de kanan (cuidar) como un
sistema de reciprocidad multiespecie, proponiendo un enfoque que parte del estudio
etnografico de la complejidad relacional observada en las interacciones multiespecie
en el campo. El andlisis se basa en el trabajo etnografico realizado entre 2016 y 2022
en Chancah Derrepente, Quintana Roo, México. Desafiando la dicotomia occidental
entre humanidad y naturaleza, el articulo revela como el cuidado trasciende las
fronteras de lo humano para abarcar una red que incluye a mujeres, varones,
ancestros, animales, plantas y entidades espirituales. Lejos de limitarse al ambito
doméstico, el kanan se presenta como una practica fundamental que permea la
cotidianidad maasewaal y reconoce la agencia de todos los seres en la construccion
de relaciones de cuidado mutuo.

Palabras clave: cuidado; reciprocidad multiespecie; maya mdasewaal; naturaleza y

cultura; relaciones interspecies.

Abstract: Kanan: The Multispecies Care of the Maya Maasewaal

This article explores the Maya madasewdal concept of kanan (care) as a system of
multispecies reciprocity. Based on ethnographic fieldwork conducted between 2016
and 2022 in Chancah Derrepente, Quintana Roo, Mexico, it proposes an approach

! Anaid Karla Ortiz Becerril - anaidka@xanum.uam.mx



http://www.revistes.uab.cat/periferia
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.985
mailto:anaidkarla@xanum.uam.mx

grounded in the observed relational complexities of multispecies interactions.
Challenging the Western dichotomy between humanity and nature, the article reveals
how care transcends the boundaries of the human to encompass a network that
includes women, men, ancestors, animals, plants, and spiritual entities. Far from
being limited to the domestic sphere, kanan is presented as a fundamental practice
that permeates maasewaal daily life and recognizes the agency of all beings in the
construction of relationships of mutual care.

Keywords: care; multispecies reciprocity; maya mdasewdal; nature and culture;

interspecies relationships.

Aprender a cuidarse

Durante mis diversas temporadas de trabajo de campo en el centro de Quintana Roo,
México, mis interlocutores me han impulsado a experimentar el cuidado desde la
ontologia maya madasewaal. En cada estancia, me revelan un territorio habitado por
una ontologia multiple y compleja de seres capaces de dafiar o proteger a los
habitantes y sus recursos, lo cual genera una vida cotidiana inquietante. En este
contexto, he aprendido no solo a cuidarme a mi misma, sino también a comprender
las practicas de cuidado dirigidas a infantes, animales, plantas, cultivos y selvas. Mas
aun, me han mostrado como los seres de la alteridad, a su vez, cuidan a la poblaciéon
y protegen los suyos.

Me he encontrado, asi, inmersa en una red de cuidados multiespecie, donde las
relaciones se tejen de forma multidireccional e interdependiente. Esta experiencia
desafia el antropocentrismo al reconocer la importancia de otros seres y sus
necesidades, mas alld de los intereses humanos. Cuidar, en su sentido mas amplio,
implica la responsabilidad y la accién de mantener nuestro mundo, lo que a su vez
requiere interactuar con lo no humano. Como lo ha sefialado Maria Puig (2017), al
desafiar las nociones convencionales de cuidado, argumentando que debemos
expandir nuestra comprension del cuidado mas alla del @mbito humano para incluir
a las entidades no humanas, las tecnociencias y las naturalezas culturales. Reconocer
la agencia de otros seres y reconsiderar nuestras nociones de cuidado se vuelve
esencial para afrontar las complejidades de un mundo mas que humano.

El estudio de la cosmopolitica maasewaal revela un sistema complejo y dindmico de

relaciones entre los habitantes, el entorno natural y el mundo espiritual. Lejos de una



visidn antropocéntrica, el kanan, es el concepto articulador que se entiende como
una red de responsabilidades y reciprocidad que abarca a todos los existentes:
humanos, animales, plantas y seres de la alteridad duefios y guardianes del territorio.
Este articulo se adentra en el estudio de las practicas de cuidado maasewaal,
desafiando la dicotomia tradicional entre humanidad y naturaleza. A través de la
exploracién de como el pueblo maya maasewaal se relaciona con un mundo mas que
humano, se revela que la practica del cuidado, lejos de limitarse al @mbito doméstico
0 a un género especifico, permea la cotidianidad como una actividad fundamental.
La categoria local kanan (cuidar) nos permite comprender las practicas multiespecie
gue evidencian una cosmopolitica donde todos los existentes son actores activos que
cuidan y reciben cuidado.

Desde una perspectiva de antropologia multiespecie, este articulo se adentra en el
territorio maya, para describir su cotidianidad donde se tejen cotidianamente
relaciones multidireccionales. Al explorar las practicas de cuidado en este contexto,
se busca visibilizar la agencia de otros seres como co-creadores de mundos
compartidos, desafiando la idea de una humanidad aislada y reconociendo la
existencia de una multiplicidad de relaciones que exceden lo humano. A través de un
enfoque etnografico sensible? a las particularidades de cada especie y sus formas de
relacionarse, se busca comprender el cuidado como un proceso dinamico y situado.
El cuidado, en este contexto, trasciende lo meramente practico para convertirse en
un compromiso ético y afectivo que permea todos los ambitos de la vida. No se limita
a una esfera exclusivamente femenina, sino que se nutre de la participacidon de
varones y mujeres en roles complementarios.

Para abordar la nocién maya maasewaal de cuidado (kanan), este articulo se divide
en cuatro partes, en el primer apartado, Los mayas maasewaalo’ob y la ontologia

relacional, se abordan las caracteristicas de la poblaciéon de interlocucién y las

2 Un enfoque etnografico sensible, como el que se postula aqui, se alinea con la propuesta de Gutiérrez
Estéves (2009) para el estudio de los cuerpos amerindios. Gutiérrez Estéves, basandose en la nocién de
“pensamiento salvaje” de Lévi-Strauss (1964), sefiala que: “Lo propio del pensamiento ‘silvestre’
(presente tanto en sociedades ‘salvajes’ como ‘civilizadas’) es el de su generacion y articulaciéon por medio
de perceptos y no de conceptos. Estos perceptos tienen capacidad para constituir verdaderas proposiciones
acerca del mundo mediante una légica de las cualidades sensibles” (p.39). Asi, un enfoque etnografico
sensible, como el pensamiento salvaje, construye proposiciones a partir de cualidades sensoriales (colores,
texturas, sonidos, etc.). En ese sentido, se busca prestar atencién no solo a los conceptos y narrativas
abstractas, sino también a las dimensiones perceptivas, afectivas y sensoriales que dan forma a las
relaciones sociales, culturales y simbdlicas. Ademas, se evita imponer categorias externas, buscando en
cambio comprender como las cualidades del mundo vivido se convierten en herramientas para la
interpretacion.



particularidades ontoldgicas de los habitantes del territorio, incluidos humanos y no
humanos. En la segunda parte, El cuidado de las personas, se exploran los rituales
del ciclo de la vida y los cuidados cotidianos segun la edad y el género, los cuales son
esenciales para formar a la persona maya y para que esta conserve la vida. En la
tercera parte, El cuidado del territorio, se analiza la ritualidad del solar, la milpa y el
pueblo, la cual es dirigida a los santos, difuntos y yuumtsilo'ob, y tiene por objetivo
congraciarse con estos seres, reconocer el trabajo de cuidados que han realizado
para el pueblo y sus habitantes en busca de perpetuar sus relaciones.
En cuarto lugar, se aborda E/ cuidado de los seres domésticos, el cual rebasa la
definicion occidental de animal y evidencia unarelacidn de cuidado a
otros seres vivos del territorio.

El estudio del cuidado maasewadal reconoce la agencia de una diversidad de
existentes, humanos, plantas, animales, espacios, y seres de la alteridad; todos
interconectados en una red de relaciones donde priman el respeto y la reciprocidad.
Esta perspectiva, que valora la interdependencia de las formas de vida, revela
conocimientos profundos sobre la intrincada red de relaciones que desde la ontologia

maya maasewaal, sostienen la vida.

Los mayas maasewaalo'ob y la ontologia relacional

La presente investigacion se realizé principalmente en el pueblo de Chancah
Derrepente, localidad con 485 habitantes (INEGI, 2021), ubicada en la regién central
del estado de Quintana Roo, México, zona donde la poblacion se autodenomina
maasewaal. Este etnonimo que nace durante la Guerra de Castas (1847-1901), fue
usado por los combatientes para distinguirse de otros mayahablantes que no fueron
insurrectos, dicha valoracion perdura hasta la fecha y forma parte de la identidad
maasewaalo'ob (-ob: sufijo maya del plural); la cual se caracterizapor una devocién
particular a La Santa Cruz, llamada de forma local Saanto y conocida en la academia
como Cruz Parlante (ver Barabas, 2000; Bricker, 1993). Esta religiosidad se
considera crucial para mantener la vida y la prosperidaden el territorio local,
descuidarla podria acarrear diversas consecuencias funestas para la poblacion.

Por otro lado, y en completa relacién con la religiosidad sefialada, la vision del tiempo
maasewaal es ciclica y profética (ver Vapnarsky, 2008; 2009; Villa Rojas, 1978). El
tiempo no se experimenta de manera lineal, sino como una serie de ciclos

repetitivos. Seprevé una repeticion de los eventos significativos como la guerra,



acompanada de la destruccion y el fin de la humanidad, lo que influye
profundamente en como los maasewaalo'ob comprenden su lugar en el mundo y se
preparan para futuros desafios.

Ademas, la relacién entre naturaleza y cultura es profundamente interdependiente,
ello no implica que se fusionan indistintamente. Existen ciertos contextos, momentos
y caracteristicas que distinguen claramente lo que es un recurso de lo que es un ser
con agencia. Pero, la cultura no puede ser separada de la naturaleza. El mundo
natural estd compuesto por entidades que poseen agencia y establecen relaciones
cotidianas con las personas. De forma general, estos seres de la alteridad son
llamados en este articulo como duefios y guardianes del territorio. A quienes se
solicita el uso y acceso a los recursos naturales por medio de una diversidad de
practicas rituales y cotidianas, no exentas de intrincados protocolos sociales; que en
caso de omitirlos, sera posible sufrir toda clase de dafios.

Esta interconexidon se expresa en la vida cotidiana a través de practicas rituales que
renuevan constantemente los vinculos con el territorio y sus entidades. La concepcién
ciclica del tiempo, marcada por la experiencia histérica de la Guerra de Castas,
refuerza la importancia de mantener las relaciones con los seres de la alteridad,
quienes son la fuente de la reproduccién de los recursos vida y a la vez quienes
pueden generar escenarios catastroéficos.

Para el estudio de los duefios y guardianes del territorio propongo un enfoque
unificado que englobe a las entidades de la alteridad de origen catélico y maya. Esto
se basa en el trabajo de campo en la regidn, que ha revelado que los santos, los
seres del aire y los difuntos trabajan juntos por el bienestar local. Ademas, la exégesis
local no establece diferencias entre estas entidades en funcién de su origen, un tema
que a menudo se pasan por alto en otros estudios (ver Quintal et. al., 2015b; Ruz,
2006; Vapnarsky y Le Guen, 2006).

He divido a los duefios y guardianes en tres categorias. La primera comprende a los
iik'o'ob (vientos), se trata de rafagas dafiinas que transitan en momentos especificos
del dia. La poblacién aprende a evitarlas, ya que establecer relaciones con ellas es
imposible. En contraste, la segunda categoria esta formada por los yuumtsilo'ob
(sefiores, duefios), se trata de multiples entidades tutelares de la naturaleza. Estas
incluyen al Ajkanul (guardian de las personas), Sip (guardian de los animales), Chaak
(hacedor de agua), Yuum k'dax (guardian del monte), entre otras. Cuando deciden

hacerse visibles, se manifiestan en forma humana, vestidos como antiguos



campesinos, con ropa blanca y grandes sombreros, de ahi los nombres nukuch
maako'ob (ancianos) y nukuch p'éoko'ob (sombrerones); o bien, los guardianes
animales aparecen como versiones mas grandes de los animales que protegen. Los
yuumtsilo'ob habitan los espacios no domesticados, como el monte y la milpa, donde
la interaccion humana, particularmente por parte de los hombres, se basa en el
respeto y el intercambio ritual recurrente.

El tercer grupo esta formado por los santos y los difuntos, estos ultimos persistiendo
en el reino terrenal como almas (pixan), ambos, reciben periddicos con el proposito
de obtener su favor en la prosperidad de la comunidad y del grupo doméstico. Los
duefnos y guardianes son, por naturaleza, inestables e impredecibles,

requieren una cuidadosa atencidn, evitarlos cuando sea necesario y adherirse a las
costumbres establecidas con ellos en cuanto a la forma, cantidad y frecuencia de los
actos rituales.

Como consecuencia de lo antes mencionado, cuidar y cuidarse es fundamental en el
dia a dia mdasewaal. Lo que nos remite al vocablo kanan, que puede ser traducido
como: cuidar, guardar, vigilar (ALMY, 2003, p.90). Algunos ejemplos de uso de este
vocablo son: kandantabaj (cuidate), kanan ti' bej (cuidado en el camino), kanan ti'
nene (cuida al bebé). Pero, como ya se ha expuesto, el cuidado es una compleja red
de interdependencia entre variadas formas de existencia, por ello, se dice también:
Le peeko' ku kanaantik u yuumil (El perro cuida a su duefo), Le saanto ku kanaantik
maako'obo’ tu najil (El santo cuida a las personas en su casa), Chaak ku kanaantik
tuldakal le lu'umo', tumen ku méetik k'aaxal ja' (Chaak cuida a todos en la tierra,
porque hace llover), Laaj in paak'aal in walak' bey ti' teeno' ma tik wey tu jool in nail
tin kanantik (Todos mis sembrados son mis crias, los cuido en la puerta de mi casa).
Se trata de algunos ejemplos recogidos en campo durante la temporada de 2021
(Ortiz, 2023, p.4)3, que muestran que el cuidado es desempenado no solo por las

personas, y es una practica cotidiana, pero también un compromiso entre seres de

3 Durante mis diversas temporadas de trabajo de campo he priorizado la observacion participativa frente
a las entrevistas. Considero que el otro, el interlocutor, no solo es alguien que habla, sino que también
actua y lo que dice se relaciona con sus actos; al tiempo que el lenguaje no es un hecho aislado de la vida
cotidiana y las practicas sociales; como lo plantea Guber (2011) “solo ‘estando alli’ es posible realizar el
transito de la reflexividad del investigador en tanto miembro de otra sociedad, a la reflexividad de los
pobladores” (pp.49-50). “Estar alli” me permitid observar el contexto en el que se expresan las acciones
ordinarias y extraordinarias, lo que me dio un panorama amplio del entorno para afinar la observacién,
perfeccionar mis preguntas y hacerlas mas oportunas.



la alteridad, la comunidad, los animales y los recursos, lo que nos remite a relaciones

de cuidado mas que humanas.

El cuidado de las personas

Desde la ontologia maasewaal se estima que, al nacer un individuo, su cuerpo no se
encuentra completamente formado, ni tampoco se ha constituido como una persona.
Para formar el cuerpo y la persona, se requiere de la maduracién bioldgica, y de los
rituales del ciclo de vida que posibilitan el afianzamiento de las entidades animicas
(Lépez Austin, [1989]2004, p.197) en los cuerpos. Ahora, para conservar la salud,
son necesarias practicas diarias de cuidado, y en caso de enfermedad se buscara

devolver el equilibrio al cuerpo por medio de tratamientos terapéuticos especificos.

La ritualidad vinculada al ciclo de la vida y la muerte es crucial para el desarrollo y
fortalecimiento de los individuos, facilitando su integracién a la comunidad, y su
capacidad para interactuar y colaborar con otros seres, permitiéndoles transitar por
el territorio, idealmente con el minimo dano (ver Quintal et. al., 2015a). La ritualidad

del ciclo de la vida se compone de las siguientes etapas:

1. Okja' (Bautismo): A partir de los tres meses, el infante es presentado a
Ki'ichkelem Yuum (hermoso padre/Jesucristo), para que lo bendiga. En este acto, se
le asigna un nombre propio, lo que marca su transicién hacia la individualidad
completa. Antes de este rito, si el infante requiriera tratamientos terapéuticos, se le

llama por el nombre del padre, por compartir la misma sangre.

2. Jéets méek': Esta ceremonia marca el ingreso del individuo en el tejido social,
define los roles de género, las pautas alimentarias y de comportamiento. Se realiza
a las nifias a los 3, 6 0 9 meses de edad, que simbolizan las tres piedras del fogdn,
mientras que a los nifios a los 4 u 8 meses, que representa las cuatro esquinas de la
milpa. Durante la ceremonia, a los nifios se les presentan herramientas agricolas y a
las nifas, utensilios domésticos. A ambos se les muestran libretas y boligrafos,
deseando que sean buenos estudiantes. También se les dan alimentos locales como
pepita (semilla de calabaza), atole de pinole (bebida a base de maiz), hojas de chaya
(Cnidoscolus chayamansa) y huevo, acompanados de explicaciones de cdmo estos
fortaleceran sus cuerpos y mentes. Finalmente, se les ensefian pautas sociales como

la importancia de compartir ofrendas-limosnas (maatan).



3. Ts'o'ok u beel (Casamiento): Esta etapa se valora como fundamental para
convertirse en una persona completa. Marca la transicién a la madurez que conlleva
la asuncién de responsabilidades clave, entre ellas la procreacion, el sustento de la

familia, la construccion del hogar y el cuidado de la familia, los animales y los cultivos.

4. Muerte: Entre los maasewaalo'ob, los difuntos familiares llamados pixan
(anima), desempenan un papel activo en la vida cotidiana de sus descendientes,
brindandoles cuidados y proteccién. Es fundamental despedirlos, recordarlos

periédicamente y honrarlos, en particular durante el mes de noviembre.

La ritualidad del ciclo de la vida y la muerte entre los maasewaalo'ob se llevan a cabo
principalmente en el ambito doméstico, con oraciones y ofrendas dirgidas por el
miembro mas anciano del grupo doméstico o por el ofrendante. Sin embargo, los
bautismos y matrimonios son celebrados en la iglesia local por rezadores
maasewaalo'ob. Los padrinos juegan un papel crucial en la ceremonia del Jéets
méek', mientras que los ancianos son figuras clave en la transmision de
conocimientos durante el rito matrimonial. Estos rituales meticulosamente
preparados implican la disposicién de elementos sagrados como velas, bebidas y

alimentos, creando "depdsitos rituales" detallados (Dehouve, 2016, p.182).

Por su parte, la salud de los cuerpos maasewaalo'ob se construye y preserva no solo
a través de la ritualidad del ciclo de la vida y la muerte, sino también mediante
practicas cotidianas de cuidado, especificas para cada edad y género. Estos saberes,
transmitidos de generacidén en generacién, se consideran secretos familiares y se
basan en la experiencia acumulada a lo largo del tiempo. Sin embargo, cuando surgen
complicaciones debido a los malos aires (k'aak'as iik'o'ob), se vuelve necesaria la

intervencion de un especialista ritual, el jmeen.

En la ontologia maasewaalo'ob, el cuerpo (wiinkil) no se limita a una entidad fisica,
sino que se concibe como un sistema complejo que integra elementos invisibles que
deben estar siempre en equilibrio, como las partes fisicas. Estas entidades animicas,
estan también presentes en otros seres no humanos, como animales, plantas e
incluso espacios con cualidad de vida (kuxa'an). Las practicas diarias de cuidado, por
lo tanto, buscan restablecer el equilibrio de estos componentes o purgar
perturbaciones contagiosas, provenientes de otros seres del territorio. Estas
practicas, que abarcan un amplio abanico de métodos y atenciones especificas, se

pueden agrupar en tres categorias principales:



1. Alimentacion. La alimentacidon ocupa un lugar central en las practicas de
cuidado. Se presta especial atenciéon a la calidad y cantidad de los alimentos,
siguiendo pautas especificas en su preparacién. Se da preferencia a ingredientes
locales, como el pollo y el huevo de animales criados en el solar, conocidos como
pollos ti” paais (del pais), asi como a las plantas nativas, por su capacidad de
fortalecer el cuerpo. Estos alimentos adquieren un caracter de alimentacién exclusiva

durante los periodos de enfermedad.

2. Precauciones en el territorio. Para evitar encuentros desafortunados con los
iik'o'ob y los yuumtsilo'ob, se establecen precauciones en cuanto a los lugares y
momentos de transito. Se evita circular al mediodia o al anochecer, especialmente
en estos horarios se eluden los cruces de caminos y parajes silvestres, considerados
zonas de riesgo, especialmente para mujeres y nifas. Estas restricciones se acenttdan
durante los periodos de vulnerabilidad corporal, como la menstruacion y el embarazo.
En esos momentos, el cuerpo acumula k'i‘inam, un tipo de energia caliente que
repudian los seres del monte, que son de valencia fria, y al encontrarse con ella
puedan enfermar al portador al molestarse. Por esta razén, mujeres y nifias limitan
su movilidad a los espacios domesticados del solar y el pueblo como medida de

proteccién para su salud.

3. Relaciones con otros seres. El cuidado del entorno y la construccién de
relaciones armoniosas con los duefios y guardianes del territorio también son
fundamentales. Se sigue un ciclo ritual anual que entrelaza la ritualidad agraria con
la ritualidad catodlica. En el ambito doméstico, se reconoce la influencia de los santos
y antepasados en la salud familiar, y se interactla con ellos a través de practicas y
homenajes rituales para asegurar su proteccién. Este aspecto se abordara con mayor

detalle en el siguiente apartado.

Ademas de las practicas generales, existen cuidados especializados que responden a
las necesidades especificas de cada edad y género. En el caso de los infantes, los
primeros tres meses de vida son cruciales para prevenir desequilibrios fisicos o
emocionales. En estas situaciones, se suele recurrir a la sabiduria de los mayores,
guienes pueden aconsejar practicas terapéuticas rituales propias del ciclo vital, como
el ritual de intercambio llamado k'eex. También se realizan tratamientos para las
afecciones causadas por remolinos en el cuerpo (suuy) o por la erupcién de los

dientes muy puntiagudos (/ikim). Estas practicas, que incluyen ofrendas y otros actos



rituales, buscan sanar y proteger a los infantes de enfermedades y peligros, al tiempo
que fortalecen su vitalidad y los preparan para la vida en el territorio.

Alrededor de los 10 afos, las necesidades de cuidado de nifios y nifias se diversifican.
Desde temprana edad, a las nifias se les ensefia a transitar por los espacios
domesticados del solar, evitando asi el encuentro con los vientos invisibles y fugaces
que deambulan por el territorio (iik'o'ob). Aprenden a ser precavidas y a observar su
entorno con atencidn para preservar su bienestar. A medida que crecen, adquieren
conocimientos especificos, como lo es evitar los alimentos de valencia fria para
proteger su salud reproductiva, un aspecto altamente valorado y fundamental en su
ciclo vital. Los nifios, por su parte, se inician en el trabajo agricola de la milpa y
comienzan a explorar el territorio. Este proceso les permite aprender las rutas
seguras, reconocer los cambios en la vegetacion para adentrarse en las suertes de la

caceria con resorteras y trampas, y eventualmente, con escopeta.

Si bien las mujeres tienen roles especificos en el cuidado de los seres que habitan el
solar familiar, como el cuidado de los nifios, los animales y las plantas, los varones
también desempefian un papel activo y complementario en el bienestar y la salud del
grupo familiar. Ellos se pueden diagnosticar enfermedades, buscan plantas
medicinales en el monte, realizan masajes, presiden la ritualidad doméstica y, cuando
es necesario, buscan al especialista ritual adecuado. De esta manera, contribuyen

significativamente al cuidado del grupo doméstico.

El cuidado del territorio

El territorio de Chancah Derrepente se encuentra habitado por una ontologia diversa
y compleja de seres que impactan la vida cotidiana. Los duefios y guardianes del
territorio tienen un papel clave en la demarcacién, organizacién y gobernanza de los
espacios. Son seres ambivalentes, con el poder para causar perjuicio o brindar
proteccién, y son esenciales para la protecciéon de la comunidad siempre y cuando

sean reconocidos, respetos y solicitados.

La delimitacién del terreno, practica fundamental en la cosmovision maasewaal,
trasciende la mera demarcacion fisica para erigirse como un acto simbdlico de
reconocimiento y respeto hacia los duefos y guardianes del territorio. Antes de

levantar una casa o cultivar una milpa, se establece un didlogo con las entidades que



habitan el espacio, solicitando permiso y estableciendo los limites de la interaccién
humana. Esta delimitacidon, sin embargo, no implica una separacién absoluta. Si bien
se define lo doméstico frente a lo salvaje, lo propio frente a lo ajeno, también se
reconoce la permeabilidad inherente a estas categorias. La frontera entre lo humano
y lo no humano se mantiene porosa, exigiendo una ritualidad constante para asegurar

la armonia y el equilibrio con los seres del entorno.
El cuidado del pueblo

El cuidado del pueblo descansa en manos de entidades protectoras como santos,
virgenes y los poderosos yuumtsilo'ob. Es necesario cumplir con un rico calendario
ritual, por medio del cual la comunidad expresa su gratitud por la proteccion recibida
y refuerza los lazos de reciprocidad con estas entidades. Las celebraciones
santorales, que incluyen festividades en diversas capillas dedicadas a santos y
virgenes especificos, la veneracién al Santo Cristo del Amor como patrono de la
comunidad, y la peregrinacién del San Juan de Kopchén, tejen una red de proteccion

espiritual que envuelve la vida comunitaria.

Ademas, la proteccion del pueblo maasewaal trasciende el ambito de la religiosidad
catolica, abarcando un complejo sistema de practicas ancestrales. Se realizan
diversos homenajes llamados Loj, el primero de ellos se efectla en la iglesia y se
dirige al santo patrono y a los yuumtsilo’ob de los montes del pueblo. Se continla
con el agradecimiento a los guardianes de las puertas del pueblo (v yuumil jool kaaj).
La serie ritual culmina reconociendo la importancia de X Ki'ichpan maama K'an le'
6ox (Hermosa madre del arbol de ramdn amarillo), duefia del monticulo arqueoldgico
local llamado Tampak'. A quien a lo largo del afio se ofrecen ceremonias de k'eex

(intercambio), para solicitar su proteccién para los infantes.

La ritualidad en la comunidad maasewaal se rige por un protocolo preciso, donde
cada elemento, desde las oraciones y danzas hasta la disposicién de los alimentos,
esta imbuido de un profundo significado cultural. En este caso, las ofrendas se
componen en numero 13, que es el de mayor valencia, y tiene ademas el atributo de
inquebrantable. Esta ritualidad trasciende las fronteras del territorio local para
abarcar una preocupacién por el bienestar del mundo en su totalidad: “Vamos a pedir

por las matitas de maiz, vamos a pedir la lluvia. También que nos cuiden en el pueblo,



pero no solo a nosotros, primero que cuiden el mundo, después al pueblo, ya después

pides por tu familia y al ultimo por ti” (JA4, 1 de diciembre, 2021).
El cuidado del solar

El solar es un espacio familiar-privado que incluye la vivienda, la cocina, los huertos
y los corrales, constituye un microcosmos que también requiere proteccion frente a
los embates de los jik'o'ob (vientos). Este espacio se encuentra bajo la proteccion del
santo patrono familiar, representado por una Santa Cruz heredada a través de
generaciones, y por los ancestros fallecidos. Ambas entidades velan por el bienestar
del solar y sus habitantes, sin embargo, pueden manifestar su descontento a través
de enfermedades que afectan a los nifios, las plantas o los animales, si se rompe el
equilibrio o se descuidan las practicas de cuidado, como me explicé XM durante la

celebracién de un Loj terreno, realizado en su solar:

Cuando esta llegando su tiempo, sabemos que ya lo piden [el Loj] porque nos
sentimos mareados, dan dolor de cabeza, ves a los animales como van lento,
como de lado y son los primeros que se enferman, kaajli' u k'ak'as iik' [estd
empezando su mal aire], ya después si pasamos su tiempo nos vamos a
enfermar nosotros. Es que ellos ya lo estan pidiendo, entonces también sacan
culebras en el terreno, hasta escuchas que chiflan, son ellos. (XM, 29 de marzo
2021)

Ante la enfermedad o la muerte de cualquier existente que habita el solar, el grupo
doméstico interpretara estos eventos como sefales de alerta provenientes de los
protectores del hogar, quienes reclaman reconocimiento por su labor. Para
restablecer la armonia y apaciguar a estas entidades, se realizan novenas, rituales
domésticos liderados por los miembros mas ancianos de la familia. Estas ceremonias,
que incluyen ofrendas cuidadosamente dispuestas con siete o nueve elementos,
buscan honrar la presencia y el trabajo de los protectores, reafirmando el pacto de

reciprocidad entre la familia y los seres que los acompafan.

4 Para referir a los interlocutoras e interlocutores empleo los marcadores de género del maya yucateco, la
letra J para masculino y la letra X para femenino, seguida de la inicial de su nombre.

JA, el capitan de la Compaifiia local, una forma organizacién similar a las Compafiias de Dignatarios Mayas
que resguardan la Santa Cruz en los pueblos sagrados de la regién. El es responsable de convocar al grupo
y administrar el calendario ritual anual para las celebraciones de Loj.



El cuidado de las milpas

Las milpas exigen un delicado equilibrio entre la intervencién humana y el respeto al
caracter indémito de la tierra. Este espacio, en constante tension entre lo
domesticado y lo salvaje, se concibe como un territorio compartido con los poderosos
yuumtsilo'ob. Antes de iniciar el ciclo agricola, los campesinos solicitan permiso a
estas entidades a través de ofrendas, reconociendo su autoridad sobre la fertilidad y
el equilibrio del entorno. La rotacidn de terrenos cada tres afios, obliga a los
agricultores a conocer y relacionarse con los seres que habitan los montes y
comportarse con ellos conforme a la costumbre que les ha precedido. Se destaca que
la tierra estd habitada por seres con memoria, los cuales les recuerda a los
campesinos la importancia de actuar con respeto y reciprocidad hacia las fuerzas que

la habitan.

El ciclo agricola de la milpa se desarrolla en estrecha comunién con un calendario
ritual que acompafa cada etapa, desde la preparacion del terreno hasta la cosecha.
La sinceridad y la afectividad son esenciales al solicitar la proteccidén de las entidades
del mundo espiritual, pues, como me explicé Don Aa durante la realizacién de la
comida ritual para la ocasién: "Asi Dios ve que lo estas haciendo con todo carifio, con
toda tu fe" (Don Aa, 10 de julio 2021). Los rituales agricolas, conocidos como Loj,
se caracterizan por la elaboracion de alimentos rituales especificos de este contexto
ceremonial, también es significativa la disposicion numérica de los elementos
ofrendados, lo que implica seguir un protocolo con precision y respeto. Algunos de
estos rituales, como la solicitud de lluvias o los agradecimientos por la abundancia
de las cosechas, adquieren un caracter comunitario, reuniendo a la comunidad en

torno a la fertilidad de la tierra y la gratitud hacia las entidades protectoras.

El cuidado de los seres domeésticos

En la lengua maya yucateca, el término ba'alche’ se utiliza para referirse a los
animales, especialmente a los salvajes que habitan la selva. Sin embargo, la relacién
de los mayas con el mundo animal se expresa de manera mas compleja a través del
uso del clasificador posesivo alak’, el cual es necesario para expresar la posesion de

algun ser, se aplica a los animales que viven en el solar familiar, como perros, gatos



o aves de corral, pero también a las plantas cultivadas en este espacio e incluso al
Arux, una criatura del monte que ayuda al agricultor en la milpa. Si bien alak’ se

traduce cominmente como doméstico o cria, su uso va mas alla de lo animal.

El uso de alak’ subraya la relacién de cuidado y responsabilidad que implica la relacién
de doméstico. No se trata simplemente de posesién, sino de un vinculo que implica
proteccién, respeto y reciprocidad. Incluso los animales salvajes (ba'alche’) son
considerados alak' desde la perspectiva de sus duefios espirituales, los sip'o‘ob,
quienes velan por su bienestar. De esta manera, el clasificador alak’ revela una
ontologia donde la frontera entre lo salvaje y lo domesticado se diluye, y donde la
responsabilidad del cuidado se extiende a todos las entidades que habitan el mundo.

El cuidado de los animales domésticos en el solar recae principalmente en las
mujeres, quienes asumen esta responsabilidad con gran dedicacién y conocimiento.
La alimentacién, por ejemplo, no se limita a una mera cuestion nutricional, sino que
se rige por normas sociales y simbdlicas. Los perros, especialmente aquellos que
acompafnan a los varones en sus labores agricolas o de caza, reciben un trato
preferencial, compartiendo la tortilla caliente con la familia, un gesto que refleja la
importancia de estos animales en la vida cotidiana. Los gatos, por su parte, se ganan
su lugar en el hogar a través de su labor como cazadores de insectos, contribuyendo
asi a la higiene y el bienestar del espacio doméstico. La proteccion también es un
aspecto fundamental en el cuidado de los animales. Las abejas meliponas, por
ejemplo, se crian bajo el resguardo de la casa, lejos de miradas ajenas, para
protegerlas de enfermedades como el mal de ojo y del k'i'inam. Esta atencién especial
se extiende a los animales jovenes y pequeiios, como loros, periquitos y polluelos,
gue requieren un cuidado mas delicado. En el caso de las aves de corral, las mujeres
ponen en practica métodos especiales para asegurar su reproduccion, utilizando el
namero nueve, un numero simbdlico asociado al ciclo reproductivo femenino y a la
fertilidad.

En el solar maya, la ubicacién de cada planta se decide con sumo cuidado,
considerando no solo las condiciones del suelo y la disponibilidad de luz solar, sino
también las sutiles interacciones entre el reino vegetal y el humano. Las plantas
medicinales y aromaticas, por ejemplo, ocupan un lugar privilegiado cerca de la
vivienda, actuando como protectoras del hogar y la familia. Al momento de utilizarlas,

se corta una rama con delicadeza, reconociendo que la planta entrega parte de su



vitalidad para sanar al enfermo. Se evita dafar la planta en su totalidad,

comprendiendo que solo la rama cortada morira tras cumplir su proposito curativo.

El ciclo lunar, con su influencia sobre los ritmos de la naturaleza, también guia la
toma de decisiones en el solar. Los arboles frutales se siembran durante el cuarto
creciente, buscando potenciar su crecimiento y abundancia, mientras que los arboles
maderables se cortan en luna llena, momento en que la madera alcanza su maxima
resistencia y durabilidad. La tradicion oral también advierte sobre ciertas especies,
como el arbol de jicaras, el flamboyan y el mamey, que no se deben plantar, de
hacerlo pueden causar la muerte del sembrador. En cambio, pesé a su belleza y

utilidad, se debe dejar que por si mismas esparzan sus semillas.

Por otro lado, los comportamientos y movimientos de los animales son interpretados
por las personas como presagios negativos (tamax chi) o sefales positivas (chiikul)
gue influyen en sus decisiones cotidianas. Para darles significado, se evallan varios
factores: si el animal es doméstico o salvaje, déonde se produjo el evento, la hora y
el dia. Los presagios cobran mayor relevancia si involucran animales domésticos o
plantas del solar, ya que la posesion conlleva la responsabilidad de atender dichos

augurios.

Los animales silvestres (ba'alche') ocupan un lugar delicado en la ontologia maya, ya
que pertenecen a los sip'o’‘ob, seres espirituales que protegen y rigen el mundo
animal, a Yuum k'dax (duefio del monte), e incluso a los santos catdlicos. Por esta
razon, la caza no se toma a la ligera, sino que se aborda como un acto que requiere
respeto, reciprocidad y permiso. Los varones, encargados tradicionalmente de esta
actividad, establecen relaciones de intercambio y cuidado mutuo con las entidades
de la alteridad. Antes de adentrarse en la selva, piden permiso a los duefos
espirituales de los animales, por medio de ofrendas, lo mismo que tendran que
agradecer por el alimento recibido. La caza excesiva, la que rebasa el nimero 13 sin
realizar ofrendas y pausas, se considera una falta grave que perturba las relaciones
con estos seres. Asimismo, los restos dseos de los animales se manejan con cuidado

y se depositan en lugares especificos, para facilitar la regeneracién de las especies.



Kanan como categoria relacional multiespecie

El término kanan, encapsula una profunda y extensa nocién de cuidado que integra
a los seres humanos y no humanos en un sistema de reciprocidad donde el cuidado
mutuo se traduce en salud y bienestar compartidos. Se concibe como una red
compleja de relaciones sociales, politicas y espirituales que entrelaza a seres
humanos, animales, plantas y a los duefos y guardianes del territorio. Este cuidado
se materializa en practicas cotidianas y rituales que, si bien se nutren de una division
tradicional de roles por género, no se limitan a una esfera femenina. Los varones,

participan en sus propios espacios activamente en este tejido de interdependencia.

En esta comunidad, los géneros son complementarios y requieren desde su unién por
medio del matrimonio para realizar todas las actividades de la vida social. Asimismo,
se evidencian variaciones en las formas de apropiacion y conocimiento del territorio
gue difieren por género. Estas distinciones no solo manifiestan patrones divergentes
en la movilidad cotidiana y de los contextos rituales, sino que también ilustran la
distribucion y complementariedad de responsabilidades entre varones y mujeres.
Ambos contribuyen al cuidado del espacio local, ya sea en el solar familiar o en el

monte.

La relacidon de los mayas maasewaalo'ob con su territorio se caracteriza por un
dinamismo constante, donde cada entidad, humana o no humana, posee
caracteristicas Unicas que implican responsabilidades especificas. El cuidado, en este
contexto, no es un concepto estatico, sino un proceso activo de hacer, actuar y
negociar. Las relaciones, lejos de ser fijas e inmutables, se renuevan y evallan
constantemente a través de practicas cotidianas y rituales. Esta reciprocidad se
extiende también a los seres de la alteridad, quienes, cuidan y protegen a los
humanos y sus recursos. Se establece asi una colaboracidon mutua para fomentar la

vida y el equilibrio en el territorio.

El cuidado, trasciende lo practico para abarcar una profunda dimensién afectiva y
ética. Este implica tejer una red de responsabilidades compartidas entre todos los
existentes: humanos, animales, plantas y entidades espirituales. Esta
responsabilidad mutua se expresa y se renueva a través de la rica ritualidad que
acompana el ciclo agricola, el ciclo de la vida, los momentos de alegria y dificultad, y
los cuidados del cuerpo y del espiritu. La ritualidad, en este contexto, es una forma

de comunicacién y reciprocidad con el mundo espiritual, una manera de agradecer,



pedir permiso y restablecer el equilibrio. En Ultima instancia, el objetivo es asegurar
la continuidad de la comunidad y del mundo, reconociendo la interdependencia entre
todos los seres.

Conclusiones

Este articulo subraya que las otras formas de existencia no son pasivas. Para las
personas, las relaciones de reciprocidad e intercambio con los seres de la alteridad,
y el trabajo de cuidados para otros -personas, animales, plantas—, son
fundamentales y constituyen un compromiso afectivo. Este cuidado no solo beneficia
a los individuos directamente involucrados, sino que también contribuye al bienestar
general de toda la comunidad y el entorno, promoviendo la vida y la reproduccion
del mundo.

En este contexto, tomar, talar o cazar cualquier recurso de los montes requiere
realizarse con un protocolo de cuidado, es decir, un proceso diplomatico que incluye
pedir permiso, tomar solo lo requerido, hacer pausas al llegar al nUmero 13, ser
reciprocos, y ofrecer ofrendas alimenticias, oraciones y candelas. Actuar de esta

manera refleja el reconocimiento de la agencia y el valor de otros seres.

Al expandir y profundizar la comprensién del cuidado para incluir perspectivas
diversas, se promueve una vision mas inclusiva del tema, en la cual se reflejan
perspectivas plurales que reflejen la diversidad de experiencias y visiones del mundo.
La perspectiva maya mdasewdal ofrece un enfoque Unico de cuidado relacional
extrahumano. En resumen, estudiar el cuidado en contextos indigenas desafia y
expande las concepciones tradicionales del cuidado, introduciendo dimensiones
cosmopoliticas, sociales y ambientales que reflejan la complejidad y la riqueza de

otros contextos.

revista de recerca i formacio en antropologia



revista de recerca i formacio en antropologia

Bibliografia

Academia de la Lengua Maya de Yucatan [ALMY] (2003). Diccionario maya popular:
maya-espanol, espafiol-maya. Academia de la Lengua Maya de Yucatan.

Barabas, A. (2000). Utopias indias. Movimientos sociorreligiosos en México. Abya-
Yala.

Bricker, Victoria (1993). El Cristo indigena, el rey nativo. El sustrato histdrico de la
mitologia del ritual de los mayas. Fondo de Cultura Econdmica.

Comision de Difusion del Alfabeto Maya (1984). Alfabeto maya acordado en la reunion
de agosto de 1984. Secretaria de Educacién Publica.

Dehouve, Daniéle (2016). El depdsito ritual. Una practica mesoamericana de larga
duraciéon. Confluenze, 8(2), 181-206.

https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/6652

Guber, Rossana (2011). La Etnografia. Método, campo, reflexividad (22 ed.). Siglo
XXI editores.

Gutiérrez, Manuel (2009). Esos cuerpos, esas almas una introduccién. En M.
Gutiérrez y P. Pitarch (2009). Retdricas del cuerpo amerindio (pp.10-55).

Iberoamericana-Vervuert.

Instituto Nacional de Estadistica y Geografia [INEGI] (2021). Censo de Poblacion y
Vivienda 2020. Principales resultados por localidad (ITER). Quintana Roo.
INEGI. http://inegi.org.mx/contenidos/programas/ccpv /inter 23xlsx20.zip

Lévi-Strauss, Claude (1964).Fondo de Cultura Econdmica.

Lopez, A. ([1989] 2004). Cuerpo humano e ideologia: las concepciones de los
antiguos nahuas. Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de
Investigaciones Antropoldgicas.

Ortiz, A. (2023). Los cuidados del cuerpo y del territorio entre los mayas
maasewaalo'ob de Quintana Roo [Tesis de doctorado, Universidad
Auténoma Metropolitana-Iztapalapa].

https://bindani.izt.uam.mx/concern/tesiuams/n870zr22b?locale=es



https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/6652
https://bindani.izt.uam.mx/concern/tesiuams/n870zr22b?locale=es

revista de recerca i formacio en antropologia

Puig, M. (2017). Matters of Care: Speculative Ethics in More than Human Worlds.
Minneapolis: Minnesota University Press.

Quintal, Ella; M. Quinones, L. Rejon, P. Balam, J. Gomez e 1. Solis (2015a). Rituales
de ciclo de vida entre los mayas de la Peninsula de Yucatan. En L. Baez (Ed.),
Develando la tradicion. Procesos rituales en las comunidades indigenas de
México (Vol. 1), (pp.221-296). Instituto de Antropologia e Historia.

Quintal, Ella; M. Cen, M. Medina, T. Quifiones y L. Rején (2015b). Los que son

como nosotros: santos y pixanes en la cosmovisibn de los mayas
peninsulares. En C. Good y M. Alonso (Eds.), Creando mundos, entrelazando
realidades. Cosmovisiones y mitologias en el México indigena (Vol. V),
(pp.30-95). Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Coordinacion

Nacional de Antropologia, Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia.

Ruz, Mario (2006). La familia divina. Imaginario hagiografico en el mundo maya. En
M. Ruz (Ed.), De la mano de lo sacro. santos y demonios en el mundo maya

(pp.21-66). Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de
Investigaciones Filoldgicas.

Vapnarsky, Valentina (2008). Paralelismo, ciclicidad y creatividad en el arte verbal
maya yucateco. Estudios de Cultura Maya, XXXII(1830), 155-200.

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci arttext&pid=S01852574200

8000200006

Vapnarsky, Valentina (2009). Prediccién y performatividad en la memoria histérica
maya yucateca. En A. Gunsenheimer, T. Okoshi y John Chuchiak (eds.), Texto
y contexto: La literatura Maya Yucateca en Perspectiva Diacrdnica. Estudios
Americanistas de Bonn, pPp. 160-189.
https://www.academia.edu/11669912/Prediccidon y performatividad en la

memoria histérica maya yucateca

Vapnarsky, Valentina and Oliver Le Guen (2006). The Guardians of Space:
Understanding Ecological and Historical Relations of the Contemporary
Yucatec Mayas to their Lanscape. In C. Isendahl and B. Liljefors (Eds.),
Ecology, Power,and Religion in Maya Landscapes (pp.191-206). Proceedings



http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-25742008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-25742008000200006

revista de recerca i formacio en antropologia

of the 11% European Maya Conference, Acta Mesoamericana (Vol. XXIII).
Verlag Anton Saurwein.

Villa Rojas, Alfonso (1978). Los elegidos de Dios. Etnografia de los mayas de
Quintana Roo. Instituto Nacional Indigenista.



