
 

Artículo 
 
Kanan: el cuidado 
multiespecie maya 
máasewáal 
 
Anaid Karla Ortíz Becerril1 

 0009-0002-5719-8479  

Universidad Autónoma Metropolitana-

Iztapalapa, México 

  
revistes.uab.cat/periferia 

 
Diciembre 2024 

 
Para citar este artículo:  

Ortíz, A. (2024). Kanan: el cuidado 
multiespecie maya máasewáal. Perifèria, 

revista de recerca i formació en 
antropologia, 29(2), 54-73, 

https://doi.org/10.5565/rev/periferia.985 

 

 

Resumen  

Este artículo explora el concepto maya máasewáal de kanan (cuidar) como un 

sistema de reciprocidad multiespecie, proponiendo un enfoque que parte del estudio 

etnográfico de la complejidad relacional observada en las interacciones multiespecie 

en el campo. El análisis se basa en el trabajo etnográfico realizado entre 2016 y 2022 

en Chancah Derrepente, Quintana Roo, México. Desafiando la dicotomía occidental 

entre humanidad y naturaleza, el artículo revela cómo el cuidado trasciende las 

fronteras de lo humano para abarcar una red que incluye a mujeres, varones, 

ancestros, animales, plantas y entidades espirituales. Lejos de limitarse al ámbito 

doméstico, el kanan se presenta como una práctica fundamental que permea la 

cotidianidad máasewáal y reconoce la agencia de todos los seres en la construcción 

de relaciones de cuidado mutuo. 

Palabras clave: cuidado; reciprocidad multiespecie; maya máasewáal; naturaleza y 

cultura; relaciones interspecies. 

 

Abstract: Kanan: The Multispecies Care of the Maya Máasewáal 

This article explores the Maya máasewáal concept of kanan (care) as a system of 

multispecies reciprocity. Based on ethnographic fieldwork conducted between 2016 

and 2022 in Chancah Derrepente, Quintana Roo, Mexico, it proposes an approach 

 
1 Anaid Karla Ortíz Becerril - anaidka@xanum.uam.mx 

http://www.revistes.uab.cat/periferia
https://doi.org/10.5565/rev/periferia.985
mailto:anaidkarla@xanum.uam.mx


 

 

 

55 55 

revista de recerca i formació en antropologia 

grounded in the observed relational complexities of multispecies interactions. 

Challenging the Western dichotomy between humanity and nature, the article reveals 

how care transcends the boundaries of the human to encompass a network that 

includes women, men, ancestors, animals, plants, and spiritual entities. Far from 

being limited to the domestic sphere, kanan is presented as a fundamental practice 

that permeates máasewáal daily life and recognizes the agency of all beings in the 

construction of relationships of mutual care. 

Keywords: care; multispecies reciprocity; maya máasewáal; nature and culture; 

interspecies relationships. 

 

Aprender a cuidarse 

Durante mis diversas temporadas de trabajo de campo en el centro de Quintana Roo, 

México, mis interlocutores me han impulsado a experimentar el cuidado desde la 

ontología maya máasewáal. En cada estancia, me revelan un territorio habitado por 

una ontología múltiple y compleja de seres capaces de dañar o proteger a los 

habitantes y sus recursos, lo cual genera una vida cotidiana inquietante. En este 

contexto, he aprendido no solo a cuidarme a mí misma, sino también a comprender 

las prácticas de cuidado dirigidas a infantes, animales, plantas, cultivos y selvas. Más 

aún, me han mostrado cómo los seres de la alteridad, a su vez, cuidan a la población 

y protegen los suyos. 

Me he encontrado, así, inmersa en una red de cuidados multiespecie, donde las 

relaciones se tejen de forma multidireccional e interdependiente. Esta experiencia 

desafía el antropocentrismo al reconocer la importancia de otros seres y sus 

necesidades, más allá de los intereses humanos. Cuidar, en su sentido más amplio, 

implica la responsabilidad y la acción de mantener nuestro mundo, lo que a su vez 

requiere interactuar con lo no humano. Como lo ha señalado María Puig (2017), al 

desafiar las nociones convencionales de cuidado, argumentando que debemos 

expandir nuestra comprensión del cuidado más allá del ámbito humano para incluir 

a las entidades no humanas, las tecnociencias y las naturalezas culturales. Reconocer 

la agencia de otros seres y reconsiderar nuestras nociones de cuidado se vuelve 

esencial para afrontar las complejidades de un mundo más que humano. 

El estudio de la cosmopolítica máasewáal revela un sistema complejo y dinámico de 

relaciones entre los habitantes, el entorno natural y el mundo espiritual. Lejos de una 



 

 

 

56 56 

revista de recerca i formació en antropologia 

visión antropocéntrica, el kanan, es el concepto articulador que se entiende como 

una red de responsabilidades y reciprocidad que abarca a todos los existentes: 

humanos, animales, plantas y seres de la alteridad dueños y guardianes del territorio. 

Este artículo se adentra en el estudio de las prácticas de cuidado máasewáal, 

desafiando la dicotomía tradicional entre humanidad y naturaleza. A través de la 

exploración de cómo el pueblo maya máasewáal se relaciona con un mundo más que 

humano, se revela que la práctica del cuidado, lejos de limitarse al ámbito doméstico 

o a un género específico, permea la cotidianidad como una actividad fundamental. 

La categoría local kanan (cuidar) nos permite comprender las prácticas multiespecie 

que evidencian una cosmopolítica donde todos los existentes son actores activos que 

cuidan y reciben cuidado. 

Desde una perspectiva de antropología multiespecie, este artículo se adentra en el 

territorio maya, para describir su cotidianidad donde se tejen cotidianamente 

relaciones multidireccionales. Al explorar las prácticas de cuidado en este contexto, 

se busca visibilizar la agencia de otros seres como co-creadores de mundos 

compartidos, desafiando la idea de una humanidad aislada y reconociendo la 

existencia de una multiplicidad de relaciones que exceden lo humano. A través de un 

enfoque etnográfico sensible2 a las particularidades de cada especie y sus formas de 

relacionarse, se busca comprender el cuidado como un proceso dinámico y situado. 

El cuidado, en este contexto, trasciende lo meramente práctico para convertirse en 

un compromiso ético y afectivo que permea todos los ámbitos de la vida. No se limita 

a una esfera exclusivamente femenina, sino que se nutre de la participación de 

varones y mujeres en roles complementarios.  

Para abordar la noción maya máasewáal de cuidado (kanan), este artículo se divide 

en cuatro partes, en el primer apartado, Los mayas máasewáalo’ob y la ontología 

relacional, se abordan las características de la población de interlocución y las 

 
2 Un enfoque etnográfico sensible, como el que se postula aquí, se alinea con la propuesta de Gutiérrez 
Estéves (2009) para el estudio de los cuerpos amerindios. Gutiérrez Estéves, basándose en la noción de 
“pensamiento salvaje” de Lévi-Strauss (1964), señala que: “Lo propio del pensamiento ‘silvestre’ 
(presente tanto en sociedades ‘salvajes’ como ‘civilizadas’) es el de su generación y articulación por medio 
de perceptos y no de conceptos. Estos perceptos tienen capacidad para constituir verdaderas proposiciones 
acerca del mundo mediante una lógica de las cualidades sensibles” (p.39). Así, un enfoque etnográfico 
sensible, como el pensamiento salvaje, construye proposiciones a partir de cualidades sensoriales (colores, 
texturas, sonidos, etc.). En ese sentido, se busca prestar atención no solo a los conceptos y narrativas 
abstractas, sino también a las dimensiones perceptivas, afectivas y sensoriales que dan forma a las 
relaciones sociales, culturales y simbólicas. Además, se evita imponer categorías externas, buscando en 
cambio comprender cómo las cualidades del mundo vivido se convierten en herramientas para la 
interpretación. 
 



 

 

 

57 57 

revista de recerca i formació en antropologia 

particularidades ontológicas de los habitantes del territorio, incluidos humanos y no 

humanos. En la segunda parte, El cuidado de las personas, se exploran los rituales 

del ciclo de la vida y los cuidados cotidianos según la edad y el género, los cuales son 

esenciales para formar a la persona maya y para que esta conserve la vida. En la 

tercera parte, El cuidado del territorio, se analiza la ritualidad del solar, la milpa y el 

pueblo, la cual es dirigida a los santos, difuntos y yuumtsilo'ob, y tiene por objetivo 

congraciarse con estos seres, reconocer el trabajo de cuidados que han realizado 

para el pueblo y sus habitantes en busca de perpetuar sus relaciones. 

En cuarto lugar, se aborda El cuidado de los seres domésticos, el cual rebasa la 

definición occidental de animal y evidencia una relación de cuidado a 

otros seres vivos del territorio. 

El estudio del cuidado máasewáal reconoce la agencia de una diversidad de 

existentes, humanos, plantas, animales, espacios, y seres de la alteridad; todos 

interconectados en una red de relaciones donde priman el respeto y la reciprocidad. 

Esta perspectiva, que valora la interdependencia de las formas de vida, revela 

conocimientos profundos sobre la intrincada red de relaciones que desde la ontología 

maya máasewáal, sostienen la vida. 

 

Los mayas máasewáalo'ob y la ontología relacional 

La presente investigación se realizó principalmente en el pueblo de Chancah 

Derrepente, localidad con 485 habitantes (INEGI, 2021), ubicada en la región central 

del estado de Quintana Roo, México, zona donde la población se autodenomina 

máasewáal. Este etnónimo que nace durante la Guerra de Castas (1847-1901), fue 

usado por los combatientes para distinguirse de otros mayahablantes que no fueron 

insurrectos, dicha valoración perdura hasta la fecha y forma parte de la identidad 

máasewáalo'ob (–ob: sufijo maya del plural); la cual se caracteriza por una devoción 

particular a La Santa Cruz, llamada de forma local Saanto y conocida en la academia 

como Cruz Parlante (ver Barabas, 2000; Bricker, 1993). Esta religiosidad se 

considera crucial para mantener la vida y la prosperidad en el territorio local, 

descuidarla podría acarrear diversas consecuencias funestas para la población. 

Por otro lado, y en completa relación con la religiosidad señalada, la visión del tiempo 

máasewáal es cíclica y profética (ver Vapnarsky, 2008; 2009; Villa Rojas, 1978). El 

tiempo no se experimenta de manera lineal, sino como una serie de ciclos 

repetitivos. Se prevé una repetición de los eventos significativos como la guerra, 



 

 

 

58 58 

revista de recerca i formació en antropologia 

acompañada de la destrucción y el fin de la humanidad, lo que influye 

profundamente en cómo los máasewáalo'ob comprenden su lugar en el mundo y se 

preparan para futuros desafíos.  

Además, la relación entre naturaleza y cultura es profundamente interdependiente, 

ello no implica que se fusionan indistintamente. Existen ciertos contextos, momentos 

y características que distinguen claramente lo que es un recurso de lo que es un ser 

con agencia. Pero, la cultura no puede ser separada de la naturaleza. El mundo 

natural está compuesto por entidades que poseen agencia y establecen relaciones  

cotidianas con las personas. De forma general, estos seres de la alteridad son 

llamados en este artículo como dueños y guardianes del territorio. A quienes se 

solicita el uso y acceso a los recursos naturales por medio de una diversidad de 

prácticas rituales y cotidianas, no exentas de intrincados protocolos sociales; que en 

caso de omitirlos, será posible sufrir toda clase de daños.  

Esta interconexión se expresa en la vida cotidiana a través de prácticas rituales que 

renuevan constantemente los vínculos con el territorio y sus entidades. La concepción 

cíclica del tiempo, marcada por la experiencia histórica de la Guerra de Castas, 

refuerza la importancia de mantener las relaciones con los seres de la alteridad, 

quienes son la fuente de la reproducción de los recursos vida y a la vez quienes 

pueden generar escenarios catastróficos. 

Para el estudio de los dueños y guardianes del territorio propongo un enfoque 

unificado que englobe a las entidades de la alteridad de origen católico y maya. Esto 

se basa en el trabajo de campo en la región, que ha revelado que los santos, los 

seres del aire y los difuntos trabajan juntos por el bienestar local. Además, la exégesis 

local no establece diferencias entre estas entidades en función de su origen, un tema 

que a menudo se pasan por alto en otros estudios (ver Quintal et. al., 2015b; Ruz, 

2006; Vapnarsky y Le Guen, 2006). 

He divido a los dueños y guardianes en tres categorías. La primera comprende a los 

iik'o'ob (vientos), se trata de ráfagas dañinas que transitan en momentos específicos 

del día. La población aprende a evitarlas, ya que establecer relaciones con ellas es 

imposible. En contraste, la segunda categoría esta formada por los yuumtsilo'ob 

(señores, dueños), se trata de múltiples entidades tutelares de la naturaleza. Estas 

incluyen al Ajkanul (guardián de las personas), Sip (guardián de los animales), Cháak 

(hacedor de agua), Yuum k'áax (guardián del monte), entre otras. Cuando deciden 

hacerse visibles, se manifiestan en forma humana, vestidos como antiguos 



 

 

 

59 59 

revista de recerca i formació en antropologia 

campesinos, con ropa blanca y grandes sombreros, de ahí los nombres nukuch 

máako'ob (ancianos) y nukuch p'óoko'ob (sombrerones); o bien, los guardianes 

animales aparecen como versiones más grandes de los animales que protegen. Los 

yuumtsilo'ob habitan los espacios no domesticados, como el monte y la milpa, donde 

la interacción humana, particularmente por parte de los hombres, se basa en el 

respeto y el intercambio ritual recurrente. 

El tercer grupo está formado por los santos y los difuntos, estos últimos persistiendo 

en el reino terrenal como almas (pixan), ambos, reciben periódicos con el propósito 

de obtener su favor en la prosperidad de la comunidad y del grupo doméstico. Los 

dueños y guardianes son, por naturaleza, inestables e impredecibles,  

requieren una cuidadosa atención, evitarlos cuando sea necesario y adherirse a las 

costumbres establecidas con ellos en cuanto a la forma, cantidad y frecuencia de los 

actos rituales. 

Como consecuencia de lo antes mencionado, cuidar y cuidarse es fundamental en el 

día a día máasewáal. Lo que nos remite al vocablo kanan, que puede ser traducido 

como: cuidar, guardar, vigilar (ALMY, 2003, p.90). Algunos ejemplos de uso de este 

vocablo son: kanáantabaj (cuídate), kanan ti' bej (cuidado en el camino), kanan ti' 

nene (cuida al bebé). Pero, como ya se ha expuesto, el cuidado es una compleja red 

de interdependencia entre variadas formas de existencia, por ello, se dice también: 

Le peeko' ku kanáantik u yuumil (El perro cuida a su dueño), Le saanto ku kanáantik 

máako'obo' tu najil (El santo cuida a las personas en su casa), Cháak ku kanáantik 

tuláakal le lu'umo', tumen ku méetik k'áaxal ja' (Cháak cuida a todos en la tierra, 

porque hace llover), Láaj in paak'áal in walak' bey ti' teeno' ma tik wey tu jool in nail 

tin kanantik (Todos mis sembrados son mis crías, los cuido en la puerta de mi casa). 

Se trata de algunos ejemplos recogidos en campo durante la temporada de 2021 

(Ortíz, 2023, p.4)3, que muestran que el cuidado es desempeñado no solo por las 

personas, y es una práctica cotidiana, pero también un compromiso entre seres de 

 
3 Durante mis diversas temporadas de trabajo de campo he priorizado la observación participativa frente 
a las entrevistas. Considero que el otro, el interlocutor, no solo es alguien que habla, sino que también 
actúa y lo que dice se relaciona con sus actos; al tiempo que el lenguaje no es un hecho aislado de la vida 
cotidiana y las prácticas sociales; como lo plantea Guber (2011) “solo ‘estando allí’ es posible realizar el 
tránsito de la reflexividad del investigador en tanto miembro de otra sociedad, a la reflexividad de los 
pobladores” (pp.49-50). “Estar allí” me permitió observar el contexto en el que se expresan las acciones 
ordinarias y extraordinarias, lo que me dio un panorama amplio del entorno para afinar la observación, 
perfeccionar mis preguntas y hacerlas más oportunas.  



 

 

 

60 60 

revista de recerca i formació en antropologia 

la alteridad, la comunidad, los animales y los recursos, lo que nos remite a relaciones 

de cuidado más que humanas. 

 

El cuidado de las personas 

Desde la ontología máasewáal se estima que, al nacer un individuo, su cuerpo no se 

encuentra completamente formado, ni tampoco se ha constituido como una persona. 

Para formar el cuerpo y la persona, se requiere de la maduración biológica, y de los 

rituales del ciclo de vida que posibilitan el afianzamiento de las entidades anímicas 

(López Austin, [1989]2004, p.197) en los cuerpos. Ahora, para conservar la salud, 

son necesarias prácticas diarias de cuidado, y en caso de enfermedad se buscará 

devolver el equilibrio al cuerpo por medio de tratamientos terapéuticos específicos.  

La ritualidad vinculada al ciclo de la vida y la muerte es crucial para el desarrollo y 

fortalecimiento de los individuos, facilitando su integración a la comunidad, y su 

capacidad para interactuar y colaborar con otros seres, permitiéndoles transitar por 

el territorio, idealmente con el mínimo daño (ver Quintal et. al., 2015a). La ritualidad 

del ciclo de la vida se compone de las siguientes etapas: 

1. Okja' (Bautismo): A partir de los tres meses, el infante es presentado a 

Ki'ichkelem Yuum (hermoso padre/Jesucristo), para que lo bendiga. En este acto, se 

le asigna un nombre propio, lo que marca su transición hacia la individualidad 

completa. Antes de este rito, si el infante requiriera tratamientos terapéuticos, se le 

llama por el nombre del padre, por compartir la misma sangre. 

2. Jéets méek': Esta ceremonia marca el ingreso del individuo en el tejido social, 

define los roles de género, las pautas alimentarias y de comportamiento. Se realiza 

a las niñas a los 3, 6 o 9 meses de edad, que simbolizan las tres piedras del fogón, 

mientras que a los niños a los 4 u 8 meses, que representa las cuatro esquinas de la 

milpa. Durante la ceremonia, a los niños se les presentan herramientas agrícolas y a 

las niñas, utensilios domésticos. A ambos se les muestran libretas y bolígrafos, 

deseando que sean buenos estudiantes. También se les dan alimentos locales como 

pepita (semilla de calabaza), atole de pinole (bebida a base de maíz), hojas de chaya 

(Cnidoscolus chayamansa) y huevo, acompañados de explicaciones de cómo estos 

fortalecerán sus cuerpos y mentes. Finalmente, se les enseñan pautas sociales como 

la importancia de compartir ofrendas-limosnas (máatan). 



 

 

 

61 61 

revista de recerca i formació en antropologia 

3. Ts'o'ok u beel (Casamiento): Esta etapa se valora como fundamental para 

convertirse en una persona completa. Marca la transición a la madurez que conlleva 

la asunción de responsabilidades clave, entre ellas la procreación, el sustento de la 

familia, la construcción del hogar y el cuidado de la familia, los animales y los cultivos. 

4. Muerte: Entre los máasewáalo'ob, los difuntos familiares llamados pixan 

(ánima), desempeñan un papel activo en la vida cotidiana de sus descendientes, 

brindándoles cuidados y protección. Es fundamental despedirlos, recordarlos 

periódicamente y honrarlos, en particular durante el mes de noviembre. 

La ritualidad del ciclo de la vida y la muerte entre los máasewáalo'ob se llevan a cabo 

principalmente en el ámbito doméstico, con oraciones y ofrendas dirgidas por el 

miembro más anciano del grupo doméstico o por el ofrendante. Sin embargo, los 

bautismos y matrimonios son celebrados en la iglesia local por rezadores 

máasewáalo'ob. Los padrinos juegan un papel crucial en la ceremonia del Jéets 

méek', mientras que los ancianos son figuras clave en la transmisión de 

conocimientos durante el rito matrimonial. Estos rituales meticulosamente 

preparados implican la disposición de elementos sagrados como velas, bebidas y 

alimentos, creando "depósitos rituales" detallados (Dehouve, 2016, p.182). 

Por su parte, la salud de los cuerpos máasewáalo'ob se construye y preserva no solo 

a través de la ritualidad del ciclo de la vida y la muerte, sino también mediante 

prácticas cotidianas de cuidado, específicas para cada edad y género. Estos saberes, 

transmitidos de generación en generación, se consideran secretos familiares y se 

basan en la experiencia acumulada a lo largo del tiempo. Sin embargo, cuando surgen 

complicaciones debido a los malos aires (k'aak'as iik'o'ob), se vuelve necesaria la 

intervención de un especialista ritual, el jmeen. 

En la ontología máasewáalo'ob, el cuerpo (wíinkil) no se limita a una entidad física, 

sino que se concibe como un sistema complejo que integra elementos invisibles que 

deben estar siempre en equilibrio, como las partes físicas. Estas entidades anímicas, 

están también presentes en otros seres no humanos, como animales, plantas e 

incluso espacios con cualidad de vida (kuxa'an). Las prácticas diarias de cuidado, por 

lo tanto, buscan restablecer el equilibrio de estos componentes o purgar 

perturbaciones contagiosas, provenientes de otros seres del territorio. Estas 

prácticas, que abarcan un amplio abanico de métodos y atenciones específicas, se 

pueden agrupar en tres categorías principales: 



 

 

 

62 62 

revista de recerca i formació en antropologia 

1. Alimentación. La alimentación ocupa un lugar central en las prácticas de 

cuidado. Se presta especial atención a la calidad y cantidad de los alimentos, 

siguiendo pautas específicas en su preparación. Se da preferencia a ingredientes 

locales, como el pollo y el huevo de animales criados en el solar, conocidos como 

pollos ti’ paais (del país), así como a las plantas nativas, por su capacidad de 

fortalecer el cuerpo. Estos alimentos adquieren un carácter de alimentación exclusiva 

durante los periodos de enfermedad. 

2. Precauciones en el territorio. Para evitar encuentros desafortunados con los 

iik'o'ob y los yuumtsilo'ob, se establecen precauciones en cuanto a los lugares y 

momentos de tránsito. Se evita circular al mediodía o al anochecer, especialmente 

en estos horarios se eluden los cruces de caminos y parajes silvestres, considerados 

zonas de riesgo, especialmente para mujeres y niñas. Estas restricciones se acentúan 

durante los períodos de vulnerabilidad corporal, como la menstruación y el embarazo. 

En esos momentos, el cuerpo acumula k'i'inam, un tipo de energía caliente que 

repudian los seres del monte, que son de valencia fría, y al encontrarse con ella 

puedan enfermar al portador al molestarse. Por esta razón, mujeres y niñas limitan 

su movilidad a los espacios domesticados del solar y el pueblo como medida de 

protección para su salud. 

3. Relaciones con otros seres. El cuidado del entorno y la construcción de 

relaciones armoniosas con los dueños y guardianes del territorio también son 

fundamentales. Se sigue un ciclo ritual anual que entrelaza la ritualidad agraria con 

la ritualidad católica. En el ámbito doméstico, se reconoce la influencia de los santos 

y antepasados en la salud familiar, y se interactúa con ellos a través de prácticas y 

homenajes rituales para asegurar su protección. Este aspecto se abordará con mayor 

detalle en el siguiente apartado. 

Además de las prácticas generales, existen cuidados especializados que responden a 

las necesidades específicas de cada edad y género. En el caso de los infantes, los 

primeros tres meses de vida son cruciales para prevenir desequilibrios físicos o 

emocionales. En estas situaciones, se suele recurrir a la sabiduría de los mayores, 

quienes pueden aconsejar prácticas terapéuticas rituales propias del ciclo vital, como 

el ritual de intercambio llamado k'eex. También se realizan tratamientos para las 

afecciones causadas por remolinos en el cuerpo (suuy) o por la erupción de los 

dientes muy puntiagudos (íikim). Estas prácticas, que incluyen ofrendas y otros actos 



 

 

 

63 63 

revista de recerca i formació en antropologia 

rituales, buscan sanar y proteger a los infantes de enfermedades y peligros, al tiempo 

que fortalecen su vitalidad y los preparan para la vida en el territorio. 

Alrededor de los 10 años, las necesidades de cuidado de niños y niñas se diversifican. 

Desde temprana edad, a las niñas se les enseña a transitar por los espacios 

domesticados del solar, evitando así el encuentro con los vientos invisibles y fugaces 

que deambulan por el territorio (iik'o'ob). Aprenden a ser precavidas y a observar su 

entorno con atención para preservar su bienestar. A medida que crecen, adquieren 

conocimientos específicos, como lo es evitar los alimentos de valencia fría para 

proteger su salud reproductiva, un aspecto altamente valorado y fundamental en su 

ciclo vital. Los niños, por su parte, se inician en el trabajo agrícola de la milpa y 

comienzan a explorar el territorio. Este proceso les permite aprender las rutas 

seguras, reconocer los cambios en la vegetación para adentrarse en las suertes de la 

cacería con resorteras y trampas, y eventualmente, con escopeta. 

Si bien las mujeres tienen roles específicos en el cuidado de los seres que habitan el 

solar familiar, como el cuidado de los niños, los animales y las plantas, los varones 

también desempeñan un papel activo y complementario en el bienestar y la salud del 

grupo familiar. Ellos se pueden diagnosticar enfermedades, buscan plantas 

medicinales en el monte, realizan masajes, presiden la ritualidad doméstica y, cuando 

es necesario, buscan al especialista ritual adecuado. De esta manera, contribuyen 

significativamente al cuidado del grupo doméstico. 

 

El cuidado del territorio 

El territorio de Chancah Derrepente se encuentra habitado por una ontología diversa 

y compleja de seres que impactan la vida cotidiana. Los dueños y guardianes del 

territorio tienen un papel clave en la demarcación, organización y gobernanza de los 

espacios. Son seres ambivalentes, con el poder para causar perjuicio o brindar 

protección, y son esenciales para la protección de la comunidad siempre y cuando 

sean reconocidos, respetos y solicitados. 

La delimitación del terreno, práctica fundamental en la cosmovisión máasewáal, 

trasciende la mera demarcación física para erigirse como un acto simbólico de 

reconocimiento y respeto hacia los dueños y guardianes del territorio. Antes de 

levantar una casa o cultivar una milpa, se establece un diálogo con las entidades que 



 

 

 

64 64 

revista de recerca i formació en antropologia 

habitan el espacio, solicitando permiso y estableciendo los límites de la interacción 

humana. Esta delimitación, sin embargo, no implica una separación absoluta. Si bien 

se define lo doméstico frente a lo salvaje, lo propio frente a lo ajeno, también se 

reconoce la permeabilidad inherente a estas categorías. La frontera entre lo humano 

y lo no humano se mantiene porosa, exigiendo una ritualidad constante para asegurar 

la armonía y el equilibrio con los seres del entorno. 

El cuidado del pueblo 

El cuidado del pueblo descansa en manos de entidades protectoras como santos, 

vírgenes y los poderosos yuumtsilo'ob. Es necesario cumplir con un rico calendario 

ritual, por medio del cual la comunidad expresa su gratitud por la protección recibida 

y refuerza los lazos de reciprocidad con estas entidades. Las celebraciones 

santorales, que incluyen festividades en diversas capillas dedicadas a santos y 

vírgenes específicos, la veneración al Santo Cristo del Amor como patrono de la 

comunidad, y la peregrinación del San Juan de Kopchén, tejen una red de protección 

espiritual que envuelve la vida comunitaria. 

Además, la protección del pueblo máasewáal trasciende el ámbito de la religiosidad 

católica, abarcando un complejo sistema de prácticas ancestrales. Se realizan 

diversos homenajes llamados Loj, el primero de ellos se efectúa en la iglesia y se 

dirige al santo patrono y a los yuumtsilo’ob de los montes del pueblo. Se continúa 

con el agradecimiento a los guardianes de las puertas del pueblo (u yuumil jool kaaj). 

La serie ritual culmina reconociendo la importancia de X Ki'ichpan maama K'an le' 

óox (Hermosa madre del árbol de ramón amarillo), dueña del montículo arqueológico 

local llamado Tampak'. A quien a lo largo del año se ofrecen ceremonias de k'eex 

(intercambio), para solicitar su protección para los infantes. 

La ritualidad en la comunidad máasewáal se rige por un protocolo preciso, donde 

cada elemento, desde las oraciones y danzas hasta la disposición de los alimentos, 

está imbuido de un profundo significado cultural. En este caso, las ofrendas se 

componen en número 13, que es el de mayor valencia, y tiene además el atributo de 

inquebrantable. Esta ritualidad trasciende las fronteras del territorio local para 

abarcar una preocupación por el bienestar del mundo en su totalidad: “Vamos a pedir 

por las matitas de maíz, vamos a pedir la lluvia. También que nos cuiden en el pueblo, 



 

 

 

65 65 

revista de recerca i formació en antropologia 

pero no solo a nosotros, primero que cuiden el mundo, después al pueblo, ya después 

pides por tu familia y al último por ti” (JA4, 1 de diciembre, 2021). 

El cuidado del solar 

El solar es un espacio familiar-privado que incluye la vivienda, la cocina, los huertos 

y los corrales, constituye un microcosmos que también requiere protección frente a 

los embates de los iik'o'ob (vientos). Este espacio se encuentra bajo la protección del 

santo patrono familiar, representado por una Santa Cruz heredada a través de 

generaciones, y por los ancestros fallecidos. Ambas entidades velan por el bienestar 

del solar y sus habitantes, sin embargo, pueden manifestar su descontento a través 

de enfermedades que afectan a los niños, las plantas o los animales, si se rompe el 

equilibrio o se descuidan las prácticas de cuidado, como me explicó XM durante la 

celebración de un Loj terreno, realizado en su solar:  

Cuando está llegando su tiempo, sabemos que ya lo piden [el Loj] porque nos 

sentimos mareados, dan dolor de cabeza, ves a los animales como van lento, 

como de lado y son los primeros que se enferman, káajli' u k'ak'as  iik' [está 

empezando su mal aire], ya después si pasamos su tiempo nos vamos a 

enfermar nosotros. Es que ellos ya lo están pidiendo, entonces también sacan 

culebras en el terreno, hasta escuchas que chiflan, son ellos. (XM, 29 de marzo 

2021) 

Ante la enfermedad o la muerte de cualquier existente que habita el solar, el grupo 

doméstico interpretará estos eventos como señales de alerta provenientes de los 

protectores del hogar, quienes reclaman reconocimiento por su labor. Para 

restablecer la armonía y apaciguar a estas entidades, se realizan novenas, rituales 

domésticos liderados por los miembros más ancianos de la familia. Estas ceremonias, 

que incluyen ofrendas cuidadosamente dispuestas con siete o nueve elementos, 

buscan honrar la presencia y el trabajo de los protectores, reafirmando el pacto de 

reciprocidad entre la familia y los seres que los acompañan. 

 

4 Para referir a los interlocutoras e interlocutores empleo los marcadores de género del maya yucateco, la 
letra J para masculino y la letra X para femenino, seguida de la inicial de su nombre.  
JA, el capitán de la Compañía local, una forma organización similar a las Compañías de Dignatarios Mayas 
que resguardan la Santa Cruz en los pueblos sagrados de la región. Él es responsable de convocar al grupo 
y administrar el calendario ritual anual para las celebraciones de Loj.  



 

 

 

66 66 

revista de recerca i formació en antropologia 

  

El cuidado de las milpas 

Las milpas exigen un delicado equilibrio entre la intervención humana y el respeto al 

carácter indómito de la tierra. Este espacio, en constante tensión entre lo 

domesticado y lo salvaje, se concibe como un territorio compartido con los poderosos 

yuumtsilo'ob. Antes de iniciar el ciclo agrícola, los campesinos solicitan permiso a 

estas entidades a través de ofrendas, reconociendo su autoridad sobre la fertilidad y 

el equilibrio del entorno. La rotación de terrenos cada tres años, obliga a los 

agricultores a conocer y relacionarse con los seres que habitan los montes y 

comportarse con ellos conforme a la costumbre que les ha precedido. Se destaca que 

la tierra está habitada por seres con memoria, los cuales les recuerda a los 

campesinos la importancia de actuar con respeto y reciprocidad hacia las fuerzas que 

la habitan. 

El ciclo agrícola de la milpa se desarrolla en estrecha comunión con un calendario 

ritual que acompaña cada etapa, desde la preparación del terreno hasta la cosecha. 

La sinceridad y la afectividad son esenciales al solicitar la protección de las entidades 

del mundo espiritual, pues, como me explicó Don Aa durante la realización de la 

comida ritual para la ocasión: "Así Dios ve que lo estás haciendo con todo cariño, con 

toda tu fe" (Don Aa, 10 de julio 2021).  Los rituales agrícolas, conocidos como Loj, 

se caracterizan por la elaboración de alimentos rituales específicos de este contexto 

ceremonial, también es significativa la disposición numérica de los elementos 

ofrendados, lo que implica seguir un protocolo con precisión y respeto. Algunos de 

estos rituales, como la solicitud de lluvias o los agradecimientos por la abundancia 

de las cosechas, adquieren un carácter comunitario, reuniendo a la comunidad en 

torno a la fertilidad de la tierra y la gratitud hacia las entidades protectoras. 

 

El cuidado de los seres domésticos 

En la lengua maya yucateca, el término ba'alche' se utiliza para referirse a los 

animales, especialmente a los salvajes que habitan la selva. Sin embargo, la relación 

de los mayas con el mundo animal se expresa de manera más compleja a través del 

uso del clasificador posesivo alak', el cual es necesario para expresar la posesión de 

algún ser, se aplica a los animales que viven en el solar familiar, como perros, gatos 



 

 

 

67 67 

revista de recerca i formació en antropologia 

o aves de corral, pero también a las plantas cultivadas en este espacio e incluso al 

Arux, una criatura del monte que ayuda al agricultor en la milpa. Si bien alak' se 

traduce comúnmente como doméstico o cría, su uso va más allá de lo animal. 

El uso de alak' subraya la relación de cuidado y responsabilidad que implica la relación 

de doméstico. No se trata simplemente de posesión, sino de un vínculo que implica 

protección, respeto y reciprocidad. Incluso los animales salvajes (ba'alche') son 

considerados alak' desde la perspectiva de sus dueños espirituales, los sip'o'ob, 

quienes velan por su bienestar. De esta manera, el clasificador alak' revela una 

ontología donde la frontera entre lo salvaje y lo domesticado se diluye, y donde la 

responsabilidad del cuidado se extiende a todos las entidades que habitan el mundo. 

El cuidado de los animales domésticos en el solar recae principalmente en las 

mujeres, quienes asumen esta responsabilidad con gran dedicación y conocimiento. 

La alimentación, por ejemplo, no se limita a una mera cuestión nutricional, sino que 

se rige por normas sociales y simbólicas. Los perros, especialmente aquellos que 

acompañan a los varones en sus labores agrícolas o de caza, reciben un trato 

preferencial, compartiendo la tortilla caliente con la familia, un gesto que refleja la 

importancia de estos animales en la vida cotidiana. Los gatos, por su parte, se ganan 

su lugar en el hogar a través de su labor como cazadores de insectos, contribuyendo 

así a la higiene y el bienestar del espacio doméstico. La protección también es un 

aspecto fundamental en el cuidado de los animales. Las abejas meliponas, por 

ejemplo, se crían bajo el resguardo de la casa, lejos de miradas ajenas, para 

protegerlas de enfermedades como el mal de ojo y del k'i'inam. Esta atención especial 

se extiende a los animales jóvenes y pequeños, como loros, periquitos y polluelos, 

que requieren un cuidado más delicado. En el caso de las aves de corral, las mujeres 

ponen en práctica métodos especiales para asegurar su reproducción, utilizando el 

número nueve, un número simbólico asociado al ciclo reproductivo femenino y a la 

fertilidad. 

En el solar maya, la ubicación de cada planta se decide con sumo cuidado, 

considerando no solo las condiciones del suelo y la disponibilidad de luz solar, sino 

también las sutiles interacciones entre el reino vegetal y el humano. Las plantas 

medicinales y aromáticas, por ejemplo, ocupan un lugar privilegiado cerca de la 

vivienda, actuando como protectoras del hogar y la familia. Al momento de utilizarlas, 

se corta una rama con delicadeza, reconociendo que la planta entrega parte de su 



 

 

 

68 68 

revista de recerca i formació en antropologia 

vitalidad para sanar al enfermo. Se evita dañar la planta en su totalidad, 

comprendiendo que solo la rama cortada morirá tras cumplir su propósito curativo. 

El ciclo lunar, con su influencia sobre los ritmos de la naturaleza, también guía la 

toma de decisiones en el solar. Los árboles frutales se siembran durante el cuarto 

creciente, buscando potenciar su crecimiento y abundancia, mientras que los árboles 

maderables se cortan en luna llena, momento en que la madera alcanza su máxima 

resistencia y durabilidad. La tradición oral también advierte sobre ciertas especies, 

como el árbol de jícaras, el flamboyán y el mamey, que no se deben plantar, de 

hacerlo pueden causar la muerte del sembrador. En cambio, pesé a su belleza y 

utilidad, se debe dejar que por sí mismas esparzan sus semillas. 

Por otro lado, los comportamientos y movimientos de los animales son interpretados 

por las personas como presagios negativos (tamax chi) o señales positivas (chíikul) 

que influyen en sus decisiones cotidianas. Para darles significado, se evalúan varios 

factores: si el animal es doméstico o salvaje, dónde se produjo el evento, la hora y 

el día. Los presagios cobran mayor relevancia si involucran animales domésticos o 

plantas del solar, ya que la posesión conlleva la responsabilidad de atender dichos 

augurios. 

Los animales silvestres (ba'alche') ocupan un lugar delicado en la ontología maya, ya 

que pertenecen a los sip'o'ob, seres espirituales que protegen y rigen el mundo 

animal, a Yuum k'áax (dueño del monte), e incluso a los santos católicos. Por esta 

razón, la caza no se toma a la ligera, sino que se aborda como un acto que requiere 

respeto, reciprocidad y permiso. Los varones, encargados tradicionalmente de esta 

actividad, establecen relaciones de intercambio y cuidado mutuo con las entidades 

de la alteridad. Antes de adentrarse en la selva, piden permiso a los dueños 

espirituales de los animales, por medio de ofrendas, lo mismo que tendrán que 

agradecer por el alimento recibido. La caza excesiva, la que rebasa el número 13 sin 

realizar ofrendas y pausas, se considera una falta grave que perturba las relaciones 

con estos seres. Asimismo, los restos óseos de los animales se manejan con cuidado 

y se depositan en lugares específicos, para facilitar la regeneración de las especies. 

 

 

 



 

 

 

69 69 

revista de recerca i formació en antropologia 

Kanan como categoría relacional multiespecie 

El término kanan, encapsula una profunda y extensa noción de cuidado que integra 

a los seres humanos y no humanos en un sistema de reciprocidad donde el cuidado 

mutuo se traduce en salud y bienestar compartidos. Se concibe como una red 

compleja de relaciones sociales, políticas y espirituales que entrelaza a seres 

humanos, animales, plantas y a los dueños y guardianes del territorio. Este cuidado 

se materializa en prácticas cotidianas y rituales que, si bien se nutren de una división 

tradicional de roles por género, no se limitan a una esfera femenina. Los varones, 

participan en sus propios espacios activamente en este tejido de interdependencia.  

En esta comunidad, los géneros son complementarios y requieren desde su unión por 

medio del matrimonio para realizar todas las actividades de la vida social. Asimismo, 

se evidencian variaciones en las formas de apropiación y conocimiento del territorio 

que difieren por género. Estas distinciones no solo manifiestan patrones divergentes 

en la movilidad cotidiana y de los contextos rituales, sino que también ilustran la 

distribución y complementariedad de responsabilidades entre varones y mujeres. 

Ambos contribuyen al cuidado del espacio local, ya sea en el solar familiar o en el 

monte.  

La relación de los mayas máasewáalo'ob con su territorio se caracteriza por un 

dinamismo constante, donde cada entidad, humana o no humana, posee 

características únicas que implican responsabilidades específicas. El cuidado, en este 

contexto, no es un concepto estático, sino un proceso activo de hacer, actuar y 

negociar. Las relaciones, lejos de ser fijas e inmutables, se renuevan y evalúan 

constantemente a través de prácticas cotidianas y rituales. Esta reciprocidad se 

extiende también a los seres de la alteridad, quienes, cuidan y protegen a los 

humanos y sus recursos. Se establece así una colaboración mutua para fomentar la 

vida y el equilibrio en el territorio. 

El cuidado, trasciende lo práctico para abarcar una profunda dimensión afectiva y 

ética. Este implica tejer una red de responsabilidades compartidas entre todos los 

existentes: humanos, animales, plantas y entidades espirituales. Esta 

responsabilidad mutua se expresa y se renueva a través de la rica ritualidad que 

acompaña el ciclo agrícola, el ciclo de la vida, los momentos de alegría y dificultad, y 

los cuidados del cuerpo y del espíritu. La ritualidad, en este contexto, es una forma 

de comunicación y reciprocidad con el mundo espiritual, una manera de agradecer, 



 

 

 

70 70 

revista de recerca i formació en antropologia 

pedir permiso y restablecer el equilibrio. En última instancia, el objetivo es asegurar 

la continuidad de la comunidad y del mundo, reconociendo la interdependencia entre 

todos los seres.  

 

Conclusiones 

Este artículo subraya que las otras formas de existencia no son pasivas. Para las 

personas, las relaciones de reciprocidad e intercambio con los seres de la alteridad, 

y el trabajo de cuidados para otros –personas, animales, plantas–, son 

fundamentales y constituyen un compromiso afectivo. Este cuidado no solo beneficia 

a los individuos directamente involucrados, sino que también contribuye al bienestar 

general de toda la comunidad y el entorno, promoviendo la vida y la reproducción 

del mundo. 

En este contexto, tomar, talar o cazar cualquier recurso de los montes requiere 

realizarse con un protocolo de cuidado, es decir, un proceso diplomático que incluye 

pedir permiso, tomar solo lo requerido, hacer pausas al llegar al número 13, ser 

recíprocos, y ofrecer ofrendas alimenticias, oraciones y candelas. Actuar de esta 

manera refleja el reconocimiento de la agencia y el valor de otros seres.  

Al expandir y profundizar la comprensión del cuidado para incluir perspectivas 

diversas, se promueve una visión más inclusiva del tema, en la cual se reflejan 

perspectivas plurales que reflejen la diversidad de experiencias y visiones del mundo. 

La perspectiva maya máasewáal ofrece un enfoque único de cuidado relacional 

extrahumano. En resumen, estudiar el cuidado en contextos indígenas desafía y 

expande las concepciones tradicionales del cuidado, introduciendo dimensiones 

cosmopolíticas, sociales y ambientales que reflejan la complejidad y la riqueza de 

otros contextos.  

 

 

 

 

 



 

 

 

71 71 

revista de recerca i formació en antropologia 

Bibliografía  

Academia de la Lengua Maya de Yucatán [ALMY] (2003). Diccionario maya popular: 

maya-español, español-maya. Academia de la Lengua Maya de Yucatán. 

Barabas, A. (2000). Utopías indias. Movimientos sociorreligiosos en México. Abya- 

  Yala. 

Bricker, Victoria (1993). El Cristo indígena, el rey nativo. El sustrato histórico de la  

 mitología del ritual de los mayas. Fondo de Cultura Económica. 

Comisión de Difusión del Alfabeto Maya (1984). Alfabeto maya acordado en la reunión 

de agosto de 1984. Secretaría de Educación Pública. 

Dehouve, Danièle (2016). El depósito ritual. Una práctica mesoamericana de larga 

duración. Confluenze, 8(2), 181–206.  

 https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/6652  

Guber, Rossana (2011). La Etnografía. Método, campo, reflexividad (2a ed.). Siglo 

XXI editores. 

Gutiérrez, Manuel (2009). Esos cuerpos, esas almas una introducción. En M. 

Gutiérrez y P. Pitarch (2009). Retóricas del cuerpo amerindio (pp.10–55). 

Iberoamericana-Vervuert. 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía [INEGI] (2021). Censo  de Población y 

Vivienda 2020. Principales resultados por localidad (ITER). Quintana Roo. 

INEGI. http://inegi.org.mx/contenidos/programas/ccpv  /inter_23xlsx20.zip 

Lévi-Strauss, Claude (1964).Fondo de Cultura Económica. 

López, A. ([1989] 2004). Cuerpo humano e ideología: las concepciones de los  

 antiguos nahuas. Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto  de  

 Investigaciones Antropológicas. 

Ortíz, A. (2023). Los cuidados del cuerpo y del territorio entre los mayas 

máasewáalo'ob de Quintana Roo [Tesis de doctorado, Universidad 

Autónoma Metropolitana-Iztapalapa]. 

https://bindani.izt.uam.mx/concern/tesiuams/n870zr22b?locale=es 

https://doi.org/10.6092/issn.2036-0967/6652
https://bindani.izt.uam.mx/concern/tesiuams/n870zr22b?locale=es


 

 

 

72 72 

revista de recerca i formació en antropologia 

Puig, M. (2017). Matters of Care: Speculative Ethics in More than Human Worlds.  

 Minneapolis: Minnesota University Press. 

Quintal, Ella; M. Quiñones, L. Rejón, P. Balam, J. Gómez e I. Solis (2015a). Rituales 

de ciclo de vida entre los mayas de la Península de Yucatán. En L. Báez (Ed.), 

Develando la tradición. Procesos rituales en las comunidades indígenas de 

México (Vol. I), (pp.221–296). Instituto de Antropología e Historia. 

Quintal, Ella; M. Cen, M. Medina, T. Quiñones y L. Rejón (2015b). Los que son  

 como nosotros: santos y pixanes en la cosmovisión de los mayas 

peninsulares.  En C. Good y M. Alonso (Eds.), Creando mundos, entrelazando 

realidades. Cosmovisiones y mitologías en el México indígena (Vol. V), 

(pp.30–95). Instituto Nacional de Antropología e Historia, Coordinación  

 Nacional de Antropología, Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología. 

Ruz, Mario (2006). La familia divina. Imaginario hagiográfico en el mundo maya. En 

M. Ruz (Ed.), De la mano de lo sacro. santos y demonios en el mundo maya  

 (pp.21–66). Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 

Investigaciones Filológicas.  

Vapnarsky, Valentina (2008). Paralelismo, ciclicidad y creatividad en el arte verbal  

 maya yucateco. Estudios de Cultura Maya, XXXII(1830), 155–200.  

 http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S01852574200 

 8000200006 

Vapnarsky, Valentina (2009). Predicción y performatividad en la memoria histórica 

maya yucateca. En A. Gunsenheimer, T. Okoshi y John Chuchiak (eds.), Texto 

y contexto: La literatura Maya Yucateca en Perspectiva Diacrónica. Estudios 

Americanistas de Bonn, pp. 160–189. 

https://www.academia.edu/11669912/Predicción_y_performatividad_en_la_

memoria_histórica_maya_yucateca 

Vapnarsky, Valentina and Oliver Le Guen (2006). The Guardians of Space: 

Understanding Ecological and Historical Relations of the Contemporary 

Yucatec Mayas to their Lanscape. In C. Isendahl and B. Liljefors (Eds.), 

Ecology, Power,and Religion in Maya Landscapes (pp.191–206). Proceedings 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-25742008000200006
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-25742008000200006


 

 

 

73 73 

revista de recerca i formació en antropologia 

of the  11th European Maya Conference, Acta Mesoamericana (Vol. XXIII). 

Verlag Anton  Saurwein. 

Villa Rojas, Alfonso (1978). Los elegidos de Dios. Etnografía de los mayas de 

Quintana Roo. Instituto Nacional Indigenista. 


