
CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

LA PROSOCIALIDAD
ENTRE LA PSICOLOGIA CIENTIFICA Y EL HUMANISMO

Provengo de una Facultad de Psicología nacida en los años 70 que se ha querido 
caracterizar por una psicología científica, ciencia modelada desde unos patrones de 
corte positivista en donde incluso la presencia de asignaturas  psicodinámicas ha 
sido escasa.

Desde esa misma época, en los 80, en mis primeros años de docencia trataba de 
conciliar en mi trabajo investigador  la procedencia humanística de mis estudios con 
las exigencias de los cánones científicos y cientifistas  del momento.

En un seminario que dictó el Prof. Paul Mussen de California, Berkely,  en mi 
departamento, me encontré o me encontró un tema que quizás había de poder 
vertebrar todo mi trabajo. Un pequeño libro The roots of caring, helping and sharing 
de Mussen y Eisenberg  (autora joven con quien establecimos ciertas 
colaboraciones y todavía hoy una de las más prolíficas en publicaciones sobre la 
empatía) presentaban casi por primera vez el concepto de prosocial behaviors. 

Intuí que se trataba de un tema que no sólo podía constituir un campo propio de 
investigación sino que podía dar sentido a mi vida personal y profesional, acorde 
con mi motivación profundamente humanista.

En los años 1981/82, partí con una beca a Los Angeles y San Francisco donde de la 
mano de Mussen conocí las primeras experiencias documentadas 
internacionalmente para enseñar y incrementar las conductas prosociales en varias 
escuelas de la bahía de San Francisco.

Al regreso a Barcelona, inicié una investigación en las aulas de unos barrios 
periféricos  para conocer cuáles podían ser los factores que podían explicar las 
diferencias entre alumnos adolescentes espontáneamente más prosociales y menos 
prosociales.

La definición de prosocial behaviors, comportamientos  prosociales, en las escasas 
publicaciones anglosajonas de aquella época era: aquellos comportamientos que 
benefician a otros sin que existan o anticipen recompensas., es decir una definición 
cercana al altruismo aunque sin introducirse en cuestiones relativas a la motivación 
que puedan estar debajo de esos comportamientos, como sucede en muchos 
enfoques estadounidenses basados en el pragmatismo y la funcionalidad.

Nuestras primeras investigaciones pronto reclamaron actuaciones en el mundo 
escolar y así comenzamos a crear y experimentar, conscientes de sus beneficios, 
programas para aumentar la cantidad y la cualidad de estos comportamientos.

Como Vds. estarán, probablemente, considerando los “prosocial behaviors” nos 
remiten a conducta, quizás a conductismo. Como he dicho antes,  el conductismo, 
en aquel momento era casi el único paradigma aparentemente eficaz para 
adecuarse a los cánones imperantes.

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 1



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

Todo ello es historia y aunque la valoración académica sobre los trabajos y 
publicaciones científicas todavía hoy, en la mayoría de universidades, adolecen de 
un sesgo cientifista positivista, que los humanistas padecemos,  no deja de 
progresar, en el mundo científico, una corriente mucho más integradora  respecto al 
saber y el conocimiento.

En ese sentido me permito recurrir a una reciente ponencia realizada por Del Pozo 
(2010) en una convención organizada por nuestro gobierno en Catalunya en donde 
estaban representadas todas las universidades del país y en donde se planteaba 
claramente la necesidad de equiparar, desde una valoración ecuánime, los trabajos 
procedentes del ámbito  cientificonatural y el humanisticosocial.

Este filósofo-epistemólogo trazaba la historia y la realidad de estos dos tipos de 
saber. Los primeros acercándose a la verdad a través de los métodos empíricos 
basándose en hipótesis verificables, con un gran rigor metodológico.  Mientras que 
los segundos dando mucha importancia al papel de los valores, del bien y de la 
belleza..

Estos últimos con métodos que contaban con la penetración o intuición analítica, y 
la empatía desde dentro como camino hacia la verdad.

Aunque procedía de una unidad inicial, a lo largo de la historia se fue produciendo 
la diferenciación progresiva  que dió lugar a una separación cada vez más clara de 
las distintas disciplinas. Todo ello disgregando las esencias del saber primigenio 
sobre la unidad, la verdad, la bondad y la belleza.

Así se llegó a una división radical entre verdad cientificonatural y valor 
humanisticosocial. Y con ello un alineamiento en disciplinas.

Así la economía, la ciencia política, la sociologia se inclinaron al terreno empírico. 
La historia, la antropología y las ciencias jurídicas se acercaban más al modelo 
humanístico.

Actualmente se está produciendo un nuevo acercamiento reciente de estas dos 
ramas del saber que eran casi dos tipos de cultura para llegar a planterase la crisis 
del universalismo científico y de su aparente seguridad epistemológica.

Acercamiento que proviene por un lado de un rechazo del determinismo lineal que 
prevalecía desde Newton a Einstein y de las corrientes científicas como de la física 
cuántica superando la simplicidad causalista y lineal.

Y por otro, como dice Del Pozo afortunadamente nos hallamos en un momento del 
resurgir de una nueva consciencia sobre las grandes cuestiones de la vida: las que 
afectan a la educación de seres libres  y, por tanto, susceptibles de educación de 
diferentes maneras; la responsabilidad de vivir, el ejercicio de los derechos, e 
incluso las posibles consecuencias penales de nuestras acciones , la legitimidad de 
las penas, porque si no hay libertad no habría responsabilidad y si no hay 
responsabilidad no hay culpa..

Asi aparece según este autor la necesidad de una transversalidad epistemológica y 
una metodología compartida en la producción y difusión del saber incorporando 
factores característicos de las ciencias sociales como la contextualización, el 
respeto y adaptación a las mentalidades, a la subjetividad vivida y a la valoración 
de los vectores de poder. Pensando bien, la vida humana, como afirma Del Pozo, se 

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 2



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

despliega, sobre todo gracias a proyecciones simbólicas e interpretativas que 
hacemos de los hechos humanos todos ellos hechos lingüísticos, simbólicos, 
estéticos, eticopolíticos, que intentan ordenar y encajar el conjunto de sensaciones 
subjetivas o emocionales y el conjunto de hechos materiales o sucesos externos en 
una red de comprensión o de sentido que los haga asimilables para vivir. 

Pero también es verdad que es deseable se pueda producir una influencia inversa 
para el saber humanístico social, por ejemplo, el del gran rigor metodológico propio 
de los procesos de investigación científico-naturales. Que, por otra parte, permite 
aplicar una connotación más cuantitativa, medible y económica en caso de 
evaluación.

Así pues esta transversalización epistemológica, estas corientes de intercambio a 
las que ya estamos asistiendo no puede más que ofrecer una gran riqueza.

LA PROSOCIALIDAD 
Así pues, nos complace presentar la prosocialidad como una vía que no sólo surge 
entre la psicología científica y el humanismo, sino que, propiamente puede ofrecer 
un modelo teórico-práctico que satisfaga la dedicación a ambos saberes y procesos.

Podríamos, incluso, justificarlo considerando que se trata de un valor humanístico 
que reúne la búsqueda de la verdad, de la belleza y sobre todo de la bondad, pero 
definido, aplicado, mantenido, y relativamente evaluado desde el rigor de la 
metodología empírica. Es decir, como valor y como método.

Fijémonos que estamos hablando ya de prosocialidad, no de prosocial behaviors, no 
sólo, pues, de comportamientos.

La aventura lingüística de la prosocialidad en la que me satisface sentirme  
aventurado promotor desde sus comienzos por allá los años 80, recorre etapas, 
sobre todo en la producción hispano-italiana, y menos en la anglosajona, que van 
desde el de comportamientos prosociales (adjetivo) a prosocialidad  (sustantivo) 
que comprende también las actitudes, a prosocializar (verbo) que hoy usamos con 
un casi descaro cuando lo proponemos, por ejemplo, en un grupo u organización 
(escuela, club, asociación  de vecinos, departamento de una compañía etc.).

Hoy de la mano del descubrimiento de las diversas inteligencias, ya hablamos (de 
inteligencia prosocial, pensamiento prosocial. (Roche, 20008).

EL MODELO UNIPRO

En los años 90 presentamos una nueva definición de prosocialidad: 
Aquellos comportamientos que, sin la búsqueda de recompensas externas, 
extrínsecas o materiales, favorecen a otras personas o grupos, según los 
criterios  de  estos,  o  metas  sociales  objetivamente  positivas  y  que 
aumentan la probabilidad de generar una reciprocidad positiva de calidad 
y  solidaria  en  las  relaciones  interpersonales  o  sociales  consecuentes, 
salvaguardando la identidad, creatividad e iniciativa de los individuos o 
grupos implicados. (Roche, 1991)

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 3



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

Hemos  tratado  de  introducir  un  mayor  rol  del  receptor  como  criterio  de 
validez y eficacia de la acción prosocial.  En efecto, para que una acción pueda 
considerarse prosocial, el receptor de la misma ha de aceptarla, aprobarla y estar 
satisfecho con ella.

Desde una perspectiva colectiva, en la funcionalidad de convivencia y armonía de 
las  personas,  grupos  y  sociedades  se  asume  que  la  abundancia  de  acciones 
prosociales produciría una disminución de los comportamientos violentos.

Ello  se  deduciría  sobre  la  base  de  generalizar  lo  observable  en  el  ámbito 
interpersonal, en donde los comportamientos violentos, por ejemplo, en un joven 
con desviación social, se interpretan producidos por falta de disponibilidad en su 
repertorio de otros comportamientos alternativos positivos. En el momento en que 
él  dispusiera  de  conductas  que  resultaran  efectivas  para  la  satisfacción  de  sus 
necesidades  o  para  resolver  sus  conflictos  interpersonales,  su  frecuencia 
aumentaría, disminuyendo los comportamientos violentos.

En  el  plano  colectivo,  además,  se  podría  deducir  que  la  frecuencia  social  de 
comportamientos prosociales produciría un efecto multiplicador, vía aprendizaje 
según modelos,  así  como mediante la activación de una percepción selectiva, o 
sencillamente por activación de una respuesta al beneficio recibido, mediante lo 
cual se podría hacer recíproca. Estaríamos frente a una mejora de calidad de 
las relaciones sociales.

Actualmente  la  psicología  está  descubriendo  cómo  la  persona  que  actua 
prosocialmente  obtiene  beneficios  psíquicos en  lo  que  supone  de 
descentramiento del propio espacio psíquico, de capacidad empática, de contenido 
significante  existencial  en  relación  a  los  valores,  y  por  tanto  incidencia  en  la 
autoestima quizás a través de percepción de logro, de eficacia,  y, en definitiva, 
también por la constatación de los beneficios que reporta a los receptores

En nuestro trabajo para identificar las características de las acciones prosociales 
según una metodología PAR (Participación-Acción-Investigación), por medio del 
modelo Unipro, hemos identificado los siguientes beneficios:

Producción  de significado existencial.
En las actuaciones prosociales los autores experimentan como una fuente 
inagotable de significado que no depende de los estímulos externos. Son capaces 
de auto recompensarse al ver los resultados obtenidos en las personas receptoras. 
En nuestros trabajos de aplicación con una muestra de aprox. 850 acciones 
prosociales documentadas en 140 sujetos hemos constatado este fenómeno. 
(Roche, R. 2001) . 
Esta verificación cognitiva y las emociones consecuentes constituyen una potente 
acción dinámica y progresiva para alimentar la propia identidad, cada vez más 
coherente con unas metas y valores juzgados como buenos y deseables 

En sintonía con las grandes religiones.
Las diversas religiones encuentran en la ciencia un referente común para sus 
valores o principios, según ellas, universales. ¿Para qué buscar la verdad si 

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 4



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

cualquier acción a favor del otro contiene en sí misma todas las filosofías, todas las 
religiones, el universo entero e incluso al mismo Dios? (Vicente Ferrer).

Hace posible el diálogo entre sistemas humanos (ideológicos o políticos) 
muy diversos o incluso opuestos.
La metodología científica que justifica y valida las afirmaciones de la prosocialidad 
constituye un marco de referencia apto para el encuentro imparcial de un diálogo 

Moderadora de la ambición y el poder.
Por su carácter centrífugo de las tendencias egocéntricas, la acción prosocial 
conseguida como práctica habitual, minora, por su incompatibilidad, la invasión, 
manipulación, dirección o control del otro, a la vez que expande una auto sensación 
de potencialidad del yo positiva que no precisando orientarse a la disminución o 
control del otro, responde al deseo y ambición lícita de crecimiento personal.

Alimento de la dignidad de la persona y del respeto vital de los derechos 
humanos. Se produce un enriquecimiento de la consciencia sobre la dignidad del 
hombre sin la cual la percepción de esta dignidad puede permanecer abstracta, 
puramente teórica y plana.

Control positivo de las emociones negativas, según la argumentación que 
hemos publicado. 

Enriquecimiento de la capacidad de iniciativa, creatividad.
El sujeto experimenta una ampliación de sus recursos puestos en práctica. Toma 
consciencia de sus posibilidades. Experimenta una satisfacción en el ejercicio de 
sus ideas. Representa una proyección del valor del Yo.
.
Facilitadora de una verdadera comunicación empática.
La comunicación humana se hace, muchas veces, problemática, sus canales 
son limitados con proceso secuencial que no es eficaz a menos que haya una 
escucha total por parte del interlocutor. Las personas que se han acostumbrado a 
actuar de modo prosocial, se habitúan a la escucha, a la valorización positiva del 
otro anticipada al acto comunicativo, lo que da al receptor unas condiciones 
inmejorables para, a su vez, responder empáticamente.

Inhibidora de la violencia.
La acción prosocial, radicada en una motivación cultivada de atención positiva al 
otro, quizás sea la única fuerza capaz de “reeditar de nuevo” en una interacción 
contradictoria o conflictiva. En la comunicación, esto se traducirá en no 
responder con una agresión a un estímulo agresivo, sino al contrario, con 
alguna palabra positiva o inesperada. En la dinámica de los gestos y acciones, 
se traducirá en no responder con violencia ante otra violencia, sino aplicar acciones 
alternativas fruto de una inteligente creatividad.

Paradigma del don.
Los estudios psicológicos están redescubriendo tendencias naturales y esenciales 
muy profundas, genéticas o innatas, del ser humano para el dar, y no sólo para el 
poseer. Estas tendencias serían tan esenciales como las dedicadas a la 
supervivencia del individuo o a las pretendidas únicamente agresivas. Así en la 

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 5



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

dicotomía frecuente, desde una visión filosófica, del valor del ser frente al valor del 
poseer, nuestra propuesta se injerta en una cultura del dar.

Promotora de la reciprocidad y de nuevos círculos de positividad.
La acción prosocial, al constituir un estímulo perceptivamente claro, incisivo, 
orientado eficazmente al objetivo y a la persona del receptor al que vehiculiza 
atención y consideración, sitúa a ésta en condiciones de alta consciencia y 
sensibilidad respecto a la acción y sus raíces, aumentando la valoración de las 
mismas con lo que se convierten en fuertemente modélicas y, por tanto, aumentan 
considerablemente las posibilidades estadísticas de que el propio receptor se 
convierta en iniciador o autor, a su vez, de otras acciones similares.
Es importante considerar que el tipo de reciprocidad a promover no se deba a 
expectativas que condicionan la conducta del receptor. O a contratos implícitos de 
alternancia inmediata o en continuidad o en una alternancia aplazada en el tiempo.
Aquí radica la diferencia de una acción verdaderamente prosocial: debe estar 
radicada en una actitud cuyo primer objetivo es el bien del otro, no el propio, 
aunque puedan preverse, deducirse o seguirse ulteriores consecuencias positivas 
para el propio autor. 
Si es así, la reciprocidad que pudiera producirse vendría a cerrar un círculo muy 
positivo de interrelación, siempre voluntaria, pero altamente eficaz en la 
supervivencia de los sistemas o grupos humanos.

Operadora de transformación social.
La acción prosocial provoca círculos concéntricos de positividad entorno. Es siempre 
difícil darse cuenta de estos benéficos efectos seguros, reales que una acción 
prosocial puede generar en los receptores, los cuales se convierten a su vez en 
autores hacia otras personas y situaciones, y así sucesivamente.
Es decir, la acción prosocial, a veces, se hace recíproca para con el autor. Otras 
veces se dirige a otras personas, pero nunca, probablemente, permanece inactiva. 
Incluso al método científico le resultaría difícil verificar los efectos positivos 
multiplicadores de la acción prosocial debido al progresivo alejamiento y mayor 
complejidad de los receptores que se suceden, con una incidencia muchas veces 
superior a la simple fórmula de transmisión del uno a uno.
En cualquier caso, se trata de una incidencia positiva en abanico sobre el tejido 
social que puede ver aumentada su potencia de transformación según el poder 
hacia el cambio que detenten los agentes iniciadores que se ven implicados en la 
secuencia receptor-iniciador.

Se  ha  elaborado  una  propuesta  de  diversas  categorías  de  acciones  prosociales 
(Roche, 1995) 

1. Ayuda física:
Conducta no verbal que procura asistencia a otras personas para cumplir un 
determinado objetivo, y que cuenta con la aprobación de las mismas.
 2. Servicio físico:
Conducta que elimina la necesidad a los receptores de la acción de intervenir 
físicamente en el cumplimiento de una tarea o cometido, y que concluye con la 
aprobación o satisfacción de éstos
 3. Dar:
Entregar objetos, alimentos o posesiones a otros perdiendo su propiedad o uso.

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 6



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

 4. Ayuda verbal:
Explicación o instrucción verbal o compartir ideas o experiencias vitales, que son 
útiles y deseables para otras personas o grupos en la consecución de un objetivo
 5. Consuelo verbal: 
 Expresiones verbales para reducir tristeza de personas apenadas o en apuros y 
aumentar su ánimo.
6. Confirmación y valorización positiva del otro:
Expresiones verbales para confirmar el valor de otras personas o aumentar la 
autoestima de las mismas, incluso ante terceros. (Interpretar positivamente 
conductas de otros, disculpar, interceder, mediante palabras de simpatía, alabanza 
o elogio).
 7. Escucha profunda:
Conductas meta verbales y actitudes de atención que expresan acogida paciente 
pero activamente orientada a los contenidos expresados por el interlocutor en una 
conversación
 8. Empatía
Conductas verbales que, partiendo de un vaciado voluntario de contenidos propios, 
expresan comprensión cognitiva de los pensamientos del interlocutor o emoción de 
estar experimentando sentimientos similares a los de éste
 9. Solidaridad:
Conductas físicas o verbales que expresan aceptación voluntaria de compartir las 
consecuencias, especialmente penosas, de la condición, estatus, situación o fortuna 
desgraciadas de otras personas, grupos o países.
10. Presencia positiva y unidad:
Presencia personal que expresa actitudes de proximidad psicológica, atención, 
escucha profunda, empatía, disponibilidad para el servicio, la ayuda y la solidaridad 
para con otras personas y que contribuye al clima psicológico de bienestar, paz, 
concordia, reciprocidad y unidad en un grupo o reunión de dos o más personas

LA PROSOCIALIDAD UNA VIA SIMPLE E INTEGRADORA EN LA EDUCACION 
EMOCIONAL.
Por todo lo dicho, proponemos la introducción, mantenimiento, ejercicio y aumento 
de la cantidad y calidad de las actitudes y comportamientos prosociales, acotadas 
según nuestra definición y modelo, como una vía simple y segura para alcanzar una 
educación emocional orientada y finalizada hacia el bienestar y salud mental de 
la persona, así como a la mejoría de la convivencia social.

El descentramiento psíquico hacia el otro, hacia el tú, que ellas suponen, hecho no 
sólo de empatía comunicacional sino de acciones que benefician a ese receptor, 
paradójicamente  revierten  necesariamente  en  un  mayor  crecimiento  y 
enriquecimiento del autor. 

Las emociones que tanto uno como el otro, en su envolvimiento en esas acciones, 
experimentan  y  expresan sentimientos  mayoritariamente  positivos,  de 
satisfacción, de agrado, de agradecimiento, de significado, de sentido de logro y 
utilidad, etc.  multiplican sus efectos que van mucho más allá de los implicados, 
generando consecuencias positivizadoras de todo el entorno social.

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 7



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

Es ahí  donde afirmamos nuestra convicción de que la prosocialidad supone una 
opción  muy  radical  en  el  privilegiar  el  trabajo  para  generar  emociones  y 
sentimientos positivos, incluso para el tratamiento y gestión de las negativas. 

LA INTRODUCCIÓN, FORMACIÓN E INCREMENTO DE LA PROSOCIALIDAD. 
Si  hasta  ahora  hemos  considerado,  sobre  todo,  los  aspectos  positivos  y  los 
beneficios de las acciones prosociales en la salud mental a través de las emociones, 
ahora  presentamos   brevemente  los  modos  como  podríamos  desarrollar  e 
incrementar estas acciones prosociales. Una primera vía sin duda importante por 
cuanto incide en el desarrollo de la persona, precisamente desde el inicio, es la 
educativa.

APLICACIONES

El modelo teórico-práctico UNIPRO se presenta en numerosas publicaciones 
anteriores como marco básico, amplio y detallado para la creación y diseño de 
programas de psicología y educación a la prosocialidad. Tratamos de proponer un 
nuevo formato que sintetiza los factores del citado modelo, con el fin de 
aproximarlo a operadores formadores directos de los alumnos: educadores, 
docentes y padres.

Se está presentado el concepto de prosocialidad según tres niveles diferentes de 
concreción y operatividad. Una definición escueta, una categorización de las clases 
posibles de acciones prosociales y, finalmente, una contextualización de la 
prosocialidad según los ámbitos en donde se aplica. En los dos primeros niveles son 
los autores quienes proponen a qué tipo de prosocialidad nos referimos. En el tercer 
nivel, en la contextualización, son los propios participantes quienes definen qué 
prosocialidad desean en su ámbito de pertenencia y lo manifiestan mediante la 
elaboración de los Inventarios de Prosocialidad. (Véase Cap. 5 de este libro).

La cuestión importante ahora es, partiendo del supuesto que la prosocialidad puede 
ser aprendida y enseñada, señalar cuáles pueden ser las mejores vías para la 
introducción, la formación, la promoción, mantenimiento e incremento de tal 
prosocialidad.

Básicamente en la experiencia de estos años se ha comprobado que existen dos 
vías diferentes para ello: 
Una primera vía, llamada indirecta, que aún tomando como objetivo y meta la 
formación y promoción de la prosocialidad, lo hace con procedimientos amplios, 
progresivos, desde un mayor número de variables implicadas y generalmente de 
mayor duración. Esta vía que ha constituido el eje de nuestra elaboración de 
programas desde los primeros años, se ha ido configurando bajo una propuesta de 
modelo teórico-práctico que hemos venido denominando modelo UNIPRO, nombre 
que etimológicamente recoge los conceptos de:

 unidad, unidades (partiendo y jugando ambivalentemente con los conceptos 
de unidad y reciprocidad, objetivos humanísticos fundamentales de la 
prosocialidad, así como los de unidades de procedimiento, actividades, 
sesiones, unidades didácticas) y 

 b) pro, prosocialidad (en favor de la socialidad).

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 8



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

Esta vía se desarrolló para dar respuesta a los requerimientos del ámbito educativo 
formal, la escuela, y que fue conformándose como base y referente para la 
elaboración de diversos tipos de programas a aplicar en los distintos niveles y ciclos 
educativos, por ejemplo: programa básico (Cataluña, España)  (Roche, 1998; Roche, 
2004a)  programa integrado (Argentina) (Roche, 1999)   programa de ética 
prosocial (Eslovaquia y Chequia) (Roche, 1992)
En la historia de nuestro equipo de trabajo LIPA el ámbito educativo constituyó el 
principal ámbito de trabajo, tanto porque en él se produjeron los primeros 
requerimientos y reconocimientos hacia el potencial de la prosocialidad - dicho sea 
de paso por su carácter preventivo de la violencia - como por la convicción científica 
y estratégica de que desarrollar e incrementar estas actitudes y competencias 
prosociales, representaban, sin duda, una incidencia formativa básica en el 
desarrollo de la persona  precisamente desde su inicio evolutivo. La educación 
formal nos brindaba un espacio adecuado inigualable.

Una segunda vía es la que emplea un procedimiento llamémoslo directo que se 
propone clara, específica y explícitamente aumentar, incrementar, la cantidad y la 
calidad de las acciones prosociales. Por lo tanto, los objetivos, las metas, se 
orientarán a ello y los procedimientos, en general, serán más explícitamente 
específicos, incisivos, intensos, con menos variables implicadas y cortos en el 
tiempo. 

Una muestra de esta vía lo es en el campo educativo el Programa Mínimo de 
Incremento Prosocial que se describe en las publicaciones recientes.

El modelo UNIPRO para el desarrollo y optimización de la prosocialidad
Se trata pues de un conjunto de dimensiones o variables orientados a la 
optimización de las actitudes y comportamientos de generosidad, ayuda, 
cooperación, solidaridad, amistad y unidad (Roche, 1995; Roche, 1997b)

El modelo corresponde a una aproximación globalizadora y compleja de la conducta 
humana, acorde con unos planteamientos humanísticos.

Las aplicaciones realizadas y en curso en escuelas han superado los dos centenares 
en una buena parte del territorio de Catalunya (Pla d’Aplicació Prosocialitat a 
Escoles de Catalunya). En España se fue presentando en diversas comunidades au-
tónomas. 

Grupos y asociaciones de docentes de varias regiones de Italia siguen o adaptan el 
presente modelo. Mantenemos intercambios de cooperación con centros de 
investigación y aplicación de la prosocialidad como el Istituto di Scienze di 
Aprendimento e Comportamento Prosociale (ISAC-PRO) y el Centro 
interuniversitario per la ricerca sulla genesi e lo sviluppo delle motivazioni prosociali 
e antisociali (CIRGMPA) de la Università La Sapienza de Roma.

Entre los diversos países europeos cabe mencionar especialmente Croacia, 
Eslovaquia y Chequia. En el primer país fuimos invitados por su Ministerio de la 
Educación para aportar el Programa en su nueva disciplina sobre Ética, 
considerando que este modelo podía facilitar un punto de encuentro para edu-
cadores de orientaciones ideológicas muy diversas. (Lencz, 1994).

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 9



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

Fue presentado, en su momento en un foro de renovación del sistema educativo de 
Argentina, por invitación del Ministerio de Educación de aquel país. 

En Colombia, también por invitación del ministerio correspondiente se presentó 
como contribución a un programa nacional denominado “Colombia Aprende”. En 
ese mismo país se imparte un máster específico sobre el tema que ha visto a la luz 
ya en dos ediciones, con formación de numerosos estudiosos y especialistas 
quienes han dado origen a numerosos proyectos de formación e intervención 
educativa y social. En la actualidad se ha presentado en otros diversos países 
latinoamericanos: México, Cuba, Brasil, El Salvador, Perú y Chile. 

En los Talleres que realizaremos a continuación y en el día de mañana, entraremos 
a trabajar en una muestra de nuestros Laboratorios Prosociales en Ámbitos 
personales y profesionales, así como en el análisis de nuestro propio estilo 
comunicativo. Para ello presentaremos un método de aplicación de Modelo de 
Comunicación de Calidad Profesional.

BIBLIOGRAFIA
Del Pozo, J.M.  (2010)
L’avaluació del coneixement humanístic i social.
Ponència a l’Agència de Qualitat del Sistema Universitari de Catalunya.

Roche, R. (Editor) (2010)
“La prosocialidad: nuevos desafíos”
Buenos Aires. Ciudad Nueva

 Roche, R.  (2009) 
La comunicación para parejas inteligentes: como comunicar y tomar decisiones 
Madrid, Pirámide.

Roche Olivar,  R. (2006)
“Psicología de la pareja y de la familia. Análisis y optimización””
Universitat Autònoma Barcelona. Servei de Publicacions. Bellaterra.
ISBN 84-490-2433-1

Roche. R. (2004)
“Inteligencia prosocial”
Col. Materiales. Universitat Autònoma de Barcelona. Barcelona 

Roche. R. (2002)
“Inteligenza prosociale”
Trento: Erickson.
ISBN  88-7946-467-1

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 10



CONVENCION INTERNACIONAL SOBRE HUMANISMO Y PSICOLOGIA
Pontificia Universidad Católica del Ecuador   Abril 2010

 

La prosocialidad desde la psicología científica y el humanismo.  Robert Roche   Universitat Autònoma 
de Barcelona Página 11


	Roche. R. (2004)
	“Inteligencia prosocial”
	Col. Materiales. Universitat Autònoma de Barcelona. Barcelona
	Roche. R. (2002)
	“Inteligenza prosociale”

	Trento: Erickson.

