XXI Colloque APFUE - Barcelona-Bellaterra, 23-25 Mai 2012

(S’) ecrire en francais : La langue francaise et I’expérience d’étrangeté

chez Hélene Lenoir
Lucia Montaner Sanchez

Universitat de VValéncia
Lucia.montaner@uv.es

Résumé

Cet article est une tentative de réflexion a propos de I’emploi de la langue francaise chez Héléne Lenoir.
Tout au long de celui-ci on essayera de penser le fait d’utiliser la langue maternelle (le francais) dans un
pays autre que la France, I’Allemagne, pays ou I’auteur réside depuis 1980. On essayera de montrer de
quelle fagon écrire et parler en frangais pourraient se convertir en des mécanismes qui favoriseraient la
reterritorialisation, tel que Deleuze et Guattari le pensaient. Dans ce sens, la langue francaise serait ce
ritornello, au sens philosophique, permettant de créer et d’habiter des nouveaux « territoires ».

Mots-cles

Hélene Lenoir, langue francaise, ritornello, territoire, reterritorialisation, déterritorialisation.

1 Introduction

Héléne Lenoir est un auteur frangais contemporain® qui habite en Allemagne avec sa
famille depuis 1980. Germaniste de formation, elle enseigne le francais dans un lycée
d’une petite ville proche de Francfort ou elle réside dés lors. Héléne Lenoir combinerait
donc, dans son nouveau pays d’accueil, sa profession d’enseignante avec sa passion
pour I’écriture.

En conséquence, depuis 1980 I’auteur vit I’expérience d’étre étrangere et cette situation
d’étrangeté I’aurait conduit a s’immerger dans des coutumes, des mceurs et des rites qui
ne sont pas les « siens », qui sont étrangers, d’autrui. Ainsi Héléne Lenoir établit une
ferme relation avec une langue qui n’est pas « sa langue maternelle ».

Lors d’un entretien maintenu avec I’écrivain en octobre 2011, elle avoua qu’écrire en
francais « ¢’ [était] un travail de peur de perdre [sa] langue, ¢’ [était] ce cbté exercice, ¢’
[était] du labeur ». Enseigner le francais, parler et écrire en francais, sont devenus ainsi
les moyens par lesquels I'auteur dit lutter contre I’oubli; un exercice constant de
mémoire et, pourquoi pas, de « thérapie » contre I’inévitable érosion que les années et le
quotidien exercent sur ses origines francophones. Selon cette perspective, I’emploi de la
langue francaise chez Héléne Lenoir assumerait donc la fonction identificatrice, la fagon
dont I’auteur maintient et réaffirme ses liens avec la France.

! Héléne Lenoir initie sa carriére littéraire en 1994 avec La Brisure, un premier recueil de nouvelles
publié & la prestigieuse maison d’édition parisienne, les Editions de Minuit. Bourrasque fut la suivante
publication, en 1995, suivit d’Elle va partir, en 1996, Son nom d’avant, en 1998, puis Le Magot de
Momm en 2001, I’un des romans les plus célébre de I’écrivaine. En 2003, parait le Répit, puis I’Entracte,
en 2005, et La Folie Silaz en 2008. Piéce Rapportée, publiée en septembre 2011, est la derniére parution
de Iauteur jusqu’au moment.

272

par
auteurs



muntsa
Stamp


(S”) écrire en frangais : La langue francaise et I’expérience d’étrangeté chez Héléne Lenoir

Cependant, est-ce que serait-il possible de penser I’emploi de la langue originelle loin
du pays d’origine non comme une réaffirmation identitaire ou un travail de mémoire
mais comme un moyen d’adaptation a un nouvel entourage ? Est-ce que parler la langue
« maternelle » ailleurs pourrait étre, en I’occurrence, ce qui nous ferait sentir comme
chez nous ? En d’autres termes, est-ce que I’emploi de langue francaise pourrait-il,
finalement, construire un nouveau « chez nous » a I’étranger ?

Cet article tentera de montrer de quelle facon parler et écrire en francais pourraient étre
compris comme les moyens par lesquels Hélene Lenoir aurait pu construire des
nouveaux liens avec son pays d’accueil. La langue francaise deviendrait donc ce
mécanisme qui favoriserait la reterritorialisation au sens deleuzien du concept de
I’individu-étranger. Suivant cette démarche, le francgais pourrait étre congu comme le
ritornello dont Deleuze et Guattari parlaient tout au long de leur création philosophique,
cette musique qui apaise I’angoisse d’étre loin de son territoire permettant, en méme
temps, de se « reterritorialiser » ailleurs.

2 Deleuze et la littérature

Gilles Deleuze avait une conception assez particuliere de la littérature. Selon le
philosophe, la littérature était un exercice de devenir, c'est-a-dire, de processus, de
changement constant qui ne visait surtout pas I’imitation d’une forme particuliére ou a
laguelle on pourrait s’identifier. En effet, la littérature n’aurait selon Deleuze qu’une
seule tache, celle de faire naitre une langue originale et inconnue dans une langue
ordinaire et courante. Tel qu’il I’écrit au debut du chapitre premier de Critique et
Clinique intitulé « La littérature et la vie » :

Ecrire n’est certainement pas imposer une forme (d’expression) a une matiére vécue. La
littérature est plutdt du cété de I'informe, ou de I’inachevement, comme Gombrowicz
I’a dit et fait. Ecrire est une affaire de devenir, toujours inachevé, toujours en train de se
faire, et qui déborde toute matiére vivable ou vécue. C’est un processus, c’est-a-dire un
passage de Vie qui traverse le vivable et le vécu. (Deleuze, 1993 : 11)

Deleuze était sensible a la «grande littérature », celle qui fait comprendre, sentir,
percevoir des probléemes universels. Il pensait que la bonne littérature ne devait pas
raconter la petite affaire, I’aventure particuliére de I’auteur. Ainsi, la littérature aurait un
grand souci : celui de créer des « personnages-concepts »; des personnages qui pensent
et qui nous font penser la vie, comme Robinson Crusoé, le capitan Ahab, Martin Eden,
Phedre, Médée... Deleuze établit de cette facon une correspondance, un pont, entre la
philosophie et la littérature : le philosophe s’en charge de créer des concepts pendant
que I’écrivain s’occupe de créer des personnages. Néanmoins, le concept serait souvent
un personnage (Zaratustra chez Nietzsche) pendant que le personnage aurait souvent la
dimension de concept.

Dans ce sens, Deleuze pense la littérature comme quelque chose d’immense, un art qui
communie avec la vie en tant qu’elle arrive a exprimer des concepts, a transmettre des
idées. La littérature et la philosophie auraient donc de commun leur capacité de montrer
la vie, de donner compte de celle-ci. Dans L’Abécédaire de Gilles Deleuze, un long
entretien télévisé réalisé par Claire Parnet, le philosophe avoue préférer les auteurs
classiques comme Zola, Hugo, Melville, Proust ou Faulkner, tandis qu’il admet ne pas
comprendre de prime abord les auteurs contemporains comme Beckett ou Robbe-

273



(S”) écrire en frangais : La langue francaise et I’expérience d’étrangeté chez Héléne Lenoir

Grillet. Cing années s’avérérent nécessaires pour qu’il puisse saisir leurs nouveautés
littéraires.

Selon notre vision, Héléne Lenoir reussirait a transmettre dans ses romans des
problémes universels et communs dédiant sa création littéraire a I’éternel conflit entre
I’individu et le groupe. Dans ce sens, on retrouve tout au long de I’ceuvre de I’écrivain
I’extension de I’idée kantienne de « I’insociable sociabilité » des hommes développée
dans ldée pour une histoire universelle d'un point de vue cosmopolitique que plus tard
Freud reprendra dans ces multiples travaux, concrétement dans Le malaise dans la
civilisation. Nos recherches sur I’ceuvre de Lenoir tournent autour de I’ontologique
question du malaise de I’individu en société car les relations qui apparaissent dans son
univers narratif sont le reflet, ou plutdt I’effet, des inévitables tensions existantes entre
les désirs et les espoirs de I’individu et les contraintes des groupes de reférence.

3 La langue frangaise comme ritornello deleuzien

Tout au long de sa création philosophique, Deleuze utilise divers concepts et images
pour tenter d’expliquer sa conception de la vie, du monde, de I’art. De son grand
éventail conceptuel nous avons choisi quatre idées qui vont nous aider a continuer a
réfléchir autour de I’ceuvre d’Héléne Lenoir, ce qui la caractérise, selon une approche
deleuzienne.

Comme nous I’avons signalé auparavant, I’une des caracteéristiques de I’écrivain est le
fait d’écrire en francais. En 1980, aprés avoir réalisé une licence d’allemand, elle décide
de quitter la France pour aller vivre en Allemagne avec son mari, d’origine
germanique ; depuis trente ans qu’Héléne Lenoir vit donc I’expérience d’étre étranger.
Immergeée dans une culture différente a I’originelle, elle enseigne le francais, elle parle
et elle écrit en francais ; comme elle I’a indiqué « c’est un travail de peur de perdre [sa]
langue, c’est ce cOté exercice, c’est du labeur ».

Dans un premier temps, I’idée de la langue maternelle comme un exercice de mémoire,
« de peur de perdre » les origines, comme un moyen de préservation et d’affirmation
identitaire, saute aux yeux. Il parait évident que lorsqu’on vit a I’étranger, loin de la
famille, loin du groupe, loin de « chez nous », la langue maternelle se découvre comme
un puissant mécanisme de réaffirmation identitaire, un mécanisme psychique de
remémoration de tout ce a quoi on appartient ou on pense appartenir.

Mais est-ce que I’on peut penser cela autrement, selon une autre perspective ?

3.1. Les concepts

Deleuze et Félix Guattari écrivirent dans Qu’est-ce que la philosophie ? :

Chez les animaux nous savons I’importance de ces activités qui consistent a former des
territoires, a les abandonner ou a en sortir, et méme a refaire territoire sur quelque chose
d’une autre nature (I’éthologue dit que le partenaire ou I’ami d’un animal « vaut un chez
soi », ou que la famille est un « territoire mobile »). A plus forte raison I’hnominien : dés
son acte de naissance, il déterritorialise sa patte antérieure, il I’arrache a la terre pour en
faire une main, et la reterritorialise sur des branches et des outils. Un baton a son tour

274



(S”) écrire en frangais : La langue francaise et I’expérience d’étrangeté chez Héléne Lenoir

est une branche déterritorialisée. Il faut voir comme chacun, a tout age, dans les plus
petites choses comme dans les plus grandes épreuves, se cherche un territoire, supporte
ou meéne des déterritorialisations, et se reterritorialise presque sur n’importe quoi,
souvenir, fétiche, ou réve. [...] On ne peut méme pas dire ce qui est premier, et tout
territoire suppose peut-étre un déterritorialisation préalable; ou bien tout est en méme
temps. (Deleuze & Guattari, 1991 : 66)

Sans aspirer a expliquer exhaustivement des concepts philosophiques si complexes,
tache qui échapperait a nos connaissances et a nos aptitudes philologiques, on essayera
de commenter, grosso modo, leurs significations pour arriver, quoique
superficiellement, a les cerner.

Influencés par des concepts tirés du monde animal et vegétal, Deleuze et Guattari
pensent « le territoire » comme la potence particuliere de chaque individu; c’est
I’espace qu’un corps occupe a travers les affects dont il est capable et les affects sont, a
leur tour, la puissance de vie, la puissance d’affirmation de chaque individu. Le
territoire deleuzien serait donc une sorte de vecteur en mouvement, pas figé, pas limité ;
c’est un devenir constant ou se produisent des mouvements de « déterritorialisation » et
de « reterritorialisation ». On pourrait penser le territoire deleuzien comme ce lieu ou on
se sent bien, ou I’on peut épanouir les potences, les forces, I’élan de vie.

Deleuze relie le concept de territoire a celui de ritornello (en musique il s’agit de la
répétition d’un motif ou d’un theme). Il pense I’idée de ritournelle a partir de trois
situations différentes. Tout d’abord, lorsqu’on est dans notre territoire, ce lieu ou on
s’épanouit et on est tranquille, 1a ou on chante cette mélodie, cette ritournelle,
tralalalala...nous somme chez nous. De méme, on chante aussi lorsqu’on n’est plus
chez nous, lorsqu’on est en dehors de notre territoire et on essaye de se calmer, de
s’apaiser pour ressentir la chaleur du nouveau foyer ; on se reterritorialise, on s’oriente,
on ordonne le chaos en chantant la mélodie familiére. Puis finalement, on chante
lorsqu’on laisse le territoire, lorsqu’on I’abandonne pour toujours en disant « adieu, je
m’en vais et tu seras toujours dans mon cceur...» C’est le mouvement de
déterritorialisation.

Le philosophe affirme dans son Abécedaire qu’il n’existe pas de territoire sans un
vecteur d’issue du territoire, et on ne sort pas du territoire, déterritorialisation, sans
gu’au méme temps il y ait I’effort pour se reterritorialiser ailleurs, quelque part, dans
une autre chose, dans un autre territoire.

3.2.  Lalangue francaise chez Lenoir a partir des concepts deleuziens

En effet, le frangais, la langue « maternelle » d’Héléne Lenoir pourrait étre aussi
comprise comme la ritournelle, tralalalala, que I’auteur chanterait, qu’elle a chantait et
continue toujours a le faire, pour se reterritorialiser dans ce nouvel espace qu’est
I’ Allemagne, un espace différent a celui d’origine, la France.

Dans ce sens, I’Allemagne (compris comme I’espace purement géographique, autre que
la France) deviendrait le nouveau territoire de I’écrivaine (le territoire deleuzien, celui
des potences) a travers I’utilisation de la langue francaise. Ecrire et parler en francais
seraient donc pour Lenoir, et selon notre particuliére interprétation, le ritornello que

275



(S”) écrire en frangais : La langue francaise et I’expérience d’étrangeté chez Héléne Lenoir

Deleuze et Guattari associaient aux mouvements de territorialisation, reterritorialisation
et déterritorialisation.

En conséquence, on pourrait penser que I’écrivain écrit et parle en francais, sa langue
maternelle, en premiere instance et tel qu’elle I’a affirmé dans I’entretien, comme un
exercice de mémoire, de réaffirmation d’une identité francaise, mais aussi, et selon
notre particuliére vision, comme une tentative de reterritorialisation. De cette facon la
langue francaise lui permettrait d’établir des nouveaux liens avec ce nouveau territoire
qui I’entoure, une apaisante ritournelle qui lui ferait sentir (comme) chez elle.

4 Conclusion

La langue frangaise, écrire et parler en francais, propager la littérature frangaise dans un
monde pluriel et divers, traduit donc un effort et une volonté de continuer a établir des
différents liens avec tout ce qui nous entoure. La langue francaise pour le francais
émigré, la langue maternelle pour I’individu-étranger pourrait étre pensée a la fois
comme un mécanisme identitaire, d’appartenance groupale, mais aussi, et tel que I’on
vient de montrer, comme un meécanisme psychique permettant de continuer a construire
des nouveaux liens, des nouveaux rapports identitaires, voire des nouveaux territoires.

Références bibliographiques

Deleuze, Gilles. (1993) Critique et Clinique, Paris : Les Editions de Minuit.

Deleuze, Gilles & Guattari, Felix, (1991), Qu’est-ce que la philosophie ? Paris : Les
Editions de Minuit.

Lenoir, Héléne. (1994) La brisure, Paris : Les Editions de Minuit.

Lenoir, Héléne. (1995) Bourrasque, Paris : Les Editions de Minuit.

Lenoir, Héléne. (1996) Elle va partir, Paris : Les Editions de Minuit.
Lenoir, Héléne. (1998) Son nom d’avant, Paris : Les Editions de Minuit.
Lenoir, Héléne. (2001) Le Magot de Momm, Paris : Les Editions de Minuit.
Lenoir, Héléne. (2003) Le Répit, Paris : Les Editions de Minuit.

Lenoir, Héléne. (2005) L’entracte, Paris : Les Editions de Minuit.

Lenoir, Héléne. (2008) La folie Silaz, Paris : Les Editions de Minuit.
Lenoir, Héléne. (2011) Piéce rapportée, Paris : Les Editions de Minuit.

276



