Quaderns d’Italia 18,2013  109-126

Nuovi strumenti per pensare. Ramon Llull
e la filosofia per i laici nel Liber de ascensu
et descensu intellectus

Michela Pereira

SISMEL, Firenze
mpereira@tiscali.it

Abstract

Lautoconsapevolezza dell’autore rispetto alla propria posture di intellettuale laico e il suo
atteggiamento nei confronti della filosofia scolastica trovano un interessante riscontro
nel Liber de ascensu et descensu intellectus (Montpellier 1305). Scritto per i laici (homines
saeculares) che desiderano acquisire la scientia, ed esplicitamente indicato come ars — per
quanto non ne presenti le peculiari caratteristiche —, ¢ una presentazione delle dottrine
filosofiche effettuata con modalita analoga alla mixtio dei principi dell’ars, ovvero com-
binando sistematicamente otto subiecta (serie in parte diversa da quella consueta nei testi
della fase ternaria) con dodici termini chiave della filosofia scolastica, vocabula scientiarum.
La lettura dei diversi livelli del reale attraverso tale strumentazione filosofica integra le con-
cezioni scolastiche con gli elementi basilari dell’arte lulliana (principi assoluti e correlativi),
e descrive I"ascesa’ e ‘discesa’ dell'intelletto sulla scala dell’essere fornendo un vero e proprio
metodo di acquisizione del sapere filosofico.

Parole chiave: Laici; Filosofia scolastica; Ars; Metodo.

Abstract

Llull’s self-consciousness as a lay philosopher and his attitude towards Scholastic philoso-
phy can be peculiarly scrutinized in his Liber de ascensu et descensu intellectus (Montpellier
1305), a work that was written for lay people (homines saeculares), who wish to acquire
knowledge (scientia). In its prologue, the Liber de ascensu was ars, although peculiar artistic
devices such as alphabet and figures are not present. In this work Llull introduces a basic
choice of philosophical doctrines by means of a peculiar combinatory of eight subiecta
(stone, fire, plant, animal, man, sky, angel, God) and twelve key-concepts of Scholastic
philosophy (act, action, passion, nature, substance and accident, simple and composite,
individual, species, genus, being). The way both series are combined resembles the mixtio
of principles in the Lullian art. Using such philosophical tools, Llull describes the dynamics
of the human intellect (sense, imagination, doubt, faith, and knowledge) in its going up
and down the ‘ladder of being’. Thus a ‘method’ is established, by which philosophical
knowledge can be acquired.

Keywords: Lay people; Scholastic philosophy; Ars; Method.

ISSN 1135-9730 (impres), ISSN 2014-8828 (en linia)



110  Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

1. Laicus illuminatus

Nella Vita Coetanea (1311), momento culminante nella costruzione del ‘per-
sonaggio’ Ramon Llull da parte dell’autore stesso, ottiene grande rilievo
I'idea che la creazione della combinatoria, ormai codificata nella definitiva
stesura dell’Ars Generalis Ultima (1305-8), avesse tratto origine da una rive-
lazione divina tradizionalmente indicata come ‘illuminazione sul Monte
Randa’. A essa Llull riconduce I'acquisizione di un’autorevolezza intellettua-
le di natura radicalmente diversa da quella dei magistri del suo tempo, che
gli ha consentito collocarsi nel panorama culturale del tardo Medioevo come
un’«autorité alternativar, che la tradizione ha denominato Doctor Illumina-

5.1 Nella Dz'spumtz'ofdei et intellectus, composta nel 1303 a Montpellier,
sostiene che la verita si pud raggiungere attraverso la rudium eruditio, la
bonorum scholarium doctrina e la illuminatio o perfectio provectorum, e sem-
bra chiaro che egli si riconoscesse in quest’'ultima condizione, per cui la
perfezione della conoscenza ¢ una condizione diversa dall’ habitus acquisito
nelle scuole, accessibile indipendentemente da questo e dunque anche a un
laico, qual era Ramon.?

Egli si definisce esplicitamente come laicus nel Liber disputationis Petri et
Raimundi sive Phantasticus, scritto nello stesso anno della Vita Coetanea e come
quella finalizzato all’autopromozione dell’autore, che si accingeva a presentar-
si al Concilio di Vienne per sostenere ancora una volta, di fronte all’assise pilt
alta della cristianita, i suoi progetti per la conversione degli infedeli. Nel pro-
logo del Phantasticus il contrasto fra le due figure —I’avido chierico e il laico
dalle generose motivazioni missionarie— da una visione assai poco lusinghie-
ra dell’'ambiente scolastico, cui lo status di clericus era strettamente legato.
Lintero testo conferma tale visione negativa del modus scolarium, pur mostran-

1. Cfr. Lola Bapia, «<Ramon Llull: autor i personatge», in Fernando DoMINGUEZ, Ruedi
ImBacH, Theodor PINDL i Peter WALTER (a cura di), Aristotelica et Lulliana magistro doctis-
simo Charles H. Lobr septuagesimum annum feliciter agenti dedicata, Steenbrugge: Martinus
Nijoff International, 1995, p. 355-375; Anthony BONNER, «LArt lul-liana com a autoritat
alternativa», SL, n. 33, 1993, p. 15-32. Dell'illuminazione Llull parla esplicitamente solo
a partire dal 1294, circa vent'anni dopo 'epoca in cui sarebbe avvenuta (Josep M. Ruiz
SimoN 1 Albert SoLER 1 LrorarT, «Ramon Llull in his Historical Context», Catalan Histo-
rical Review, n. 1, 2008, p. 47-61); ma a una possibile origine divina dell’ars accenna gia
alla fine degli anni ’80 in uno scritto composto durante il suo primo soggiorno a Parigi a
contatto con I'ambiente universitario, il Compendium seu commentum Artis Demonstrativae,
MOG 111, 1722, Int. v1, p. 293-452: «...indubitanter credimus, quod a divinis potius quam
ab humanis fontibus trahit ortum» (p. 452).

2. Disputatio fidei et intellectus, ROL XXIII, 1998, p. 224. Su Llull come esponente della
filosofia dei laici: Ruedi IMBACH, Laien in der Philosophie des Mittelalter. Hinweise und Anre-
gungen zu einem vernachlissigten Thema, Amsterdam: B.R. Griiner, 1989; Josep BATALLA,
«Ego qui sum laicus», SL, n. 48, 2008, p. 69-92; Michela PEREIRA, «Comunicare la verita.
Ramon Llull e la filosofia in volgare» in Anna ALBERNI, Lola Bap1a, Llufs CIFUENTES i
Alexander FIDORA (a cura di), £/ saber i les lengués vernacles a [época de Liull i Eiximenis.
Estudis [CREA sobre vernacularitzacid, Barcelona: Publicacions de ’Abadia de Montserrat,
2012, p. 21-44.



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Italia 18,2013 111

do la competenza di Ramon Llull riguardo agli argomenti filosofici discussi
nelle aule universitarie, e sottolineando il rapporto organico fra philosophia e
ars, i cul principia generalissima permettono di rispondere a tutte le guaestiones
che la filosofia solleva, e di uscire dall'incertezza delle opiniones in cui «Pari-
siense studium ...quasi ... versum est», perché impostano ogni discussione
conformemente alle esigenze della mente umana e della realta («secundum
modum intelligendi et quoad rem»)3: concezione dell’'ars che Llull aveva affer-
maro a chiare lettere nel prologo dell’ Ars generalis ultima.*

Il termine laicus (cat. lec, lech) & spesso impiegato da Llull nel senso piu
comune di simplex o rudis, come nel prologo del Llibre del Gentil: «Cada scien-
cia a mester los vocables per los quals sia manifestada. E cor a-questa sciencia
demostrativa sien mester vocables escurs e que los homens lecs no an en hus;
e cor nos ffassam aquest libre als homens lecs, per agé breument e ab plans
vocables parlarem d’esta sciencia».’ In questo passo & gia evidente la preoccu-
pazione per il linguaggio che ritroveremo alla base del Liber de ascensu et
descensu intellectus: le scienze richiedono un uso appropriato e non approssi-
mativo di termini spesso difficili (escxrs), ma 'autore si preoccupa di renderle
comprensibili anche per un pubblico privo di cultura universitaria.

Tuttavia, tanto negli scritti catalani che in quelli latini, ‘laico’ indica anche
appartenenza sociale, che non necessariamente implica mancanza di cultura:
sono laici gli artigiani delle cittd e i mercanti, ma anche i religiosi che non
hanno preso gli ordini e quanti praticano antiche o nuove forme di spiritua-
litd non istituzionalizzata, nonché i funzionari politici di alto rango, come i
destinatari del Liber de consilio.® Nell’'insieme, autore mostra un’articolata
consapevolezza dell’'identita laica; quando poi attribuisce questo termine a se
stesso lo fa con evidente orgoglio, rovesciandone il significato, dall'ammissio-

3. Liber disputationis Petri et Raimundi sive Phantasticus, ROL XVI, 1988, p. 17-18. Al chieri-
co, che si era riferito sarcasticamente all’'z7s, Ramon aveva risposto affermando: «Ars generalis
principia habet generalissima, sub quibus aliae scientiae principia habent subalterna. Et ideo
quid mirum, si cum tali Arte possint aliarum scientiarum solui quaestiones, cum non de
particularibus, sed de uniuersalibus sint scientiac omnes?»

4. Ars Generalis Ultima, ROL X1V, 1986, p. 5: «Quoniam intellectus humanus est ualde plus
in opinione, quam in scientia constitutus, ex eo quia quaelibet scientia habet sua principia
propria, et diuersa a principiis aliarum scientiarum, idcirco requirit et appetit intellectus,
quod sit una scientia generalis ad omnes scientias. Et hoc cum suis principiis generalibus,
in quibus principia aliarum scientiarum particularium sint implicita et contenta, sicut
particulare in uniuersali».

5. Llibre del Gentil e des tres savis, NEORL 11, 1993, p. 6 (corsivo mio). Per altre occorrenze
negli scritti catalani cfr. Miquel Corom, Glossari general lul-liz, Mallorca: Editorial Moll,
1984, 111, p. 209-210 (lec, lech).

6. Nel Liber per quem poterit cognosci, quae lex sit magis bona, magis magna et etiam magis vera
(1313), Llull intende elaborare uno strumento per la discussione interreligiosa utilizzabile
dai mercanti, «Cum multi christiani laici sint mercatores, et hac occasione uadant ad terras
Saracenorum» (ROL XVIIL, 1991 p. 172); nel Liber de Sancta Maria (1290) incontriamo
un eremita che afferma «Non sum litteratus sed laicus» (ROL XXVIII, 2003, p. 56); nel
Liber de consilio (1304) si dice che il consigliere principale del signore deve avere a sua volta
due consiglieri, «unum clericum et alium laicum» (ROL X, 1982, Prologo).



112 Quaderns d'Iralia 18, 2013 Michela Pereira

I. ¥ e »r .
y & (ﬁml rdthaans mlmll.3
. BerhY e e e

- =

o Th

| I

Figura 1. lllustrazione del Liber de ascensu et descensu intellectus nell’edizione Valencia
1512.

ne d’ignoranza (reale o retorica) all’affermazione di una peculiare e innovativa
posture intellettuale.”

2. Homines scire desiderant

Laico egli stesso, Ramon Llull si rivolse, nei suoi scritti, tanto ai chierici deten-
tori del sapere che ai laici interessati a venirne in possesso. Scrive ad esempio,
nella lettera in cui offre a Giacomo II d’Aragona i Proverbis d’ensenyament
(1309), che in questo libro «... multe subtilitates continentur, que sunt utiles
ad sciendum, in tanto quod homo laycus sciens ipsas erit supereminens in

7. Sulle diverse accezioni del termine laicus cfr. Ruedi ImBacH, Dante e la filosofia dei laici
(1996), tr. it. Genova-Milano: Marietti, 2003; Batarra, «Ego qui sum laicus» (¢7z. sopra,
nota 2), p. 73-75. Cfr. anche Loris STURLESE, «Filosofia in volgare» e Luca Brancar I
core di filosofare volgarmente. Qualche considerazione conclusivar, in Filosofia in volgare,
in Loris STURLESE e Nadia Bray (a cura di), Filosofia in volgare nel Medioevo, Louvain-la-
Neuve: EL.D.E.M., 2003 (rispettivamente alle p. 3-14 e 483-502). Sulla nozione di posture
intellettuale cfr. Jérome ME120z, Postures littéraires. Mises en scéne modernes de [ auteur. Essai,
Geneve: Slatkine, 2007, p. 18-19: «La “posture” est la maniere singulie¢re d’occuper une
“position” dans le champ littérair ... I' “identité littéraire” construite par lauteur lui-méme».



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Iralia 18,2013 113

intellectu omni alii layco qui non sciat ... ».® E ben nota 'ampia produzione
lulliana di testi a carattere didattico ed enciclopedico, generalmente scritti in
catalano: la questione della lingua, infatti, s’intreccia inevitabilmente con I'al-
largamento dei contesti di fruizione della cultura. Ma non ¢ soltanto I'atten-
zione al veicolo linguistico a segnare la produzione lulliana rivolta a soddisfa-
re le aspettative di coloro qui scire desiderant, bensi anche lo stile espositivo di
molti dei suoi testi filosofici, teologici, scientifici, caratterizzati da novitas,
[Jacilitas, compendiositas, brevitas —qualita tali da renderli accessibili anche a
fruitori dotati di una mediocre strumentazione culturale.’”

Il motivo del rinnovamento compare negli scritti che Llull dedica alle arti
liberali e alle parti della filosofia: I'asserita ‘novitd’ non riguarda i contenuti ma
organizzazione dei diversi saperi a partire dalla struttura ‘artificiale’, ai cui
principi generali si connettono e da cui dipendono.!® Un procedere breve e
sintetico (compendiosus) caratterizza la prima opera di Llull, il Compendium
logicae Algazelis, e diverse stesure dell’arte. Lesigenza di facilitare 'approccio
al sapere risuona nel prologo dell’Ars generalis ultima e motiva la parallela
stesura dell’Ars brevis «ut Ars magna facilius sciatur», cosi come la scrittura
dell’ Arbor scientiae, dove un monaco chiede a Ramon di fare unum lLibrum
mediante il quale poter comprendere facilius ogni altro suo scritto, «quia nimis
subtilis uidetur ad intelligendum, et etiam quia ceterae scientiae, quas antiqui
sapientes inuenerunt, ita sunt difficiles et ita longum tempus requirunt».!! Ma

8. Carta de Ramon Llull a Jaume II d’Aragé, 19-2-1209, in J.N. HiLLGaRTH, Diplomatari
lul-liar, n°40, p. 78.

9. «Cum plures sint homines qui scire desiderant» ¢ Uincipit del Tractatus novus de astro-
nomia (1297; ROL XVII, 1989), che riecheggia quello della Metafisica di Aristotele
(«Omnes homines scire desiderant»). Si noti che il quantificatore usato da Llull non
¢ Pomnes aristotelico, ripreso invece letteralmente da Dante (cfr. IMBACH, Dante e la
filosofia, cit., p. x1x). 1| Tractatus novus de astronomia & uno dei testi che recano gia nel
titolo I'indicazione della ‘novita’ del sapere lulliano; accanto a esso ricordiamo il Liber de
Geometria nova et compendiosa (1299), Rhetorica nova (1301), Logica nova (1303), Liber
de novis fallaciis (1308), Metaphysica nova et compendiosa (1310), Liber novus physicorum
et compendiosus (1310), Liber de novo modo demonstrandi (1312) - Compendium logi-
cae Algazalis (1271-22), Ars compendiosa inveniendi veritatem (1274), Ars compendiosa
medicinae (1285-7), Compendinm seuw commentum Artis demonstrativae (1288-9), Ars
compendiosa (1299), Tractatus compendiosus de articulis fidei catholicae (1299), Liber de
compendiosa contemplatione (1313).

10. Lola Bap1a, «The Arbor scientiae: A ‘new’ encyclopedia in the thirteenth century Occitan-
Catalan cultural context», in Fernando DomINGUEZ REBOIRAS, Pere VILLALBA VARNEDA,
Peter WALTER (a cura di), Arbor Scientiae. Der Baum der Wissens von Ramon Lull, Turnhout:
Brepols, 2002, p. 11.

11. Ars brevis, ROL XII, 1984, p. 192; Arbor scientine, ROL XXIV.I, 2000, p. 5. Alcuni altri
esempi: «modus novus et facilis ad syllogizandum» (Liber de divina existentia et agentia,
ROL VIII, 1980, p. 112); «principia omnium aliarum artium breuiter atque faciliter cogno-
scentur» (Liber novus physicorum, ROL V1, 1978, p. 64); «Ars ... inueniendi faciliter uerita-
tem» destinata a coloro «qui non habent intellectum eleuatum quoad scientiam logicalem
et etiam naturalem, posito quod habeant subtilem naturaliter intelleccum» (Liber de refugio
intellectus, ROL XI, 1983, p. 232). Cfr. anche il passo dal Llibre del Gentil citato sopra,
p. 111



114  Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

c’¢ una tensione tra la facilitas e la sottile tecnicita dell’arte, riconosciuta fra
Ialtro nel Liber de sancta Maria, scritto principalmente per «reginis et domi-
nabus et uirginibus» — donne e dunque ‘laiche’ per definizione, essendo esclu-
se tanto dagli ordini quanto dall'universita — alle quali «explanationeque leui-
ori atque planioribus sermonibus, quibus possumus, eum tradimus, subtilitates
nimias quanto possumus euitantes, ut fzcilius intelligatur».1?

Innovare, compendiare, facilitare sono intenti strettamente legati alla
volontd comunicativa che anima tutta la produzione del filosofo catalano,
spingendolo a individuare forme di scrittura adeguate alla comprensione da
parte di tutti, dunque anche dei laici, con cui Llull condivide la condizione
sociale e nei quali mostra di cogliere un’apertura intellettuale e aspettative
etico-religiose affini alle proprie.

3. Vocabula scientiarum

La motivazione esplicita del Liber de ascensu et descensu intellectu (d ora in
avanti indicato con la sigla DADI) & quella di facilitare ai laici 'accesso alla
filosofia:

Quoniam aliqui homines saeculares desiderant scientias acquirere et exop-
tant, et quia non habent propria uocabula scientiarum nec in principio suum
intellectum in acquirendis scientiis nutrierunt, ideo quando uolunt scientias
adipisci, introitus est eis ualde difficilis et etiam ualde grauis. Idcirco prop-
ter tales facimus librum istum siue Artem, tenendo modum nostrae Aris
generalis. In isto enim libro posita sunt uocabula propria scientiarum; in quo
datur modus et doctrina, per quam homo sciat uti intellectu, ad inferiora
descendendo et ad superiora ascendendo. Et iste ascensus et descensus erunt
subiectum in hoc libro.!?

In altre opere Ramon Llull si confronta con i filosofi delle scuole, con
Iintento di dimostrare la superiorita dell’ars nel risolvere questioni di filoso-
fia naturale, di logica, di metafisica.'® Il DADI ha invece come destinatari gli
homines saeculares, che desiderano ardentemente apprendere le scienze ma
non ne posseggono il vocabolario né il metodo. E come se Ramon proiettas-

12. ROL XXVIII, 2003, p. 44 (corsivi miei).

13. ROLIX, 1981, p. 20-21.

14. Le opere in cui Ramon Llull discute tematiche propriamente filosofiche sono numerose:
dal Liber principiorum philosophiae e dal Liber chaos alla Declaratio per modum dialogi edita
e al Principia philosophiae, fino al Liber lamentationis philosophiae ¢ a tutta la produzione
antiaverroistica, oltre alle opere dedicate alla logica o a singole parti di essa. Decisamente
stimolante a questo proposito il confronto abbozzato da Fernando Dominguez con i Princi-
pia philosophiae, laddove scrive che: «Para Le Myésier tienen, pues, los Principia philosophiae
una funcién de ‘introitus in philosophiam’ para los maestros de Parfs asf como Llull vefa su
De ascensu et descensu intellectus como ‘introitus in scientias’ para los ‘homines saeculares’
(Dominguez in ROL XIX, 1993, p. 45). Le Myésier, comunque, valorizza anche il De

ascensu, come vedremo in seguito.



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Italia 18,2013 115

\Ce 1itn it <t Wi quo 2 qF ISl sfcndic ;.a:(‘culbc«’uruﬂiwwm:- caque (¥ Tlubiedo
ot Jo -aao M:an-wwl-%mvm <ty g 6D ucalienonm’ad pein. @ uc e phd 40

acangendutiy 1 rerum & feanal cuundem- Cum 1ftes o prrmany fotany AfENC A
Q‘m&@hﬁmm:wcm m:-":r:.u ganenaur. Ge o 2ity X p"fcuA i mbuas gronems

5 73
%"‘h“ L‘,‘J&.{TM = ‘ mule
I RS

V=)

{Subcalt bilo”
weable e nes & Rbilvalendic mdls wm (G TeRande S i . ad
= defoen(us oft, .l Saild fa A Jrgne ead
craa fale- ;mh-t— qum-p m\nn-a it &’1 &ﬁhé::ﬂ p\- 4 ahm ?‘u‘wm s 7ﬂm¢mJ ol m
\IPM\"II-
“i:
il m ablenaa (ccunte (e ofk dubictanng srollis + mN glrmm feermdn. ot clad T cortud aegy ne aw_n)mmu aurilio e
¥ oo bz 3 oo Vi it apgiad

B‘umgqivrqa ﬁry.qurmu;u‘?nin-wﬁqmmm uniu nbﬂwb; cmma ‘P-"a oty et 0

'y
faey ;~-?

Figura 2. Schema del Liber de ascensu et descensu intellectus nel Breviculum di Thomas

Le Myésier, ms Karlsruhe, St. Peter perg. 92, f. 26v.

se su di loro la posizione in cui egli stesso si era trovato decenni prima, quan-
do aveva intuito come dar forma all'impulso interiore di scrivere «il libro pitt
bello del mondo», che lo aveva repentinamente soggiogato nella cosiddetta
‘conversione’, e al tempo stesso aveva compreso di non avere gli strumenti
per farlo.’

Il DADI ¢ definito un’ars ed ¢ strutturato in modo da presentare una certa
affinitd con gli aspetti essenziali di organizzazione dinamica, completezza ed
efficacia mnemonica che caratterizzano I'arte come strumento di produzione
e ordinamento del sapere. Il pubblico cui 'opera ¢ destinata giustifica 'assen-
za delle subtilitates, gli ordinari dispositivi della combinatoria (alfabeti, figure
circolari o alberi, principia, regulae); tuttavia il testo ¢ costruito come una
combinatoria semplificata, mediante la ‘mistione’ di otto subiecta (pietra, fiam-
ma, pianta, leone, uomo, cielo, angelo, Dio), che rappresentano I'intera
gamma del reale, con dodici vocabula scientiarum, topoi del linguaggio filoso-

15. Giudicato «uno de los escritos filoséficos mds importantes y divulgados de Lull» dai Car-
reras y Artau, il DADI viene definito «a true compendium of Llull’s philosophy» nella
recentissima sintesi di Fernando DoMINGUEZ e Jordi Gava, Life, in Alexander Fipora
e Josep. E. Rusto (a cura di), Raimundus Lullus. An Introduction to his Life, Works and
Thought, Turnhout: Brepols, 2008, p. 98. A quest opera conviene particolarmente quanto
Anthony Bonner e Maria Isabel Ripoll scrivono a proposito della produzione lulliana in
generale, «the effort of a lay person to reform the methods and often even the vocabulary
of scholasticism» (BONNER e RipoLL, Diccionari, cit., p. 61). Sebastian Trfas MERCANT,
«El lingiiisme filosofic en el Liber de ascensu et descensu intellectusy, in Studia lullistica et
philologica, Palma: Maioricensis Schola Lullistica, 1990, p. 77-88, ne definisce la griglia
terminologico-concettuale come ‘categoriale’, pur consapevole che solo in minima parte cor-
risponde alle categorie aristoteliche; Jocelyn N. HiLLgARTH parla di «‘vocabula’ or ‘topoi’
(Ramon Lull and Lullism in Fourteenth Century France, Oxford: Clarendon Press 1973,
p- 238 nota 243). Elena P1sToLEsI, «“Paraula és imatge de semblanga de pensa”. Origine,
natura e sviluppo dell’affatus lulliano», SL, n. 36, 1996, p. 3-45, offre un’ottima sintesi del
DADI, alle p. 23-25; cfr. anche p. 37-38.



116 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

fico: atto, passione, azione (che corrispondono ai fenomeni osservabili in cia-
scun subiecto, nonché ai correlativi lulliani, rispettivamente -tivum, -bile, -are);
natura, sostanza e accidente, semplice e composto (mediante cui i subiecta
vengono definiti); individuo, specie, genere, ente (lo status ontologico e logi-
co dei subiecta, dal particolare all'universale). Lintreccio sistematico delle due
serie di nozioni si pud schematizzare in una tavola binaria [Tavola 1].16

Nel testo corre come un fi/ rouge una sorta di fenomenologia degli atti
cognitivi, consistente nella descrizione articolata del modo in cui 'intelletto
opera «ad inferiora descendendo et ad superiora ascendendo». Lautore, par-
tendo dall’analisi del movimento di ascesa in cui I'intelletto & coadiuvato dai
sensi (sei, includendo l'affatus), dallimmaginazione e dalla memoria, intende
offrire un metodo di accesso alla conoscenza («ut homo sciat uti intellectu»)
implementato con i contenuti basilari della filosofia naturale, dell’antropolo-
gia, dell’angelologia e della teologia. Le questioni finali presentano numerosi
esempi di problemi filosofici paragonabili a guaestiones dibattute nella facolta
di Arti; la solutio ne ¢, come di consueto nelle opere lulliane, diretta e autore-
ferenziale.!”

Quest’ opera mostra dunque il modo in cui Llull ha inteso concretamente
la divulgazione filosofica. Ma pili che un testo divulgativo in senso stretto, le
sue caratteristiche fanno del DADI una rielaborazione della filosofia scolastica
destinata a uno strato sociale di ‘intellettuali laici’ o aspiranti tali.'® Il confron-
to con altre opere scritte a Montpellier in quegli stessi anni (specialmente Liber
de refugio intellectus, Disputatio fidei et intellectus, Liber de consilio) conferma
la presenza di questi destinatari della scrittura lulliana e risponde alla rilevan-
za di tale componente sociale nella vita e nella cultura di quella citta, sede di
ricchi mercanti e dotata di notevole autonomia politica.!” E a un ambiente di
laici altolocati e di nascente borghesia che Ramon Llull pensava nello scrivere
il DADI? Montpellier era anche sede di una vita intellettuale scolastica com-
plessa e vivace, uno dei grandi centri culturali del tempo, ma con lineamenti
peculiari: mentre la facolta di medicina nasceva da una lunga tradizione d’in-

16. Si tratta di una costruzione ipotetica, che non si trova nei manoscritti. La tabula subiectorum
al f. 1r del CLM 10507 non mostra relazioni con il testo del DADI che segue; per il ms.
Torino, BNU, G-VI-27 cfr. sotto, nota 23.

17. ROL IX, 1981, p. 158: «Quaestiones huius libri trahimus de distinctionibus eiusdem. In
quibus solutiones sunt implicatae; et ad paragraphos et rubricas quaestiones remittemus.
Et hoc facimus, ut prolixitatem euitemus. Et etiam quia quaestiones possunt solui per loca,
ad quae remittemus, per homines intelligentes».

18. Cfr. Bararra, «Ego qui sum laicusy, cit., p. 74-75.

19. 1l governo cittadino della complessa realta politica di Montpellier, sede di ricchi mercanti e
delle loro famiglie, era costituito da un collegio di dodici consoli, che garantiva un notevole
campo d’autonomia a questa cittd, che conobbe una splendida fioritura nel periodo 1293-
1348. Per i legami di Llull con Montpellier si vedano le introduzioni di Abraham Soria
Frores a ROL 111, 1961, p. 5-20 e di Jordi Gava a ROL XX, 1995, p. x-xvii1. Armand
Lrinares, «Raymond Lulle & Montpellier. La refonte du “Grand Art”», in Raymond Lulle
et le Pays d’Oc (Cabiers de Fanjeux, n. 22), Toulouse: Privat, 1987, p. 19-32, sottolinea fra
Ialtro che circa un quarto delle opere lulliane furono scritte a Montpellier.



umyisodwior) SuapIOY
sug snuar) sopadg  wnmprnipuy xodug  enueisqng emgeN oy 01sse sy
~ sipidey
- sipidey  auomsodwoo sipidej 21
stpidey 21 sipide| stpide] alimpi 19 0e1d  -uapioe 12 en sipide] sipide| sipide] sipide; 11 91p
= emuadp’g]  AwuBapq  opadsaprg  qpurep,  -wiSop'g -UelsqSp'g  emieuopy  ouomdeap'¢ ouossedapy  moeap]  side]
= ! ! ipu! ! ! ' !
S Seuruey
= aew suomsodwod  sewurep )
e sewurep a1 Jewrure]y sewwre  -wepawmp  2a5w0Nd  -Uapioe 19 BN sewireyy aewrure]y aewurey) sewwe [ WIp
= emwap ) awuwfoprg  owadsoprg  -mpurape,  -wisap'g -uelsqnsap'¢  mmeudpp ouomdeopc¢ auossedopez  moeape]  ewwrel
2 avuerd
—
g avued  auonisodwos  owwugd
] avueid a1 auuerd anueyd alimpia 10 0ea1d  -uapioe 13 en avuerd auuerd aunueyd wued AT Ip
<o emuaopg]  awuBep'q  owadsoprg  ApuIept,  -WISOP'Q -URNSQSOP'G  mMEUopy  ouomdeap'¢ ouossedapy  moeap]  wUE]]
s100]
auonisodwod STu03[ )
SIU02[ ) $1009] swoa[  siwoajaramp 12 %eadnd  -uaproe 1 en 10| $1002] S1u02| S0 A WIp
emwap ) awuwfoprg  owadsoprg  -mipuropc,  -wisap'g -uelsqnsap'¢  mmeuapp  uomedpc¢ auossedopg  moeape| 0]
stuTwoy
stunwoy - auonisodwod  siurwoy 9
stumwoy a1 stuTwoy sturwoy awmp 10 aepnd  -uspooe 1 en stuTwoy stuTwoy sturwoy SOy [A 1P
emuaap-)]  apudopq  apadsoprg  -mpuIopt/  -WISOP'Q -UNSQNSIP'G  BIMEUIPH ouomdeap'¢ ouossedapy  moeap]  owop
1082
:uwu mC uﬁoﬁmmoaaou :uwu A
~B1NOU JUON e 2 1]oed PR 190 1 waveaid  -uapioe 12 en e o8 198 e 1
! ! I I Il i mp pd- -uopt ! I I Il P JIA 1P
Lﬁoum u—u 1 .wuﬁcu uﬁ 01 Equm uﬁ @ umuumm oﬂ Y .E%E uﬁ N .Eﬁ u_u w .qumﬂzm uﬁ m BINEU uﬁ % JU0Nde u_u m ocommmm& uﬁ T noe uﬁ T Ez—ku
0 1o3ue
3 1joSue auonisoduwiod 1jpSue 21 TIA
8 2589 JUONE 1due 21 1aSue 18ue  1paSue aveamy awod  -uapooe 13 en 1due 1Sue 1aue 1due 2]
g e I ] I T ! P ' ! I l ] | !
" oidopryp -emudaprgp  awudoprg  owadsoprg  -mipurap: -WISOP'Q -UENSQNSOP'G  BIMEUIPH  Auondeap'¢ auorssed ap moeop']  snpd
g PIl -BBuep (] P 10sop g -Mmipurap 599 qns op Py 1ot 3p 1ssed 3p °7 P°T  Snpouy
5 12p $nq a10ap1e
g seu seum 15 sn2p -nesaudord 1 03p ur auomsodwos  onbrpe aurs
5 ~Te2UI 1S ST euiAlp s ponb suone 1PPAl SNQUENUNW  JUIS UOU SAD) siwosiad  aws P AWM 19p BNUES & 19 1 w1
g 1318 Sn2p ip s ponb auoneg ppar  snque 1S UOU 531 wosiad - auts ppawid  pp Bp Pp 12p X1 P
2 ponb "¢] ponbzy  -oidapryy -wmmwaeprg]  -woddp'g -adsponbrg  swmpap,  qdunsapg  -qnsapr¢  wmwuapp auonoeapr¢ auowsedapz Tpmoedpy s
g
=}
Z

Q\RQN\NNM&.N S%\Q&M\ 12 NSUIISY N\ \M&N‘N ﬁoﬂu XI-11 souorourisi(y w:oﬁ TIMINInIs ey ' N—O>N,H



118 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

segnamento medico e godeva di grande fama, e una facolta giuridica stava
prendendo quota negli anni ’90, non cera invece all’epoca una facolta di Arti
veramente funzionante.2? Oltre alla borghesia cittadina e mercantile, si pud
forse ipotizzare che anche studenti di medicina, diritto e teologia (insegnata
negli studia degli ordini religiosi) cercassero strumenti per surrogare la forma-
zione filosofica di base, che usualmente veniva impartita appunto nelle facol-
ta di Arti?

Appare comunque interessante che proprio a Montpellier, dove aveva tro-
vato «un terreno singolarmente preparato ad accogliere i semi nuovi della sua
Arte»,?! Llull provasse a servirsi del metodo ormai maturo dell’ars per propor-
re un accesso facile ma qualificato al sapere filosofico, a vantaggio di un pub-
blico che non possedeva le nozioni di filosofia insegnate nella facolta di Arti,
ma poteva leggere il latino.?? Per il DADI, infatti, come per la maggior parte
dei testi scritti a Montpellier in quegli anni (con 'importante eccezione della
Logica nova), abbiamo soltanto la redazione latina: cid parrebbe indicare che
gli homines saeculares destinatari dell’opera avevano acquisito, come Ramon
all’epoca del suo noviziato intellettuale, almeno parum de gramatica.

4. Scala intellectus

Le coordinate sulla cui base il DADI & strutturato sono collocate su tre ‘scale’,
metafora cui si ispira 'illustrazione della prima edizione, stampata a Valencia
nel 1512 [Figura 1]. Nella scala raffigurata come tale (che corrisponde alla

20. La scuola di medicina, che esisteva gia e rivaleggiava con Salerno nel xir secolo, assume
status universitario all’inizio del X111, e conosce nel corso del secolo un notevole succes-
s0, con magistri di spicco quali Bernard de Gordon, Arnaldo da Villanova e il medico e
traduttore Armengaud Blaise (Montpellier era anche un centro di traduzioni, in cui fra
gli altri operavano studiosi ebrei). Nel 1242 il vescovo di Maguelonne (la diocesi di cui
Montpellier faceva parte) fondo una facolta di Arti, che perd non riusci a svilupparsi fino
al xv secolo. Nel 1289 il papa Nicola IV, volendo raggruppare tutti gli studi in un unico
studium generale, trovd I'opposizione della facolta di medicina, e di fatto l'istituzione da lui
creata divenne una seconda universitd, incentrata sulla facolta di Diritto. La teologia era
insegnata negli studia degli ordini: domenicano dal 1248, francescano dal 1220, cistercense
dal 1260 (ma la fondazione era precedente), anche se solo nel 1421 verra istituita una vera
e propria facolta teologica. Cfr. GayA in ROL XX, 1995, ciz., p. X1I-x1v.

21. Cosi Soria FLores in ROL III, 1961, ciz., p. 18-19: «Mercatores autem ex negotiorum
necessitatibus, intensiori cuidam instructioni indulgebant, et qui ignotas regiones peragrave-
rant, curiositati favebant, et novis experimentis facilius patebant ... unde Raimundus agrum
Montis Pessulani ad semina novae Artis suae suscipienda singulari modo praeparatum
invenit ... In civitate cosmopolita Raimundus nascitur polygraphus».

22. Sotto questo aspetto il DADI rappresenta un tentativo diverso, ma convergente con quello
elaborato in opere come la Zaula d'esta Art o in dispositivi come le Centum Formae e le serie
di definizioni che compaiono in altre opere: come scrivono Anthony Bonner ¢ Maria Isabel
Ripoll, «these lexicographical compilations represent ... an important effort to give laymen
access to higher culture normally reserved for the clergy, and to “mostrar ci¢ncia al poble”»
(BonNER e RiroLL, Diccionari, cit., p. 51). A proposito della lingua di composizione del DADI,
cfr. Elena PistoLEst, «Tradizione e traduzione nel corpus lulliano», SL, n. 49, 2009, p. 20.



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Italia 18,2013 119

prima scala nel testo) sono enumerati gli otto subiecta, ovvero i gradi dell’es-
sere: Lapis, Flamma, Planta, Brutum (Leo), Homo, Caelum, Angelus, Deus. Si
noti che essi non corrispondono esattamente ai nove subiecta dell’ ars: mentre
infatti I'elementativa & raddoppiata, mancano I'imaginativa, riassorbita all’in-
terno del subiectum homo, e Uinstrumentalitas o artificium, che in effetti non
corrisponde a un livello dell’essere naturale ma & I'arte lulliana stessa, strumen-
to di conoscenza prodotto dall’intelletto illuminato.?® Le dottrine esposte
sinteticamente nelle distinctiones loro dedicate sono: la mixtio degli elementi
(de lapide); le dinamiche elementari di movimento e diffusione (de flamma);
la vita biologica (de planta), con osservazioni di natura medica; la vita anima-
le e la generazione sessuata (de bruto); la costituzione dell’essere umano, corpo
e anima, e la sua struttura intellettuale (de homine); il cielo e la sua influenza
sul mondo sublunare (de caelo); la natura degli angeli (de angelo). In tutta la
trattazione sono massicciamente presenti i correlativi, mentre i principi delle
figure A e T compaiono sporadicamente nelle distinctiones dedicate agli esseri
inferiori e con maggiore frequenza a partire dal subiectum homo. Quasi esclu-
sivamente su di essi si fonda 'ultima distinctio, de deo, la cui differenza rispet-
to alle altre si manifesta gia nei titoli modificati di alcuni capitoli:** con I'ul-
timo subiectum siamo infatti in ambito teologico, non piu filosofico.

Nella seconda scala del testo, raffigurata come il cerchio pit esterno della
figura circolare,?> sono enumerati i dodici termini mediante i quali si possono
conoscere gli otto oggetti: Actus, Passio, Actio, Natura, Accidens, Substantia,
Simplex, Compositum, Individuum, Species, Genus, Ens. La maggior parte di
essi (ma non Natura e Species) compaiono nella 7aula d’esta Art e —tranne
Actus— nella lista di ‘Cento Forme’ dell’ Ars Generalis Ultima, termini esterni
all’ars spiegati mediante essa.?° Nel DADI sono perd i termini filosofici stessi

23. Cfr. Ars Generalis Ultima, 10.81 «De philosophia», ROL XIV, 1986, p. 357: «Et ideo
philosophus per Artem istam magnum subiectum intelligendi habere potest; nam ipse
potest philosophari per subiecta, designata per CDEFGHI, et etiam per centum formas.
Nam philosophus tractat naturaliter de angelis, de caelo, de homine, de imaginatiua, sen-
sitiua, uegetatiua, et de elementatiua» (in questo passo, dalle lettere dell’alfabeto indicanti
i subiecta mancano B e K, perché Dio non ¢ oggetto della filosofia ma della teologia e K
¢ appunto la instrumentativa). Otto dei nove subiecta, con esclusione della instrumentati-
va, compaiono nelle tavole del ms. Torino, Biblioteca Nazionale Universitaria, G-VI-27,
ff. 52v-54r, che contiene un frammento del DADI (cfr. LlullDB, Manuscripts, s.v.). Lo
sdoppiamento dell elementativa accentua 'importanza della dottrina degli elementi, messa
in luce da Frances A. YATEs, The Art of Ramon Lull. An Approach to it through Lull’s The-
ory of Elements (1954), rist. in Frances YatEs, Lull & Bruno. Collected Essays, 1, London:
Routledge and Kegan Paul, 1982, p. 9-77.

24. Cfr. Tavola 1.

25. Cfr. Figura 1.

26. Cfr. BoNNER e RivoLL, Diccionari, cit. p. 83-84, 94-96. Le Centum Formae «present a host
of general subjects external to his system, but which are explainable using its mechanisms
and formulations»: Anthony BoNNER, «The structure of the Arbor Scientiae», in Der Baum
des Wissens, cit., p. 28-29; Ip., The Art and Logic of Ramon Liull. A User’s Guide, Leiden:
Brill, 2007, p. 164-169 e passim.



120  Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

ad assumere una funzione ‘artistica’, in quanto ogni subiectum viene analizza-
to percorrendo ordinatamente per intero la ‘seconda scala’. Poiché sostanza e
accidente, cosi come semplice e composto, sono esaminati a coppie, I'indagi-
ne su ogni livello del reale si scandisce in dieci capitoli, che ne racchiudono
una conoscenza di base, quasi fossero voci di un’enciclopedia filosofica imper-
niata su una scelta essenziale di vocabula scientiarum scolastici.

Per i tre subiecta superlorl (Cielo, Angelo, Dio) la griglia espositiva subiec-
talvocabula si rivela perd insufficiente: per quel che riguarda il cielo viene
aggiunto un capitolo per affermare che il mondo ha avuto inizio. Dell’angelo
si dimostra l'esistenza, necessaria per la perfezione del mondo. Su Dio vengo-
no aggiunti tre capitoli per provarne I'esistenza, la trinita e I'incarnazione, dopo
che alla conclusione del decimo capitolo della distinctio, «De entitate Dei»,
Iintelletto si era chiesto «Utrum de ipsa diuina essentia esset creditiuus aut
assertiuus», e aveva richiamato la metafora dell’olio (credere) che sta al di sopra
dell’acqua (inzelligere), usata da Llull anche in altri testi, fra cui il Liber de
articulis fidei.”’

La terza scala, raffigurata come cerchio pili interno della figura circolare,
indica i cinque gradi di acquisizione della conoscenza: Sensibile, Imaginabile,
Dubitabile, Credibile, Intelligibile, nei quali pud essere analiticamente scandi-
to il processo cognitivo. Lintelletto, i sensi e le altre facolta della terza scala
sono presentati quasi come protagonista e comprimari di una rappresentazio-
ne, in cui ciascuno fa la propria parte nel costruire il sapere attorno ai diversi
subiecta, servendosi dei termini della ‘seconda scala’ come strumento. Non si
tratta di allegorie ma di una tecnica espositiva che, attribuendo una o pit
azioni proprie a ciascuna delle facoltd implicate nell’atto cognitivo, raffigura
icasticamente la complessita del processo per cui, a partire dall’esperienza sen-
soriale, si giunge alla scientia con la mediazione delle species sensibiles, imagi-
nabiles e intelligibiles. Fra i cinque sensi la vista e il tatto hanno un ruolo
prominente, ma al vertice si colloca 'affatus, per tre ragioni: in primo luogo,
mediante la parola 'intelletto introduce nell'ambito dell’esperienza sensibile i
contenuti del sapere insegnato, presentandolo all’auditus; inoltre 'enunciazio-
ne verbale fissa quello che l'intelletto stesso scopre, svolgendo un ruolo deter-
minante nella produzione delle dottrine; infine, 'affazus «magis participat cum
intellectu siue mente» (p. 42) ed ¢ universale perché, mentre gli altri quattro
sensi sono particolari poiché attingono soltanto il sensibile proprio (la vista
colore, forma ecc.; il tatto frigidita, durezza ecc.; l'olfatto 'odore; il gusto il
sapore), la parola pud riferirsi a tutti, e tramite essa I'udito tutti li accoglie.?®

27. ROL IX, 1981, p. 155: «Et tunc intellectus cognouit, quod fides est suus habitus, quan-
tumcumgque sit altus in intelligendo, eo quia plus credit per fidem, quam ipse intelligere
possitr. Cfr. Liber de articulis fidei (1296), in Raimundi Lulli Opera, ed. L. Zetzner, Stra-
sburg, 1659, p. 966.

28. La presenza dell'affatus — come gia osservava Sebastian Trias MERCANT («El lingiiisme,
cit., p. 82), seguito da Elena PistoLEs! («Paraula», ciz., p. 25)— & maggiore nelle prime
distinctiones legate all'ambito dell’esperienza e della conoscenza sensibile, nonché nella



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Italia 18,2013 121

5. Ascensus et descensus

Analizzando ‘trasversalmente’ il trattato, cio¢ leggendolo senza rispettare I'or-
dine seriale dell’esposizione, ma secondo la struttura virtuale che lo sottende,
si accerta che il contenuto fondamentale del testo ¢ una dettagliata disamina
del processo cognitivo e delle sue articolazioni. Nei capitoli corrispondenti alla
‘mistione’ dei primi tre termini col relativo subiectum vengono presentati i
diversi tipi di conoscenza: conoscenza sensibile, analogica, dell’artificiale, delle
cause, delle definizioni, degli universali, dei principi dell’rs, delle creature
spirituali, e infine il rapporto fra conoscenza e fede. Ulteriori dettagli ed esem-
plificazioni s'incontrano lungo tutto il testo.

La conoscenza sensibile, presentata in corrispondenza del subiectum lapis,
viene definita come apprehensio dei nove predicamenti accidentali da cui suc-
cessivamente 'intelletto ascendit alla sostanza, ed & contraddistinta da una forte
componente empirica (il termine experientia ricorre quasi come un Leitmotiv
nelle prime quattro distinctiones dedicate agli oggetti infraumani)?’, che intro-
duce alla dottrina delle species. Le species sono definite come similitudines sen-
sibilium, che i sensi producono attivamente nell'impatto con l'oggetto; I'intel-
letto si serve dell’'uno o dell’altro senso, come meglio conviene, poiché tutti i
dati sensoriali confluiscono nel «sensus communis in quo est potentia sensiti-
va activa» (p. 30).3° Limmaginazione, andando oltre i sensi e 'ambito degli
accidenti, «species haurit, et illas intellectui repraesentat» (p. 55): cio¢ produ-
ce le species imaginabiles, che permettono all’intelletto disceso fino ai sensi di
produrre nella sua propria intelligibilitas (ovvero nell'intelletto possibile’!) le
species intelligibiles, e di ascendere alla scientia: «per uerum sensibile imaginatio
et intellectus transeunt ad uerum imaginabile et intelligibile; et istum transi-
tum uocamus ascensum intellectus de sensibili ad intelligibile» (p. 38). Laffa-
tus & anch’esso un fornitore di species, che I'intelletto riceve attraverso 'udito.3?

nona de deo: in quest'ultima, rileva Pistolesi, la relazione fra intelletto e affarus prende una
dimensione esclusivamente assertiva.

29. Il DADI si inscrive dunque virtualmente nello sviluppo medievale dell’idea di experientia,
specificamente nel filone derivante dall’«idée d’Aristote selon laquelle la connaissance a lieu
a partir des sensations que nous procurent nos cinq sens, et qu'a partir de ces “expériences”
répétées, il est possible de tirer des idées universelles par abstraction» (Thomas BENaTourL,
Isabelle DRAELANTS, Introduction», in BENATOUIL e DRAELANTS (a cura di), Expertus sum.
Leexpérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale, Firenze: SISMEL-Edizioni
del Galluzzo, 2011, p. 5).

30. ROL IX, 1981, p. 25: «Dum sic sensus agit de passo, imaginatio haurit similicudines
de sensu, quas sensus hausit de passo, sicut de lapide; et ipsas species siue similitudines
sensibilium facit imaginabiles in sua essentia et natura. Intellectus uero haurit illas species
imaginatas de ipsa imaginatione, et ipsas facit intelligibiles siue intellectas in sua essentia et
natura. Et in isto passu apparet, per quem modum intellectus ascendit de sensibili ad intel-
ligibile. Et in isto ascensu dubitatio et creditio non habent actus suos, eo quia experientia
non permittit» (Cfr. p. 61, 93-94).

31. Cfr. il passo citato sotto, p. 124.

32. ROLIX, 1981, p. 51: «species, quas affatus posuit in auditu». Cfr. l'interessante collega-

mento ‘sonoro’ fra cielo e affatus, p. 110: «caclum cum sua harmonia siue melodia causat



122 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

La versione lulliana della dottrina delle species si pud ricostruire dettagliata-
mente a partire dai moltissimi luoghi del testo in cui I'autore torna a parlarne,
soprattutto nei capitoli formati dall’incrocio di species con ciascun subiectum,
dove vengono analizzati fianco a fianco i due usi del termine: quello cognitivo
(species intentionalis, mediazione formale della conoscenza), e quello classifica-
torio-porfiriano (species realis, contenuto della conoscenza che corrisponde
all'essenza dell'oggetto). Nel complesso emerge una posizione che si fonda

sulla concezione tomista delle specze: intelligibiles, innestandovi temi tratti dalla
nozione perspettivista di species: ¢ una posizione condivisa da molti autori
scolastici che trattano questo tema negli ultimi decenni del *200, e la sua
adozione da parte di Ramon Llull sembra indicare che egli non vuol prendere
partito nella dibattuta questione, limitandosi a presentarla nella sua forma pitt
generica e diffusa.??

In actus/flamma, Llull introduce la conoscenza per analogia, che utilizzera
come strumento per superare momenti di Zmpasse cognitiva soprattutto in
relazione ai subiecta superiori (il cielo, 'angelo, Dio): laddove I'intelletto non
trova una via diretta (empirica) di conoscenza, ¢ discendendo alle potenze
inferiori che riesce a produrre argomenti per similitudine.>* Da molti passi
risulta chiaramente che il descensus dell'intelletto consiste nel suo rivolgersi alle
potenze inferiori per costruire argomentazioni analogiche, e non significa in
quest’opera ‘conoscenza deduttiva’, come spesso si ¢ affermato, né consequen-
zialita dal generale al particolare, come nei Principia philosophiae.® E signifi-

uocales et consonantes in sono. Et causat, quod affatus transmutet hoc, quod concipitur in
mente, in uocem; sicut uegetatiua, quae transmutat cibum in carnem et potum in sangui-
nemv; il paragone con la vegetativa conferma il carattere ‘materiale’ dell’affatus sottolineato
da PistoLEst, «Paraulay, cit., p. 37-38, 41-42.

33. Leen Serurt, Species Intelligibilis. From Perception to Knowledge. I. Ancient roots and Medie-
val Discussions, Leiden: Brill, 1994, p. 201, definisce uncritical assimilations la posizione
di questi autori. Spruit richiama Ramon Llull solo in nota, a p. 250, accostandolo alla
posizione neoplatonica di Teodorico di Freiberg sulla base del Liber de intellectu e del
De modo naturali intelligendi.

34. ROLIX, 1981, p. 45: « Et in isto passu data est doctrina, per quem modum homo sciat
per unum cognoscere reliquumy. Cfr. 7bid., p. 114: «Item intellectus uult habere scientiam:
Vtrum planetae sint corpora concaua aut sphaerica? Et tunc descendit ad uisum, qui uidet
cepam, in qua sunt plura corpora concaua et conuexa, et unum supra reliquum est existens

.. Etsic cognoscit intellectus, quod sphaerae planetarum sunt corpora concaua ...».

35. Conferma questa interpretazione Thomas Le Myésier nell’ Electorium (in HiLLGARTH,
Ramon Lull, cit., p. 238 nota 243): «Descendit etiam intellectus quando de Deo vadit
ad creaturam, de generali ad particulare»: non possono che essere due modalita diverse
di descensus, perché certo Dio non ¢ il genere della creazione! Il descensus da generale a
particolare, che presenta qualche analogia una delle accezioni tardo-scolastiche del termine
descensus (cfr. Alfonso MAIERU, Terminologia logica della tarda Scolastica, Roma: Edizioni
dell’Ateneo, 1972, p. 233), ¢ il procedimento impiegato nei Principia philosophiae. Sulla
conoscenza per analogia cfr. A. FIDORa, «Die drei Seelenkrifte: Memoria, Intellectus und
Voluntas», in Fernando DoMINGUEZ REBOIRAS, Viola TENGE-WOLF e Peter WALTER (a
cura di), Gozttes Schau und Weltbetrachtung. Interpretationen zum «Liber contemplationis»
des Raimundus Lullus, Turnhout: Brepols, 2011, p. 209-225.



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Iralia 18,2013 123

cativo che questa modalita di conoscenza venga introdotta al livello della dot-
trina elementare, perché ¢ proprio alla mezaphora tratta dagli elementi che fin
dai primi scritti Ramon Llull aveva fatto ricorso per potersi addentrare in
ambiti preclusi alla conoscenza empirico-astrattiva, come quello teologico.
Lanalogia viene inoltre utilizzata per correggere le apparenze sensibili fallaci,
eliminando l'errore di giudizio possibile all'immaginazione e all’intelletto. 3
Sempre nell’'ambito del subiectum flamma viene introdotta la conoscenza che
si ricava dall’experientia artificiale, affine ma non identica a quella sensoriale.’”

Nella distinctio de planta il tema affrontato ¢ quello della conoscenza
dell'invisibile attraverso il visibile,®® difficile passaggio che porta alla conoscen-
za delle cause, ciot alla scientia. Il dubbio sorge quando l'intelletto s'interroga
sulle cause di cid di cui fa esperienza, perché le cause, essendo invisibili, inim-
maginabili e intangibili, sono raggiungibili solo grazie alla linea diretta che
corre fra 'intelletto e I'affatus.>® Mentre infatti la conoscenza sensibile & istan-
tanea e confusa, I'affatus afferma in maniera seriale e relativamente distinta,
per quanto la vera e propria conoscenza determinate et clare che produce la
scientia sia riservata all’intelletto.4? Soltanto quest’ultimo, ‘ascendendo’
mediante i processi descritti, arriva infatti a comprendere che esistono due
cause prlmarle fra loro ordinate gerarchicamente, Dio e l'agens universale natu-
rale. 4!

I contenuti cognitivi acquisiti attraverso sensi, immaginazione e intelletto
— species, relazioni analogiche e relazioni causali — concorrono a formare le
definizioni dei subiecta. Nel primo capitolo della distinctio de bruto I'autore
pud dunque introdurre la scientia de definitionibus sullo sfondo del contenuto
di filosofia naturale introdotto a questo livello, ovvero la dinamica della gene-
razione, mettendo in luce la corrispondenza fra definizione, actus e correlativo

36. A proposito dell’errore, Llull afferma che del cielo non si pud avere propriamente scien-
tia ma opinione, e per questo gli astronomi s'ingannano (ROL IX, 1981, p. 30, 50, 33,
111): precisazione che richiama il discorso sulle cause d’errore nell’astrologia tradizionale
sviluppato nel Prologo e nella quarta parte del Tractatus novus de astronomia, cui Frances
Yates avvicina la Distinctio de caelo del DADI (The Art, cit., p. 41-42). Tractatus novus de
astonomia e DADI si trovano insieme in diversi manoscritti.

37. ROLIX, 1981, p. 46-47: «Dum sic intellectus considerat, descendit ad uisum, uidentem,
quod ignis dissoluit lapidem campestrem, partes cius separando et etiam diuidendo; sed
quando aurum fundit, sic non facit, sed duritiem in mollitiem alterat siue mutat ... Et tunc
intellectus considerat, quod aurum est corpus artificiatum; et quando primo per artificium
fuit factum, fuit molle et liquefactum ...et quando flamma iterum tangit ipsum, deuenit
ad mollitiem sicut prius; sed non est sic de lapide campestri».

38. Ibid., p. 61: «... quia uegetatiua est inuisibilis, intangibilis et ingustabilis, oportet nos
exemplificare per res sensibiles ... Et in isto passu apparet, per quem modum intellectus
cum magna difficultate facit de hoc scientiam ...».

39. Cfr. ibid., p. 48-49, 51.

40. Ibid., p. 37; cfr. anche il passo sull apprehensio simplex, p. 34: «Et in isto passu apparet, per
quem modum generatur scientia de uno confuso indeterminato, de quo plura determinata
hauriuntur».

41. Ibid., p. 63, 78.



124  Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

in —are: «Affatus dicit, quod leonare est actus proprius leonis» (p. 76; il leone
sta per gli animali in genere), e similmente «Natura est ens cui proprie com-
petit naturare» (p. 116).

Nella distinctio de homine il tipo di conoscenza che si riconosce come pro-
prio dell’essere umano razionale ¢ la scienza degli universali, «de quibus intel-
lectus habet notitiam sine imaginatione» (p. 91), cui Llull affianca un’ampia
riflessione sul modo in cui 'intelletto «facit species acquisitas intelligibiles» e
su come si genera il dubbio «quando intellectus attingit speciem, partim illu-
minatam et partim non» (p. 93-94). La precisazione che I'intelletto ¢ creditivus
quando non si fonda sull’ experientia lascia trasparire il parallelismo di matrice
agostiniana tra esperienza e illuminazione interiore.*> Una volta che I'intellet-
to ha acquisito le species, le affida alla memoria perché le custodisca, e alla
volonta perché fra esse scelga: alla distinzione delle potenze dell’anima razio-
nale si devono sia la capacita di inuenire nouas species che la liberta del volere.*3

Con i tre subiecta superiori usciamo dall’ambito della gnoseologia scolasti-
ca, in cui il testo si era fin qui mosso, pur se con aspetti peculiari. Col subiec-
tum caelum, snodo dinamico della realta secondo la visione neoplatonica del
mondo, entra pienamente in gioco la concezione lulliana, perché la conoscen-
za del cielo & governata dai principia dellars (bonitas, magnitudo ecc.);** men-
tre per la conoscenza delle creature spirituali si ricorre a una duplice modalita
analogica, verso il basso e verso I'alto.** Infine la conoscenza di Dio attraverso
i principi dell’ars, ora denominati dignitates, ¢ radicata nella fede: il richiamo
a Isaia 7,9, «Nisi credideritis, non intelligetis» ¢ un riconoscimento della
matrice anselmiana delle rationes necessariae, mediante cui il discorso teologi-
co lulliano si struttura.*®

42. Ibid., p. 33: «Ratio, quare credit et non cognoscit, est, quia de hoc per sensum experientiam
non habemus».

43. Ibid., p. 96-97.

44. Ibid., p. 108: «Intellectus quaerit: Cum quo consistunt in caelo primum mouere et cae-
lestiare? ... Et sic cognoscit, quod in caelo mouere et caelestiare consistunt cum caelestiali
bonificare et innato magnificare etc.». Sullimportanza del subiectum caelum nel pensiero
lulliano ha particolarmente insistito, anche con riferimento al DADI, Frances YATES nel
saggio citato sopra, nota 36.

45. Ibid., p. 128: «Desiderauit intellectus facere scientiam de angelo, sicut de praedictis. Sed
quia angelus non est sensibilis neque imaginabilis, diu stetit in consideratione intellectus,
considerando, per quem modum posset de ipso facere scientiam ... Et cognoscit per infe-
riora et superiorar.

46. Ibid., p. 139: «Desiderauit intellectus habere notitiam de actibus Dei ... Sed quia Deus
est insensibilis et inimaginabilis... tunc intellectus uoluit esse creditiuus, ut per credere
posset intelligere, et sic credit, quod in Deo sunt rationes siue dignitates reales et naturales,
sine quibus Deus esse non potest. Quae sunt istae: Diuina bonitas, magnitudo ...». Sulla
denominazione dei ‘principi assoluti’ come dignitates cfr. BONNER, The Art and Logic, cit.,
p. 126-127.



Nuovi strumenti per pensare Quaderns d’Iralia 18,2013 125

6. Disponere intellectum

A partire dai capitoli su natura, substantia-accidens, simplex-compositum nelle
varie distinctiones i motivi gnoseologici si rarefanno, lasciando il posto a temi
tipici della dottrina lulliana degli elementi, della medicina, dell’astrologia,
per portare poi a vere e proprie esposizioni dottrinali nei capitoli composti
con l'ultima serie di termini: indiuiduum, species, genus, ens. All orlgme
dell'intero mondo naturale I'intelletto riconosce, come abbiamo gia visto,
due cause primarie, Dio e U'agens uniuersale naturale: da quest’ultimo deriva
la scala ascendente degli oggetti reali, ove ogni livello ricomprende i prece-
denti e su di essi si innesta, costituendo con essi «unam substantiam conti-
nuam suo modo» (p. 67). Nella produzione dell’essere umano, ovvero nella
creazione dell’anima che si innesta sull’embryo prodotto dall’ agens naturalis,
entra direttamente in opera I'actor supernaturalis che & Dio, «quoniam sub-
stantia spiritualis et corporalis differunt in natura et genere» (p. 89). Il
discorso sull’'uomo porta a discettare sulla conoscenza da parte dell’anima
separata, sulla resurrezione dei corpi e, in una forma alquanto contorta, sulla
questione dell’intelletto possibile: «Rationabilitas est propria passio hominis.
In qua rationabilitate intelligibilitas est propria passio intellectus hominis.
In qua propria intelligibilitate intellectus facit species intelligibiles, sicut
speciem plantae et leonis, et huiusmodi. Sed intellectus quaerit: Verum ista
intelligibilitas sit sibi coessentialis?» (p. 92). Per darsi una risposta, l'intel-
letto discende a un livello inferiore, quello della pianta, la cui essenza ¢ la
vegembzlzms, «et sic cognosat intellectus, quod intelligibilitas est de sua
essentia» (ibid.). B un esempio fra i tanti di descensus analogico, che permet-
te all'intelletto di rispondere a diverse questioni e liberarsi dal dubbio. Cio
nonostante, talvolta i problemi sono cosi complessi che anche I'analogia non
porta chiarezza, come avviene quando, per esemplificare come I'intelletto
produca le specie intelligibili, Llull prova a ricorrere all’esempio del proces-
so visivo, tanto complicato che «dolet intellectus, eo quia uix potest exem-
plum intelligere» (p. 93).

Per i suoi contenuti dottrinali, che & impossibile qui illustrare ulteriormen-
te, il DADI ¢ in effetti una vera e propria enciclopedia del sapere paradigma-
tico dell’'epoca —a conferma della scelta lulliana di operare su un terreno di
koiné culturale funzionale all'impresa missionaria—, con un taglio nitidamen-
te filosofico; offre agli homines saeculares un’immagine del mondo funzionale
alla vita activa, al contempo insegnando loro a ‘utilizzare I'intelletto’ e ponen-
dosi come propedeutica alla filosofia e alla sua integrazione in quel superiore
e generalissimo strumento di conoscenza che ¢ I'ars lulliana.

Troviamo conferma di questa valutazione nella posizione che il DADI
occupa nell’Electorium di Thomas Le Myésier, quasi a fare da ponte fra le
dottrine scolastiche e I'ars. La sua presenza nell’ultima sezione della Prima pars
magna disponens ad Electorium Remundi, con 'annotazione «Hic est finis rea-
lis dispositionis intellectus ad Artemy, segnala la consapevolezza che quest’ope-



126 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Michela Pereira

ra non & propriamente un testo ‘artistico’.*” Tuttavia la sua importanza & sot-
tolineata dalle fitte annotazioni che ne segnalano l'attenta lettura, e
soprattutto dal modo in cui ¢ presentata nell’ Epitome Electorii: «Eligit aliqua
que disponunt intellectum omni homini naturaliter in Artem scienti et etiam illis
qui nihil ex scientia philosophi noverunt, et est pars positiva ad tollendum
ignorantiam dispositionis et negationis omnium desiderantium accedere ad Artem
Remundi. Et hec pars habet duas partes ... alia vero disponit ad Artem imme-
diate, et docet verum invenire per modum naturalem intellectus et per Artis
doctrinam, que docet Ascensus et descensus».4®

E dunque nella funzione propedeutica del DADI, strettamente legata alla
sua destinazione per 7 laici, che risiede 'importanza filosofica unanimemente
riconosciutagli: lungi dall’essere una semplice opera di divulgazione, ¢ una
sorta di ‘discorso sul metodo’ —gia abbozzato nel Liber Contemplationis—*°
mediante cui ¢ possibile a tutti acquisire quell’ optimum intellectum che costi-
tuisce un requisito per accostarsi all'ars, cui anche gli homines saeculares pos-
sono e debbono aspirare.

47. HiLLGarTH, Ramon Lull, cit., p. 356, corsivo mio. Anche nel Breviculum un estratto del
DADI si trova nelle pagine finali della pars dispositiva (ROL, Supplementa 1, 1990, p. 270-
271; cfr. qui Figura 2): la lista dei subiecta vi ¢ ‘normalizzata’ a nove, con I'aggiunta delle
quaestiones.

48. Tbid., p. 399.

49. Fra le molte affinita riscontrabili coi capp. 154-167, Dist. 28 del Liber contemplationis
analizzati da FIDORa, «Die drei Seelenkrifte, cit., colpisce il richiamo alla dimensione
metodologica (normativa) dei processi di conoscenza: si vedano in particolare la conclusione
e la nota 32 («eine genuine Methodentraktat»).



	Nuovi strumenti per pensare. Ramon Llull e la filosofia per i laici nel Liber de ascensu et descensu intellectus
	Abstract
	Abstract

	1. Laicus illuminatus
	2. Homines scire desiderant
	3. Vocabula scientiarum
	4. Scala intellectus

