Quaderns d’Italia 18,2013  181-200

Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’

nell’ Arbre de filosofia d'amor

Emanuela Forgetta
Universita di Sassari

@08

BY NC

Abstract

Quest’articolo verte principalmente sulla presenza di figure allegoriche nell’ Arbre de filo-
softa d’amor di Ramon Llull. Poiché ebbe la possibilita di conoscere le mode letterarie
parigine, ne sfrutta le risorse metaforiche per compensare la tecnicita del metodo combi-
natorio e utilizza belle immagini come supporto alla costante astrazione metafisica. Se in
modo meticoloso elabora il suo sistema filosofico, in modo altrettanto meticoloso pro-
gramma le figure che avrebbero dovuto rendere allettanti i suoi scritti. Lallegoria e il
simbolismo arboreo, infatti, hanno nella sua opera sistemazione rigorosa che incrementa
il suo valore estetico e gli permettono, una volta individuato il fondamento teologico o
filosofico al quale far riferimento, di abbandonarsi al piti alto lirismo.

Palabras clave: Ramon Llull; Arbre de filosofia d’amor; simbolismo arboreo; allegorismo.

Abstract

This article focuses mainly on the presence of allegorical figures in Ramon Llull’s Arbre
de filosofia d’amor (Tree of philosophy of love). Being acquainted with Parisian literary
trends, he exploits their metaphorical resources to compensate for the technical nature of
the combinatorial method and uses beautiful images to support the constant metaphysical
abstraction. If he is meticulous in developing his philosophical system, then he is just as
meticulous in setting out the figures that should make his writing attractive. In fact, the
allegory and arboreal symbolism in his work have a rigorous arrangement that increases
their aesthetic value and permits him, once the theological or philosophical structure
of reference is identified, to indulge in the highest lyricism.

Keywords: Ramon Llull; Arbre de filosofia d'amor; Arboreal Symbolism; Allegorism.

ISSN 1135-9730 (impres), ISSN 2014-8828 (en linia)



182 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

1. E noto come parte della vita di Ramon Llull, prima della conversione, sia
stata dedicata alla composizione di /a7 e virolai e allindomabile amore verso il
sesso femminile: «La bellea de les fembres és estada pestilencia e tribulacio de
mos ulls»! afferma nel Liibre de contemplacid. Ed anzi & in occasione della
creazione di un componimento per la donna amata che si produce la svolta
radicale della sua esistenza. Siamo nel 1262 e Ramon, all’epoca trentenne,
proprio mentre cercava di dare forma poetica al suo delirio amoroso viene
sorpreso dall’apparizione di Cristo. Per ben quattro volte tale apparizione si
ripetera il giorno successivo. Ha inizio cosi una nuova vita, nella quale, messe
da parte «totes les superfliiitats de vestidures, les quals ell acostumava d’apor-
tar, vesti’s de ’habit molt honest e del pus gros drap que troba»? e, alla manie-
ra di Francesco d’Assisi, abbandonera famiglia, posizione sociale e ricchezze
per dedicarsi completamente al servizio di Dio. Echi e suggestioni di tale
apprendistato ‘cortese’ permangono, perd, anche nella sua opera filosofico-
teologica. Ne sono indizi un titolo come Art abreujada d'atrobar veritat, dove
il trobar rimanda a quell'arte poetica sperimentata da giovane, ed il fatto che
egli continua ad esprimersi in termini trobadorici definendosi, anche dopo la
conversione, come «Joglar de ver amor e de ver valor.?

Cid che mi propongo di verificare in questo lavoro & appunto la persisten-
za di tale esperienza lirico-cortese nella riflessione di Llull, nelle forme di un
allegorismo che orienta in profondita alcuni aspetti della sua riflessione, e che
in un testo, soprattutto, rivela la sua familiarita con motivi propri della lette-
ratura cortese, cio¢ |’/Arbre de filosofia d’amor, che sotto questo profilo mette
in evidenza una parentela ideale con altri due testi ad esso contemporanei che
rappresentano i vertici dell’allegorismo filosofico medievale, cio¢ il Roman de
la Rose, di Guillaume de Lorris e Jean de Meung e il Convivio di Dante. Che
nell’ambito di tre letterature, e nel giro di pochi decenni, la ricerca filosofica
si avvalga delle metafore offerte dalla tradizione lirica, costituisce forse piti che
una coincidenza e ci induce a chiederci secondo quale paradigma epistemolo-
gico il desiderio e le sue peripezie psichiche possano offrire modelli di com-
prensione al pilr alto livello teorico. Non mi propongo qui di comparare i
‘sistemi’ di pensiero sottesi alle tre opere (di cui quella in francese rappresenta,
se non la fonte, almeno un prestigioso punto di riferimento per le altre due), 4
credo pero che in tutti e tre i casi il discorso dell’'amore abbia la precisa finali-
ta di avvicinare l'astratta speculazione alla intimita dell’esperienza personale,
che i lirici andavano mettendo a nudo con la loro esplorazione dei movimen-
ti pitt primari della psiche, quelli che i medici, d’altra parte, avevano cataloga-

1. R Lruiy, Liibre de contemplacid, in Obres essencials, Barcelona: Ed. Selecta, 1957-60, vol.
11, p.252.

R. ELULL, Vida Coetania, in Ibid., vol. 1, p.36.

R. Lo, Llibre d’Evast Aloma e Blanguerna, Barcelona: Ed. 62, 1962.

Dante conosceva profondamente il Roman, ed & molto improbabile che Ramon, il quale
proprio a Parigi scrive 'Arbre, non lo conoscesse: «Feni Ramon aquest libre prés la sciutat
de Paris, en 'any de MCCXC e VIII, en lo mes de oyturbre», leggiamo alla fine dell’opera.

bl



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Iralia 18,2013 183

to e descritto come amor hereos. Proprio la sistematica adozione del modello
nosografico della ‘malattia d’amore’ avvicina il testo di Llull agli altri due,
mostrandoci come 'allegorismo ‘cortese’ possa fungere da griglia concettuale
per le piti spericolate avventure speculative. Certo, 1’Arbre de filosofia d'amor &
scritto sotto I'influsso di una meccanica legge combinatoria e le reminiscenze
di un’originaria formazione cortese dell’autore, col suo bel corredo di metafo-
re ¢ simboli, devono adattarsi a precise esigenze, quelle dettate dal desiderio
di ascesa verso Dio e di conseguenza verso la conoscenza della verita: «Déus,
ab vostra amor comensa I'Arbre de filosofia d’amor»,> cosl inizia il testo. Come
ci suggerisce Michela Pereira, quello di Llull nell’ Arbre de Filosofia I’ Amor &
un linguaggio impreziosito dalla narrazione allegorica e che presenta interes-
santi convergenze anche con un importante scritto mistico dell’epoca: Mirois
de simples Ames di Margherita Porete.

Limportanza della metafora ¢ tale da sollevare nei critici il sospetto che si
tratti, oltre che di un retorico ornatus, di una intima esperienza vitale che
orienta in profondit il corso del pensiero, soprattutto se si pensa che la deci-
sione di intraprendere la stesura dell’opera fu dettata dalla insoddisfazione
relativa al successo che il suo metodo aveva trovato presso il pubblico degli
studiosi parigini. Scrive nel Proleg:’

Ramon, estant a Parfs, per so que pogués fer gran bé per manera de saber, lo

qual no podia aportar a fi e a compliment, consira fer gran bé per manera
’amor; e per asO preposa fer aquest Arbre de filosofia d’amor.

d p prep q

«Poiché 'arma del sapere falli, tentd con 'arma dell’amore, componendo
la presente dissertazione filosofico-letteraria sull'amore mistico»,® ci suggerisce
Gret Schib nella presentazione dell’opera. Miguel Cruz Herndndez, a sua volta,
fa riferimento ad una strana sensazione di dubbio, nei confronti dell’opera, se
si debba cio¢ considerare I"Albero’ come semplice artificio mediante il quale
rappresentare slanci mistici o, al contrario, questi ultimi come pretesto per
adornare "Albero’. A tale dilemma lo stesso Herndndez trova una soluzione
perentoria: «solo quando si conosce Llull si arriva a comprendere che il tanto
strano connubio ¢ tale solo per noi»; per Ramon Llull costituiva «il modo
tipico di ordinare il proprio pensiero».”

Continuando con la lettura del prologo vediamo come sia lo stesso Ramon
a renderci chiari i motivi che lo spinsero a comporre tale trattato. Con delle

5. R.LruiL, Arbre de filosofia d'amor, a cura di G. Scuis, Barcelona: Ed. Barcino («Els Nostres
Classics»), 1980, p. 2.

6. M. PEREIRA, «La sapienza dell’'amore: motivi comuni e sviluppi diversi nell Ars amativa boni

e nell Arbor philosophiae amoris», in Il mediterraneo del 300: Raimondo Lullo e Federico IIT

d’Aragona, re di Sicilia. Omaggio a Fernando Dominguez Reboiras, ed. Alessandro Musco

and Marta M.M. Romano, Turnhout: Brepols («Subsidia Lulliana» 3), 2008, p. 392.

R. LruLs, Arbre..., op. cit., p. 26.

G. ScHis, «Introduccié», in R. LruLL, Arbre..., op. cit., p. 5.

M. Cruz HERNANDEZ, El pensamiento de Ramon Lull, Valencia: Editorial Castalia, p. 291.

o N



184 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

movenze degne di un romanzo cortese, Ramon si presenta catapultato in una
dimensione quasi fiabesca. Lo scenario che ci dipinge ¢ questo: un bel prato
con al centro un grande albero ed una fontana. A completare il quadro ¢ la
presenza di una bella donna in lacrime, rifugiatasi sotto 'ombra del grande
albero ed un uomo — presenza tutt’altro che casuale — che avendola notata
¢ mosso dalla curiosita di saperne di pit sulla sua condizione e sul perché di
cosl disperato pianto. La donna rappresenta la Filosofia d amor; mentre 'vomo
¢ lo stesso Ramon Llull che da io narrante non rinuncia a divenire anche pro-
tagonista dell’opera. Presto sara scoperto il motivo di tale pianto. Fattosi
innanzi alla bella dama ne riceve questa risposta:!°

«Ramon» dix la dona, «jo s6n apelada Filosofia d’amor, e planc e plor per so
car he pocs amadors, e ma germana Filosofia de Saber n’a molts més que mi.

Desideroso di comprendere e di far comprendere meglio la questione,
I'uomo persevera nelle richieste: come mai ‘Filosofia di Sapere’ ha pit servito-
i dell’altra? E perché cit ita 'invidia di ‘Filosofia d’ ’ i
ri dell’altra? E perché cio suscita 'invidia di ‘Filosofia d’amore’, nonostante si
dicano sorelle? La gentile dama appaga la curiosita dell’interlocutore con que-
ste parole:!!

[...] la ocasié per qué ma sor & més servidors que mi, és car los homes, can
comensen apendre si¢ncies, comensen amar saber per mi, car sens mi no
poden amar saber; e con saben les sciencies, amen la filosofia d’aqueles e an-ne
feyts molts libres e moltes arts; e adeliten-se en amar les sciencies, e no en amar
mi ni ma filosofia d’amar, qui és propiament de ma essencia e natura.

Gli uomini, una volta addentratisi in una scienza, dimenticano I'originaria
guida che fin li i aveva condotti: 'amore; perdendo, insieme ad essa, la capa-
cita di amare in maniera pura e incondizionata. Difatti, aggiunge la dama nella
sua straziante parte monologata, il motivo della sua disperazione non ¢ affatto
'orgoglio o I'invidia ma il fatto che «los demés homes d’est mén no saben
amar» perché, se ne fossero in grado o almeno se fossero in grado di amare cosi
come lo sono di intendere, «per mi e per ma sor poria ésser tot lo mén ordenat
e en bon estament».!?

La ragione che spinge Ramon alla composizione dell'opera, lungi dall’es-
sere quella di un’opposizione tra ‘scienza’ e ‘amore’, finisce con I'essere un’e-
sortazione per gli uomini ad essere tanto saggi nelle scienze in genere quanto
nella scienza propria dell’'amore e della bonta. Il proposito annunciato da Llull,
nella parte finale del prologo, di «fer un Arbre d’amor» in onore della presen-
te donna e in grado di istradare all’«art d’amar bé e esquivar mal»'? (unitamen-
te ad un’opera gid composta in passato: 'Art amativa) danno una soluzione

10. R. Lrute, Arbre..., op. cit., p. 18.
11. Ibid.

12. Ibid.

13. Ibid., p. 18.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 185

al problema. La lettura di questi due libri da parte di molti uomini, assicura
Ramon, sarebbe infatti di immediata consolazione per la dama. In questo caso,
la correlazione con lo scritto di Margherita Porete ¢ piti che evidente: «Filoso-
fia di sapere e Filosofia d’Amore sono in stretta correlazione con la coppia
sciencialamancia, ma anche come figure allegoriche, con due personaggi cen-
trali del Miroir di Margherita Porete, Entendement de Raison e Entendement
d’Amour» che a sua volta evoca I Intelletto d’Amore dantesco.'

Nell’ambito dell’opus lulliano, lo scritto s'inserisce in quella fase che viene
definita da Antony Bonner come ‘ternaria’, per il fatto di essere caratterizzata
dalla riduzione dei principi basici ad un numero multiplo di tre e delle figure
a quattro, mentre la componente algebrica ¢ limitata e permane, nel discorso
specifico dell’Arz, in forma relativamente labile, solo per azionare il meccani-
smo combinatorio. Frutto di questa nuova forma mentale lulliana sono: I'Ars
inventiva veritatis e ' Art amativa. Come lo stesso Bonner ci fa notare, nella
prima opera Llull si lamenta della ‘fragilita dell'umana comprensione’ e della
necessita di ‘dissimulare’; e non per orgoglio intellettuale ma per la scarsa
considerazione suscitata da quel sistema che egli aveva ricevuto per grazia
divina. Al fine di agevolarne la comprensione riduce il numero di principi e
di figure, semplifica il linguaggio algebrico. Tali cambiamenti sono perd anco-
ra superficiali per Bonner: su un altro livello si determinano cambiamenti, pitt
profondi e importanti, che s’erano andati generando gia durante la fine della
tappa anteriore e che rispondevano a imperativi dello sviluppo del suo sistema.
Dopo aver scritto I'Ars inventiva veritatis (1290), il beato volle dimostrare la
validita e il funzionamento dell’Ar# non solo attraverso la comprensione ma
anche attraverso la volonta. Scrive cosi ' Art amativa, «nella quale» come dice
nel prologo, «si da e si mostra amancza, allo stesso modo in cui nell’ A7t inven-
tiva si di e si mostra la scienza».!> E in base a questa nuova prospettiva che
viene generato 'Arbre de filosofia d amor che raccoglie I'eredita di entrambe.

E tuttavia difficile affiancare 'opera in questione ad una o ad altra prece-
dente opera lulliana, perché difatti gli elementi qui rilevanti non sono il frut-
to della rielaborazione di una tematica gia affrontata. Essa si presenta piuttosto
come un insieme di pill elementi sviluppatisi lungo il percorso di tutto l'opus
lulliano — «la dottrina lulliana, proprio in vista della divulgazione, ¢ una e
moltephce, si evolve e semplifica, si fa speculatlva ed apphcatlva, razionale
e mistica».'® Fa propric e fonde le tematiche del ¢ sapere’ dellamore’, simbo-
li delle opere che inaugurano la nuova tappa di pensiero; lo slancio mistico
presente nel pitt famoso Llibre de Amic e Amat (in Blanquerna, 1283) viene
qui riproposto con lo stesso fervore; «entrambe le opere espongono mistica-
mente la teoria dell’amore di Dio», ma «con il predominio della componente

14. M. PEREIRA, La sapienza dellamore..., op. cit., p. 394.

15. L. Bap1a, A. BONNER, Ramdn Llull: vida, pensamento y obra literaria, Barcelona: Sirmio
Quaderns Crema, 1993, p. 29.

16. M. Romano, «Un modo nuovo di essere autore: Raimondo Lullo e il caso dell’Ars amativa»,

SL, n. 41, 2001, p. 39-63.



186 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

affettiva il primo, e della sistematica il secondo».!” Infatti, se la vicinanza tra i
due testi potrebbe apparire quasi scontata in relazione alla natura stessa degli
scritti, all’identico ricorso stilistico — quello metaforico — e alla presenza
degli stessi protagonisti: Amic e Amat, una decisiva differenza ¢ apportata dalla
struttura dell' Arbre de filosofia d amor, molto piti solida rispetto all'altra opera.
J. Rubié fa notare come la struttura combinatoria della prima venga a scon-
trarsi con il fluire costante, senza ordine preciso e quasi improvvisato, delle
trasfigurate immagini che pullulano nella seconda. Quanto a struttura l'opera
in questione potrebbe ricordare, e non senza ragione, quella del pit fortunato
Arbre de ciencia (1296-1297). In entrambe ricorre al simbolo dell’albero per
esporre il contenuto della propria ‘Arte’ nel desiderio di renderla piti accessi-
bile, pits popolare; pero, «a parte questa forma esteriore dell’albero, queste due
opere non nascono dalla stessa ispirazione».'® Infatti, abbiamo visto come il
testo possa essere, sotto tale riguardo, pilt vicino ad opere come: ' Art amativa
o il Llibre de Amic i Amat o il Llibre de Contemplacié. In definitiva, intenzione
primaria di Ramon non era quella di «scrivere un trattato poetico sull’amore
ma un manuale didattico, non per essere languidamente letto da i 1nnamorat1
mondani ma per essere studiato e appreso di cuore nelle sue parti essenziali».!?

Uno dei luoghi in cui la componente heroica del discorso dell’amore ¢ pitt
pronunciata, e in cui, quindi, l'opera ¢ pilt vicina al Roman de la Rose, ¢ la parte
intitolata D’accidents d’amor, una novella nella quale ci viene raccontata la
malattia d’amore dell’amico, la fuga e la prigionia, il processo e la condanna a
morte, la confessione d’amore, le volonta testamentarie ed infine la sua morte
eil seppellimento Delicate movenze allegoriche appaiono nella descrizione
della camera in cui 'amico giaceva malato:*

[...Juna bela cambra d’amor, pintada de beles figures qui a 'amic remembraven
son amat ¢ les sues noblees e valors, aixi com figures de bels e grans arbres
carregats de fuyles, flors e fruyts, dels quals ix gran odor, e figures d’aucels,
besties e de bels homens e beles dones. E aqueles figures fan remembrar a
I'amic que son amat és bel e gran en bontat, qui tantes, tan grans e tan beles
creatures a creades.

In una dimensione quasi umana si presentano le dones d'amor, che nel testo
rappresentano le radici dell’albero simbolico cio¢ i nove principi divini che
vanno da Bonea a Gloria, quando, nella parte finale del testo, si adoperano per
consolare la dama d’amore che piange la perdita del proprio amico. Lesorta-
zione ¢ quella di non affliggersi e disperarsi per tale perdita ma, al contrario,
di perseverare nella conquista di nuovi uomini in grado di amare in modo
assoluto cosi come I'amico morto aveva insegnato. Bellissimo ¢ il passaggio,

17. J. RuB1O 1 BALAGUER, Ramon Liull i el lul-lisme, Barcelona: Publicacions de I’Abadia de
Montserrat, 1985, p. 330.

18. G. ScHis, op. cit, p. 2.

19. J. RuB1O 1 BALAGUER, 0p. cit., p. 333.

20. R. Lruis, Arbre..., op. cit, p. 109.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 187

degno delle pit alte rappresentazioni cortesi, in cui si cancella il confine tra il
personaggio allegorico e quello, romanzesco, di una dama da consolare:?!

Calava amor e tenia son cap encli, e no valien a ses dolors e langors les conso-
lacions que li deihen bonea, granea, duracié e poder.

Con la stessa finalita espressiva appaiono nel testo immagini quali: corda
d'amor, forte legame intercorrente tra 'amico e il suo amato; aguila damor,
che esprime I'alto amore; metge d'amor e desigs o desirs, che fungono da mes-
saggeri dell’amore; le dones d'amor, rappresentano le radici dell’albero simbo-
lico a loro volta incarnanti i 9 principi divini — da bonea a gloria — da Llull
individuati, mentre i donzells d'amor, visto che ogni principio divino ¢ attivo,
incarnano lo sviluppo dell’atto intrinseco presente in ogni dignita: bonificar,
magnificar, etc.

A tutto cid va aggiunto il simbolismo fondamentale del L/ibre e cioe I'al-
bero che Llull meticolosamente seziona in: radici, tronco, branche, rami,
foglie, fiori e frutti. Nel procedimento combinatorio rappresentano tutte le
istruzioni da seguire, tutti i procedimenti da osservare per incamminarsi verso
una originale forma d’amare, ed infine conseguirla.

2. Appurato che 'opera in questione rappresenta la tappa di un pensiero misti-
co maturo e assai sviluppato e che in essa si fondano il procedimento dialetti-
co derivato dalla logica combinatoria dell’Arz anche se attraverso un’applica-
zione gia filtrata dall’Ars Amativa; una tematica amorosa che trova
coincidenza con alcuni dei suoi scritti, in particolare Amic i Amat; uno stile ed
una tecnica di scrittura assai vicina a quella dei trovatori e del Roman de la
Rose; una struttura che riprende uno schema assai caro a Llull, quello dell’al-
bero, riconducibile in particolar modo all’Arbre de ciéncia; non ci rimane che
analizzare il funzionamento dello schema lulliano e le possibilita di combina-
zioni. Al fine di portare a termine un discorso analitico sari necessario soffer-
marsi su ogni singola parte dell’albero-simbolo, per conoscerne la specifica
funzione ed al contempo verificarne il valore complessivo nella struttura sim-
bolica dell’albero. Seguiro la suddivisione gia indicata nelle sue sette parti che
constano di: radici, tronco, branche, rami, foglie, fiori, fruti.

1) De les rails

Rappresentate metaforicamente come donex d'amor, costituiscono i diciotto
principi dell’Art amativa e precisamente:??

Bonea, granea, duracid, poder, saviea, volentat, vertut, veritat, gloria, dif-
feréncia, concordancia, contrarietat, comensament, mija, fi, majoritat, egaltat
e menoritat

21. Ibid., p. 132.
22. Ibid., p. 21.



188 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

La loro funzione ¢ relativa alla ricerca ed alla scoperta di «tot so qui-s per-

tayn a bo e gran amar». Tre sono le valenze che possono assumere: a) di 4zffi-
nicions d’amore, b) di mesclaments e c) di cogitacions d’amore.

a)

b)

23.

Le prime si suddividono in semplici e composte. Nel caso delle definizio-
ni semplici si fa riferimento ai diciotto principi generali che trovano cor-
rispondenza con le diciotto definizioni della colonna della scienza dell’ Arz
amativa; nel caso di quelle composte si fa riferimento alla combinazione
di tali principi con un termine di comparazione scelto, che corrispondera
alla ‘corda d’amore’. Infatti, dopo aver elencato i diciotto principi o digni-
tats, Llull aggiunge un’ulteriore definizione: «<Amor és corda ab la qual esta
'amic ligat a son amat».

Dalla combinazione dei diciotto principi con questa definizione d’a-
more si ottengono delle definizioni composte:

[1] Bona corda d’amor és aquela qui liga, ab bon amar, bon amic a bon amat.
[2] Gran corda d’amor és aquela qui liga gran e bon amic a bo e a gran amat.
[3] Durabla corda d’amor és aquela qui liga en tots moments, en totes ores,
en tots dies e nits, 'amic bo, gran, al bo e gran amat.

Tali definizioni sono necessarie per chiunque voglia conoscere I'albero
di filosofia d’amore e tramite quest’ultimo desideri avvicinarsi ai segreti
dell’amore.

I ‘miscugli’ rappresentano invece la linfa vitale delle radici e sono in grado
di rafforzare i vincoli d’amore. Due sono le possibilita operative: applicare
un miscuglio tra amore ed ogni principio preso singolarmente, per es.
amore con bontd, amore con grandezza, con durevolezza e cosi via fino al
diciottesimo principio:?®

[1] Mesclaments de bontat e amor fa 'amic con ama son amat ab bon amar
[...], [2] Can amic e 'amat se amen ab gran amar, adoncs se mesclen, per
lur gran amar, la granea e la amor de 'amic e la granea ¢ amor de 'amat [...];

oppure applicare un ‘miscuglio’ che al contempo raccolga pit elementi
insieme, per esempio amore mescolato con bonta e grandezza, amore
mescolato con bonta, grandezza e durevolezza, etc., fino a raccogliere il
maggior numero di elementi possibili. Perfetta sara quella radice che riu-
scira a ‘mescolare’ i diciotto principi e 'amore come legame tra amico e
amato. I buoni amanti si riconosceranno dalla capacita di realizzare ‘miscu-
gli’ tra amore e pit principi. Maggmre il numero di elementi implicati nel
miscuglio, maggiore la ‘capacita di amare correttamente rispetto a coloro
che non ne sono capaci e che, di conseguenza, non sono in grado di rea-
lizzare ed osservare tali ‘miscugli’.

Ibid., p. 23.

24. Ibid.

25.

Ibid., p. 26.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 189

c) I pensieri d’amore sono invece introdotti affinché si ragioni in maniera
giusta sul buon amore, infatti «<molts homes sén qui desiren amar e no
poden amar, per so car d’amor no saben cogitar, ni la cogitacié d’amor
montiplicar».?® Tale guida sul giusto modo di pensare 'amore, riguarda i
pensieri dell’amico circa I'essenza e la natura dell’amore ed anche le opere
che 'amore pud compiere o, in fine, le modalita intercorrenti tra gli aman-
ti. Tra i sedici pensieri sull’amore che riesce a stabilire, per esempio:?’

[1] Cogitava I'amic en la esséncia d’amor, qui és aquela forma qui mou I'amic
aamar. [7] La resplandor e vertut del sol dix a 'amic si volia que €l li ajudas
a amar son amat. Lamic respos al sol e dix que les amabilitats de son amat e
la essencia e natura d’amor e les cogitacions que avia de son amat li abastaven
a amar son amat.

2) Del tronc

Anche in questa sezione fanno da contrappunto le diciotto dignitats preceden-
temente enunciate, questa volta pero esse sono sottintese nello sviluppo di altri
temi relativi alla forma e materia d’amore e all’'unione di entrambe. Noteremo
poi una maggiore tensione drammatica in alcuni versetti in relazione al sovrac-
carico d’amore che I'amico subisce. La ragione per cui si fa riferimento a
questa specifica parte sta nel fatto che il tronco ¢ considerato punto d’incontro
di tutte le radici.”® Di fondamentale importanza ¢ la sua funzione di guida
nella scelta di una determinata ‘radice’ rispetto ad un’altra. Spesso gli uomini
scelgono di amare attraverso il ‘buon amore’ piti che attraverso Iamore dure-
vole’ o per ‘grande amore’ piuttosto che per ‘saggezza d’amore’, il tronco inve-
ce guidera loro nella scelta giusta:?

Per raé de la doctrina que donam en lo tronc d’amor, pot conexer la art e
manera per la qual conegen per qual rail d’amor és mais occasionat a amar
son amat.

Il tronco, indicato come seconda sezione dello schema dell’albero consta
di tre grandi parti: a) ‘forma d’amore’, b) ‘materia d’amore’ e ¢) ‘unione di
entrambe’.

a) Laforma d’amore ¢ doppia. Abbiamo una forma d’amore in quanto essen-
za ed una forma d’amore effettiva, che ordina le radici d’amore affinché
costituiscano valide occasioni per amare e, di conseguenza, siano in grado
d’indirizzare 'amico. La prima forma d’amore, ciot¢ 'essenza stessa dell’a-
more, ¢ completata dalla seconda forma, che ne costituisce la parte vitale.

26. Ibid., p. 30.
27. Ibid., p. 30, 31.
28. Ibid., p. 31: «[...] Lo tronc d’amor és ajustament de totes les rails d’amor ».

29. Ibid., p. 33.



190 Quaderns d’Iralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

Quelli che venivano prima presentati come principi, in quanto dignita
acquistano la valenza dell’atto, per cui saranno individuabili come: bonifi-
cativitat, magnificativitat, duraficativitat, possificativitat etc. Fondamenta-
le si configurera questa loro nuova validita. Con la forma d’amore I'amico
sard in grado di cogliere quelle forme delle ‘radici” d’amore che rappresen-
tano 'amato, e le rlspettwe condizioni, una volta colte, faranno in modo
che vivifichino il sentimento dell’'amore. A seconda delle forme che sce-
glierd, sapra amare in maggiore o minor misura. Ma se dovesse verificarsi
un eccessivo carico di forme selezionate, allora il corpo potrebbe non riu-
scire a sostenerlo e ne potrebbe conseguire la morte; lungi dall’essere con-
siderato un evento negativo, testimonia I'eccessivo zelo posto nell’atto di
amare, 'estremo atto d’amore, molto vicino all’esperienza del martirio.
Vediamo nei due passaggi seguenti la difficolta dell’amico ad orientarsi
nelle varie forme d’amore e la prospettiva di una probabile fine a causa di
un eccessivo amore:>’

[4] «Contrarietat d’amor», dix 'amic, «purietz m’ajudar contra major amar?»
Major concordansa d’amor oy les paraules que I'amic deia a contrarietat d’a-
mar, e recontd aqueles paraules a major granea de bontat, duracié, poder e
amor. E tots ensems ligaren e preseren 'amic e poniren-lo am major amar. [7]
«Major amor», dix 'amic, «pus que en mi avets tant de poder que de vés no-m
pusc partir, purfets-me tenir ajuda ? Car per vés no vull morir». «Amic», dix
major amor, «qui per mi no vol morir, no és digne de viure en major granea
de bontat, duracié, fi e vertut en qui tu volries viure».

Non ¢ ancora arrivato il momento dell’estremo sacrificio d’amore. La-
mato e 'amore, infatti, sosterranno I'amico contro la morte affinché per-
severi il desiderio di amore nei confronti dell’amato.

b) Anche la materia d’amore si presenta in aspetto duplice: una riguarda
Pessenza stessa dell’amore, I'altra riguarda le amabilitats dell’amato che
trovano corrispondenza con i principi gia rappresentati dalle radici. Dal
momento in cui 'amico adatta queste amabilitats alla propria capacita
d’amare allora «la forma d’amor crex la amabilitat d’amor, e de la forma e
la materia ix gran amar».3! Questo procedimento spinge 'amico ad amare,
s, nella maniera corretta, ma anche ad andare incontro ad un amore ecces-
sivo, quasi insostenibile per un semplice essere umano. Queste le
conseguenze:>?

[3] En 'amar de 'amic volgren entrar differéncia, concordansa, comensament,
meja e fi e egaltat ab majoritat, per so que 'amar de 'amic fos major; mas
I'amic sescusa a eles e dix que no podia major amor caber en sa amabilitat.
Mas 'amor e 'amat obriren la porta e entraren les semblances de 'amat en la

30. Ibid., p. 35.
31. Ibid., p. 36.
32. Ibid.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 191

amor de 'amic, ab majoritat, e 'amic perdé ymagenar e sentir e estec en rabeu
per sobre amor e amar».

c) Entrare nella parte relativa alla congiunzione di forma e materia implica il
prendere visione di altre due possibilita, molto vicine alle precedenti: la
‘congiunzione di entrambe’ come essenza dell'amore e la ‘congiunzione di
entrambe’ relativa alla materia d’amore ed alle amabilitats dell’amato. Una
consiste nell’'unione dell’essenza costitutiva dell’'amore con la materia pro-
posta essenzialmente dall’amore (potrebbe essere considerato come il com-
posto ilemorfico in se stesso); I'altra risulterebbe dalla fusione della materia
d’amore con i tratti salienti e costitutivi delle radici, cio¢ le amabilitats
dell’'amato; in questo caso potremmo parlare di un composto materiale
attualizzato dalle potenzialita dei ‘principi’ generali. Alla fine della sezione
dedicata al tronco dell’albero, Ramon ne ribadisce la funzione:*?

Dit avem del tronc d’amor, e donada avem doctrina com hom sapia conexer
les obres qui-es senten per les rails en lo tronc d’amor, per lo qual sentiment
pot 'amic conexer en qual estament estd son amar, ni ab qual de rails d’amor
a major partecipacié e concordansa.

3) De les branques

«Branques d’amor sén moltes; mas nés les volem adur a III tan solament, les
quals s6n»:>* condizioni, questioni e preghiere d’amore. Questa sezione &
molto pilt ampia rispetto alle precedenti, anche se poi al numero di tre ven-
gono ricondotti i passaggi. Per quanto riguarda le ‘condizioni’ possiamo dire
che si presentano come i modi attraverso i quali adeguare 'amore ad amare
e desiderare I'amato, nonché le modalita necessarie per risolvere le ‘questio-
ni’ d’amore. Le ‘questioni’ d’amore, rappresentano tutte quelle difficolta che
rendono pil appetibile la relazione d’amore tra 'amico e 'amato ed ancora
tutte quelle domande che I'uno e l'altro potranno porsi sull’amore. Infine le
pregueres d’amore, sono i modi in cui 'amico si rivolge, amandolo, al proprio
amato. Tutte e tre sono definite sempre in rapporto alle radici d’amore ¢ alle
loro conseguenti definizioni. Percio, iniziando ancora dalle ‘condizion?’,
vedremo come ognuna di esse sia suddivisa in ‘rubriche’; in ogni ‘rubrica’
'amore ¢ fuso con ogni radice d’amore e le condizioni sono numerate. Ven-
gono cosl a formarsi dei gruppi che man mano prendono ad allacciarsi con
ogni singolo principio incarnato da ogni singola radice; avremo cosi il grup-
po del buon amore, quello del grande amore, quello dell’'amore durevole e
via dicendo. Nel primo gruppo sono compresi tutti i diciotto principi, nel
secondo ne saranno compresi diciassette perché si esclude il valore preceden-
te (bonta), nel terzo sedici dal momento che sono eliminate ‘grandezza’ e

33. Ibid., p. 39
34. Ibid., 41.



192 Quaderns d'Iralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

‘durevolezza’, e cosi via.?> Tale enumerazione delle ‘condizioni’ vale anche per
le ‘questioni’ e le ‘preghiere’ che si presentano come una sorta di sintesi delle
‘condizioni’ e ‘(éuestioni’. La struttura di un tale ragionamento si pone in
questi termini:’

[14, I] Tot amat qui aja bona e gran amor deu ésser amat per bona e gran
amor. [32, I] Demani 'amich a 'amor per qué son amat és amat per tan pocs
amadors, com sia digne de ésser amat per molts amadors. -Soluzione: «Amico»,
disse 'amore, la soluzione- d’aquesta qiiestié esta en la primiera condicié de
bona amor; e enaxi de les altres, per ordre de ribriques e de nombre». [50, 1]
«En dolor e en tristicia estava 'amic, per so car 'amat avia tan pocs amadors,
com sia so que son amat sia en tan gran bonea de bontat e amor, que per molts
bons e grans amadors decuria ésser amat, honrat e servit; e per aysd 'amic
prega 'amor, ab molt bo e gran amar, que enamoras de son amat molts bons
e grans amadors.

Tale ‘condizione’ e le conseguenti ‘questioni’ e ‘preghiere’ sono tratte tutte
dalla prima ‘rubrica’, cio¢ quella relativa al ‘buon amore’. Si osservi come la
tecnica di costruzione del discorso, sempre basata sugli stessi temi, sia voluta-
mente priva di qualsiasi abbellimento retorico, come se I'autore volesse rende-
re ben visibile la combinazione elementare che costituisce la trama della sua
struttura. In effetti questa ¢, del L/ibre, una delle sezioni in cui gli elementi
immaginativi si riducono considerevolmente. A volte, si serve di vere e proprie
tautologie, come per esempio 'enunciato XVI, appartenente alla ‘rubrica’ del
‘Gran amore’:*” «<Ab menor amar, nenguna amor és gran».*® Anche il gruppo
di preghiere che chiude la sezione ha una organizzazione di tipo combinatorio
e per questo soffre il peso delle costanti ripetizioni. Ma non mancano,
in alcuni punti, passaggi di grande forza espressiva. Si leggano ad esempio
le preghiere VIII della ‘rubrica’ De granea e amor e V di quella intitolata
De veritat e amor:>

VIIL «Amat, dix 'amic, «déna’m tan gran amor que en tu amar, onrar e servir
no fassa differéncia enfre riure i plorar, sejornar e trebaylar, car en altra manera
no-t puria molt amar». V.«Vera amor», dix 'amic, «mit les mies mans en les
tues obres, els meus peus en les tues carreres, per so que no sia semblant als
ypocrites qui falsament suspiren e ploren per fals amor».

4) Dels rams

Liberalita, bellezza e sollazzo d’amore sono invece il centro di discussione della
quarta parte, cio¢ quella dedicata ai ‘rami’ dell’albero. E una delle parti pit

35. M. Cruz HERNANDEZ, 0p. cit., p. 295.
36. R. LruLt, Arbre..., op. cit., p. 42, 52, 64.
37. J. RUBIO 1 BALAGUER, 0p. cit., p. 342.
38. R. LruL, Arbre..., op. cit., p. 43.

39. Ibid., p. 67, 74.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Iralia 18,2013 193

belle. Qui Amico ed Amore entrano finalmente in diretto contatto; tutto verte
attorno al dialogo che i due — uno in quanto discepolo l'altro in quanto
maestro — portano avanti. Il discorso cerca di chiarire alcune caratteristiche
dell’amore: escluse ‘contrarietd’ e ‘minoranza’, amare implica darsi con ‘bonta,
grandezza, durevolezza), etc., percio si presenta come un dono d’amore gratu-
ito scevro da ogni condlzlonamento possiamo quindi constatare come non ci
sia al mondo niente di pitt ‘liberale’ del buono e vero amore. E su ognuno di
questi ‘rami’ viene a svilupparsi il colloquio intessuto dall’Amico e il suo gran-
de interlocutore: Amore. Circa la ‘liberalit¥’, leggiamo:*°

«Amor, dix 'amic, «I altra manera de donar 2 en mon amat, de qué no avem
parlat, so és a saber, que a les erbes, pexs, aucels e besties déna lo cell €'ls ele-
ments per qui viuen; e a los aucels e besties déna naturals vestiments, e déna
lur les erbes e lur sements, e a I bestia déna altra bestia, e a I pex altre pex, e
a I aucel autre aucel, e a I home autre home, e a cascuna cosa déna so que li
pertany a viure, segons sa naturan.

Ci0 che si cerca di mettere in evidenza ¢ il fatto che, come "amato conce-
de ai suoi amanti gratuiti doni, cosi 'amore che ’Amico e gli amanti tutti
dovrebbero nutrire per lui deve essere spontaneo ed incondizionato, come i
doni ricevuti.

La distinzione tra la bellezza naturale della creazione e la bellezza morale
della vita e delle azioni umane in genere viene resa evidente nella parte dedi-
cata alla «bellezza», che si fa spazio all'interno di una cornice prettamente
platonica. ‘Belea natural’ & rappresentata ad esempio dalla «[...] bela dona qui
ha bela cara, bels cabels e bel cors» mentre quella morale «és con la dona 4 bela
amor per bontat, justicia, saviea e castetat» I La bellezza incarnata dall’ Ama-
to racchiude in sé, inevitabilmente, entrambe le forme di bellezza, cosa che
rende ancora pil appetibile il rapporto amoroso; anche la figura di chi ama
deve armonizzarsi secondo determinate qualita, cioe bonta, saggezza, etc. (si
noti come la scala delle ‘dignitd’ sia sempre ben visibile) in questo modo
anch’essa risultera bella e, dunque, degna di sostenere tale rapporto, il cui
culmine si raggiungera nel ‘sollazzo d’amore’. Questo rappresenta, in effetti,
quel tipo di godimento che si percepisce in un rapporto amoroso estremo, che
conduce al totale abbandono; per dirla con Ausias March: si ha I arrapament,
cio¢ I'atto mediante il quale si compie un rapimento mistico.*? Leggiamo nei
versi dedicati al solizs d amor:*

40. Ibid., p. 84.

41. Ibid., p. 85.

42. Cfr. Ausias MarcH, Poema XVIII, 33-40: «Si com, sant Pau, Déu li sostragué 'arma / del
cos perque ves divinals misteris, / car és lo cors de U'esperit lo cargre / e tant com viu ab
ell és en tenebres, / aix{ amor I'esperit meu arrapa / e no y acull la maculada pensa / e per
co sent lo delit qui no es canssa / si que ma carn la vera amor no em torba» (J. FERRATE,
Les poesies d’Ausias March, Barcelona: Quaderns Crema, 1979).

43. R. LruLt, Arbre..., op. cit., p. 92, 93.



194 Quaderns d'Iralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

[11] A Pamat se clamava I'amar, d’amor, qui 'avia comensat en tan gran
concordansa d’amic e d’amat, que no la podia portar ni sostenir. E per ayso
estava en languiment e sentia’s morir. Loava’s entendre de saviea a 'amat per
so car 'avia comensat en tan gran concordansa d’amic; e 'amat [...] trames a
I'entendre major fi de veritat per so que agués major conexensa de entenent
e entes, per la qual major conexensa agués guardd, car de saviea s'era lohat.

Questo connubio deve avvenire in maniera totale, lo spirito, il corpo ed
anche la ragione vi devono essere coinvolti. Quando cid avviene si puo essere
certi che 'amico ha imboccato la strada giusta dell’amore ed il ‘sollazzo
d’amore’ consistera nel giusto premio. «E per aysd cantava 'entendre e plorava
Pamar»,* continua il periodo appena citato; in questo pianto Llull sembra
ammonire circa una duplice possibilita d’interpretazione: pianto che sottende
commozione, gioia nel momento in cui la compenetrazione con I’Amato si
concretizza in maniera totale, tale cio¢ che sia percorribile sia per via razionale
che per via passionale; pianto che esprime dolore se invece, una volta illustrata
la via razionale dall’Amato, ’Amico dovesse optare per questa in maniera
esclusiva, impedendo il cammino del puro amore.

5) De les fuyles

Identificabili come ‘foglie d’amore’ sono: i ‘sospirt’, i ‘pianti’ e i ‘timorf’, sin-
tomi caratteristici dell’amore in atto. I ‘sospiri’ sono traboccanti nel cuore di
colui che ama, e sono dettati sia dal grande desiderio che spinge I'amico ad
amare I'amaro sia dallo sforzo che 'amico compie nel tener testa a questo tipo
d’amore. II ¢ planto 51 conﬁgura come le «[ ] aigies que reguen e muylen los
huyls per amor[ [»*° ed & attraverso queste lacrime che I'amico avverte le dif-
ficoltd, le sofferenze, i pericoli comportati dal servizio prestato all’amato. Ad
incarnare le debolezze dell’'amico che ama sono invece i ‘timori’: questi rap-
presentano le retrocessioni dell’amico sulla via del giusto amare, I'inoperosita
delle varie combinazioni con le radici (che, ricordiamolo, rappresentano quei
principi fondamentali che danno ragione del sentimento d’amore verso 'ama-
to). Ogni “foglia’ sviluppa una discussione tra 'amico e le varie dignita, che
cercano di fornirgli validi aiuti. Nella parte dedicata ai sospirs d'amor, si legge:4°

[5] Can l'amic se sentf sense amor, amar e amat, conciéncia, contriccid, peni-
tencia entraren ab justicia en son cor, al qual donaren tantes de langors, treba-
yls e paors, que en punt fo de fenir; e cridd molt fortement a 'amor e 'amar
que tornassen en son cor estar ab son amat, ¢ malef contrarietat del mal consell
que li avia donat. Damor e 'amar resposeren a 'amic e dixeren que no torna-
rien en son cor estar sens major comensament, meja, fi e egualtat de suspirs e
de bontat, granea e les altres rails d’amor...].

44. Ibid., p. 93.
45. Ibid., p. 95.
46. Ibid., p. 97.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 195

Ulteriori consigli vengono elargiti dalle dignita nella parte relativa ai plors
d'amor: «[5]Saviea dix a 'amic que ploras pus sovén e ab majors lagremes per
amar son amat que per paor de son amat;» e cosi anche per quanto riguarda
la sezione ‘temor d’amor’: «[6] Volentat d’amor of les paraules que saviea deiha
a 'amic, e dix a 'amic que moltes vegades la avia tenguda ociosa, en quant ab
ela podia voler bé e desamar mal [...]».4”

Lultima parte di questa sezione, quasi totalmente priva della logica com-
binaroria caratteristica, in misura minore o maggiore, delle precedenti parti, ¢
senz’altro la pili originale. E una vera e propria storia narrata in un registro
romanzesco attraverso i temi della malattia, la prigionia, il giudizio, il testa-
mento e, soprattutto, i particolari relativi alla morte dell’'amico. Qualche cri-
tico 'ha considerata come una sorta di pietra preziosa incastonata in un gio-
iello. Tale parte, alla quale si ¢ fatto riferimento anche prima, nell'indicare le
valenze retoriche e simboliche nello scritto di Llull, ha come titolo: Daccidents
d’amor ed ¢ la parte in cui de figurazioni allegoriche gia presenti nelle parti
precedenti svolgono appieno la propria funzione e, soprattutto, vengono defi-
nite in esplicita relazione con i contenuti intellettuali dell’ zrs».*3

Questi accidents, che rappresentano gli imprevisti, i pericoli connessi all’atto
d’amare, Ramon non li quantifica ma si limita a romanzarli: vengono descritti
la malattia e i rimedi che il ‘medico d’amore’ gli dara, cio¢ medicine fatte con le
radici d’amore; la sua debolezza nell’osservare la cura del medico e il peggiora-
mento delle sue condizioni di salute dopo averla osservata; la sua paura di mori-
re e la fuga in un bosco per cercare di allontanarsi il piti possibile dal proprio
amato (in questo caso sara ovviamente accompagnato da ‘minoritd’ e ‘contrarie-
td’ d’amore).. Lincontro con la ‘donna d’amore’ fara comprendere lo spirito che
anima 'amico: egli preferisce morire una volta per tutte piuttosto che sostenere
dolori e penitenze per amore. Giudicato dall’amato, accusato da un avvocato
introdotto dalla ‘donna d’amore’ ¢ condannato a morire. Uimpresa si rivela
quanto mai difficile visto che le qualita di ‘bontd, grandezza, etc.’, che egli aveva
rispettato, infondevano ancora in lui forza vitale. Gli era percid quasi impossi-
bile esalare I'ultimo respiro. Il corpo del moribondo viene infine trasportato per
il mondo affinché constati il contrasto tra miseria e ricchezza, i peccati che vi
regnano, la falsita e 'ipocrisia, il morire degli uomini per les zerres i per les guerres.
Soltanto una volta giunto in Terra Santa ed al ricordo della passione di Gestt
Cristo, il suo cuore soffoca ed egli muore per il dolore. Il seppellimento sara
accompagnato da un lungo epitaffio mentre afflitta rimarra la donna d’amore.

6) De les flors

Singolare ¢ lo stile adottato in questa sezione. Potremmo dire che Llull, abban-
donato il registro romanzesco, ritorni al procedimento logico-algebrico usato

47. Ibid., p. 99.
48. M. PEREIRA, La sapienza dellamore..., op. cit., p. 401.



196 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

in precedenza, ed in effetti ¢ cosi, solo che accanto a questi procedimenti
logici rimane una certa vena narrativa. Come ci dimostra la parte dedicata a
Les honors d’amor.

In tre specie si distribuiscono ‘i fiori’: ‘altezze’, ‘lodi’ e ‘onori’, e se si fa
menzione di queste in particolare:4’

[...] és per so que donem doctrina a amaficar 'amar de les altees, loors e honors
de I'amat; car per aital amaficacié compensa amar e moltiplica e nodrex bo
amador.

Le ‘altezze’ si organizzano, come sempre, a partire dai principi delle radici
e dunque vengono strutturate nella forma abituale, pet esempio: «[1] Nenguna
altea és en gran bonea sens altea d’amor e d’amar».>’ Le ‘lodi’ sono gli elogi che
'amico fa alle virttt dell’Amato, e cid avviene in relazione ad una triplice ragio-
ne: per se stesse, per Iattivita che esercitano (e cio¢ quella di: bonificar, magni-
ficar, etc.) e per 'opera compiuta tra gli esseri umani (bonta, grandezza, etc.).

Peculiare ¢ poi la descrizione nella parte dedicata agli ‘onori’. Questi vanno
ricercati in tucti gli ambiti, sociali e non. A tutelarli sard un nuovo protagoni-
sta: el novell amic. Dopo la morte del precedente amico, le dinamiche si svi-
lupperanno a partire da lui; ‘questuomo nuovo’, rappresentando qui pitt che
altrove il destino stesso dell’autore, intraprende un lungo pellegrinaggio per il
mondo. Conclusione di questo passaggio attraverso le cose, gli uomini, la vita
stessa sara 'abbandono della vita sociale. Il novell amic, pit che continuare
a vivere tra gli uomini, preferisce ritirarsi ad una silenziosa e meditativa vita
tra gli uccelli, le piante e gli animali in genere, considerate imperiture lzudes
creaturarum rivolte all’ Amato. Durante questa nuova vita, decisivo sara il suo
incontro con un pellegrino che immediatamente lo esortera a ritornare tra gli
uomini; questa la ragione:>!

E tornats en lo mén e procurats que 'amat aja molts bons servidors e que tot
lo mén sia en veritat e en bon estament.

Dinanzi ai grandi disagi, la tentazione di ritirarsi dal mondo ¢ forte, biso-
gna perd perseverare e continuare a credere nei propri principi, continuare a
dimostrare la validita delle proprie idee. Questo ¢ quanto Ramon pare consi-
gliare agli uomini e a se stesso.

7) Del fruyt d'amor

«Amor, qué és fruyt d’amor?».>> Domande e dubbi coincidenti con quelli
dell’amico potranno essere chiariti in relazione ad un solo e categorico punto

49. R. Lrui, Arbre..., op. cit., p. 137.
50. Ibid.

51. Thid, p. 152.

52. Ibid., p. 166.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Italia 18,2013 197

d’orientamento: Dio, che ¢ unico ed assoluto frutto che da I’Albero d’amore.
Quest’ultima parte ¢ perciod a lui dedicata. Unico e solo ma visibile in base ad
una triplice prospettiva. La prima anelante a conoscere Dio in se stesso, la
seconda tendente a scrutare la sua opera ed il processo di creazione, la terza ed
ultima ad aprirsi alla beatitudine vista come dono elargito ai veri amanti di Dio.

Le risposte trovate da Llull sono, per la prima: Dio ¢ unico frutto d’amore
cosi come ¢ principio e fine di tutto, sia in campo materiale che in quello
spirituale. Lessenza di Dio ¢ resa nota da Ramon attraverso 41 ‘questioni’ che
raccolgono domande e risposte mediante le quali 7 donsel d’amor ed Amico si
tengono testa. Se 'amico, finalmente giuntovi, vuole cogliere il frutto deve
perd dimostrare di conoscere il proprio amato e le ragioni del proprio amare.
Lo fara sottoponendosi ad un interrogatorio nello svolgimento del quale ver-
ranno messe in evidenza quelle che Llull riteneva fondamentali verita teologi-
che. Cruciali le risposte alle rispettive domande 19, 21, 22:3

[19] «Amic, on és ton amat ?» «Fs mon amat en mon membrar, entendre,
amar, anar, parlar, oir, veer, menjar, tocar, suspirar e plorar.»; [21] «Amic, on
viu amor ?» «Viu amor en la memoria qui membra mon amat en 'enteniment
qui l'entén.»; [22] «Amic, on mor amor?» «Mor amor en la memoria qui ubli-
da mon amat e en I'enteniment qui no I'entén.».

A completare il quadro relativo all’essenza di Dio, vi ¢ la parte propriamen-
te dedicatale: De Déu e d’amor, che consta di 37 ‘questioni’. Questa volta ad
interrogare sard ’Amico: mostrando una forte capacita d’interazione sapra
dirigere la maggior parte delle sue domande direttamente al proprio Amato.
Ancora una volta Llull riesce a fare chiarezza sulla figura divina. Dove si trova?
Com’e? Perché ha creato il mondo? E infinito? Pud sbagliare? A tali domande
Ramon sa trovare sapienti risposte che neanche per un attimo mettono in
dubbio la grandezza e onnipotenza dell’Amato.

Domande e dubbi di eterna attualitd, quelli proposti verranno da lui sciol-
ti con destrezza. «[9] Que est tu, amat?» chiede premuroso 'amico. «Amic»,
risponde prontamente ’Amato, «Jo son Déu e deitat, infinitat e infinir, eter-
nitat e eternar, bonea e bonificar». Ed ancora si chiedera nella questione nume-
ro 11: «Amat, on estas?; risposta: «jo estag essencialment per tot lo mén e fora-l
mén infinidament, e estag, per gracia e caritat, en los sants homens».>*

Motivo per esprimere il proprio punto di vista teologico ¢ per Llull anche
la seconda prospettiva: quella gravitante attorno alla creazione divina. Si pre-
senta quest ultima come estremo atto d’amore mediante il quale tutte le crea-
ture furono realizzate. Nelle 43 questioni dedicatevi ¢ ancora 'amico a porre
‘questioni’, suo interlocutore principale ¢ I"Amore’. Ne emergeranno fonda-
mentali principi, in relazione alla creazione del mondo: «Amor, 'amat a lo
mon creat, o és lo mén eternal?». Risposta: «[...] car ton amat  infinit poder,

53. Ibid., p. 155.
54. Ibid., p. 158.



198 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

pot fer de no res e crear lo mén, e fa en lo mén I cosa d’altra. E per ayso covén-
se que lo mén sia creat e sia fet, per ton amat, de no res»; in relazione al ruolo
svolto da Dio in tale mondo, che viene ad essere:>’

[25] [...Jaccié qui fa I2 cosa d’altra; cor aixi com lo ferrer fa lo clau de ferre, fa
Déus naturalment que I home fassa altre e I arbre altre, e fa artificialment que
lo ferrer passa lo clau de ferre;

ed ancora, in relazione all’opera che Dio esercita sull'uomo che, come quella
esercitata sul mondo, ¢ di matrice duplice, naturale ed artificiale:>¢

[32] La natural és aixi com I'amat qui fa lo veer ab sos huyls, e oir ab ses
oreyles, e lo fa entendre ab son enteniment, e enax{ de los altres accidents
naturals. Lautra és con la fa veer, oir, entendre ab son poder devinal e ab sa
divina vertut, saviea e volentat, e les altres sues divines dignitats.

La sezione si chiude con una serie di domande sul frutto d’amore formula-
te dall’Amico e risolte dal’Amore. Le stesse domande saranno riprese nella parte
successiva, quella dedicata alla beatitudine; ad ogni domanda verra aggiunta
Iespressione ‘in gloria’, cioe, ogni volta che si chiedera «cos’¢ il frutto d’amore?
Come si coglie? In che tempo?»*’ etc., si dovra fare riferimento al fatto che chi
vi sia giunto, gode di un particolare stato di gloria, di beatitudine.

3. Chiarito che per Llull, beatitudine ¢ anche frutto d’amore, dal momento
che Dio la creo affinché godessero in essa eternamente tutti i suoi veri aman-
ti, una dietro I'altra si susseguono le domande dell’Amic sul frutto d’amore.

Cerchiamo di ripercorrere brevemente gli ultimi movimenti compiuti dal-
Iamico’ che, da uomo innamorato, segue la traiettoria dell’ascesa e del rag-
giungimento del ‘frutto d’amore’. Le dones d'amor, ovvero le ‘radici’ dell’Albe-
ro, lo esortano a farsi interrogare da doncel d'amor (bonificar, magnificar, etc.)
sia sull’amore che sull“amato’, in modo da dimostrare quanto conosce su
entrambi. Solo Iamico’ conoscitore del buon amore e del proprio ‘amato’
potra raccogliere il frutto. E a giudicare la sua conoscenza saranno proprio le
‘radici’ che, soddisfatte dall’esaustivo esame, gli consentiranno I'ascesa.

Il “frutto d’'amore’, in effetti, coincide con una esposizione dottrinale, un
insieme di dottrine teologiche che vanno dalla creazione, dal primato dell’o-
perare sull’essere alla resurrezione della carne e alla visione beatifica.’® Come
del resto, le lodi tessute dal novell amic prima di arrivarvi, si rivelano essere una
esposizione filosofica presentata attraverso lo schema dell’Arz. In relazione al
procedimento lulliano, ¢ evidente I'intenzione di una sintesi tra enteniment e
amor.

55. Ibid., p. 164.
56. Ibid., p. 166.
57. Ibid., p. 171.
58. M. PEREIRA, La sapienza dell amore..., op. cit., p. 405.



Ramon Llull: I'allegorismo ‘cortese’ nell’ Arbre de filosofia d'amor Quaderns d’Iralia 18,2013 199

Scrive Llull:>?

Tant amava 'amich son amat, que de tot ¢o que li dehia lo crehia. E tant lo
desirava entendre, que tot ¢o que n’ohia dir volia entendre per rahons neces-
saries.

E per aco, la amor de 'amich estava enfre creenca e intel-ligencia.

Ma Amore ¢ anche «bulliment d’audacia», ¢ «final volentat a desirar son
amab, ¢ «aquella cosa qul augfs 'amich con ohf cantar les bellees de son amat»,
¢ «[...] mort e en que esta tots jorns ma volentat» 60 E cid che porta I'’Amico a
vivere per languiments e a morire per plaer:°!

[...] E-ls plaers e-Is turments s’ajustaven e s’unien en ésser una cosa mateixa en
la volentat de 'amich.
E per a¢d 'amic en un temps mateix muria e vivia.

E naturale che il percorso sia animato da due impulsi contrastanti, 'uno
produttore di pensieri, desideri e piaceri; I'altro, di lacrime, sofferenze e timo-
ri. | travagli amorosi, le sofferenze ed i timori trovano pero il loro compenso
nel sollazzo e godimento che provoca la vicinanza con I'’Amato:®?

[...] Amic», dix 'amor, «fruyt d’amor és paradis, e &s per so fruyt d’amor, car
fora paradis no & nenguna cosa sens trebayl, e en paradis no ha nengu trebayl,
e 'amic 4 de 'amor tot so que-n vol aver.

Il processo dialettico della mistica lulliana ci appare come un percorso che
si connota attraverso I'abbandono della volonta e la completa trasformazione
del soggetto che, una volta conclusasi, genera un novell amic. 1l culmine dell’e-
sperienza mistica viene raggiunto da quest’'ultimo attraverso il ‘ritorno’ alla
dimensione del soggetto con la finalita di farsi mediatore dell’esperienza tra-
sformativa.®® In sostanza, in tale esperlenza, si verifica un «annullamento dei
confini della soggettivita» e la promozione di una «molteplicita degli amici che
la Dona d’Amor dovra nutrire». E 'amore per ’Amato, puo essere garantito
soltanto quando assume un carattere «sovrapersonale [...], non piut confinato
nell'individualita del soggetto» — non a caso, gia nel prologo, nell'annuncia-
re alla Filosofia d’amor il suo intento, Ramon parla di mold altri uomini che
lo seguiranno.

Anche in un contesto cosi delicato qual ¢ quello del passaggio dall’amic al
novell amic, si mostreranno fondamentali le personificazioni allegoriche e gli
stilemi cortesi. Come del resto in gran parte del testo e, soprattutto, come

59. R. LuuLL, Liibre d'amic e amat, edizione critica di A. SOLER LLoPART, Barcelona: Editorial
Barcino, 1995, p. 131, v. [191].

60. Ibid., p. 122, v. [164].

61. Ibid., p. 130, v. [189].

62. R. Lruiy, Arbre..., op. cit., p. 170.

63. M. PEREIRA, La sapienza dellamore..., op. cit., p. 404.



200 Quaderns d’Tralia 18, 2013 Emanuela Forgetta

abbiamo avuto modo di vedere, nel prologo in cui viene preannuciato il vero
desiderio di Llull: giungere ad una fusione tra sciencia e amancia. E all'allego-
ria del prologo dell’ Arbre de filosofia d'amor, che Llull affida il concetto fon-
damentale che intende dimostare nell'opera. E proprio in questo scenario
cortese pazientemente ricreato che * Ramon consola la «bela dona molt orna-
dament vestida» che «plorava, planya» e si lamentava della sua dolorosa
condizione. Ricordiamo che la dona, ¢ Filosofia d’amor e la dolorosa condizio-
ne che l'affligge sta nel fatto che gli uomini, nel processo di conoscenza, siano
pili attratti da sua sorella, Filosofia de saber, che da lei. Ramon, ascoltato il
racconto, le annuncia il suo proposito: «Encara vos dic que prepos fer I Arbre
d'amor, lo qual vuyl que sia apelat per vostre nom, e sera arbre on se contendra
art d’amar bé e esquwar mal».®> Questa, assieme ad un’altra opera da lui com-
posta, I'Art amativa, se apprese da molti altrl uomini: «[...] poran ésser occasié
en partida con per éls siats consolada».®

Attraverso questa contrapposizione, in realta solo apparente, visibile come
una sorta di ‘pervertimento del legame originario ’,%7 Ramon Llull ci introdu-
ce ad alcuni concetti basilari gia presentati nell’Art amativa e a sua volta
mutuati dall’Arz inventiva: come i principi di Bonta, Grandezza, Eternita,
Potere, Saggezza, Volonta, Virtu, Veritd, Gloria e la rielaborazione delle ‘defi-
nizioni’, presenti in numero di diciotto e relative, per quanto riguarda la pro-
pria definizione, alle prime due figure dell’A7z. E rende visibile come, in real-
ta, il concetto di sciencia elaborato nell'Art inventiva e quello di amancia
sviluppato nell’Art amativa trovino la loro congiunzione proprio nell’ Arbre de
filosofia d’amor: %8 «E per ayso, per aquest Arbre poran aver gran utilitat los
amadors de filosofia de sciencia e d’amor.

64. R. LruLy, Arbre..., op. cit., p. 17.

65. Ihid., p. 19

66. Ibid.

67. M. PEREIRA, La sapienza dell amore..., op. cit., p. 393.
68. R. LruiL, Arbre..., op. cit., p. 174.



	Ramon Llull: l’allegorismo ‘cortese’ nell’Arbre de filosofia d’amor
	Abstract
	Abstract




