
 Quaderns d’Italià 30, 2025 181-196

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.686 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)

Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo: Maria 
Maddalena nella letteratura contemporanea

Itala Tambasco | Università degli Studi di Foggia
itala.tambasco@unifg.it | ORCID: 0000-0003-2637-7669

Ricevuto: 28-02-2025 
Accettato: 05-05-2025 

Pubblicato: 20-12-2025 © Itala Tambasco

Resum. 

Molt allunyada del personatge de les Escriptures, la Magdalena de començaments del segle XX 
va veure com les seves esquives fisonomies d’adúltera eren mistificades per esdevenir una criatura 
etèria, depositària privilegiada del projecte d’amor del Mestre. La seva metamorfosi en deixebla 
orant va fer, però, necessària la mortificació del seu bell cos, dibuixant un perfil immaterial que 
només la literatura del nou mil·lenni ha anat reconduint gradualment a la seva consistència més 
eròtica. Ja Alda Merini, situant al centre de Cantico dei Vangeli (2006) el seu “cos doblegat fins 
al spasme”, parteix de la seva experiència nauseabunda de dona maltractada que remunta el 
pendent de la desesperació. També en el més recent Ero Maddalena (2013) de Cinzia Demi, la 
prostituta bíblica esdevé símbol de la violència física i de la redempció de totes les dones. En el 
molt recent Il mio nome è Maria Maddalena (2023), Roberta Trucco recorre a l’arquetip bíblic 
com a paradigma de meditació sobre la delicada qüestió de la maternitat subrogada.
Paraules claus: crítica literària; escriptures de dones; dramatúrgia contemporània; teatre italià contemporani; 
ètica de la cura; dones i teatre.

Abstract. 

Very different from the character in the Scriptures, the reticent features of the Magdalene have 
transformed her over time into an ethereal creature; a privileged follower of Christ. Her 
metamorphosis into a praying disciple, attested in the early Twentieth-century rewritings of Pea, 
Donaudy, Ratti, and Mastrostefano, led to the mortification of her fascinating body, in response 
to her new identity as a chaste and immaterial woman. While two important authors of the 
international frontier, such as Andreev and Yourcenar, had not renounced her carnal femininity, 
only the literature of the new millennium has gradually brought her body back to its most erotic 
consistency. Thus, Alda Merini placed at the center of the Cantico dei Vangeli (2006) the “corpo 
piegato fino allo spasimo” of a nauseated and abused Magdalene, who attempts to climb back 
up the slope of desperation. In her most recent novel, Ero Maddalena (2013), Cinzia Demi 
makes the biblical prostitute a symbol of physical violence and the redemption of all women. 
Finally, in Il mio nome è Maria Maddalena (2023), Roberta Trucco transfigures the prostitute 
into an archetype and paradigm for meditation on the delicate issue of surrogate motherhood.
Keywords: literary criticism; women’s writing; contemporary dramaturgy; contemporary Italian theater; 
ethics of care; women and theater

Abstract.

Molto lontana dal personaggio delle Scritture, le reticenti fisionomie della Maddalena l’hanno 
trasformata nel tempo in una creatura eterea; testimone privilegiata del Cristo. La sua metamorfosi 
in discepola orante, attestata dalle riscritture primonovecentesche di Pea, Donaudy, Ratti, 
Mastrostefano, ha reso necessaria la mortificazione del suo corpo seducente, in ragione della 
nuova identità di donna casta e immateriale. Se già due voci di più ampio respiro internazionale, 
come quelle di Andreev e Yourcenar, non avevano rinunciato alla sua carnale femminilità, solo 
la letteratura del nuovo millennio ne ha gradualmente ricondotto il corpo alla sua consistenza 
più erotica. Così Alda Merini ha posto al centro del Cantico dei Vangeli (2006) il “corpo piegato 
fino allo spasimo” di una Maddalena, nauseata e abusata, che tenta di risalire la china della 
disperazione. Nel più recente Ero Maddalena (2013), Cinzia Demi rende la prostituta biblica il 
simbolo della violenza fisica e della redenzione di tutte le donne. Infine, Il mio nome è Maria 
Maddalena (2023), Roberta Trucco trasfigura la prostituta in archetipo e paradigma di 
meditazione sulla delicata questione della maternità surrogata.
Parole chiave: critica letteraria; scritture delle donne; drammaturgia contemporanea; teatro italiano 
contemporaneo; etica della cura; donne e teatro.



182  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

Questo saggio si propone di analizzare la metamorfosi letteraria di Maria 
Maddalena, da prostituta penitente e silenziosa a voce autorevole di redenzione, 
fino a icona della condizione femminile contemporanea. Fra le tante Maddalene 
raccontate nei Vangeli e le più ammiccanti protagoniste della folta e sfrenata 
letteratura apocrifa, è stata senza dubbio la discepola mite e redenta ad attra-
versare i secoli e a lasciare dietro di sé una feconda traccia iconografica e 
letteraria.1

Già Elisabeth Moltmann-Wendel, in uno studio esaustivo sulle donne 
incontrate da Gesù (Moltmann-Wendel, 1989) ha denunciato l’ingiusta 
reticenza entro la quale Maria di Màgdala era rimasta intrappolata, vittima 
dell’irrilevanza che la grande storia riserva a tutte le figure femminili (Panato, 
2025), pur essendo stata la prima testimone della Resurrezione di Cristo. Di 
lei è prevalsa, infatti, la dimensione estatica del ravvedimento miracoloso, 
sopraggiunto dopo una vita vissuta all’insegna della lussuria e della perversione, 
in linea con i dettami del Barocco che grande spazio riservò alla prostituta poi 
redenta sul doppio binario sacro-profano.2

Anche la devozione della Maddalena per il Cristo – testimoniata dalla sua 
fedele presenza fino al calvario e poi al sepolcro – è stata tramandata nei secoli 
in forma plastica e figurativa: un signum della sua conversione silente e 
sottomessa, come si addiceva a una donna che si riscattava dalla sessualità di 
un passato senza inibizioni. Ciò nonostante, l’annuncio sinottico della Maddalena 
in tutti i testi che raccontano la Resurrezione, siano essi apocrifi o canonici, 
ha reso la donna il fulcro della decostruzione e dell’affidabilità filologica di 
quelle narrazioni. Reimarus (2025, pp. 10-32), che con la sua opera ha gettato 
le fondamenta delle prime indagini femministe sull’autorevolezza di Maria 
Maddalena, la considera un’importante testimone della storia proprio per la 
costanza della sua presenza e in virtù della sua vicinanza con il Cristo che ha 
fatto di lei l’incarnazione del potere del pentimento, della virtù e dell’azione 
sociale.

A non tener conto della centralità biblica della Vergine, potremmo sicuramente 
considerare quella di Maddalena come l’avventura spirituale più alta vissuta 

2. Per una panoramica essenziale degli studi sulla Maddalena barocca, si vedano almeno gli 
studi di Palmieri (2006); Mosco (1986); Brignole Sale (1994). 

1. Un ragguaglio esaustivo sulla ricezione letteraria della Maddalena non potrà prescindere da 
Giraud (1990); Lupieri (2017), Geoffroy, (1999). Dedicato alla fortuna iconografica di 
Maria Maddalena è anche l’imprescindibile volume Maddalena di Giovanni Testori che 
raggruppa e versifica una sfilata di opere d’arte di molte epoche e provenienze, introdotte 
da un approfondito ragguaglio sulla fortuna letteraria del mito biblico, arricchito fra l’altro 
dalle considerazioni dottrinali di Gianfranco Ravasi (Testori, 1989, pp. 15-24).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  183

da una donna – in quell’alba della luce ancora pallida – mentre porta l’annuncio 
della Resurrezione a un manipolo di discepoli nascosti e atterriti dalla paura. 

Su questi argomenti fanno leva gli studi di una protofemminista come 
Harriet Beecher Stowe che a vent’anni di distanza dal suo celebre romanzo La 
capanna dello zio Tom, scrisse il saggio Women in Sacred History (Beecher Stowe, 
1874). Ricorrendo alla lente dell’arte e della letteratura, la studiosa interpreta 
l’affine congiunzione fra la Maddalena biblica e la donna che affolla le strade 
dei nostri tempi: imprescindibile, eppure oltremodo bisognosa del pubblico 
riconoscimento di una redenzione sociale. Pur non rinunciando al vanto dello 
spirito profetico riconosciuto alla donna, Beecher Stowe è convinta della 
necessità di recuperare anche la consistenza corporea della Maddalena, oscurata 
dalla sua discepolanza con Gesù. Bene condensa Calpino questo assunto quando 
afferma che il servizio incarnato dalla Maddalena fra i discepoli “diventa un 
esempio del potere dell’eterno femminino, espressione della virtù fondata sulla 
casa familiare” (Calpino, 2017, p. 229).

In linea con un certo tradizionalismo congenito alle donne dell’Europa di 
fine Ottocento, Stowe celebra l’opera divulgatrice di Maria Maddalena fra la 
cerchia ristretta dei discepoli alla stregua di una casalinga che esercita la sua 
missione nel perimetro della sua casa: un luogo di redenzione per l’uomo che 
rinuncia alla vita dissoluta fuori dalle mura domestiche. Anche se la sua forte 
complementarità di genere non avrebbe mai potuto attirare le future femministe, 
Beecher Stowe ha il merito di aver messo in luce le fattezze di una Maria 
Maddalena leader e sacerdotessa del messaggio di Gesù, “nonché il suo servizio 
e la lealtà alla sua missione” (Calpino, 2017, p. 230). 

Dobbiamo, invece, a studiose come Cady Stanton, Elisabeth Schüssler 
Fiorenza e Jane Schaberg il consolidamento teorico dell’apostolato di Maddalena 
in virtù della sua elezione (Schüssler Fiorenza, 1983): un esempio “per tutti 
coloro che appartengono alla stessa comunità di Gesù”, dunque per gli uomini 
che mentre ascoltano le sue parole realizzano l’idea di un “meta-racconto biblico 
che promuove inclusività, giustizia sociale e strutture gerarchiche più orizzontali” 
(Calpino, 2017, p. 235).

Da signum del pentimento, il corpo della Maddalena va gradualmente 
dissolvendosi, assorbito dal suo verbum: ella diventa così espressione viva e 
parola orante al confronto dei discepoli che appaiono invece confusi e ansiosi. 
Si tratta di un’immagine straordinariamente affine a quella del codice gnostico 
scoperto nel 1945 che conteneva il cosiddetto Vangelo di Maria Maddalena3

3. Si tratta di uno dei codici di Nag Hammadi, un insieme di testi gnostici cristiani e pagani, 
rinvenuti in Egitto nel dicembre 1945; ma fra gli apocrifi più rilevanti riguardo la figura 
della Maddalena dobbiamo far riferimento anche al cosiddetto Papiro di Berlino 8052, che 



184  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

dal quale viene fuori la centralità del suo apostolato e della sua evangelizzazione, 
molto meno marginale della tradizionale afasia entro la quale era stata confinata. 
E in questo ci pare che la fantasia letteraria abbia perfino anticipato ciò che 
nella metà del Novecento trovava clamorosamente riscontro fra le righe del 
testo copto: l’idea di una predilezione di Cristo per una Maddalena che 
conquista l’attenzione del Messia in virtù della sua potenza oratoria.

La straordinaria importanza della presa della parola da parte di Maddalena 
inserisce il personaggio biblico nel circuito d’interesse di scrittrici che costitui-
scono la punta di diamante del femminismo più ‘radicale’. La suggestiva 
commistione di azione e verbo – incarnata dalla discepola che si muove per 
portare agli apostoli, immobilizzati dalla paura, la propria idea di Dio – rinvia 
suggestivamente alle più moderne riflessioni di Hélène Cixous. Lo slancio della 
parola personificato dalla Maddalena interpreta l’origine rinnovata di un 
femminismo che sfida i modelli tradizionali maschili attraverso la sua idea di 
écriture féminine e anticipa la costruzione di una nuova identità femminile 
fondata sulla parola (Cixous, 1990, pp. 15-34). 

La cristallizzazione storica della peccatrice caduta che grazie a Gesù si seppe 
rialzare divenne d’uso corrente nel Medioevo ed esercita ancora la sua influenza.4
È in particolare nella drammaturgia del teatro sacro d’inizio secolo che si 
manifesta in pieno questa nuova facies della discepola, infaticabile strumento 
di evangelizzazione fra i protagonisti della Passione. Nel dramma La Passione 
di Cristo, ad esempio, Enrico Pea attribuisce alla Maddalena un certo protago-
nismo proprio in virtù della sua sapienza che questa volta non si esaurisce 
all’interno della ristretta cerchia domestica dei discepoli, ma si spinge fino al 
punto da raggiungere le orecchie del dominatore forestiero: un alterco acceso 
fra il centurione e la donna scandisce le tappe salienti di una metamorfosi 
letteraria in fieri che affranca definitivamente la prostituta dalla lordura della 
sua lussuria:

IL CENTURIONE: ti conosco anch’io Magdala…

4. La tradizione occidentale ha identificato definitivamente la Maddalena con la peccatrice del 
Vangelo di Luca. Il suo culto ‘esplose’ a partire dal Medioevo, al punto da eguagliare quasi 
la venerazione cristiana per Maria madre di Gesù (Saxer, 1959; Almond, 2023). Dopo 
Gerusalemme, Roma e Santiago de Compostela, la basilica di Vèzelay in Provenza – un 
edificio romanico contenente le presunte reliquie di Maria Maddalena – divenne uno dei 
più importanti luoghi di pellegrinaggio del tempo (De Boer, 2000, pp. 11-12). Da allora 
la santa, nel giorno a lei dedicato del 22 luglio, viene celebrata come penitente convertita e 
il racconto della sua vita ha favorito nel tempo il sorgere di iniziative di aiuto nei confronti 
di prostitute e di persone che vivono ai margini della società.

contiene, fra gli altri, un che purtroppo è in stato frammentario. Più rilevante per 
completezza e contenuti è, invece, il cosiddetto Pistis Sophia che continene una rivelazione 
segreta di Gesù risorto ai discepoli in assemblea (inclusa Maria Maddalena, la Madonna, e 
Marta), durante gli undici anni successivi alla sua resurrezione (Bart, 2012).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  185

MARIA DI MAGDALA: quella che conoscevi non può essere umiliata 
adesso. Non arrossisce davanti a te: è morta. Maria di Magdala non ha che 
un nome e le sembianze di quella creatura perduta. Centurione, ti chiede 
di essere rispettata la donna che ti sta davanti (Pea, 1940, pp. 26-27).

Un’entità incorporea dalla voce non più suadente, ma autoritaria, intima al 
centurione di dimenticare la vecchia Maddalena. È lei la destinataria privilegiata 
del perdono divino e per questo molto spesso la sua missione si estrinseca 
nell’intensa dicotomia con un altro antagonista di Cristo, Giuda Iscariota,5 che 
al contrario si vede estromesso dal Suo progetto di misericordia. Ciò genera 
una costante tensione dialettica fra lui e la Maddalena che si sedimenta come 
un vero e proprio cliché drammaturgico in testi, fra gli altri, come quelli di 
Andreev, Bovio, Pea, Donaudy, Ratti, Mastrostefano (Tambasco, 2024) il cui 
tratto comune sembrerebbe addensarsi proprio nell’eterno dualismo fra 
l’incredulità superba del traditore e l’itinerario di conversione della prostituta 
redenta. Basti per tutti il caso di Donaudy che bene compendia la differenza 
fra i due personaggi nella mite retorica della donna che ha saputo subito 
riconoscere – a differenza di Giuda – la natura misericordiosa di Gesù. La 
condizione di peccatrice redenta funge qui da contraltare al vincolo storicistico 
in cui Giuda vede, invece, impantanato il suo personaggio:

GIUDA: Non eri tu forse una prostituta? (Ella abbassa il viso, nascondendolo 
fra le mani) […] 
MARIA DI MAGDALA: (Rialzando il viso) Un’altra, è vero questo…
L’amore di Gesù mi ha salvata! […]
GIUDA: E perché Egli non ha salvato anche me? Ambedue avevamo diritto 
alla Sua misericordia! Di ambedue la vita aveva fatto due miserie umane! 
(Donaudy, 1923, pp. 56-57).

È sorprendente quanto l’esiguità delle informazioni neotestamentarie sulla 
Maddalena abbia contribuito nel tempo ad acuire quell’alone di ambiguità 
entro il quale si era inserito l’impulso della fantasia letteraria e iconografica, 

5. A ben guardare, il personaggio di Giuda ha condiviso con la Maddalena la sorte di una 
metamorfosi letteraria fomentata da una certa ambiguità ermeneutica delle Scritture. Se 
gradualmente l’esegesi neotestamentaria ha trasformato la Maddalena narrativa in una 
discepola illuminata e orante, il senso comune popolare, spogliato del dogmatismo 
imperante fino agli inizi del Novecento, ha smesso di coltivare il risentimento teologico nei 
confronti del traditore e  lo ha trasformato gradualmente nel discepolo indispensabile: 
causa direttamente esplicita e insieme misterioso esecutore della volontà profonda che 
costituisce definitivamente il Messia Salvatore e Redentore. Sono tutte ipotesi che trovano 
clamorosamente riscontro nel cosiddetto Vangelo di Giuda, un testo apocrifo collocato 
orientativamente intorno alla metà del II secolo: un codice papiraceo in lingua copta, 
perduto per circa 1600 anni e ritrovato in Egitto nel 1978. Non è il caso di indugiare 
sull’evidente corrispondenza fra le sorti toccate a questi due personaggi già solo per la 
coincidenza della ‘seconda chance’ concessa loro in virtù dell’inedita versione offerta dai 
due testi in lingua copta. Sull’argomento mi permetto di rinviare al mio studio che indaga 
la metamorfosi letteraria del traditore dalle origini alla contemporaneità (Tambasco, 2024).



186  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

incoraggiando l’ideazione di racconti che hanno colmato gli indugi silenti e i 
vuoti circostanziali con estensioni narrative talvolta straordinariamente affini, 
seppur antecedenti, all’impronta riabilitante del testo gnostico del Vangelo di 
Maria Maddalena. Nel quadro complessivo del recupero del sacro che ha 
caratterizzato la letteratura europea tra la fine dell’Ottocento e gli inizi del 
Novecento, la Maddalena si è gradualmente affrancata dalla lascivia del suo 
passato e ha irrobustito il suo profilo di discepola orante tanto carismatica da 
convertire perfino i cuori degli uomini più ostinati. 

Varrà la pena di leggere ancora qualche stralcio del suo alterco con Giuda 
in un’altra tragedia primonovecentesca, quella di Federico Valerio Ratti, per 
notare il fortissimo impatto retorico della sua parola alla quale è affidata – 
contro il parere dei discepoli, scettici di fronte all’eloquenza del femminile – 
la testimonianza di una fede granitica:

GIUDA: di sapere ho bisogno, io! Di sapere, Maria!...
MARIA MADDALENA: Sapere! Sapere!... Sempre la tua parola…sempre 
la tua febbre! Ma che…che vuoi sapere, che tu non sappia…che noi tutti 
non sappiamo?...Perché? perché è mistero per te quel che noi e chiaro? 
Perché è tenebra per te quel che per noi e luce? (Ratti, 1923, pp. 88-89). 

All’interno di questo fitto campionario di Maddalene missionarie è possibile 
scorgere anche qualche segnale di resistenza da parte di chi, come ad esempio 
Andreev, si era ribellato alla censura portata avanti dalla letteratura a danno 
della prostituta, soppiantata dall’incorporea seguace di Cristo. Nel suo racconto, 
pubblicato in Italia nel 1919, il ricorrente alterco fra Giuda e Maddalena genera 
esiti inaspettati e riconduce a sorpresa la donna al suo archetipo di meretrice:

Bene, bene, Maria! Dimmi trenta denari d’argento sono una somma 
insignificante, o una ricchezza? – No, non sono una grossa somma. Certo!.
..Certo!... Quanto davano, a te, quando ti prostituivi? Cinque monete 
d’argento? Dieci? Eri di quelle che si vendono care, o a buon mercato? Maria 
di Magdala arrossì, chinò il capo, e i suoi bei capelli d’oro coprirono 
completamente il suo viso, del quale non si vide più che il mento bianco, 
graziosamente rotondo. – Come sei cattivo, Giuda! Io voglio dimenticare, 
e tu mi ricordi sempre la mia vita passata! – No, Maria... non devi dimenticare 
quel che fosti. (Andreev, 2019, pp. 58-59). 

La folta chioma bionda, che da sola sopravvive alla sua censura fisica, copre il 
viso imbarazzato di una Maddalena, trascinata a forza nel turbinio memoriale 
della sua lussuria, tanto scabrosa quanto necessaria alla sua conversione.6 La 

6. La rappresentazione della Maddalena, sia essa iconografica o letteraria, è caratterizzata da 
espliciti riferimenti ai suoi capelli lunghi, spesso ispidi e biondi, allusivi del pentimento per 
la dissolutezza della vita materiale. I capelli della Maddalena di Donatello, ad esempio, 
lunghi fino alle ginocchia, rispecchiano la tendenza tardomedievale all’enfatizzazione del 
dramma emotivo della donna, espresso attraverso i suoi capelli che coprono il suo corpo 



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  187

vera redenzione risiede per Andreev nella riconciliazione della donna con la 
materialità della sua carne. Se la letteratura lo ha fatto, Maddalena, al contrario, 
non deve dimenticare la lascivia del suo passato e la protervia sofferta dal suo 
corpo, ma ristabilire un contatto con esso che potrà condurla a un autentico 
processo di sublimazione, così come la flagellazione si è configurata per Cristo 
l’atto necessario alla Resurrezione. Anche Giovanni Papini, nel maturo frutto 
di conversione che fu la sua Storia di Cristo (1921) definisce il passato pecca-
minoso della donna “dalla carne in vendita” come il preludio necessario a 
raccontare la sua conversione, poiché “senza questa premessa non si potrebbe 
intendere la storia che segue” (Papini, 1923, p. 282).

Alla sinuosa sensualità della donna quale propedeutica alla conversione si 
appellò anche Guido da Verona che nel 1920 pubblicò il suo romanzo Sciogli 
la treccia, Maria Maddalena, suscitando un certo dissenso soprattutto da parte 
del mondo cattolico.7 Ambientato nella Spagna dei primi del Novecento, 
Madlen ricorda a tutti gli effetti la figura storica e letteraria di Maddalena. Il 
suo nome, la sua sensualità, il desiderio di leggerezza e libertà in tutti i campi 
della vita la conducono, a un certo punto della sua vita, oltre i confini iberici, 
come una pellegrina sospinta dal desiderio di una conversione che la liberi 
definitivamente dalla sua lussuria e dal condizionamento delle catene sociali. 

Ma del romanzo varrà la pena di segnalare lo spaccato in cui il protagonista, 
perdutamente innamorato della donna, racconta particolari fantasiosi sulla 
vicenda biblica di un’inedita Maria Maddalena che riversa perfino sul Cristo 
la sua ‘blasfema’ sete d’amore. 

E l’ultimo rifugio eri tu, Maria Maddalena. In questa vita rossa e calda come 
il succo delle rosse melagrane, tu eri la via dell’altra sponda, il passaggio 
all’altra fedeltà [...]Tu splendevi, con la tua treccia bionda e buia, nel sogno 
dei miserabili, e la carne tua che possedettero i centurioni prepotenti, e 
l’amore tuo fedele che seguiva l’Uomo di Galil, era ciò che nelle favole 

7. L’opera fu annunciata da Bemporad con parecchio anticipo rispetto all’uscita. Il libro andò 
oltre la tiratura preventivata già dalle quindicimila prenotazioni da parte dei librai. Alla sua 
prima edizione fu stampato in ventunomila copie. Subito, ai numerosi, tradizionali 
biasimatori dell’autore se ne aggiunse un altro, potente e temuto, che fino ad allora “aveva 
disapprovato l’opera di Guido con un accigliato silenzio: la Chiesa cattolica” (Magri, 2005, 
p. 126).

nudo per la vergogna, come Eva: la prima peccatrice. Ci pare, invece, che nei contesti 
dell’iconografia (cfr. Testori, 1989) e della letteratura contemporanea, la sua chioma svelata, 
disciolta e scomposta miri, al contrario, all’esaltazione di una femminilità a lungo 
mortificata, in ragione della sua penitenza. Come a dire che l’odierna tendenza al recupero 
dell’identità carnale della donna di Magdala, soppiantata dall’incorporea e velata apostola, 
passi per la riappropriazione della sua folta chioma, come ostentazione consapevole e 
volontaria di una bellezza lussuriosa e gaudente. Per un ragguaglio sul tema si vedano 
almeno Zallot (2021); Bazzocchi (2005, pp. 31-33).



188  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

millenarie ti rendeva, o peccatrice, così umana (Guido da Verona, 1920, 
pp. 213-214).

Questa commistione di sacro e profano, disdegnata in primis da Borgese (1923, 
p. 79), scandisce il racconto e stempera una lussuria ai limiti della pornografia, 
immergendola nelle acque miracolose di Lourdes, fra il dolore e la disperazione 
della gente che affolla le basiliche francesi.

È senz’altro all’umanità della Maddalena che la letteratura contemporanea 
intende ricondurci: il suo corpo, voluttuoso e gaudente, spesso abusato e 
umiliato, diventa la premessa necessaria alla sua trasfigurazione in discepola 
orante, già anticipata dalla drammaturgia di inizio secolo e poi consolidata da 
una certa letteratura apocrifa.8

In un momento di ferventi agitazioni sociali era inevitabile che il tema della 
corporeità e della prostituzione, necessariamente connesso al recupero ultra 
contemporaneo della Maddalena, si intrecciasse ai movimenti femministi 
fortemente concentrati ad abbattere il maschilismo pervasivo della società 
odierna. A ridefinire il ruolo della Maddalena a partire dalla sua identità di 
meretrice fu, tra le altre, Dacia Maraini che all’emblematica figura biblica aveva 
dedicato buona parte delle sue sperimentazioni teatrali nel corso degli anni 
Settanta, poste all’attenzione delle italiane come opportunità creativa e strumento 
di rivendicazione di genere.9 Negli anni in cui il dibattito sulla prostituzione 
discuteva sulla chiusura delle case di tolleranza, con la legge Merlin del 1958, 
Maraini difendeva con forza il diritto delle prostitute a vendere il proprio corpo 
senza essere giudicate o discriminate (Gallegati, 2022). In un contesto socio-
politico e culturale in cui il tema dello sfruttamento sessuale si rivelava come 
la rappresentazione più emblematica della lotta femminile, la penna delle 
scrittrici incuneava la vicenda biblica della Maddalena negli ideali sovversivi 
di Simone De Beauvoir o Luce Irigaray, al fine di dare voce a una donna 
rinnovata dalla riappropriazione del proprio corpo e della propria anima. Alla 
rivendicazione di una sessualità liberata dal fardello della maternità e della 

9. L’associazione teatrale La Maddalena (1973-1989) rappresentò una delle esperienze più 
significative per la sua capacità di dare importanza alle tematiche neofemministe e per la 
novità assoluta della sua organizzazione (Pulga, 2020). Quello del corpo femminile è uno 
dei temi cardine dell’opera marainiana fin dal romanzo d’esordio La vacanza (1962); è 
centrale in testi teatrali come Il manifesto (1969), Dialogo di una prostituta con un suo 
cliente (1973), Veronica, meretrice e scrittora (1990); cfr. Gallegati (2022, pp. 1-27).

8. Tracce di questa Maddalena resistono ancora nel cinema odierno, ne costituisce una riprova 
l’ultimo lavoro a lei dedicato nel 2018, a firma di Garth Davis, con protagonista l’attrice 
Rooney Mara: Maddalena, per il regista statunitense è una donna di oggi, alla ricerca del 
senso della vita. Nella pellicola, però, il regista ci mostra anche altro rispetto alla versione 
più consueta del mito: la fiducia che Gesù ripone in Maria Maddalena che si spinge fino al 
punto da interpellarla più volte a suo sostegno e aiuto negli insegnamenti e nei battesimi 
(Saccucci, Erica-Lyn, 2017, pp. 171-188).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  189

procreazione si rivolgevano gli scritti più audaci di Carla Lonzi che miravano 
alla ricostruzione della soggettività femminile a partire dalla scoperta dell’orgasmo 
clitorideo (Lonzi, 1971).

Tra le tante figure mitiche con cui Marguerite Yourcenar10 si immedesimava 
nella sua raccolta di prose liriche Feux, a sorpresa Maria Maddalena – unica 
figura della storia e della religione – appare curvata e deformata dall’amore 
ferito, prima per un uomo e poi per Dio. La creatura innocente e pura, promessa 
sposa di Giovanni l’Evangelista viene abbandonata la sera delle nozze per il 
fervente proselitismo del futuro sposo nei confronti del Messia, mentre la donna 
si avvia a percorrere la strada della perdizione. 

La Marie-Madeleine ou le Salut di Yourcenar (2018, pp. 67-77) nasconde 
in filigrana anche la denuncia sociale verso il destino delle fanciulle contem-
poranee, irrimediabilmente segnato dalla convenienza del matrimonio e dalla 
vergogna di restarne escluse. Uno spaccato di vita quotidiana apre il breve 
racconto introducendo il lettore nella casa della promessa sposa: tutto il 
necessario è pronto, la dote e il corredo sono in primo piano, mentre la giovane 
Maddalena, stretta in un angolo, sentiva già su di sé “il peso di settant’anni di 
felicità” (Yourcenar, 2018, p. 67). Il dissenso di Yourcenar irrompe e scompagina 
il preludio della felicità solo apparente dei due futuri sposi, mentre proietta in 
dissolvenza il loro nauseabondo filmino matrimoniale: “Io sentivo già pesare 
dentro di me i bambini che avrebbero avuto […] presiedevo il banchetto di 
nozze nella stanza delle donne; le matrone mi sussurravano all’orecchio consigli 
da mezzane, espedienti da cortigiane” (Yourcenar, 2018, p. 70).

La vergogna per le mancate nozze induce Maddalena a una ribellione che 
è prima di tutto corporale: va a concedersi al centurione romano, Mario, in 
quello che si prefigura come una sorta di rito iniziatico per la sua condotta di 
prostituta in cui esprime il disperato bisogno di recuperare se stessa nel modo 
più indegno per una donna del tempo, concedendosi a tutti.

Fui più arrendevole quando si trattò del mio corpo […] ogni schiaffo, ogni 
bacio mi modellavano un volto, un seno, un corpo diverso da quello che 
il mio amico non aveva accarezzato. Un cammelliere beduino accettò di 
portarmi a Giaffa per un compenso di abbracci; un armatore marsigliese 
mi prese sulla sua nave: sdraiata a poppa, mi lasciai lambire dal caldo tremolio 
del mare spumeggiante. In un bar del Pireo un filosofo greco e m’insegnò 
la sapienza come una dissolutezza in più. A Smirne le generosità di banchiere 

10. È da tener presente che l’autrice guardava con un certo sospetto all’estremismo femminista 
d’inizio secolo; ha vissuto in pieno l’esperienza del femminismo, ma ne ha preso talvolta le 
distanze, riflettendo criticamente sulle sue degenerazioni. La scrittrice non rinnegava 
l’uguaglianza dei diritti, ma l’uso ideologico del femminismo e segnalava il pericolo di 
nuove forme di ghettizzazione (Servan-Schreiber, 1987).  



190  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

mi fecero capire quanta dolcezza aggiungano alla pelle di una donna nuda 
(Yourcenar, 2018, pp. 69-70).

Seviziato, maltrattato, mercificato, il suo corpo viene riposto al centro di una 
vicenda a lungo taciuta e sacrificata sull’altare della sua conversione. Prima 
ancora che penitente e discepola, Maddalena fu il voluttuoso impasto di carne 
e nervi di una prostituta che scelse di concedersi al piacere. È proprio da questa 
angolazione prospettica che il recupero ‘al femminile’ della Maddalena con-
temporanea intende ripartire per restituire al personaggio neotestamentario la 
liceità di un passato di peccatrice, tanto propedeutico quanto necessario – come 
le persecuzioni cristiane di San Paolo – al raggiungimento della sua conversione. 
La Damasco di Maddalena è la via della perdizione, il faccia a faccia con una 
lussuria tenace fino al punto da indurla al proposito blasfemo di sedurre Gesù 
per dimostrare al ‘suo’ Giovanni che era un uomo come tutti gli altri. Lo cerca, 
lo vuole stregare per costringere poi lo sposo a ricadere su di lei con tutto il 
peso della carne: “se Giovanni avesse capito che Dio era soltanto un uomo, 
non avrebbe avuto più ragione di non preferirgli i miei seni” (Yourcenar, 2018, 
p. 71). Solo incrociando lo sguardo misericordioso del Messia, Maddalena 
arriva finalmente a comprendere che l’amore terreno “non è che un incidente 
di passaggio […] io non avevo fatto tanto la puttana se non per offrire a quel 
terribile Amico [Gesù] una rivale meno ingenua” (Yourcenar, 2018, pp. 70-71). 
Folgorata dall’incontro con il Cristo, finisce per innamorarsi perdutamente di 
lui e per vivere, dopo la sua morte, un’ulteriore esperienza di abbandono, resa 
ancora più intensa da una narrazione dal forte impatto corporale:

Il mio corpo opaco non era un ostacolo per quel Risuscitato. Avvertii uno 
scricchiolio, forse al fondo di me stessa: caddi con le braccia in croce, 
trascinata dal peso del mio cuore […] Finalmente misuravo tutta l’atrocità 
di Dio. Dio non mi aveva soltanto rubato l’amore di una creatura, […] mi 
aveva preso le mie nausee di gravidanza, i miei sonni di donna che ha 
partorito, le mie sieste di vecchia sulla piazza del villaggio, la tomba al fondo 
dell’orto dove i miei figli mi avrebbero distesa. […] Come il peggiore dei 
gelosi, ha distrutto quella bellezza che mi esponeva a ricadute sui letti del 
desiderio: i miei seni pendono; assomiglio alla Morte (Yourcenar, 2018, 
p.76). 

Se la trama del racconto affonda chiaramente le sue radici nella medievale
Legenda Aurea di Jacopo da Varagine, è chiaramente un prototipo moderno di 
donna terrena che Yourcenar intende raccontare, restituendo il mito alla sua 
più concreta esperienza mondana (Cossu, 2010, pp. 1-5). La bellezza sfiorita 
non consente più alla prostituta di reagire al dolore rifugiandosi nei piaceri 
della carne e relega nel finale le poche parole sul bilancio di un’esistenza tutt’altro 
che edificante, ma senz’altro edificata dalla parentesi cristologica. 



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  191

L’impulso della letteratura femminile sceglie di precorrere non più i sentieri 
esemplari della mistificata discepola orante, ma di indagare le intime ragioni 
della reticente prostituta che non parla, se non con se stessa, nello strazio di 
soliloqui in cui a comunicare è soprattutto il suo corpo.

Tradotto da Maria Luisa Spaziani, il romanzo di Yourcenar fu pubblicato 
in Italia negli anni Ottanta, proprio mentre il dibattito femminista si spaccava 
di fronte allo sperimentalismo artistico di performer come Gina Pane, Carolee 
Schneemann e Hannah Wilke, che avevano dato vita a emblematiche rappre-
sentazioni del corpo come linguaggio e mezzo d’espressione, canalizzato poi 
nelle riflessioni teoriche di Lea Vergine in un significativo studio dal titolo Il 
corpo come linguaggio (Vergine, 1974; Poli, 2003; Perna, 2013).

Mentre il corpo diventa parte attiva, pensante e agente della protesta 
femminile, necessaria all’abbattimento dei tabù legati alla sfera sessuale e alla 
lotta contro gli stereotipi dell’uguaglianza fra i sessi, una reazione radicale 
sembra incarnata anche dalla Maddalena di Alda Merini che risulta essere un 
impasto di miseria umana e di passione carnale: “un iniquo connubio angelico 
sopra un corpo caldo di baci” (Merini, 2008, p. 264). Sono versi di altissima 
potenza espressiva quelli che la prostituta rivolge a Gesù in un dialogo intimo 
e immaginario che interpreta il senso di oppressione del corpo abusato della 
meretrice dallo sguardo rivolto al cielo, mentre è “stesa per terra, sporcata dai 
loro baci”. Pur alludendo all’archetipo della “prima discepola” (Merini, 2008, 
p. 266), a dominare sulla scena è senza dubbio il corpo “piegato fino allo 
spasimo” (Merini, 2008, p. 265) dagli uomini che compravano il loro piacere 
mentre, in una sorta di stato catatonico, Maddalena si estraniava dalla sua stessa 
carne:

MARIA MADDALENA: Nessuno ha mai capito
Mentre baciavano il mio corpo nudo
Che il mio sguardo era altrove, 
che non provavo nessun piacere, 
che entravano e uscivano dal mio corpo senza alabarde, 
guerrieri del nulla
[…]
Il loro modo di baciare il mio corpo 
Era un modo come un altro per non parlare, 
ma tu Gesù mi hai parlato. 
GESÙ: Maria Maddalena, sei fatta di terra come tutte le cose del mondo
[…]
Non ti toccherò come hanno fatto gli altri uomini
Bacerò la tua fronte di fanciulla
Di cui tutti hanno abusato (Merini, 2008, pp. 268-269) 

Non c’è spazio per le sublimazioni. Anche nelle parole di Gesù si fa strada il 
recupero della consistenza corporale di una Maddalena che incarna il simbolo 



192  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

della schiavitù sessuale in cui la donna contemporanea è ancora imprigionata, 
sia essa sulla strada, a lavoro e perfino nella sua casa. Con i suoi versi, Merini 
concorre all’opera di demolizione della Maddalena spirituale per ricondurci 
alle radici voluttuose del suo mito, come atto necessario compiuto in favore 
di tutte quelle donne che scelgono solo illusoriamente di donarsi all’altro, ma 
che vivono invece il quotidiano dramma di vedere abusato il loro corpo. 

Liberare il personaggio biblico dal retaggio della sua censura fisica significa 
restituire Maddalena alla sua integrità di donna seducente, “un macello di carne 
da mostrare con orgoglio”, scrive Cinzia Demi (2013, p. 57) nel suo più recente 
Ero Maddalena, ponendosi personalmente in dialogo con una donna “carnal-
mente inquieta, straziata e ansimante” (Demi, 2013, p.7), la cui sensualità non 
ostacola il suo protagonismo fra i discepoli ai quali annuncia per prima la 
Resurrezione. Il suo passato, il suo corpo avvenente e desiderato non rende 
questa Maddalena meno meritevole dell’atteggiamento autorevole nei confronti 
della massa indistinta di dodici discepoli che la guardano come un’intrusa.11

La Maddalena di Demi denuncia apertamente il silenzio narrativo che si è 
abbattuto sulla sua storia (“Ero Maddalena lo sono/lo fui, come convincere 
chi mi mette a tacere; Demi, 2013, p. 53) e rivendica per sé il diritto di 
incriminare lo strazio di un corpo “vangato di piaghe/a ridosso di strade” 
(Demi, 2013, p. 58).12

La due voci di donne si intersecano e dissentono sulla fortuna afasica e 
immateriale della Maddalena letteraria che “sniffa il proprio mito/rammenda 
l’ordito/della memoria di una storia/che sente sua”:

Sarò Maddalena per sempre 
E non un’altra qualunque
[…]
Vi lancio le pietre 
delle mie parole graffi
e sangue sulle braccia
nelle gambe sulla faccia 
distrutti la bocca gli occhi
strappati i capelli i capelli
no, vi prego non quelli
non rasatemi la testa 
è l’unica cosa che resta 
che mi lega a quel ricordo. (Demi, 2013, p. 62)

12. Come la Maddalena di Merini, anche Demi immagina che la donna abusata si estranei dal 
suo corpo per annichilire il piacere e il dolore provocatole dai suoi amanti: “In quei rabbiosi 
incontri/Quante mani e impronte/Tutte le conosco/appiccicate parassite/come crepe della 
carne […]/Tentare di rialzarmi/Uscire dall’immondizia così come dal corpo” (Demi, 2013, 
pp. 62-63).

11. “Pietro Luca Giovanni/rivedo i vostri volti/guardarmi come un’intrusa/cercare di 
schivarmi” (Demi, 2013, p. 38).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  193

 Il lungo lamento metanarrativo grida ora al sabotaggio e accusa l’oblio 
corporale di cui la prostituta si riconosce esplicitamente vittima. L’immaginario 
letterario ha preservato nei secoli solo i suoi lunghi capelli biondi, annientando 
di fatto le sue fattezze corporee nell’inconsistente parola della predicazione.13

Ma è la storia della meretrice che ora le scrittrici rivendicano con forza. 
Maddalena è qui “parola fatta carne” e non più, o non solo, carne che si trasfigura 
in parola. 

Ripercorrere le tracce di Maddalena nella letteratura contemporanea significa 
ricollocare al centro della ricerca etica ed estetica il corpo femminile come 
luogo di sperimentazione, sia da un punto di vista fisico che politico. Alla 
necessità della donna di riappropriarsi del proprio corpo danno voce i versi 
contemporanei di Nicole Brossard che si ribella al monopolio maschile sulla 
lingua, il cervello, l’utero e la vagina quali mezzi di produzione energetica e 
vitale delle donne (Cotnoir, 1980, p. 30).

Il corpo della donna fa irruzione sulla scena pubblica e politica con la portata 
eversiva di una presenza imprevista ed estranea. Se da un lato l’emblematico 
slogan “il corpo è mio e lo gestisco io” esprime l’acquisita consapevolezza di 
una libertà scevra di condizionamenti; dall’altro impone riflessioni su una 
responsabilità ben radicata nella differenza corpora. Nel recentissimo romanzo 
Il mio nome è Maria Maddalena la femminista Roberta Trucco lega la scelta 
emblematica del nome della protagonista alla modernissima questione della 
maternità surrogata, da poco ridefinita in Italia dal decreto legge n. 169 del 
2024.14 Nomen omen: l’evocazione della Maddalena resta invero circoscritta e 
allusiva e interpreta la personale e accusa dell’autrice a quella frangia del 
transfemminismo che considera il corpo della donna con sguardo predatorio 
e traveste sotto l’egida del neoliberismo l’ennesimo tentativo di mercificarlo.15

13. Ne costituisce un esempio emblematico il dipinto di Francis Bacon, Studio per figura sotto 
la croce (1944) che impone all’osservatore un corpo che ha quasi perso ogni connotato 
umano, per tramutarsi in un essere grottesco. “Un sacro schianto”, lo definisce Testori 
(1989, p. 240) nel quale la sensazione espressa ha preso il sopravvento sulla forma fisica, 
arrivando ad annullare e riplasmare quest’ultima.

15. Trasformare la nascita in una operazione tecnica che porta con sé la cancellazione della 
memoria e del sapere ancestrale dei nostri corpi è la condanna che la saggista pone anche al 
centro del suo più recente saggio teorico Pacha Mama (Trucco, 2024). 

14. La maternità surrogata, nella quale una donna porta avanti una gravidanza per conto di 
un’altra coppia, era già vietata in Italia dal D. L. n. 40 del 2004; con il D. L. n. 169 del 
2024 lo sarà anche all’estero per i cittadini italiani che vi ricorrono. La protagonista del 
romanzo, Maria Maddalena, è una giovane occidentale che si presta avventatamente come 
madre surrogata spinta da una motivazione economica, ma anche convinta di compiere un 
gesto di amore. Durante la gravidanza si accorge di instaurare una relazione fitta con i 
bambini che le crescono dentro e solo nella foresta amazzonica presso le popolazioni 
indigene Ye’quana scoprirà il vero senso della maternità (Trucco, 2019). 



194  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

La storia di Maria Maddalena ora funziona e il ‘messaggio politico’ arriva 
in maniera diretta e profonda, con la potenza della verità […] Ma, molto 
di più, approda alla consapevolezza che la cosmovisione indigena, basata 
sulla sacralità della Pacha Mama (la Madre Terra) e dell’interdipendenza di 
tutto il vivente è nutrimento necessario, anzi indispensabile, per noi 
occidentali in questo inquietante inizio millennio. (Trucco, 2019, p.160)

Lungi dal rischio di addentrarci in un dibattito etico così scottante e controverso 
come quello della maternità surrogata, ci resta da rilevare come tutte queste 
riletture abbiano posto il mito della Maddalena al centro di questioni che vanno 
ben al di là del dato storico e dottrinale, per raccontare la libertà delle donne 
a partire dai tabù connessi al loro corpo. Archetipo femminista di forza, autorità 
interiore e spiritualità, Maria Maddalena è capace di parlare alle donne del 
presente e alle comunità in lotta per l’equità e il riconoscimento sociale. 

Denudato e annientato, il suo corpo si è imposto all’attenzione del lettore 
contemporaneo come un ‘corpo nomade’, secondo la più tipica accezione di 
Braidotti,16 che si aggira indistintamente fra le strade della Galilea, di Bologna 
e perfino dell’Amazzonia, quasi sempre votato alla tragica esperienza del ruolo 
che ricopre. Così, a distanza di duemila anni, Maria Maddalena continua a 
vagare nei vasti dintorni dell’umano, come un evento che si svela in ogni istante 
della quotidianità per consentire a tutte le donne di riflettersi nella sua storia.

Bibliografia
Almond, P. C. (2023). Mary Magdalene. A Cultural History. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Andreev, L. (2019). Giuda Iscariota (D. Cinti, Trad.). Sonzogno: Milano.
Andreini, G. B. (2006). La Maddalena lasciva e penitente (a cura di R. Palmieri; 

prefazione di S. Crandini). Bari: Palomar. 
Bart, E. (2012). I cristianesimi perduti. Apocrifi, sette ed eretici nella battaglia per le sacre 

scritture. Roma: Carocci.
Bazzocchi, M. A. (2005). Parlano I capelli. In Corpi che parlano: il nudo nella letteratura 

italiana del Novecento (pp. 1-33). Milano: Mondadori.
Beecher Stowe, H. (1874). Woman in Sacred History A Series of Sketches Drawn from 

Scriptural, Historical, and Legendary Sources. New York: J. B. Ford and Company.
Borgese, G. A. (1923). Tempo di edificare. Milano: Treves.
Braidotti, R. (2021). Soggetti nomadi. Corpo e differenza sessuale (A. M. Crispino, C. 

Fioravanti, Trad.). Roma: Castelvecchi.

16. Secondo Braidotti (2021) il soggetto nomade che si interseca nella spazialità fervente del 
femminismo deve contemplare la dimensione molteplice delle differenze che attraversa 
ogni individuo, e può farlo solo se si colloca e si concepisce nella propria identità sessuata 
e incarnata.



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italià 30, 2025  195

Brignole Sale, A. G., (1994). Maria Maddalena peccatrice convertita. Parma: Guanda. 
Cailler, B. (1995). Si Marie-Madeleine se racontait. Analyse d’une figure de Feux. In 

Roman, Histoire et mithe dans l’oeuvre de Marguerite Yourcenar, Actes du Colloque, 
Anvers, 15-18 mai 1990 (a cura di M. Delcroix, pp. 93-102). Tours: SIEY.

Calpino, T. J. (2017). Da Reimarus ad oggi: la Maddalena negli studi contemporanei. 
In Una sposa per Gesù: Maria Maddalena tra antichità e postmoderno (a cura di E. 
Lupieri, pp. 225-241). Roma: Carocci. 

Cixous, H. (1990). De la scène de l’inconscient à la scène de l’histoire, chemin d’une 
écriture. In Hélène Cixous, Chemins d’une écriture (a cura di F. van Rossum-Guyon, 
M. Dìaz-Diocaretz, pp. 15-34). Rodopi: PUV.

Cotnoir, L. (1980). Contribution des femmes-écrivains du continent américain à la 
littérature. Revue de l’Université de Ottawa, 50(1), 30-33

Cossu, M. G. (2010). Marguerite Yourcenar: la figura della Maddalena, fra mito e 
autobiografia. Bollettino del ‘900, 1-2, 1-5. 

De Boer, E. (2000). Maria Maddalena oltre il mito. Torino: Claudiana.
Demi, C. (2013). Ero Maddalena (prefazione di G. Sica). Pasturana: Puntoacapo. 
Da Varagine, J. (2007). Legenda aurea (a cura di G. P. Maggioni). Firenze: Edizioni 

del Galluzzo. 
Da Verona, G. (1920). Sciogli la treccia, Maria Maddalena. Firenze: Bemporad & figlio.
Donaudy, A. (1923). Giuda. Dramma biblico in cinque atti. Napoli: Casella editore. 
Giraud, Y. (Edd.). (1990). L’image de la Madeleine du XVe au XIXe siècle. Actes du 

colloque international, 31 mai-3 1990. Fribourg: Éditions universitaires.
Lonzi, C. (1971). La donna clitoridea e la donna vaginale. Milano: Scritti di rivolta 

femminile.
Lupieri, E. (2017). Una sposa per Gesù: Maria Maddalena tra antichità e postmoderno. 

Roma: Carocci.
Magrì, E. (2005). Guido da Verona, l’ebreo fascista. Cosenza: Pellegrini editore.
Merini, A. (2008). Cantico dei Vangeli. In Mistica d’amore (pp. 235-326). Milano: 

Mondadori.
Moltmann-Wendel, E. (1989). Le donne che Gesù incontrò (A. Gelosia, R. Kaminskij 

Paniccia, Trad.). Brescia: Queriniana.
Montandon, A.; Geoffroy, M. (1999). Marie-Madeleine figure mytique dans la littérature 

et les arts. Clermont-Ferrand: Univ. Blaise Pascal Presses. 
Mosco, M. (1986). La Maddalena tra sacro e profano: da Giotto a De Chirico. Milano: 

Mondadori.
Panato, E. (2025). Le audaci del Vangelo. Maria di Magdala e Angela Merici. Cantalupa: 

Effatà. 
Papini, G. (1923). La peccatrice. In La storia di Cristo (pp. 281-286). Firenze: Vallecchi. 
Pea, E. (1940). La Passione di Cristo. L’anello del parente folle. Brescia: Morcelliana. 
Perna, R. (2013). Arte, fotografia e femminismo in Italia negli anni Settanta. Milano: 

Postmedia books.
Poli, F. (2003). Arte Contemporanea, le ricerche internazionali dalla fine degli anni ’50 

ad oggi. Milano: Mondadori. 



196  Quaderns d’Italià 30, 2025 Itala Tambasco

Ratti, F. V. (1923). Giuda. Vallecchi: Firenze.
Reimarus, H. S. (2025). Vita di Gesù (F. Mores, Trad.). Firenze: Morcelliana. 
Saccucci, E. L. (2017). Da discepola a donna traviata: la Maddalena nel cinema 

commerciale contemporaneo. In Una sposa per Gesù: Maria Maddalena tra antichità 
e postmoderno (a cura di E. Lupieri, pp. 171-188). Roma: Carocci. 

Saxer V. (1959). Le culte de Marie Madeleine en Occident: des origines à la fin du moyen 
âge. Paris:Auxerre.

Schüssler Fiorenza, E. (1983). In Memory of Her: A Feminist Theological Reconstruction 
of Christian Origins. New York: Crossroad Publishing Company. 

Servan-Schreiber, C. (1987, 4 agosto). Intervista con Marguerite Yourcenar tradotta 
da M. Regoli. Effe. Mensile femminista autogestito, p. 3.

Tambasco, I. (2024). Giuda Iscariota, Metamorfosi letterarie di un personaggio biblico
(prefazione di R. Caputo). Napoli: Sinestesie. 

Testori, G. (1989). Maddalena. Parma: Franco Maria Ricci editore. 
Trucco, R. (2019). Il mio nome è Maria Maddalena. Cava dei Tirreni: Marlin. 
Yourcenar, M. (1935). Marie-Madeleine ou le Salut. In Feux. Paris: Grasset.
Yourcenar, M. (2018). Maria Maddalena o della salvezza. In Fuochi. (M. L. Spaziani, 

Trad., pp. 67-77). Milano: Bompiani.
Vergine, L. (1974). Bodyart e storie simili. Il corpo come linguaggio. Milano: Prearo. 
Zallot, V. (2021). Sulle teste nel Medioevo. Storie e immagini di capelli. Bologna: Il 

Mulino.


