Quaderns d’Italia 30, 2025 181-196

Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo: Maria

Maddalena nella letteratura contemporanea

Itala Tambasco | Universita degli Studi di Foggia
itala.tambasco@unifg.it | ORCID: 0000-0003-2637-7669

Ricevuto: 28-02-2025
BY NG Accettato: 05-05-2025
© Itala Tambasco Pubblicato: 20-12-2025

Resum.

Molt allunyada del personatge de les Egcrﬁ),tures, la Magdalena de comengaments del segle XX
va veure com les seves esquives fisonomies d’adultera eren mistificades per esdevenir una criatura
eteria, depositaria privilegiada del prggect@ d’amor del Mestre. La seva metamorfosi en deixebla
orant va fer, pero, necessaria la mortificacié del seu bell cos, dibuixant un perfil immaterial que
només la literatura del nou mil-lenni ha anat reconduint gradualment a la seva consistencia més
erotica. Ja Alda Merini, situant al centre de Cantico dei Vangeli (2006} el seu “cos doblegat fins
al spasme”, parteix de la seya experiéncia nauseabunda de"dona maltractada Que remunta el
pendent de la desesperacio. També en el més recent Erg Maddalena (2013) de Cinzia Demi, la
prostituta biblica esdevé simbol de la violéncia fisica i de la redempcié de totes les dones. En el
molt recent I/ mio pome ¢ Maria Maddalena (2023), Roberta Trucco recorre a l'arquetip biblic
com a paradigma de meditacié sobre la delicada quiesti6 de la maternitat subrogada.

Paraules claus: critica literaria; escriptures de dones; dramattirgia contemporania; teatre italid contemporanis
¢tica de la cura; dones i teatre.

Abstract.

Very different from the character in the Scriptures, the reticent features of the Magdalene have
transformed her over time into an ethereal creature; a privileged follower of%hrist. Her
metamorphosis into a praying disciple, attested in the early Twentieth-century rewritings of Pea,
Donaudy, Ratti, and Mastrostefano, led to the mortification of her fascinating body, in Tesponse
to her new identity as a chaste and immaterial woman. While two important authors of the
international frontier, such as Andreey and Yourcenar, had not renounced her carnal femininity,
only the literature of the new millennium has gradual}y brought her body back to its most erotic
consistency. Thus, Alda Merini placed at the center of the Cantico dei Viangeli (2006) the “corpo
piegato fifio allo spasimo” of a nauseated and abused Magdalene, who attempts to climb back
up the slope of desperation. In her most recent novel, £ro Maddalena (2013), Cinzia Demi
makes the biblical prostitute a symbol of physical violence and the redemﬁptlon of all women.
Finally, in {/ mio nome é Maria Maddalena &023), Roberta Trucco transfigures the prostitute
into an archetype and paradigm for meditation on the delicate issue of surrogate motherhood.

Keywords: literary criticism; women’s writing; contemporary dramaturgy; contemporary Italian theater;
ethics of care; women and theater

Abstract.

Molto lontana dal personaggio delle Scritture, le reticenti fisionomie della Maddalena I’hanno
trasformata nel tempo in una creatura eterea; testimone privilegiata del Cristo. La sua metamorfosi
in discepola orante, attestata dalle riscritture primonovecentesche di Pea, Donaudy, Ratti,
Mastrostefano, ha reso necessaria la mortificazione del suo corpo seducente, in ragione della
nuova identita di donna casta e immateriale. Se gia due voci di piu ampio respiro internazionale,
come quelle di Andreev e Yourcenar, non avevano rinunciato alla sua carnale femminilita, solo
a letteratura del nuovo millennio ne ha gradualmente ricondotto il corpo alla sua consistenza

itt erotica. Cosi Alda Merini ha posto al Centro del Cantico dei Vangeli fOOGi il “corpo piegato

no allo spasimo” di una Maddalena, nauseata e abusata, che tenta di risalire la c%ina
lisperazione. Nel pit recente Ero Maddalena (2013), Cinzia Demi rende la prostituta biblica il
simbolo della violenza fisica e della redenzione di tutte le donne. Infine, I/ mio nome é Maria
Maddalena (2023), Roberta Trucco trasfigura la prostituta in archetipo e paradigma di
meditazione sulla delicata questione della maternita surrogata.

Parole chiave: critica letteraria; scritture delle donne; drammaturgia contemporanea; teatro italiano
contemporaneo; etica della cura; donne e teatro.

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.686 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)



182 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

Questo saggio si propone di analizzare la metamorfosi letteraria di Maria
Maddalena, da prostituta penitente e silenziosa a voce autorevole di redenzione,
fino a icona della condizione femminile contemporanea. Fra le tante Maddalene
raccontate nei Vangeli e le pitt ammiccanti protagoniste della folta e sfrenata
letteratura apocrifa, ¢ stata senza dubbio la discepola mite e redenta ad attra-
versare i secoli e a lasciare dietro di sé una feconda traccia iconografica e
letteraria.!

Gia Elisabeth Moltmann-Wendel, in uno studio esaustivo sulle donne
incontrate da Gest (Moltmann-Wendel, 1989) ha denunciato I'ingiusta
reticenza entro la quale Maria di Magdala era rimasta intrappolata, vittima
dellirrilevanza che la grande storia riserva a tutte le figure femminili (Panato,
2025), pur essendo stata la prima testimone della Resurrezione di Cristo. Di
lei & prevalsa, infatti, la dimensione estatica del ravvedimento miracoloso,
sopraggiunto dopo una vita vissuta all'insegna della lussuria e della perversione,
in linea con i dettami del Barocco che grande spazio riservo alla prostituta poi
redenta sul doppio binario sacro-profano.?

Anche la devozione della Maddalena per il Cristo — testimoniata dalla sua
fedele presenza fino al calvario e poi al sepolcro — ¢ stata tramandata nei secoli
in forma plastica e figurativa: un signum della sua conversione silente e
sottomessa, come si addiceva a una donna che si riscattava dalla sessualita di
un passato senza inibizioni. Cid nonostante, I'annuncio sinottico della Maddalena
in tutti i testi che raccontano la Resurrezione, siano essi apocrifi o canonici,
ha reso la donna il fulcro della decostruzione e dell’afhidabilita filologica di
quelle narrazioni. Reimarus (2025, pp. 10-32), che con la sua opera ha gettato
le fondamenta delle prime indagini femministe sull’autorevolezza di Maria
Maddalena, la considera un’importante testimone della storia proprio per la
costanza della sua presenza e in virtu della sua vicinanza con il Cristo che ha
fatto di lei 'incarnazione del potere del pentimento, della virtli e dell’azione
sociale.

A non tener conto della centralita biblica della Vergine, potremmo sicuramente
considerare quella di Maddalena come I'avventura spirituale pil alta vissuta

1. Un ragguaglio esaustivo sulla ricezione letteraria della Maddalena non potra prescindere da
Giraud (1990); Lupieri (2017), Geoffroy, (1999). Dedicato alla fortuna iconografica di
Maria Maddalena ¢ anche I'imprescindibile volume Maddalena di Giovanni Testori che
raggruppa e versifica una sfilata di opere d’arte di molte epoche e provenienze, introdotte
da un approfondito ragguaglio sulla fortuna letteraria del mito biblico, arricchito fra I'altro
dalle considerazioni dottrinali di Gianfranco Ravasi (Testori, 1989, pp. 15-24).

2. Per una panoramica essenziale degli studi sulla Maddalena barocca, si vedano almeno gli

studi di Palmieri (2006); Mosco (1986); Brignole Sale (1994).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Iralia 30, 2025 183

da una donna — in quell'alba della luce ancora pallida — mentre porta I'annuncio
della Resurrezione a un manipolo di discepoli nascosti e atterriti dalla paura.

Su questi argomenti fanno leva gli studi di una protofemminista come
Harriet Beecher Stowe che a vent’anni di distanza dal suo celebre romanzo La
capanna dello zio Tom, scrisse il saggio Women in Sacred History (Beecher Stowe,
1874). Ricorrendo alla lente dell’arte e della letteratura, la studiosa interpreta
l’affine congiunzione fra la Maddalena biblica e la donna che affolla le strade
dei nostri tempi: imprescindibile, eppure oltremodo bisognosa del pubblico
riconoscimento di una redenzione sociale. Pur non rinunciando al vanto dello
spirito profetico riconosciuto alla donna, Beecher Stowe ¢ convinta della
necessita di recuperare anche la consistenza corporea della Maddalena, oscurata
dalla sua discepolanza con Gesti. Bene condensa Calpino questo assunto quando
afferma che il servizio incarnato dalla Maddalena fra i discepoli “diventa un
esempio del potere dell’eterno femminino, espressione della virtli fondata sulla
casa familiare” (Calpino, 2017, p. 229).

In linea con un certo tradizionalismo congenito alle donne dell’Europa di
fine Ottocento, Stowe celebra lopera divulgatrice di Maria Maddalena fra la
cerchia ristretta dei discepoli alla stregua di una casalinga che esercita la sua
missione nel perimetro della sua casa: un luogo di redenzione per 'uomo che
rinuncia alla vita dissoluta fuori dalle mura domestiche. Anche se la sua forte
complementarita di genere non avrebbe mai potuto attirare le future femministe,
Beecher Stowe ha il merito di aver messo in luce le fattezze di una Maria
Maddalena leader e sacerdotessa del messaggio di Gesti, “nonché il suo servizio
e la lealta alla sua missione” (Calpino, 2017, p. 230).

Dobbiamo, invece, a studiose come Cady Stanton, Elisabeth Schiissler
Fiorenza e Jane Schaberg il consolidamento teorico dell’apostolato di Maddalena
in virth della sua elezione (Schiissler Fiorenza, 1983): un esempio “per tutti
coloro che appartengono alla stessa comunita di Gest”, dunque per gli uomini
che mentre ascoltano le sue parole realizzano I'idea di un “meta-racconto biblico
che promuove inclusivitd, giustizia sociale e strutture gerarchiche pili orizzontali”
(Calpino, 2017, p. 235).

Da signum del pentimento, il corpo della Maddalena va gradualmente
dissolvendosi, assorbito dal suo verbum: ella diventa cosi espressione viva e
parola orante al confronto dei discepoli che appaiono invece confusi e ansiosi.
Si tratta di un’'immagine straordinariamente affine a quella del codice gnostico
scoperto nel 1945 che conteneva il cosiddetto Vangelo di Maria Maddalena®

3. Sitratta di uno dei codici di Nag Hammadi, un insieme di testi gnostici cristiani e pagani,
rinvenuti in Egitto nel dicembre 1945; ma fra gli apocrifi pit rilevanti riguardo la figura
della Maddalena dobbiamo far riferimento anche al cosiddetto Papiro di Berlino 8052, che



184 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

dal quale viene fuori la centralita del suo apostolato e della sua evangelizzazione,
molto meno marginale della tradizionale afasia entro la quale era stata confinata.
E in questo ci pare che la fantasia letteraria abbia perfino anticipato cid che
nella meta del Novecento trovava clamorosamente riscontro fra le righe del
testo copto: I'idea di una predilezione di Cristo per una Maddalena che
conquista 'attenzione del Messia in virtii della sua potenza oratoria.

La straordinaria importanza della presa della parola da parte di Maddalena
inserisce il personaggio biblico nel circuito d’interesse di scrittrici che costitui-
scono la punta di diamante del femminismo pil ‘radicale’. La suggestiva
commistione di azione e verbo — incarnata dalla discepola che si muove per
portare agli apostoli, immobilizzati dalla paura, la propria idea di Dio — rinvia
suggestivamente alle pitt moderne riflessioni di Hélene Cixous. Lo slancio della
parola personificato dalla Maddalena interpreta I'origine rinnovata di un
femminismo che sfida i modelli tradizionali maschili attraverso la sua idea di
écriture féminine e anticipa la costruzione di una nuova identitd femminile
fondata sulla parola (Cixous, 1990, pp. 15-34).

La cristallizzazione storica della peccatrice caduta che grazie a Gesu si seppe
rialzare divenne d’uso corrente nel Medioevo ed esercita ancora la sua influenza.*
E in particolare nella drammaturgia del teatro sacro d’inizio secolo che si
manifesta in pieno questa nuova facies della discepola, infaticabile strumento
di evangelizzazione fra i protagonisti della Passione. Nel dramma La Passione
di Cristo, ad esempio, Enrico Pea attribuisce alla Maddalena un certo protago-
nismo proprio in virti della sua sapienza che questa volta non si esaurisce
all'interno della ristretta cerchia domestica dei discepoli, ma si spinge fino al
punto da raggiungere le orecchie del dominatore forestiero: un alterco acceso
fra il centurione e la donna scandisce le tappe salienti di una metamorfosi
letteraria 77 fieri che affranca definitivamente la prostituta dalla lordura della
sua lussuria:

IL CENTURIONE: ti conosco anch’io Magdala...

contiene, fra gli altri, un che purtroppo ¢ in stato frammentario. Pilt rilevante per
completezza e contenuti ¢, invece, il cosiddetto Pistis Sophia che continene una rivelazione
segreta di Gest risorto ai discepoli in assemblea (inclusa Maria Maddalena, la Madonna, e
Marta), durante gli undici anni successivi alla sua resurrezione (Bart, 2012).

4. Latradizione occidentale ha identificato definitivamente la Maddalena con la peccatrice del
Vangelo di Luca. Il suo culto ‘esplose’ a partire dal Medioevo, al punto da eguagliare quasi
la venerazione cristiana per Maria madre di Gesu (Saxer, 1959; Almond, 2023). Dopo
Gerusalemme, Roma e Santiago de Compostela, la basilica di Vezelay in Provenza — un
edificio romanico contenente le presunte reliquie di Maria Maddalena — divenne uno dei
pilt importanti luoghi di pellegrinaggio del tempo (De Boer, 2000, pp. 11-12). Da allora
la santa, nel giorno a lei dedicato del 22 luglio, viene celebrata come penitente convertita e
il racconto della sua vita ha favorito nel tempo il sorgere di iniziative di aiuto nei confronti
di prostitute e di persone che vivono ai margini della societa.



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Iralia 30, 2025 185

MARIA DI MAGDALA: quella che conoscevi non pud essere umiliata
adesso. Non arrossisce davanti a te: ¢ morta. Maria di Magdala non ha che
un nome e le sembianze di quella creatura perduta. Centurione, ti chiede
di essere rispettata la donna che ti sta davanti (Pea, 1940, pp. 26-27).

Un’entita incorporea dalla voce non pili suadente, ma autoritaria, intima al
centurione di dimenticare la vecchia Maddalena. E lei la destinataria privilegiata
del perdono divino e per questo molto spesso la sua missione si estrinseca
nell’intensa dicotomia con un altro antagonista di Cristo, Giuda Iscariota,’ che
al contrario si vede estromesso dal Suo progetto di misericordia. Cid genera
una costante tensione dialettica fra lui e la Maddalena che si sedimenta come
un vero e proprio cliché drammaturgico in testi, fra gli altri, come quelli di
Andreev, Bovio, Pea, Donaudy, Ratti, Mastrostefano (Tambasco, 2024) il cui
tratto comune sembrerebbe addensarsi proprio nell’eterno dualismo fra
I'incredulita superba del traditore e I'itinerario di conversione della prostituta
redenta. Basti per tutti il caso di Donaudy che bene compendia la differenza
fra i due personaggi nella mite retorica della donna che ha saputo subito
riconoscere — a differenza di Giuda — la natura misericordiosa di Gest. La
condizione di peccatrice redenta funge qui da contraltare al vincolo storicistico
in cui Giuda vede, invece, impantanato il suo personaggio:

GIUDA: Non eri tu forse una prostituta? (Ella abbassa il viso, nascondendolo
fra le mani) |...]

MARIA DI MAGDALA: (Rialzando il viso) Un’altra, & vero questo...
Lamore di Gestt mi ha salvata! [...]

GIUDA: E perché Egli non ha salvato anche me? Ambedue avevamo diritto
alla Sua misericordia! Di ambedue la vita aveva fatto due miserie umane!

(Donaudy, 1923, pp. 56-57).

E sorprendente quanto Iesiguita delle informazioni neotestamentarie sulla
Maddalena abbia contribuito nel tempo ad acuire quell’alone di ambiguita
entro il quale si era inserito 'impulso della fantasia letteraria e iconografica,

5. A ben guardare, il personaggio di Giuda ha condiviso con la Maddalena la sorte di una
metamorfosi letteraria fomentata da una certa ambiguitd ermeneutica delle Scritture. Se
gradualmente I'esegesi neotestamentaria ha trasformato la Maddalena narrativa in una
discepola illuminata e orante, il senso comune popolare, spogliato del dogmatismo
imperante fino agli inizi del Novecento, ha smesso di coltivare il risentimento teologico nei
confronti del traditore e lo ha trasformato gradualmente nel discepolo indispensabile:
causa direttamente esplicita e insieme misterioso esecutore della volonta profonda che
costituisce definitivamente il Messia Salvatore e Redentore. Sono tutte ipotesi che trovano
clamorosamente riscontro nel cosiddetto Vangelo di Giuda, un testo apocrifo collocato
orientativamente intorno alla metd del II secolo: un codice papiraceo in lingua copta,
perduto per circa 1600 anni e ritrovato in Egitto nel 1978. Non ¢ il caso di indugiare
sull'evidente corrispondenza fra le sorti toccate a questi due personaggi gia solo per la
coincidenza della ‘seconda chance’ concessa loro in virtll dell'inedita versione offerta dai
due testi in lingua copta. Sull’argomento mi permetto di rinviare al mio studio che indaga
la metamorfosi letteraria del traditore dalle origini alla contemporaneita (Tambasco, 2024).



186 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

incoraggiando I'ideazione di racconti che hanno colmato gli indugi silenti e i
vuoti circostanziali con estensioni narrative talvolta straordinariamente affini,
seppur antecedenti, all'impronta riabilitante del testo gnostico del Vangelo di
Maria Maddalena. Nel quadro complessivo del recupero del sacro che ha
caratterizzato la letteratura europea tra la fine dell’Ottocento e gli inizi del
Novecento, la Maddalena si ¢ gradualmente affrancata dalla lascivia del suo
passato ¢ ha irrobustito il suo profilo di discepola orante tanto carismatica da
convertire perfino i cuori degli uomini pil ostinati.

Varra la pena di leggere ancora qualche stralcio del suo alterco con Giuda
in un’altra tragedia primonovecentesca, quella di Federico Valerio Ratti, per
notare il fortissimo impatto retorico della sua parola alla quale ¢ affidata —
contro il parere dei discepoli, scettici di fronte all’eloquenza del femminile —
la testimonianza di una fede granitica:

GIUDA: di sapere ho bisogno, io! Di sapere, Marial...
MARIA MADDALENA: Sapere! Sapere!... Sempre la tua parola...sempre
la tua febbre! Ma che...che vuoi sapere, che tu non sappia...che noi tutti

non sappiamo?...Perché? perché ¢ mistero per te quel che noi e chiaro?
Perché ¢ tenebra per te quel che per noi e luce? (Ratti, 1923, pp. 88-89).

All'interno di questo fitto campionario di Maddalene missionarie ¢ possibile
scorgere anche qualche segnale di resistenza da parte di chi, come ad esempio
Andreev, si era ribellato alla censura portata avanti dalla letteratura a danno
della prostituta, soppiantata dall’'incorporea seguace di Cristo. Nel suo racconto,
pubblicato in Italia nel 1919, il ricorrente alterco fra Giuda e Maddalena genera
esiti inaspettati e riconduce a sorpresa la donna al suo archetipo di meretrice:

Bene, bene, Maria! Dimmi trenta denari d’argento sono una somma
insigniﬁcante, o una ricchezza? — No, non sono una grossa somma. Certo!.
..Certo!... Quanto davano, a te, quando ti prostituivi? Cinque monete
d’argento? Dieci? Eri di quelle che si vendono care, 0 a buon mercato? Maria
di Magdala arrossi, chiné il capo, e i suoi bei capelli d’oro coprirono
completamente il suo viso, del quale non si vide piti che il mento bianco,
graziosamente rotondo. — Come sei cattivo, Giuda! lo voglio dimenticare,
e tu mi ricordi sempre la mia vita passata! — No, Maria... non devi dimenticare
quel che fosti. (Andreev, 2019, pp. 58-59).

La folta chioma bionda, che da sola sopravvive alla sua censura fisica, copre il
viso imbarazzato di una Maddalena, trascinata a forza nel turbinio memoriale
della sua lussuria, tanto scabrosa quanto necessaria alla sua conversione.® La

6. La rappresentazione della Maddalena, sia essa iconografica o letteraria, ¢ caratterizzata da
espliciti riferimenti ai suoi capelli lunghi, spesso ispidi e biondi, allusivi del pentimento per
la dissolutezza della vita materiale. I capelli della Maddalena di Donatello, ad esempio,
lunghi fino alle ginocchia, rispecchiano la tendenza tardomedievale all’enfatizzazione del
dramma emotivo della donna, espresso attraverso i suoi capelli che coprono il suo corpo



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Italia 30, 2025 187

vera redenzione risiede per Andreev nella riconciliazione della donna con la
materialita della sua carne. Se la letteratura lo ha fatto, Maddalena, al contrario,
non deve dimenticare la lascivia del suo passato ¢ la protervia sofferta dal suo
corpo, ma ristabilire un contatto con esso che potra condurla a un autentico
processo di sublimazione, cosi come la flagellazione si ¢ configurata per Cristo
I’atto necessario alla Resurrezione. Anche Giovanni Papini, nel maturo frutto
di conversione che fu la sua Storia di Cristo (1921) definisce il passato pecca-
minoso della donna “dalla carne in vendita” come il preludio necessario a
raccontare la sua conversione, poiché “senza questa premessa non si potrebbe
intendere la storia che segue” (Papini, 1923, p. 282).

Alla sinuosa sensualita della donna quale propedeutica alla conversione si
appelld anche Guido da Verona che nel 1920 pubblico il suo romanzo Sciogli
la treccia, Maria Maddalena, suscitando un certo dissenso soprattutto da parte
del mondo cattolico.” Ambientato nella Spagna dei primi del Novecento,
Madlen ricorda a tutti gli effetti la figura storica e letteraria di Maddalena. Il
suo nome, la sua sensualitd, il desiderio di leggerezza e liberta in tutti i campi
della vita la conducono, a un certo punto della sua vita, oltre i confini iberici,
come una pellegrina sospinta dal desiderio di una conversione che la liberi
definitivamente dalla sua lussuria e dal condizionamento delle catene sociali.

Ma del romanzo varra la pena di segnalare lo spaccato in cui il protagonista,
perdutamente innamorato della donna, racconta particolari fantasiosi sulla
vicenda biblica di un’inedita Maria Maddalena che riversa perfino sul Cristo
la sua ‘blasfema’ sete d’amore.

E l'ultimo rifugio eri tu, Maria Maddalena. In questa vita rossa e calda come
il succo delle rosse melagrane, tu eri la via dell’altra sponda, il passaggio
all’altra fedelea [...] Tu splendevi, con la tua treccia bionda e buia, nel sogno

dei miserabili, e la carne tua che possedettero i centurioni prepotenti, e
I'amore tuo fedele che seguiva 'Uomo di Galil, era cid che nelle favole

nudo per la vergogna, come Eva: la prima peccatrice. Ci pare, invece, che nei contesti
dell'iconografia (cfr. Testori, 1989) e della letteratura contemporanea, la sua chioma svelata,
disciolta e scomposta miri, al contrario, all'esaltazione di una femminilicd a lungo
mortificata, in ragione della sua penitenza. Come a dire che 'odierna tendenza al recupero
dell'identita carnale della donna di Magdala, soppiantata dall’incorporea e velata apostola,
passi per la riappropriazione della sua folta chioma, come ostentazione consapevole e
volontaria di una bellezza lussuriosa e gaudente. Per un ragguaglio sul tema si vedano
almeno Zallot (2021); Bazzocchi (2005, pp. 31-33).

7. Lopera fu annunciata da Bemporad con parecchio anticipo rispetto all’uscita. Il libro andd
oltre la tiratura preventivata gia dalle quindicimila prenotazioni da parte dei librai. Alla sua
prima edizione fu stampato in ventunomila copie. Subito, ai numerosi, tradizionali
biasimatori dell’autore se ne aggiunse un altro, potente e temuto, che fino ad allora “aveva
disapprovato 'opera di Guido con un accigliato silenzio: la Chiesa cattolica” (Magri, 2005,

p. 126).



188 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

millenarie ti rendeva, o peccatrice, cosi umana (Guido da Verona, 1920,
pp- 213-214).

Questa commistione di sacro e profano, disdegnata in primis da Borgese (1923,
p- 79), scandisce il racconto e stempera una lussuria ai limiti della pornografia,
immergendola nelle acque miracolose di Lourdes, fra il dolore e la disperazione
della gente che affolla le basiliche francesi.

E senzaltro all'umanita della Maddalena che la letteratura contemporanea
intende ricondurci: il suo corpo, voluttuoso e gaudente, spesso abusato e
umiliato, diventa la premessa necessaria alla sua trasfigurazione in discepola
orante, gia anticipata dalla drammaturgia di inizio secolo e poi consolidata da
una certa letteratura apocrifa.®

In un momento di ferventi agitazioni sociali era inevitabile che il tema della
corporeita e della prostituzione, necessariamente connesso al recupero ultra
contemporaneo della Maddalena, si intrecciasse ai movimenti femministi
fortemente concentrati ad abbattere il maschilismo pervasivo della societa
odierna. A ridefinire il ruolo della Maddalena a partire dalla sua identita di
meretrice fu, tra le altre, Dacia Maraini che all’emblematica figura biblica aveva
dedicato buona parte delle sue sperimentazioni teatrali nel corso degli anni
Settanta, poste all’attenzione delle italiane come opportunita creativa e strumento
di rivendicazione di genere.” Negli anni in cui il dibattito sulla prostituzione
discuteva sulla chiusura delle case di tolleranza, con la legge Merlin del 1958,
Maraini difendeva con forza il diritto delle prostitute a vendere il proprio corpo
senza essere giudicate o discriminate (Gallegati, 2022). In un contesto socio-
politico e culturale in cui il tema dello sfruttamento sessuale si rivelava come
la rappresentazione pitt emblematica della lotta femminile, la penna delle
scrittrici incuneava la vicenda biblica della Maddalena negli ideali sovversivi
di Simone De Beauvoir o Luce Irigaray, al fine di dare voce a una donna
rinnovata dalla riappropriazione del proprio corpo e della propria anima. Alla
rivendicazione di una sessualita liberata dal fardello della maternita e della

8. Tracce di questa Maddalena resistono ancora nel cinema odierno, ne costituisce una riprova
I'ultimo lavoro a lei dedicato nel 2018, a firma di Garth Davis, con protagonista I'attrice
Rooney Mara: Maddalena, per il regista statunitense ¢ una donna di oggi, alla ricerca del
senso della vita. Nella pellicola, pero, il regista ci mostra anche altro rispetto alla versione
pili consueta del mito: la fiducia che Gesti ripone in Maria Maddalena che si spinge fino al
punto da interpellarla pili volte a suo sostegno e aiuto negli insegnamenti e nei battesimi
(Saccucci, Erica-Lyn, 2017, pp. 171-188).

9. Lassociazione teatrale La Maddalena (1973-1989) rappresentd una delle esperienze pitt
significative per la sua capacita di dare importanza alle tematiche neofemministe e per la
novitd assoluta della sua organizzazione (Pulga, 2020). Quello del corpo femminile ¢ uno
dei temi cardine dell'opera marainiana fin dal romanzo d’esordio La vacanza (1962); &
centrale in testi teatrali come II manifesto (1969), Dialogo di una prostituta con un suo
cliente (1973), Veronica, meretrice e scrittora (1990); cfr. Gallegati (2022, pp. 1-27).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Iralia 30, 2025 189

procreazione si rivolgevano gli scritti pitt audaci di Carla Lonzi che miravano
alla ricostruzione della soggettivita femminile a partire dalla scoperta dell’ orgasmo
clitorideo (Lonzi, 1971).

Tra le tante figure mitiche con cui Marguerite Yourcenar'® si immedesimava
nella sua raccolta di prose liriche Feux, a sorpresa Maria Maddalena — unica
figura della storia e della religione — appare curvata e deformata dall’'amore
ferito, prima per un uomo e poi per Dio. La creatura innocente e pura, promessa
sposa di Giovanni I'Evangelista viene abbandonata la sera delle nozze per il
fervente proselitismo del futuro sposo nei confronti del Messia, mentre la donna
si avvia a percorrere la strada della perdizione.

La Marie-Madeleine ou le Salur di Yourcenar (2018, pp. 67-77) nasconde
in filigrana anche la denuncia sociale verso il destino delle fanciulle contem-
poranee, irrimediabilmente segnato dalla convenienza del matrimonio e dalla
vergogna di restarne escluse. Uno spaccato di vita quotidiana apre il breve
racconto introducendo il lettore nella casa della promessa sposa: tutto il
necessario ¢ pronto, la dote e il corredo sono in primo piano, mentre la giovane
Maddalena, stretta in un angolo, sentiva gia su di sé “il peso di settant’anni di
felicitd” (Yourcenar, 2018, p. 67). Il dissenso di Yourcenar irrompe e scompagina
il preludio della felicita solo apparente dei due futuri sposi, mentre proietta in
dissolvenza il loro nauseabondo filmino matrimoniale: “Io sentivo gia pesare
dentro di me i bambini che avrebbero avuto [...] presiedevo il banchetto di
nozze nella stanza delle donne; le matrone mi sussurravano all’orecchio consigli
da mezzane, espedienti da cortigiane” (Yourcenar, 2018, p. 70).

La vergogna per le mancate nozze induce Maddalena a una ribellione che
¢ prima di tutto corporale: va a concedersi al centurione romano, Mario, in
quello che si prefigura come una sorta di rito iniziatico per la sua condotta di
prostituta in cui esprime il disperato bisogno di recuperare se stessa nel modo
pitt indegno per una donna del tempo, concedendosi a tutti.

Fui piti arrendevole quando si trattd del mio corpo [...] ogni schiaffo, ogni
bacio mi modellavano un volto, un seno, un corpo diverso da quello che
il mio amico non aveva accarezzato. Un cammelliere beduino accettd di
portarmi a Giaffa per un compenso di abbracci; un armatore marsigliese
mi prese sulla sua nave: sdraiata a poppa, mi lasciai lambire dal caldo tremolio

del mare spumeggiante. In un bar del Pireo un filosofo greco e m’insegno
la sapienza come una dissolutezza in piti. A Smirne le generosita di banchiere

1o. E da tener presente che l'autrice guardava con un certo sospetto all’estremismo femminista
d’inizio secolo; ha vissuto in pieno I'esperienza del femminismo, ma ne ha preso talvolta le
distanze, riflettendo criticamente sulle sue degenerazioni. La scrittrice non rinnegava
I'uguaglianza dei diritti, ma l'uso ideologico del femminismo e segnalava il pericolo di
nuove forme di ghettizzazione (Servan—ScEreiber, 1987).



190 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

mi fecero capire quanta dolcezza aggiungano alla pelle di una donna nuda
(Yourcenar, 2018, pp. 69-70).

Seviziato, maltrattato, mercificato, il suo corpo viene riposto al centro di una
vicenda a lungo taciuta e sacrificata sull’altare della sua conversione. Prima
ancora che penitente e discepola, Maddalena fu il voluttuoso impasto di carne
e nervi di una prostituta che scelse di concedersi al piacere. E proprio da questa
angolazione prospettica che il recupero ‘al femminile’ della Maddalena con-
temporanea intende ripartire per restituire al personaggio neotestamentario la
liceita di un passato di peccatrice, tanto propedeutico quanto necessario — come
le persecuzioni cristiane di San Paolo — al raggiungimento della sua conversione.
La Damasco di Maddalena ¢ la via della perdizione, il faccia a faccia con una
lussuria tenace fino al punto da indurla al proposito blasfemo di sedurre Gesu
per dimostrare al ‘suo’ Giovanni che era un uomo come tutti gli altri. Lo cerca,
lo vuole stregare per costringere poi lo sposo a ricadere su di lei con tutto il
peso della carne: “se Giovanni avesse capito che Dio era soltanto un uomo,
non avrebbe avuto piti ragione di non preferirgli i miei seni” (Yourcenar, 2018,
p. 71). Solo incrociando lo sguardo misericordioso del Messia, Maddalena
arriva finalmente a comprendere che 'amore terreno “non ¢ che un incidente
di passaggio [...] io non avevo fatto tanto la puttana se non per offrire a quel
terribile Amico [Gesu] una rivale meno ingenua” (Yourcenar, 2018, pp. 70-71).
Folgorata dall’incontro con il Cristo, finisce per innamorarsi perdutamente di
lui e per vivere, dopo la sua morte, un’ulteriore esperienza di abbandono, resa
ancora pil intensa da una narrazione dal forte impatto corporale:
Il mio corpo opaco non era un ostacolo per quel Risuscitato. Avvertii uno
scricchiolio, forse al fondo di me stessa: caddi con le braccia in croce,
trascinata dal peso del mio cuore [...] Finalmente misuravo tutta 'atrocita
di Dio. Dio non mi aveva soltanto rubato 'amore di una creatura, [...] mi
aveva preso le mie nausee di gravidanza, i miei sonni di donna che ha
partorito, le mie sieste di vecchia sulla piazza del villaggio, la tomba al fondo
dell’orto dove i miei figli mi avrebbero distesa. [...] Come il peggiore dei
gelosi, ha distrutto quella bellezza che mi esponeva a ricadute sui letti del
desiderio: i miei seni pendono; assomiglio alla Morte (Yourcenar, 2018,

p.76).

Se la trama del racconto affonda chiaramente le sue radici nella medievale
Legenda Aurea di Jacopo da Varagine, ¢ chiaramente un prototipo moderno di
donna terrena che Yourcenar intende raccontare, restituendo il mito alla sua
pill concreta esperienza mondana (Cossu, 2010, pp. 1-5). La bellezza sfiorita
non consente pit alla prostituta di reagire al dolore rifugiandosi nei piaceri
della carne e relega nel finale le poche parole sul bilancio di un’esistenza tutt’altro
che edificante, ma senz’altro edificata dalla parentesi cristologica.



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Ttalia 30, 2025 191

Limpulso della letteratura femminile sceglie di precorrere non piti i sentieri
esemplari della mistificata discepola orante, ma di indagare le intime ragioni
della reticente prostituta che non parla, se non con se stessa, nello strazio di
soliloqui in cui a comunicare ¢ soprattutto il suo corpo.

Tradotto da Maria Luisa Spaziani, il romanzo di Yourcenar fu pubblicato
in Italia negli anni Ottanta, proprio mentre il dibattito femminista si spaccava
di fronte allo sperimentalismo artistico di performer come Gina Pane, Carolee
Schneemann e Hannah Wilke, che avevano dato vita a emblematiche rappre-
sentazioni del corpo come linguaggio e mezzo d’espressione, canalizzato poi
nelle riflessioni teoriche di Lea Vergine in un significativo studio dal titolo 7/
corpo come linguaggio (Vergine, 1974; Poli, 2003; Perna, 2013).

Mentre il corpo diventa parte attiva, pensante e agente della protesta
femminile, necessaria all’abbattimento dei tabu legati alla sfera sessuale e alla
lotta contro gli stereotipi dell’'uguaglianza fra i sessi, una reazione radicale
sembra incarnata anche dalla Maddalena di Alda Merini che risulta essere un
impasto di miseria umana e di passione carnale: “un iniquo connubio angelico
sopra un corpo caldo di baci” (Merini, 2008, p. 264). Sono versi di altissima
potenza espressiva quelli che la prostituta rivolge a Gesu in un dialogo intimo
e immaginario che interpreta il senso di oppressione del corpo abusato della
meretrice dallo sguardo rivolto al cielo, mentre ¢ “stesa per terra, sporcata dai
loro baci”. Pur alludendo all’archetipo della “prima discepola” (Merini, 2008,
p. 266), a dominare sulla scena ¢ senza dubbio il corpo “piegato fino allo
spasimo” (Merini, 2008, p. 265) dagli uomini che compravano il loro piacere
mentre, in una sorta di stato catatonico, Maddalena si estraniava dalla sua stessa
carne:

MARIA MADDALENA: Nessuno ha mai capito
Mentre baciavano il mio corpo nudo

Che il mio sguardo era altrove,

che non provavo nessun piacere,

che entravano e uscivano dal mio corpo senza alabarde,
guerrieri del nulla

Il loro modo di baciare il mio corpo

Era un modo come un altro per non parlare,

ma tu Geslt mi hai parlato.

GESU: Maria Maddalena, sei fatta di terra come tutte le cose del mondo
[...]

Non ti toccherd come hanno fatto gli altri uomini

Bacero la tua fronte di fanciulla

Di cui tutti hanno abusato (Merini, 2008, pp. 268-269)

Non ¢’¢ spazio per le sublimazioni. Anche nelle parole di Gesu si fa strada il
recupero della consistenza corporale di una Maddalena che incarna il simbolo



192 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

della schiavitli sessuale in cui la donna contemporanea ¢ ancora imprigionata,
sia essa sulla strada, a lavoro e perfino nella sua casa. Con i suoi versi, Merini
concorre all’opera di demolizione della Maddalena spirituale per ricondurci
alle radici voluttuose del suo mito, come atto necessario compiuto in favore
di tutte quelle donne che scelgono solo illusoriamente di donarsi all’altro, ma
che vivono invece il quotidiano dramma di vedere abusato il loro corpo.

Liberare il personaggio biblico dal retaggio della sua censura fisica significa
restituire Maddalena alla sua integrita di donna seducente, “un macello di carne
da mostrare con orgoglio”, scrive Cinzia Demi (2013, p. 57) nel suo piti recente
Ero Maddalena, ponendosi personalmente in dialogo con una donna “carnal-
mente inquieta, straziata e ansimante” (Demi, 2013, p.7), la cui sensualita non
ostacola il suo protagonismo fra i discepoli ai quali annuncia per prima la
Resurrezione. Il suo passato, il suo corpo avvenente e desiderato non rende
questa Maddalena meno meritevole dell’atteggiamento autorevole nei confronti
della massa indistinta di dodici discepoli che la guardano come ur’intrusa.
La Maddalena di Demi denuncia apertamente il silenzio narrativo che si ¢
abbattuto sulla sua storia (“Ero Maddalena lo sono/lo fui, come convincere
chi mi mette a tacere; Demi, 2013, p. 53) e rivendica per sé il diritto di
incriminare lo strazio di un corpo “vangato di piaghe/a ridosso di strade”
(Demi, 2013, p. 58)."

La due voci di donne si intersecano e dissentono sulla fortuna afasica e
immateriale della Maddalena letteraria che “sniffa il proprio mito/rammenda
l'ordito/della memoria di una storia/che sente sua’:

Sard Maddalena per sempre
E non un’altra qualunque
[...]

Vi lancio le pietre

delle mie parole grafh

e sangue sulle braccia
nelle gambe sulla faccia
distrutti la bocca gli occhi
strappati i capelli i capelli
no, vi prego non quelli
non rasatemi la testa

¢ l'unica cosa che resta
che mi lega a quel ricordo. (Demi, 2013, p. 62)

11. “Pietro Luca Giovanni/rivedo i vostri volti/guardarmi come ur’intrusa/cercare di
; - .
schivarmi” (Demi, 2013, p. 38).

12. Come la Maddalena di Merini, anche Demi immagina che la donna abusata si estranei dal
suo corpo per annichilire il piacere ¢ il dolore provocatole dai suoi amanti: “In quei rabbiosi
incontri/Quante mani e impronte/Tutte le conosco/appiccicate parassite/come crepe della
carne [...]/Tentare di rialzarmi/Uscire dall'immondizia cosi come dal corpo” (Demi, 2013,

pp. 62-63).



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Iralia 30, 2025 193

I lungo lamento metanarrativo grida ora al sabotaggio e accusa 'oblio
corporale di cui la prostituta si riconosce esplicitamente vittima. Limmaginario
letterario ha preservato nei secoli solo i suoi lunghi capelli biondi, annientando
di fatto le sue fattezze corporee nell'inconsistente parola della predicazione.®
Ma ¢ la storia della meretrice che ora le scrittrici rivendicano con forza.
Maddalena ¢ qui “parola fatta carne” e non piti, o non solo, carne che si trasfigura
in parola.

Ripercorrere le tracce di Maddalena nella letteratura contemporanea significa
ricollocare al centro della ricerca etica ed estetica il corpo femminile come
luogo di sperimentazione, sia da un punto di vista fisico che politico. Alla
necessita della donna di riappropriarsi del proprio corpo danno voce i versi
contemporanei di Nicole Brossard che si ribella al monopolio maschile sulla
lingua, il cervello, l'utero e la vagina quali mezzi di produzione energetica e
vitale delle donne (Cotnoir, 1980, p. 30).

Il corpo della donna fa irruzione sulla scena pubblica e politica con la portata
eversiva di una presenza imprevista ed estranea. Se da un lato I'emblematico
slogan “il corpo ¢ mio e lo gestisco i0” esprime 'acquisita consapevolezza di
una liberta scevra di condizionamenti; dall’altro impone riflessioni su una
responsabilitd ben radicata nella differenza corpora. Nel recentissimo romanzo
1l mio nome é Maria Maddalena la femminista Roberta Trucco lega la scelta
emblematica del nome della protagonista alla modernissima questione della
maternita surrogata, da poco ridefinita in Italia dal decreto legge n. 169 del
2024.'* Nomen omen: I'evocazione della Maddalena resta invero circoscritta e
allusiva e interpreta la personale e accusa dell’autrice a quella frangia del
transfemminismo che considera il corpo della donna con sguardo predatorio
e traveste sotto 'egida del neoliberismo I'ennesimo tentativo di mercificarlo.”

13. Ne costituisce un esempio emblematico il dipinto di Francis Bacon, Studio per figura sotto
la croce (1944) che impone all’'osservatore un corpo che ha quasi perso ogni connotato
umano, per tramutarsi in un essere grottesco. “Un sacro schianto”, lo definisce Testori
(1989, p. 240) nel quale la sensazione espressa ha preso il sopravvento sulla forma fisica,
arrivando ad annullare e riplasmare quest’ultima.

14. La maternitd surrogata, nella quale una donna porta avanti una gravidanza per conto di
un’altra coppia, era gia vietata in Italia dal D. L. n. 40 del 2004; con il D. L. n. 169 del
2024 lo sara anche all’estero per i cittadini italiani che vi ricorrono. La protagonista del
romanzo, Maria Maddalena, ¢ una giovane occidentale che si presta avventatamente come
madre surrogata spinta da una motivazione economica, ma anche convinta di compiere un
gesto di amore. Durante la gravidanza si accorge di instaurare una relazione fitta con i
bambini che le crescono dentro e solo nella foresta amazzonica presso le popolazioni
indigene Ye’quana scoprira il vero senso della maternita (Trucco, 2019).

15. Trasformare la nascita in una operazione tecnica che porta con sé la cancellazione della
memoria e del sapere ancestrale dei nostri corpi ¢ la condanna che la saggista pone anche al
centro del suo piu recente saggio teorico Pacha Mama (Trucco, 2024).



194 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

La storia di Maria Maddalena ora funziona e il ‘messaggio politico’ arriva
in maniera diretta e profonda, con la potenza della verita [...] Ma, molto
di piti, approda alla consapevolezza che la cosmovisione indigena, basata
sulla sacralita della Pacha Mama (la Madre Terra) e dell'interdipendenza di
tutto il vivente ¢ nutrimento necessario, anzi indispensabile, per noi
occidentali in questo inquietante inizio millennio. (Trucco, 2019, p.160)

Lungi dal rischio di addentrarci in un dibattito etico cosi scottante e controverso
come quello della maternita surrogata, ci resta da rilevare come tutte queste
riletture abbiano posto il mito della Maddalena al centro di questioni che vanno
ben al di la del dato storico e dottrinale, per raccontare la liberta delle donne
a partire dai tabu connessi al loro corpo. Archetipo femminista di forza, autorita
interiore e spiritualitd, Maria Maddalena ¢ capace di parlare alle donne del
presente e alle comunita in lotta per I'equita e il riconoscimento sociale.
Denudato e annientato, il suo corpo si ¢ imposto all’attenzione del lettore
contemporaneo come un ‘corpo nomade’, secondo la piu tipica accezione di
Braidotti, ' che si aggira indistintamente fra le strade della Galilea, di Bologna
e perfino dell’Amazzonia, quasi sempre votato alla tragica esperienza del ruolo
che ricopre. Cosl, a distanza di duemila anni, Maria Maddalena continua a
vagare nei vasti dintorni dell'umano, come un evento che si svela in ogni istante
della quotidianita per consentire a tutte le donne di riflettersi nella sua storia.

Bibliografia
Almond, 2. C. (2023). Mary Magdalene. A Cultural History. Cambridge: Cambridge

University Press.

Andreev, L. (2019). Giuda Iscariota (D. Cinti, Trad.). Sonzogno: Milano.

Andreini, G. B. (2006). La Maddalena lasciva e penitente (a cura di R. Palmieri;
prefazione di S. Crandini). Bari: Palomar.

Bart, E. (2012). [ cristianesimi perduti. Apocrifi, sette ed eretici nella battaglia per le sacre
scritture. Roma: Carocci.

Bazzocchi, M. A. (2005). Parlano I capelli. In Corpi che parlano: il nudo nella letteratura
italiana del Novecento (pp. 1-33). Milano: Mondadori.

Beecher Stowe, H. (1874). Woman in Sacred History A Series of Sketches Drawn from
Seriptural, Historical, and Legendary Sources. New York: J. B. Ford and Company.

Borgese, G. A. (1923). Tempo di edificare. Milano: Treves.

Braidotti, R. (2021). Soggetti nomadi. Corpo e differenza sessuale (A. M. Crispino, C.
Fioravanti, Trad.). Roma: Castelvecchi.

16. Secondo Braidotti (2021) il soggetto nomade che si interseca nella spazialitd fervente del
femminismo deve contemplare la dimensione molteplice delle differenze che attraversa
ogni individuo, e pud farlo solo se si colloca e si concepisce nella propria identitd sessuata
e incarnata.



Dal corpo alla parola, dalla parola al corpo Quaderns d’Iralia 30, 2025 195

Brignole Sale, A. G., (1994). Maria Maddalena peccatrice convertita. Parma: Guanda.

Cailler, B. (1995). Si Marie-Madeleine se racontait. Analyse d’une figure de Feux. In
Roman, Histoire et mithe dans ['oeuvre de Marguerite Yourcenar, Actes du Colloque,
Anvers, 15-18 mai 1990 (a cura di M. Delcroix, pp. 93-102). Tours: SIEY.

Calpino, T. J. (2017). Da Reimarus ad oggi: la Maddalena negli studi contemporanei.
In Una sposa per Gesii: Maria Maddalena tra antichita e postmoderno (a cura di E.
Lupieri, pp. 225-241). Roma: Carocci.

Cixous, H. (1990). De la scéne de I'inconscient a la scéne de I'histoire, chemin d’une
écriture. In Heéléne Cixous, Chemins d’une écriture (a cura di F. van Rossum-Guyon,
M. Diaz-Diocaretz, pp. 15-34). Rodopi: PUV.

Cotnoir, L. (1980). Contribution des femmes-écrivains du continent américain a la
littérature. Revue de ['Université de Ottawa, 50(1), 30-33

Cossu, M. G. (2010). Marguerite Yourcenar: la figura della Maddalena, fra mito e
autobiografia. Bollettino del 900, 1-2, 1-5.

De Boer, E. (2000). Maria Maddalena oltre il mito. Torino: Claudiana.

Demi, C. (2013). Ero Maddalena (prefazione di G. Sica). Pasturana: Puntoacapo.

Da Varagine, J. (2007). Legenda aurea (a cura di G. P. Maggioni). Firenze: Edizioni
del Galluzzo.

Da Verona, G. (1920). Sciogli la treccia, Maria Maddalena. Firenze: Bemporad & figlio.

Donaudy, A. (1923). Giuda. Dramma biblico in cinque atti. Napoli: Casella editore.

Giraud, Y. (Edd.). (1990). Limage de la Madeleine du XVe au XIXe siécle. Actes du
colloque international, 31 mai-3 1990. Fribourg: Editions universitaires.

Lonzi, C. (1971). La donna clitoridea e la donna vaginale. Milano: Scritti di rivolta
femminile.

Lupieri, E. (2017). Una sposa per Gesii: Maria Maddalena tra antichita e postmoderno.
Roma: Carocci.

Magti, E. (2005). Guido da Verona, ['ebreo fascista. Cosenza: Pellegrini editore.

Merini, A. (2008). Cantico dei Vangeli. In Mistica d’amore (pp. 235-326). Milano:
Mondadori.

Moltmann-Wendel, E. (1989). Le donne che Gesir incontro (A. Gelosia, R. Kaminskij
Paniccia, Trad.). Brescia: Queriniana.

Montandon, A.; Geoftroy, M. (1999). Marie-Madeleine figure mytique dans la littérature
et les arts. Clermont-Ferrand: Univ. Blaise Pascal Presses.

Mosco, M. (1986). La Maddalena tra sacro e profano: da Giotto a De Chirico. Milano:
Mondadori.

Panato, E. (2025). Le audaci del Vangelo. Maria di Magdala e Angela Merici. Cantalupa:
Effata.

Papini, G. (1923). La peccatrice. In La storia di Cristo (pp. 281-286). Firenze: Vallecchi.

Pea, E. (1940). La Passione di Cristo. Lanello del parente folle. Brescia: Morcelliana.

Perna, R. (2013). Arte, fotografia e femminismo in Italia negli anni Settanta. Milano:
Postmedia books.

Poli, . (2003). Arte Contemporanea, le ricerche internazionali dalla fine degli anni 50
ad oggi. Milano: Mondadori.



196 Quaderns d’Italia 30, 2025 Itala Tambasco

Ratti, F. V. (1923). Giuda. Vallecchi: Firenze.

Reimarus, H. S. (2025). Vita di Gesi (F. Mores, Trad.). Firenze: Morcelliana.

Saccucci, E. L. (2017). Da discepola a donna traviata: la Maddalena nel cinema
commerciale contemporanco. In Una sposa per Gesiv: Maria Maddalena tra antichita
e postmoderno (a cura di E. Lupieri, pp. 171-188). Roma: Carocci.

Saxer V. (1959). Le culte de Marie Madeleine en Occident: des origines a la fin du moyen
dge. Paris:Auxerre.

Schiissler Fiorenza, E. (1983). In Memory of Her: A Feminist Theological Reconstruction
of Christian Origins. New York: Crossroad Publishing Company.

Servan-Schreiber, C. (1987, 4 agosto). Intervista con Marguerite Yourcenar tradotta
da M. Regoli. Effe. Mensile femminista autogestito, p. 3.

Tambasco, 1. (2024). Giuda Iscariota, Metamorfosi letterarie di un personaggio biblico
(prefazione di R. Caputo). Napoli: Sinestesie.

Testori, G. (1989). Maddalena. Parma: Franco Maria Ricci editore.

Trucco, R. (2019). Il mio nome ¢ Maria Maddalena. Cava dei Tirreni: Marlin.

Yourcenar, M. (1935). Marie-Madeleine ou le Salut. In Feux. Paris: Grasset.

Yourcenar, M. (2018). Maria Maddalena o della salvezza. In Fuochi. (M. L. Spaziani,
Trad., pp. 67-77). Milano: Bompiani.

Vergine, L. (1974). Bodyart e storie simili. Il corpo come linguaggio. Milano: Prearo.

Zallot, V. (2021). Sulle teste nel Medioevo. Storie e immagini di capelli. Bologna: Il
Mulino.



