
 Quaderns d’Italià 30, 2025 197-214

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.654 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)

Maria Stuarda di Dacia Maraini: una 
riscrittura contenutistica, linguistica e di 
genere

Miriam Di Carlo | Accademia della crusca
miriam.dicarlo56@gmail.com | ORCID: 0009-0004-1115-2031

Ricevuto: 11-11-2024 
Accettato: 10-02-2025

Pubblicato: 20-12-2025 © Miriam Di Carlo

Resum. 

Aquest treball pretén analitzar la peça teatral contemporània Maria Stuarda de Dacia Maraini 
en comparació —tant a nivell de contingut com lingüístic— amb algunes obres famoses que la 
van precedir: La Reina di Scotia de Della Valle (1628) i la tragèdia homònima de Schiller (1800), 
en relació amb el llibret que en va fer Bardari per a l’òpera de Donizetti (1835). El contribució 
analitza l’estil de l’autora i mostra com, a través de la llengua, ha desenvolupat temàtiques pròpies 
de l’univers femení, proposant una reelaboració a moments còmica i irònica d’un subjecte 
tradicionalment destinat a la representació tràgica
Paraules clau: teatre del segle XX; escriptures femenines; melodrama; monòleg; llengua del teatre.

Abstract. 

This study examines Dacia Maraini’s contemporary play Maria Stuarda in comparison, both in 
terms of content and language, with some of the most renowned works that preceded it: Della 
Valle’s La Reina di Scotia (1628) and Schiller’s tragedy of the same name (1800), considered in 
relation to the libretto Bardari later wrote for Donizetti’s opera (1835). The essay analyzes 
Maraini’s style and highlights how, through language, she developed themes central to the female 
experience, reworking a subject traditionally destined for tragic representation with moments 
of comic and ironic reinterpretation.
Keywords: twentieth-century theater; women’s writing; melodrama; monologue; theater language.

Abstract.

Il presente lavoro intende leggere la pièce teatrale contemporanea Maria Stuarda di Dacia 
Maraini, in un confronto, a livello sia contenutistico sia linguistico, con alcune opere famose 
che l’hanno preceduta: La Reina di Scotia di Della Valle (1628) e l’omonima tragedia schilleriana 
(1800) in rapporto al libretto che ne trasse Bardari per l’opera di Donizetti (1835). Il contributo 
analizza lo stile della scrittrice ed evidenzia come, attraverso la lingua, abbia sviluppato tematiche 
proprie dell’universo femminile, attraverso una rielaborazione a tratti comica e ironica di un 
soggetto destinato alla rappresentazione tragica.
Parole chiave: teatro novecentesco; scritture femminili; melodramma; monologo; lingua del teatro.



198  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

Introduzione

Risulta difficile rendere conto di tutte le opere letterarie che hanno ritratto la 
regina Maria Stuarda di Scozia: già dalla sua morte, avvenuta per volere di 
Elisabetta I d’Inghilterra nel febbraio del 1587, cominciano a proliferare 
resoconti sulla sua vita, fonte di ispirazione per numerosissime tragedie 
seicentesche. Con questo lavoro si intende leggere la pièce teatrale contempo-
ranea Maria Stuarda (1975) di Dacia Maraini, la prima scrittrice italiana che 
ha affrontato l’argomento, in un confronto, a livello sia contenutistico sia 
linguistico, con alcune opere famose che l’hanno preceduta, tralasciando  
l’opera di Alfieri:1 La Reina di Scotia di Federico della Valle (1628) e l’omonima 
tragedia schilleriana (1800) in rapporto al libretto che ne trasse Giuseppe 
Bardari per l’opera di Gaetano Donizetti (1835).2 Il contributo intende analizzare 
nello specifico lo stile della scrittrice italiana ed evidenziare come, attraverso 
la lingua, abbia sviluppato tematiche proprie dell’universo femminile, attraverso 
una rielaborazione a tratti comica e ironica di un soggetto destinato alla 
rappresentazione tragica.

I. Le tragedie del Seicento e La Reina di Scotia di Federico Della Valle

Il Seicento è il secolo che vede la maggior fioritura di opere che hanno per 
soggetto Maria Stuarda, tanto che tra Otto e Novecento, lo stesso Benedetto 
Croce si interesserà al tema nella tragedia seicentesca, attraverso l’importante 
rassegna bibliografica di Kipka.3 Tra le opere maggiormente conosciute e che 
vale la pena menzionare ricordiamo La Reina di Scotia di Carlo Ruggeri (1604), 
le due opere tragiche di Bassiano Gatti rispettivamente del 1633 e del 1642 
(Maria regina di Scotia e Il martirio di Maria Stoarda regina di Scozia), La Maria 
Stuarda di Francesco Savaro del 1663, quella di Orazio Celli del 1665, la Maria 
Stuarda di Anselmo Sansone del 1672 e quella di Angelo Maria Lenti del 1686. 

2. Si intende, in questa sede, rendere conto solo delle opere italiane, tralasciando le numerose 
francesi e spagnole. Per una disamina completa si rimanda almeno a Durante (2008), che 
elenca anche tutte le opere storiografiche circolanti tra Cinque e Seicento, Villani (2011, 
pp. 16-18), Giannanti (2014) e tutto il volume curato da Dalla Valle e Pavesio (2007), in 
particolare Mastroianni (2007, p. 11) sottolinea che già prima della morte di Maria Stuarda 
circolavano opere poetiche in francese di stampo petrarchista soprattutto sul tema 
riguardante la bellezza della regina. 

3. Croce, 1908/1926; Kipka, 1907.

1. Il progetto originario dell’articolo prevedeva un confronto anche con la tragedia Maria 
Stuarda di Vittorio Alfieri (1788); per motivi di spazio ma anche per la poca attinenza con 
il tema si è deciso di omettere questa parte, anche perché l’opera alfieriana, bistrattata dallo 
stesso autore per motivi contenutistici e stilistici, non rappresenta una fonte per Dacia 
Maraini. 



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  199

La caratteristica predominante di queste opere è il tono agiografico, ossia 
l’esaltazione della regina di Scozia, considerata una martire assurta a modello 
di cristianità della Controriforma, tant’è che l’approfondimento psicologico è 
lasciato in secondo piano e l’elemento tragico è racchiuso principalmente nel 
momento dell’esecuzione della pena capitale. In alcuni casi, come quello della 
tragedia andata perduta di Tommaso Campanella, il motivo religioso, come 
prevedibile nel secolo in questione, si intreccia con quello politico (Mastroianni, 
2007, p. 15). 

In questa compagine sostanzialmente molto omogenea dal punto di vista 
dei contenuti e delle espressioni tragiche, si staglia La Reina di Scotia di Federico 
della Valle, edita nel 1628 ma la cui prima stesura, mai pubblicata, risalirebbe 
al 1591.4 Si tratta di un’opera recuperata in tempi relativamente recenti 
attraverso la valorizzazione che ne ha fatto Croce5 (a cui si deve la prima edizione 
dell’opera, nel 1930), proprio in virtù dell’approfondimento psicologico della 
protagonista, che convince maggiormente rispetto allo stereotipo agiografico 
e controriformista. La stessa regina parla di sé come reina, serva, figlia, erede,
moglie, madre e donna, nel senso di domina, ossia ‘padrona’:

Ahi come crudo
splendesti, o sol, quel dì che l’empio lido,
empio lido e spergiura infame arena
d’Inghilterra toccò l’infausta nave
che me traea con nome di reina,
e con destin di serva! Io dunque nacqui,
nacqui figlia di re, fui poscia erede
d’antichissimo regno; io fui congiunta
in moglie a re maggior, son madre or anco
di legittimo re che da me prende
nome e titol real, scettro e corona.
A sì gran stato alzar mi devea ’l Cielo,
perch’io cadendo poi precipitassi
a non esser più donna
n’anco di medesma,
e da mano tiranna
ricever questa vita
quasi grazia e mercede
d’un’empia mia nemica.6

5. Il primo intervento di Croce, riguardo al successo del soggetto di Maria Stuarda uscì nel 
1885 con il titolo Notizie di opere letterarie italiane su Maria Stuarda, con lo pseudonimo 
di Gustavo Colline; poi fu ripreso con il titolo Drammi italiani del sec. XVI intorno a 
Maria Stuarda, in appendice a Croce 1891, pp. 674-683 (Giannanti, 2014, p. 1).

4. Tutte le parti citate in questo articolo sono state prelevate da Durante (2008), il quale ne 
ha fornito l’edizione critica attraverso il confronto dei tre manoscritti che riportano l’opera.

6.  Durante, 2008, pp. 352-353. 



200  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

La descrizione di sé stessa data da Maria risponde a una caratterizzazione 
femminile a tutto tondo della concezione seicentesca, ma colpisce perché 
evidenzia come l’uomo possa derivare dalla donna (non solo fisicamente, bensì 
anche nella successione del potere, attraverso l’allusione a suo figlio, il futuro 
Giacomo I d’Inghilterra) e soprattutto perché, uscendo dallo stereotipo del 
ruolo, parla di una perdita della propria identità e della propria libertà, per 
mano tiranna, ossia quella della nemica Elisabetta I, anch’essa donna, ma 
appartenente a un universo femminile molto diverso da quello “canonizzato”. 
Infatti Elisabetta viene spesso accostata, nelle similitudini e metafore, a una 
carnefice, attribuendole descrizioni ed epiteti che, facendo riferimento alla 
violenza, potrebbero addirsi, nell’epoca in esame, più a un uomo: ella è “aspro 
leon che tiene tra gli artigli cervietta” che “infin la squarcia e di sangue empie 
le voraci canne”.7

Della tragedia seicentesca ci interessano, anche in relazione al testo di Dacia 
Maraini di cui tratteremo poi, le parole pronunciate da Maria fuori dello spazio 
scenico durante la sua estrema difesa, riportate dal Maggiordomo durante il 
momento dell’esecuzione: 

- Credo, - ha detto la mia cara reina –
credo – ha detto – che qui, fra tanti e tanti
uniti a rimirar la morte mia,
alcun v’avrà che con pietà risguardi
la tragedia crudel de la mia vita,
e lo stato terribile et indegno
ov’io sono condotta, ov’è condotta
una donna innocente, una reina
e di Scozia e di Francia, e giusta erede 
d’Inghilterra ov’io moro. A ciò m’han tratta
la poca fede altrui e la mia molta
credulità, se credula può dirsi
donna che crede a donna
la qual prega e scongiura,
e reina a reina
la qual promette e giura,
e nepote che crede ad una zia
non offesa giamai, ma sempre amata
et onorata sempre. E veramente 
non ha la fé luogo sicuro in terra,
poich’a me manca quella fé in quel petto 
ch’a me sì ferma la promise.8

7. Ivi, p. 355. 



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  201

Il tema del doppio e dello specchio, sviluppato soprattutto nell’opera di Schiller,9
è già presente qui, reso con i versi donna che crede a donna e reina a reina, 
emblematici perché si incastonano in due parti che affrontano rispettivamente 
il tema della credulità (o ingenuità) e quello della fede. Come le altre tragedie 
del Seicento, anche quella dellavalliana sviluppa il tema della morte per Dio, 
del martirio, della fedeltà a Roma sacrata e al roman pastore; l’imitatio Christi,10

in questo caso, non è esplicitata solamente attraverso i contenuti descrittivi ma 
anche negli stilemi, propri dei testi biblici:

O figlie, a Dio!
A rivedervi altrove,
in più libera stanza e più serena,
a rivedervi in cielo!11

L’allocutivo figlie, rivolto alle sue dame, e che rimanda sempre a un universo 
tutto femminile, richiama le figlie di Gerusalemme, che Gesù apostrofa durante 
la sua passione.12

II. La tragedia di Schiller e il melodramma di Donizetti

Un approfondimento psicologico maggiore dell’eroina protagonista si deve 
senz’altro all’opera di Friedrich Schiller, uscita nel 1800: le due protagoniste, 
Maria ed Elisabetta, sono ben analizzate e caratterizzate nella complessità 
interiore. Tuttavia, Dacia Maraini parlerà dell’opera in questi termini:

Nonostante Maria Stuarda fosse intitolato a una donna, nel celebre testo 
di Schiller le donne erano poco presenti. Allora ho pensato di rovesciare 
tutta la vicenda, moltiplicando i ruoli femminili, per descrivere il rapporto 
tra le donne e il loro diverso atteggiamento nei confronti del potere (Maraini, 
2020, in copertina).

Dobbiamo relativizzare un po’ quest’affermazione, tenendo conto del contesto 
storico in cui viene realizzata la tragedia schilleriana. Infatti, per essere un’opera 
concepita alla fine del Settecento, le donne sono molto presenti, forse in virtù 
del rinnovato interesse che stava sollevando in quegli anni il discorso intorno 
alla donna: basti pensare ai monologhi di Elisabetta (che riflette sul suo ruolo 

10. Giannanti, 2014, p. 2.
11. Durante, 2008, p. 366.
12. “Lo seguivano una grande moltitudine di popolo e di donne, che si battevano il petto e 

facevano lamenti su di lui. Ma Gesù, voltandosi verso di loro, disse: ‘Figlie di 
Gerusalemme, non piangete su di me, ma piangete su voi stesse e sui vostri figli. Ecco, 
verranno giorni nei quali si dirà: “Beate le sterili, i grembi che non hanno generato e i seni 
che non hanno allattato”’.” (Luca 23, 27-29).

9. Perone, 2007, Taffon (2019, pp. 82-103) in relazione al rapporto con l’opera di Maraini.
8. Ivi, pp. 356-357.



202  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

di regina e del suo rapporto con il potere), alla presenza della nutrice di Maria, 
Kennedy, la quale spesso è foriera di verità crude e disilluse, contro una Stuarda 
ripetutamente dubbiosa e fragile, ma anche orgogliosa e perentoria, come la 
vediamo nel confronto, storicamente mai avvenuto ma accolto nel canone 
letterario, tra le due regine. Proprio questo confronto sviluppa il tema del 
doppio e dello specchio, presente fin dalle prime pagine;13 ne riportiamo di 
seguito le parti più salienti, estratte soprattutto dal finale dell’incontro (Atto 
III, scena IV)14:

M. [...] Siete stata crudele con me. Sono una sovrana, come voi, e voi mi 
avete gettata in un carcere. Vi ho chiesto umilmente aiuto, come una 
supplice, e voi disprezzando il diritto delle genti e le sacre leggi dell’ospitalità 
mi avete rinchiuso tra queste mura. [...] Ma adesso nessun estraneo si è 
messo tra noi due (le si avvicina confidenzialmente, in tono insinuante) e 
siamo una di fronte all’altra. Parlate, sorella! Dite di che cosa sono colpevole, 
e vi confesserò semplicemente la verità.
[...]
E. Ammettete finalmente la sconfitta? [...] Allora per voi non c’è più scampo, 
Lady Maria. Non sedurrete più nessuno, e il mondo si occuperà di ben 
altro. Nessuno di candiderà mai più al ruolo di vostro... quarto marito, dal 
momento che siete imparziale nell’eliminare sia mariti che spasimanti.
M. (trasalendo) Sorella! Sorella! Dio mio, fammi restare padrona di me 
stessa!
E. (fissandola a lungo con aperto disprezzo) Sarebbero queste, Lord Leicester, 
le doti che nessun uomo può ammirare impunemente e che nessuna donna 
può mai sperare di uguagliare? Devo ammettere che la fama di cui gode è 
ampiamente sopravvalutata. Per diventare la bellezza universale basta 
diventare la bellezza di tutti!
M. Questo è troppo!
E. (con una risata di scherno) Adesso mostrate il vostro vero volto, quello di 
prima era solo una maschera.
M. (con estrema dignità, fremente d’ira) [...] Guai a voi se un giorno vi 
strapperete quel manto d’ipocrisia col quale nascondete con tanta abilità le 
vostre ardenti e vilenti passioni! Da vostra madre non vi è certo stata trasmessa 
l’onestà: sappiamo tutti per quale eletta virtù Anna Bolena è salita sul 
patibolo! 
[...]
M. Il trono d’Inghilterra è profanato da una bastarda, e il nobile popolo 
britannico è ingannato da un’astuta istriona! Se regnasse il diritto, voi ora 
sareste qui, nella polvere, in mia presenza perché sono io la vostra regina.15

14. M. e E. abbreviano rispettivamente Maria ed Elisabetta. 
13. Perone, 2007. 

15. Schiller, 2013, pp. 504-510. Interessanti sono le parti salienti della traduzione di Maffei del 
1830: Se cade un giorno l’onorato manto | Di cui sapesti, ipocrita maligna, | celar la tresca 
de’ tuoi sozzi amori! | Figlia d’Anna Bolena, ereditata | L’onestà tu non hai. Note già sono 
| Quelle caste virtù che alla mannaia | L’adultera tua madre hanno tradotta [...] | Il trono 
d’Inghilterra è profanato | D’una bastarda! (Donizetti & Bardari, 1989, p. 69, n. 42).



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  203

Abbiamo riportato per ora solamente questo brano per osservare come il tema 
del confronto femminile sia stato poi ripreso e attualizzato (nel vero senso del 
termine!) dall’opera di Donizetti. L’accusa feroce fatta a Elisabetta da Maria, 
che allude, neanche troppo velatamente, alla mancanza di castità da parte della 
regina d’Inghilterra, nonché l’insulto di bastarda (che invece fa riferimento 
all’illegittimità del potere di Elisabetta) sono rielaborati nel libretto di Bardari 
in termini molto più espliciti e duri:

Figlia impura di Bolena,
parli tu di disonore?
Meretrice indegna, oscena,
in te cada il mio rossore
profanato è il soglio inglese,
vil bastarda, dal tuo piè.

La parte, poi censurata nel libretto scaligero e attenuata nell’invettiva, fu motivo 
di reale scontro tra le prime due interpreti femminili, Giuseppina Ronzi de 
Bignis e Anna del Sere, le quali, arrivando al litigio verbale (e non solo!) 
rivendicavano il protagonismo del proprio personaggio.16 La tragedia shilleriana, 
anche nella semplificazione che fa Bardari, dunque non si configura come una 
tragedia stereotipata o basata su tipi fissi ma ben rappresenta la donna allo 
specchio e l’analisi delle sue più recondite passioni in molte sfaccettature per 
nulla banali.

III. Maria Stuarda di Dacia Maraini17

La Maria Stuarda di Dacia Maraini si configura come una tragedia atipica:18

se il finale è indubbiamente tragico, all’interno della pièce sono presenti inserti 
comici che risultano senz’altro un punto di forza dell’autrice. D’altra parte, 
storicamente, il genere della tragedia aveva visto un lento declino: a partire 
proprio dal Settecento, diventa sempre meno diffuso, basato poi su stilemi fissi 
che spesso hanno come modello Alfieri. Complici di questo progressivo declino 
sono la mancanza di attori e compagnie teatrali professionali (denunciata già 

16. Morello, 2007, p. 205. 
17. Si prenderà come edizione di riferimento quella BUR del 2020; a ogni citazione seguirà un 

numero, che indica la pagina. Si useranno le iniziali puntate per riferirsi ai vari personaggi: 
M. per Maria, E. per Elisabetta, N. per Nanny, K. per Kennedy. Per gli studi sulla lingua 
di Maraini rimandiamo a Calamai, 2009, Giovanardi, 2023 (e tutto il volume in cui 
compare il contributo: Fortini, 2023).

18. Per una storia della messa in scena dell’opera Ferreira González, 2016. 



204  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

da Alfieri),19 il progressivo affermarsi del melodramma,20 sicuramente più 
coinvolgente dal punto di vista lirico, e, non da ultimo, la lingua della tragedia, 
la quale, basandosi ancora su stilemi poetici canonizzati e prendendo come 
modello Alfieri con il suo stile ostico lontano dal parlato, rendeva il soggetto 
di difficile interiorizzazione da parte del pubblico. Questi sono solo alcuni dei 
tanti motivi che porteranno nel Novecento a un progressivo e quasi totale 
abbandono del genere,21 che verrà poi rielaborato e rivoluzionato dal teatro di 
Pasolini e da quello d’avanguardia, a volte declinato in soluzioni che prevedono 
una commistione di generi come la tragi-commedia, per l’appunto. Nel caso 
di Maria Stuarda di Maraini, troviamo diverse strategie con le quali l’autrice 
crea effetti volutamente comici, basati spesso sui principi di coerenza e coesione 
del testo, come ad esempio l’isotopia semantica pronunciata da Kennedy “Volete 
una tisana?” in momenti particolarmente tragici o introspettivi, quasi a smorzarne 
la gravità, in una violazione delle norme che regolano il dialogo, che è spesso 
alla base della comicità nel teatro del Novecento.22 La comicità spesso viene 
affidata al turpiloquio, a volte anaforizzato quasi a desemantizzarlo:

E. Del resto è un porco [...] un bel porco vestito di raso e di velluto 
M. Un porco dall’anima di porco 
E. Un porco dai piedi di porco 
M. Un porco dagli occhi di porco. 
E. Un porco dal muso di porco 29

Altre volte invece l’effetto comico è creato dalla figura di Maria attraverso inserti 
poetici o dallo stile bambinesco [1] o più palesemente ironici [2], oppure grazie 
all’utilizzo di espedienti scenici (come il “piede di pollo” posto sulla testa di 
Maria), spesso descritti dalle stesse didascalie:23

[1] M. Se la sera è bella e stremata / mia regina dolce e stregata / mia regina 
dagli occhi a farfalla / c’è in me una luna nera che balla. / Se la sera è buia 
e vagante / mia regina dal piede volante / mia regina dall’occhio giulivo / 
tu assomigli all’uva e all’olivo... 23

[2] M. (cantando) Ho amato un porcello / dalla piuma sul cappello / più 
bello di un Apollo / bravissimo nel ballo. / Ho amato un porcello / dal 
muso di grifone / che amava cacciare / sotto le mie gonne rosse / sotto le 
mie gonne rosse...29

21. Stefanelli, 2006, p. 43. 
22. D’Achille, 2012, p. 267. Sulla comicità nel teatro contemporaneo D’Achille (p. 264), 

rifacendosi a Bergson, osserva che delle tre categorie del comico (“di situazione”, “di 
carattere” e “di parola”) il teatro del Novecento ha privilegiato quella “di parola”. 

23. Per una trattazione sulle didascalie dal punto di vista linguistico e contenutistico si veda 
Mingioni, 2013.

20. Sorella, 1993; D’Achille, 2001/2012; Zanon, 2014; D’Onghia, 2014.
19. Stefanelli 2006, p. 39; Pizzamiglio, 2007, p. 112.



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  205

Da questi pochi esempi possiamo già desumere come la pièce marainiana non 
possa essere considerata una tragedia tout court rappresentando uno strappo a 
tutto il canone letterario che aveva acquisito e cristallizzato il soggetto all’interno 
del genere tragico. Un altro esempio è fornito proprio dallo sviluppo dell’addio 
alle sue cortigiane, che avevamo già visto in Della Valle con “Figlie, a Dio!” 
(cfr. supra), poi ripreso da Schiller (e Bardari) quando Maria fa una sorta di 
testamento orale, donando i suoi averi alle donne che l’hanno accompagnata 
in vita: nel testo contemporaneo Maria si lascia sfuggire alcune parti meno 
liriche e più prosastiche, al limite dell’ironico come “a Rosmunda, che tutti 
chiamano pesce luna per la sua brutta faccia grassa, darai queste due perle che 
porto alle orecchie” 43.24

Un altro tratto originale della pièce è senz’altro la scelta dei personaggi, che 
la stessa Maraini descrive in questi termini:

Credo che una delle ragioni tecniche del suo successo stia nel fatto che ho 
messo in scena due sole attrici che però diventano quattro personaggi, in 
quanto quando l’una è regina l’altra fa la parte della serva e viceversa. Questo 
permette un rapido e precipitoso cambiamento di personalità che, se riesce, 
è sempre una scommessa affascinante in teatro (Murrali, 2013, p. 53).

Le battute delle protagoniste, e in particolar modo di Maria, risultano spesso 
monologiche, in un dialogo interiore che risente evidentemente del flusso di 
coscienza del romanzo novecentesco.25 Tra l’altro proprio nel Novecento si 
assiste a quella che è stata definita l’“emergenza del monologo”, in cui l’autore-
attore agisce da solo sulla scena, rievocando, attraverso la sua arte, concetti, 
immagini, ricordi:26 si tratta del cosiddetto teatro di narrazione, che trova in 
questa pièce sicuramente dei prodromi. Infatti, tutti gli uomini più importanti 
nella vita della Stuarda sono in realtà presenti sulla scena, proprio perché è la 
stessa Maria (più raramente Elisabetta) a recitare una parte maschile nella 
rievocazione dei fatti salienti della sua vita: la battaglia contro Huntly, una 
partita a carte con Davide Riccio, l’uccisone dello stesso e il momento dello 
stupro da parte di Bothwell sono solo alcuni esempi in cui la regina scozzese 
dà voce alla parte maschile, interpretando acutamente, da un punto di vista 
tutto femminile, i sentimenti e i ragionamenti di tutti quegli uomini che, 

24. In Schiller (2013, p. 557): “A voi, mie care Alice, Gertrude, Rosmunda lascio le mie perle 
e i miei abiti, perché da giovani fa piacere adornarsi”.

25. Per un approfondimento sul concetto di “oralità spettacolare”, cfr. almeno Trifone & 
Giovanardi, 2015 e soprattutto si legga l’importante saggio di Nencioni sul parlato-recitato 
(Nencioni, 1976/1983). 



206  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

stando ad Alfieri, avrebbero governato la sua vita.27 La rievocazione attualizzata 
dei fatti esterni e passati è dovuta senz’altro al luogo dell’azione: così come in 
Alfieri si ha, nella sua Maria Stuarda, uno spazio claustrofobico (la reggia in 
Edimburgo),28 che preconizzava gli spazi chiusi del teatro borghese del Nove-
cento, anche in questo caso troviamo un ambiente chiuso e circoscritto, ancor 
più claustrofobico29 di quello alfieriano perché o è una prigione (nei dialoghi 
tra Maria e Kennedy) o è una reggia-prigione per Elisabetta, la quale si trova 
da sola a meditare, come nell’opera schilleriana, sulla difficoltà di essere una 
regnante donna e di dover gestire il potere nel confronto con tutti gli altri 
governanti uomini. Stefanelli, a proposito del teatro napoletano contemporaneo, 
parla di interni claustrofobici, in cui non sono assenti riferimenti storici e 
sociali, ma che rappresentano “l’occasione per uno scandaglio in quella zona 
oscura dell’essere che sta non fuori ma sotto la storia e che s’identifica nell’incon-
scio, nell’archetipo, nel mito: ecco allora, variamente mischiati [...] i temi 
ricorrenti della Maternità, dell’Eros, del Cibo, della Morte”30 attraverso figure 
prettamente femminili. Possiamo applicare senz’altro questa descrizione al 
dramma marainiano, in cui, per bocca delle quattro donne principali, sono 
affrontati i temi della maternità (con la rievocazione del parto di Maria), 
dell’allattamento, della relazione con il proprio corpo, della bellezza, dello 
stereotipo femminile, del potere dell’uomo sulla donna, del tradimento, 
dell’aborto e dello stupro:

M. Bothwell, perché prendi le briglie del mio cavallo? Perché ce ne andiamo 
soli verso il castello di Stirling? Perché mi trascini come una prigioniera? 
Uno stupro, Kennedy, uno stupro meditato a sangue freddo per costringermi 
a sposarlo...dopo non potrai più tirarti indietro...tu sai che ci amiamo...come 
ci amiamo? È per amore che ti violento, amore mio...come per amore? Il 

28. “La vicenda tragica [...] in cui sono ormai incisi i tratti del futuro dramma borghese che, 
suo malgrado, Alfieri contribuisce a definire convogliando lo sguardo al cuore 
dell’istituzione familiare, l’‘inferno domestico’ (Lasagna, 2005, p. 122). 

29.  La stessa Dacia Maraini dirà di aver prediletto le ambientazioni claustrofobiche e isolate, 
che fanno riferimento al periodo passato nel campo di concentramento in Giappone: 
“credo che il mio interesse quasi ossessivo per le situazioni di detenzione derivi dalla mia 
esperienza in un campo di concentramento in Giappone. Due anni che mi sono rimasti 
stampati nella memoria e da allora mi interessa tutto quello che succede dentro un mondo 
concentrazionario, dentro una cella di convento, dentro una prigione, dentro un campo” 
(Murrali, 2013, p. 54)

30. Per un approfondimento Stefanelli, 2006, pp. 121-126. 

27. Alfieri nel suo Parere sulle tragedie, uscito in appendice al III volume, esprime il su giudizio 
sia sul soggetto che sull’opera, parlando di Maria Stuarda come “infelicissima regina, il di 
cui nome a primo aspetto pare un ampio, sublime e sicuro soggetto di tragedia” ma che 
“riesce infelicissimo tema in teatro”. Per l’astigiano Maria è una “donnuccia non mossa da 
passione forte nessuna, non ha carattere suo, né sublime. Regalmente governata da 
Botuello, raggirata da Ormondo, spaventata e agitata da Lamorre” (Alfieri, 1978, pp. 110).

26. D’Onghia, 2014, pp. 200-201. 



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  207

mio corpo si è nascosto da qualche parte disgustata...da allora, Kennedy, 
da allora, per quanto io l’abbia cercato, chiamato, non l’ho più ritrovato... 
[...] Ti stupro, Maria! Ti stupro, ti stupro, per amore, per felicità, per gioia, 
per un felice futuro, ti stupro! 36-37

Anche il tema della morte è affrontato in uno spazio claustrofobico: la stessa 
esecuzione di Maria è descritta dalla fedele nutrice Kennedy, con una ricchezza 
tale di particolari che si può ipotizzare a un’ulteriore fonte biografica di 
ispirazione, visto che nell’opera schilleriana vi è solo una velata allusione alla 
morte della regina.31 È proprio nei momenti più tragici e toccanti, come nella 
suddetta scena, che la lingua teatrale si avvicina al canone letterario: come ha 
messo in evidenza Giovanardi (2023) a proposito dello stile di Maraini, la 
lingua del teatro novecentesco sorprende non tanto quando tende a simulare 
il parlato (secondo una tendenza, ormai potremmo dire, consolidata per una 
strategia di empatia con lo spettatore), quanto quando si distacca da esso e 
riprende stilemi e forme “alte”. Nel testo teatrale marainiano troviamo effetti-
vamente, disseminati in punti strategici e ben congegnati, forme, strutture e 
stilemi propri dello scritto letterario, vòlti ora a creare tensione nello spettatore 
(più raramente comicità), ora a simulare un dettato forbito e colto proprio di 
una regnante: per fare solo alcuni esempi elenchiamo l’uso del pronome 
personale soggetto femminile essa per ‘lei’, di essi per ‘loro’, o addirittura 
dell’aggettivo dimostrativo che segna il secondo grado di vicinanza codesto 
(spesso con evidenti effetti ironici come “in codesti barbari paesi”, 13), di un 
lessico ricercato (“esecrande abitudini” 14, “impavida” 16, “ha insolentito” 16, 
“occhi limacciosi” 19, “una supplice” 28, che riprende la supplice di Schiller, 
cfr. supra), la preferenza per capo piuttosto che testa, per ora piuttosto che adesso, 
l’utilizzo della forma sonorizzata lagrime anziché lacrime 35, dolersi anziché 
farsi male (“ho la testa che mi duole” 41), perifrasi eufemistiche e che evitano 
lessemi troppo vicini alla corporeità (ad es. “la cuoca che ha il bambino al seno” 
anziché “allatta” 43), l’uso di stilemi propri della tragedia come “ohi, povera 
me!” ripetuto nel momento del parto da Maria (pp. 33-34, e che riprende le 
opere di Alfieri32 e di Bardari), o, sempre nella stessa battuta, “stupide credule” 
33 (che riprende la credula dellavalliana, cfr. supra), per concludere con le 
ultime parole che pronuncia Kennedy per dire che Maria è morta: “La regina 
Maria Stuarda [...] non è più” 45. Oltre agli inserti poetici che abbiamo già 

31. In particolare potremmo pensare alla vita romanzata ad opera di Zweig (2019, ma scritta 
nel 1935), che fornisce una descrizione dettagliata quanto quella dell’autrice 
dell’esecuzione (dai tre colpi inferti, e dalla parrucca afferrata dal boia, al cagnolino 
nascosto sotto le vesti della regina, totalmente assenti nell’opera di Schiller).

32. Nel primo monologo dell’atto IV, scena II v. 153 troviamo “Misera me! Dove son io?” 
(Alfieri, 1970, p. 61). 



208  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

segnalato, troviamo anche frasi in latino, come la citazione ovidiana “Mense 
malas malo, nubere vulgus ait” (37) ossia ‘le donne cattive (anche ‘prostitute’) 
si sposano nel mese di maggio’.  L’origine toscana dell’autrice (che peraltro ha 
trascorso la maggior parte della sua vita di scrittrice a Roma) si potrebbe evincere 
in pochi tratti disseminati a macchia di leopardo: non solo dall’uso di codesto, 
di capo e di ora, ma anche da alcune locuzioni proprie del parlato toscano, 
come ad esempio venire a noia (“ma poi anche Anna gli venne a noia [...]. 
Giovanna Seymour che pensò bene di morire di morte naturale prima di venirgli 
a noia...” 15) e l’uso dell’articolo davanti al possessivo (che potrebbe sia essere 
una ripresa aulica quanto un’influenza toscana: “la mia sorella” 30). Un altro 
elemento morfo-sintattico interessante è il ricorrente utilizzo del tricolon, anche 
in climax (“centinaia di protestanti venivano catturati, sgozzati, sbudellati” 14) 
e l’uso corretto del congiuntivo, che mai viene sostituito, come nel parlato, 
dall’indicativo: “sembrava che guardasse il proprio corpo fatto a pezzi” 14, 
“non ho mai partecipato a complotti che attentassero alla vita di Elisabetta” 
41, “esige che tu la veda” 21, “ha chiesto che indossiate un saio bianco” 27, “È 
intollerabile che io durante la mia vita mi ponga dinanzi il mio sudario. Pensate 
che io possa amare il mio sudario?” 41. 

Nonostante questi tratti alti siano ben disseminati qua e là nel testo, 
rappresentando un elemento coesivo dell’opera stessa, la simulazione del parlato 
è senz’altro convincente e ben sviluppata, tanto che proprio a essa viene affidato 
il compito di caratterizzare le due protagoniste.33 A livello sintattico infatti 
troviamo la frequente frammentazione tipica del parlato, la quale è resa 
principalmente dai punti sospensivi, presenti soprattutto nelle battute di Maria 
(e che Alfieri aveva già ampiamente usato con la stessa strategia): essi caratte-
rizzano l’indole della regina, meno risoluta rispetto a Elisabetta, con ripensa-
menti e rievocazioni quasi oniriche. Ma la sua risolutezza, presente anche 
nell’opera schilleriana nel fronteggiare verbalmente la sua rivale, è evidente in 
espressioni che si riferiscono prevalentemente agli uomini, quasi a sottolineare 
un tacito odio nei confronti di coloro che hanno comandato, come diceva lo 
stesso Alfieri, i suoi sentimenti: quando rievoca la  partita a carte con Riccio, 
lo accusa di trattarla come una “mentacatta” 23, chiama Huntly “bidone/botte 
di lardo”, “pallone gonfiato”, “Huntly lardoso”, usa formule come “morto 

33. Non possiamo in questa sede dedicarci ad altri tratti quali, ad esempio, l’uso teatrale 
dell’onomatopea come zac e paf: la bella Anna...correva, col collo sempre teso in avanti, 
quel collo sottile che fu tagliato dalla mannaia...zac...quando si chinava su di me aveva il 
respiro affrettato, le guance umide di sudore...zac! quella testa è volata nel cesto...15; Riccio 
devi smetterla di farmi vincere...non sono una mentecatta..la regina di cuori e paff, tu mi 
dai l’asso di picche...il dieci di fiori e, paff, mi dai il due...23 (per il concetto di ideofono 
nella letteratura italiana rimando al primo paragrafo di Riga, 2023). 



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  209

stecchito” 17, o descrizioni ed epiteti come “i tuoi occhi a palla [...] borghe-
succio!” 24, “e tu, pezzo di merda, hai tradito te stesso” 16. Ma è soprattutto 
a Elisabetta che viene affidata la maggior parte del turpiloquio, soprattutto 
quando la regina si trova a confrontarsi con un’altra donna che chiama cagna, 
merda, scrofa, muso di scimmia, deficiente. Oltre ad altre parole afferenti all’ambito 
coprolalico, troviamo anche un’allusione al famoso sonetto belliano Il padre 
de li santi:

Perché non sono vergine anch’io? Ma lo sai cos’è il cazzo, detto anche 
membro, detto anche spada, detto anche pesce, albero, daga, bastone, 
scettro, verga? 35

L’inimicizia palesata verso le donne e la velata venerazione per l’uomo sono 
solo alcune delle caratteristiche dell’indole di Elisabetta, che si dimostra una 
donna virile, spigolosa, difficile da trattare, a cui vengono messe in bocca le 
verità più crude sull’universo femminile:

Non pensate ad altro, voi donne, il matrimonio, i figli, a qualsiasi costo...contro 
qualsiasi umiliazione...volete rotolarvi nel fango dell’umiliazione, volete 
essere battute, comandate, seviziate...più vi picchiano e più porgete la 
schiena...curve, leziose, timide, sorridenti, innocenti, stupide, perverse, 
pronte a qualsiasi sacrificio, a qualsiasi abiezione... cagna, lurida orrenda 
cagna, non vedi come penzolano i tuoi capezzoli desiderosi di dare latte..
.toccano terra, si trascinano gonfi e dolenti...[...] il tuo sesso biondo, 
silenzioso, pronto a spaccarsi per fare passare la testa di un qualche figlio 
rabbioso che poi ti prenderà a calci in culo...non vedi come sei lì, prona, 
pronta per essere legata, montata, spremuta fino all’ultimo goccio di sangue 
dopo di che sarai buttata via, buttata via...vai, cagna puzzolente, e non farti 
più vedere da me! Hai venduto la tua verginità, la tua solitudine, il tuo 
orgoglio per una voglia sciocca e melensa di famiglia 25

Come hanno messo in evidenza prima Alfonzetti (2009) e poi Balzanella (2020, 
p. 16) a proposito della pragmatica dell’insulto, esso spesso indica una 
“dissociazione del soggetto insultante rispetto all’identità della vittima”: 
effettivamente Elisabetta si dissocia dal mondo femminile, ne prende le distanze, 
giudica tutti gli aspetti che rappresentano la donna, dalle modalità con cui 
vivere la sessualità fino allo stesso allattamento. L’insulto, poi, sviluppa in 
maniera virtuosistica il tema già accennato in Schiller e ripreso dal libretto di 
Bardari per parlare della donna in una maniera allora rivoluzionaria e che oggi 
risulta quanto mai attuale. Ma la visione di Elisabetta è solo una delle tante 
visioni della donna, che non si può esaurire in una semplicistica forma conte-
stataria della mentalità maschilista: l’universo femminile è rappresentato anche 
da Maria, dal suo desiderio di maternità, dalla sua voglia di allattare, contro 
ogni imposizione maschile, che alla fine, però, ha sempre la meglio:

hai visto quante fasce mi ha messo il medico per farmi tornare indietro il 



210  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

latte! Ma non sarebbe meglio dottore, che lo allattassi io?...questi dolori mi 
uccidono...no, eccellenza, il vostro latte è acquoso, il piccolo si nutrirà al 
seno di lady Mary, è stato deciso dal parlamento...25

La complessità del femminile, già presente in nuce nell’opera dellavalliana con 
l’enunciazione di tutti i ruoli e ambiti in cui una donna può esprimere il suo 
essere, trova pieno sviluppo nell’opera marainiana. Dacia Maraini ha saputo 
intessere un dialogo con la storia letteraria italiana, da cui, più o meno consa-
pevolmente, ha dedotto tratti linguistici, stilemi poetici e topoi, ma anche con 
la cultura femminile a lei contemporanea, affidando al teatro, e alla lingua 
stessa, una caratterizzazione a tutto tondo della donna e del suo universo. 
Quando scrive Dacia Maraini il discorso sul ruolo della donna è forte e si 
consolida proprio in quegli anni: non è un caso che la scrittrice scelga, per la 
maggior parte delle sue opere, protagoniste femminili, le quali rappresentano 
ciascuna uno o più aspetti di quello stesso dibattito che l’autrice voleva rendere 
concreto e reale, con la finalità di farlo comprendere e interiorizzare a tutti. 

Bibliografia
Alfieri, V. (1970). Tragedie: vol. 10. Maria Stuarda: testo definitivo e redazioni inedite

(a cura di R. De Bello). Asti: Casa d’Alfieri.
Alfieri, V. (1978). Parere sulle tragedie e altre prose critiche (a cura di M. Pagliai). Asti: 

Casa d’Alfieri.
Alfonzetti, G. (2009). Gli insulti: alcuni criteri di categorizzazione. In S. C. Trovato 

(Ed.), Studi linguistici in memoria di Giovanni Tropea (pp. 68-78). Alessandria: 
Edizioni dell’Orso.

Bazzanella, C. (2020). Insulti e pragmatica: complessità, contesto, intensità. Quaderns 
d’Italià, 25, 11-25. 

Calamai S. (2009). Dalla parola al palcoscenico: le lingue di Chiti, Malpeli, Maraini, 
Russo, Scimone, Tarantino. In S. Stefanelli (Ed.), Varietà dell'italiano nel teatro 
contemporaneo (pp. 195-238). Pisa: Edizioni della Normale.

Croce, B. (1891). I teatri di Napoli. Secoli XV-XVIIII. Napoli: Pierro.
Croce, B. (1908). Il tema “Maria Stuarda”. La critica, 6, 188-192. Ristampato in B. 

Croce (1926), Problemi di estetica (pp. 84-90). Bari: Laterza]. 
Croce, B. (1974). Poesia e non poesia: note sulla letteratura europea del secolo decimonono. 

Bari: Laterza. 
D’Achille, P. (2001), Parole in palcoscenico: appunti sulla lingua del teatro italiano 

dal dopoguerra a oggi. In M. Dardano, A. Pelo & A. Stefinlongo (Edd.), Scritto e 
Parlato. Metodi, testi e contesti (pp. 181-219). Roma: Aracne. Ristampato in P. 
D’Achille (2012), Parole al muro e in scena. L’italiano esposto e rappresentato. Bologna: 
Il Mulino.

D’Achille, P. (2012). Parole al muro e in scena. L’italiano esposto e rappresentato. Bologna: 



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  211

il Mulino.
D’Onghia, L. (2014). Drammaturgia. In G. Antonelli, M. Molotese & L. Tomasin

(Edd.), Storia dell’italiano scritto, (Vol. 2: Prosa letteraria, pp. 153-202). Roma: 
Carocci.

Dalla Valle, D. & Pavesio, M. (Edd.). (2007). Due storie inglesi, due miti europei. Maria 
Stuarda e il Conte di Essex sulle scene teatrali. Atti del Convegno di studi comparati, 
Università degli Studi di Torino (19-20 maggio 2005). Alessandria: Edizioni dell’Orso. 

Dardi, A. (2003). Alfieri e la lingua italiana. In G. Tellini (Ed.), Letture alfieriane (pp. 
127-146). Firenze: Edizioni Polistampa.

Della Valle, F. (1930). La Reina di Scotia (a cura di B. Croce). Bologna: Zanichelli.
Di Benedetto, A. (2007). Appunti sulla Maria Stuarda di Vittorio Alfieri. In D. Dalla 

Valle & M. Pavesio (Edd.), Due storie inglesi, due miti europei. Maria Stuarda e il 
Conte di Essex sulle scene teatrali. Atti del Convegno di studi comparati, Università 
degli Studi di Torino (19-20 maggio 2005) (pp. 181-186) Alessandria: Edizioni 
dell’Orso. 

Donizetti, G. & Bardari, G. (1989). Maria Stuarda (a cura di E. Rescigno). Milano: 
Casa Ricordi.

Durante, M. (2008). La Maria Stuarda dellavalliana. In F. Varallo (Ed.), In assenza del 
re: le reggenti dal XIV al XVII secolo (Piemonte ed Europa) (pp. 343-366). Firenze: 
Leo S. Olschki Editore. 

Ferreira González, M. S. (2016). La puesta en escena de “Maria Stuarda”, de Dacia 
Maraini. Revista International de Culturas y Literaturas, 19, 68-77. 

Fortini, L. (Ed.). (2023). Dacia Maraini. Per un nuovo lessico della letteratura e del 
teatro. Roma: Viella.

Giannanti, A. (2013). La regina Maria Stuarda nel teatro dei Seicento, tra inediti e 
filologia d’autore. In B. Alfonzetti, G. Baldassarri, & F. Tomasin (Edd.), I cantieri 
dell’italianistica. Ricerca, didattica e organizzazione agli inizi del XXI secolo. Atti del 
XVII congresso dell’ADI, Roma (18-21 settembre 2013) (pp. 1-7). Roma: Adi editore.

Giovanardi, C. (2023). Sulla lingua del teatro di Dacia Maraini. In L. Fortini (Ed.), 
Dacia Maraini. Per un nuovo lessico della letteratura e del teatro (pp. 61-73). Roma: 
Viella.

Giovanardi, C. & Trifone, P. (2015). La lingua del teatro. Bologna: il Mulino.
Kipka, K. (1907). Maria Stuarda im Drama del Weiltliteratur: vornehmlich des 17. und 

18, Jahrhunderts. Leipzig: Max Hesses.
La Bibbia, scrutate le scritture, versione ufficiale della CEI (2020). Cinisiello Balsamo 

(MI): San Paolo.
Lasagna, P. (2005). Il verso tragico dal Cinquecento al Settecento, Rassegna bibliografica 

(1990-2003). In G. Lonardi & S. Verdino (Edd.), Il verso tragico dal Cinquecento 
al Settecento. Atti del Convegno di studi, Verona (14-15 maggio 2003) (pp. 367-423). 
Padova: Esedra. 

Maraini, D. (2020). Maria Stuarda e altre commedie. Milano: BUR.
Masiello, V. (1964). L’ideologia tragica di Vittorio Alfieri. Roma: Edizione dell’Ateneo.
Mastroianni, M. (2007). Tragedia storica e tragédie sainte. In D. Dalla Valle & M. 



212  Quaderns d’Italià 30, 2025 Miriam Di Carlo

Pavesio (Edd.), Due storie inglesi, due miti europei. Maria Stuarda e il Conte di Essex 
sulle scene teatrali. Atti del Convegno di studi comparati, Università degli Studi di 
Torino (19-20 maggio 2005) (pp. 9-43). Alessandria: Edizioni dell’Orso. 

Mingioni, I. (2013), A parte. Per una storia linguistica della didascalia teatrale in Italia. 
Roma: SER-ItaliAteneo. 

Morello, R. (2007). Maria Stuarda da Schiller a Donizetti. In D. Dalla Valle & M. 
Pavesio (Edd.), Due storie inglesi, due miti europei. Maria Stuarda e il Conte di Essex 
sulle scene teatrali. Atti del Convegno di studi comparati, Università degli Studi di 
Torino (19-20 maggio 2005) (pp. 199-205). Alessandria: Edizioni dell’Orso. 

Murrali, E. (2013). Il sogno del teatro. Cronaca di una passione. Milano: Rizzoli.
Nencioni, G. (1976). Parlato-parlato, parlato-scritto, parlato-recitato. Strumenti critici, 

29, 1-56. Ristampato in G. Nencioni (1983). Di Scritto e di parlato. Discorsi 
linguistici (pp. 126-179). Bologna: Zanichelli.

P. Puppa (Ed.). (2007). Lingua e lingue nel teatro italiano. Roma: Bulzoni.
Perdichizzi, V. (2009). Lingua e stile nelle tragedie di Vittorio Alfieri. Pisa: Edizioni ETS.
Perone U. (2007). L’eroe e il suo doppio. Storia e ideale nella Maria Stuarda di Schiller. 

In D. Dalla Valle & M. Pavesio (Edd.), Due storie inglesi, due miti europei. Maria 
Stuarda e il Conte di Essex sulle scene teatrali. Atti del Convegno di studi comparati, 
Università degli Studi di Torino (19-20 maggio 2005) (pp. 187-198). Alessandria: 
Edizioni dell’Orso. 

Perrero, D. (1881). Gli ultimi Stuardi e Vittorio Alfieri. Sul fondamento di documenti 
inediti (1782-1783). Rivista Europea, 24(5), 683-701.

Pizzamiglio, G. (2007). Lingua e strutture del tragico nel neoclassicismo veneto. In P. 
Puppa (Ed.), Lingua e lingue nel teatro italiano (pp. 105-118). Roma: Bulzoni.

Riga, A. (2023). Gli ideofoni tra romanesco e italiano. Per un repertorio delle voci 
imitative dialettali. Lingua e Stile, 58(2), 253-283.

Schiller, F. (2013). I masnadieri, Don Carlos, Maria Stuarda (a cura di E. Groppali). 
Milano: Garzanti (ed. digitale).

Sorella A. (1993). La tragedia. In L. Serianni & P. Trifone (Edd), Storia della lingua 
italiana (Vol. I, pp. 751-792). Torino: Einaudi.

Stefanelli, S. (2006). Va in scena l’italiano. Firenze: Cesati.
Taffon, G. (2019). La pagina, lo sguardo, l’azione. Esperienze drammaturgiche italiane 

nel ’900. Roma: Bulzoni.
Villani, S. (2011). La Scozia come simbolo della persecuzione cattolica nel mondo 

protestante: Maria Stuarda nella letteratura italiana del Seicento. In C. Carminati 
& S. Villani (Edd.), Storie inglesi. L’Inghilterra vista dall’Italia tra storia e romanzo 
(XVII sec.) (pp. 11-34). Pisa: Edizioni della Scuola Normale Superiore. 

Zanardo, M. (2022). La contessa e gli Stuart: i contatti dell’Albany, le reticenze di 
Alfieri. In V. Gallo & M. Zanardo (Edd.), Diplomatici en travesti, letteratura e 
politica nel ‘lungo’ Settecento (pp. 121-134). Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.



Maria Stuarda di Dacia Maraini Quaderns d’Italià 30, 2025  213

Zanon, T. (2014). Teatro in versi: commedia e tragedia. In A. Antonelli, M. Molotese 
& L. Tomasin (Edd.), Storia dell’italiano scritto (pp. 323-351). Roma: Carocci.

Zweig, S. (2019). Vita di Maria Stuarda. Firenze/Milano: Giunti/Bompiani.


