Quaderns d’Tralia 30, 2025 269-317

Fra le commedie d’ispirazione spagnola di Placido Adriani:
Mano bianca non offende

Paula Gregores Pereira | Universidade de Santiago de Compostela
paula.gregores.pereira@usc.es | ORCID: 0000-0001-5811-6979

Ricevuto: 13-12-2024
—— Accettato: 19-02-2025
© Pl Gregores Pubblicato: 20-12-2025

Resum.

La figura de Placido Adriani (1690-1766) és coneguda en 'ambit teatral sobretot per la seva
Selva, overo Zibaldone di concetti comici (1734), un text fonamental en 'ambit de la commedia
dell'arte. Tanmateix, entre els papers del dramaturg es troben algunes comedies, en la seva major
part d’inspiracié espanyola, que van romandre inédites i encara avui manquen d’atencié critica.
En la nostra comunicacié procedirem, doncs, a 'analisi del drama inedit titulat Mano bianca
non offende, la relacié del qual amb el text calderonia Las manos blancas no ofenden (1657) és
evident des del mateix titol. Analitzarem la peca italiana des d’'un punt de vista comparatista
amb l'objectiu de determinar-ne la relacié amb el text espanyol, per tal de precisar més els vincles
entre Adriani i la dramattrgia del Segle d’Or, en particular amb Calderén.

Paraules clau: Segle d'Or; Placido Adriani; Calderdn; teatre italia.

Abstract:

The figure of Placido Adriani (1690-1766) is primarily known in the theatrical realm for his
Selva, overo Zibaldone di concetti comici (1734), a foundational text within the commedia dell arte
tradition. However, among the playwright's papers are several unpublished plays, most of which
are inspired by Spanish sources, and these works have received little critical attention to date.
In this study, we will analyze the unpublished play titled Mano bianca non offende, whose
connection to Calderdn’s Las manos blancas no ofenden (1657) is evident even in the title. We
will examine the Italian play from a comparative perspective to explore its relationship with the
Spanish text and to more precisely define the links between Adriani and the dramaturgy of the

Spanish Golden Age, particularly with Calderén.
Keywords: Placido Adriani; Siglo de Oro; Calderdn; Italian drama.

Abstract.

La figura di Placido Adriani (1690-1766) ¢ nota in ambito teatrale soprattutto per la sua Sefva,
overo Zibaldone di concetti comici (1734), un testo fondamentale nell’ambito della commedia
dell’arte. Tuttavia, fra le carte del drammaturgo si trovano alcune commedie, nella maggior parte
d’ispirazione spagnola, rimaste inedite e ancor oggi carenti di attenzione critica. Nella nostra
relazione procederemo dunque all’analisi del dramma inedito intitolato Mano bianca non offende,
il cui rapporto con il testo calderoniano Las manos blancas no ofenden (1657) appare evidente
sin dal titolo. Analizzeremo la piéce italiana da un punto di vista comparatistico allo scopo di
determinarne il rapporto con il testo spagnolo, per cercare di determinare in maniera piti precisa
i legami fra Adriani e la drammaturgia del Siglo de Oro, in particolare con Calderén.

Parole chiave: Siglo de Oro; Placido Adriani; Calderdn; teatro italiano.

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.660 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)



270 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

Fra' le carte manoscritte della sua commedia Nella morte i trionfi overo ['offésa
vendicata, il monaco benedettino e letterato Placido Adriani (1690-1766) —
noto in ambito teatrale soprattutto per la sua Selva, overo Zibaldone di concetti
comici (1734), un testo fondamentale nell’ambito della commedia dell’arte —
scrive, in cid che sembra una breve nota ai lettori datata nel 1725:

Dopo aver trasportata dallo spagnuolo al modo nostro di recitare la comedia
intitolata Mano bianca non offende, parto del virtuosissimo Lopez de Vega,
con lassistenza di un bravo comico, che bene intendeva la lingua spagnola,
ora ho trasportata la presente, e se ti piacerd, forse ne fard l'altre sorelle non
men vaghe, che dilettevoli.?

In effetti, qualche anno prima Adriani aveva riformulato la commedia Las
manos blancas no ofenden (1657) dello spagnolo Calderén de la Barca (e non,
come erroneamente attribuita dal drammaturgo, di Lope de Vega),’ che si
conserva soltanto manoscritta, con il titolo di Mano bianca non offende.* Qualche
anno dopo, se attendiamo alle date che compaiono nei manoscritti, il monaco
benedettino compie la sua promessa di fare “I'altre sorelle” mettendo per scritto,
oltre 'opera succitata, almeno un’altra rielaborazione di cui abbiamo notizia:
La Cleomira overo tra’ perigli la sicurezza. Tutti e tre i testi conformano quelle
che la critica ha denominato le commedie d’ispirazione spagnola di Placido
Adriani,’ identificate come tali pitt per la dicitura che il proprio autore introduce

1. Il presente articolo si inquadra tra le attivitd realizzate dal Grupo de Referencia
Competitiva CALDERON (GI-1377) dell'Universidade de Santiago de Compostela
finanziato dal Plan Galego IDT della Xunta de Galicia per il periodo 2023-2026, rif.
ED431C 2023/06 e dal progetto di ricerca ArpreGo (Archivio del teatro pregoldoniano;
PID2023-148944NB-100, 2024-2028) finanziato dal Ministerio de Ciencia, Innovacién y
Universidades e il FEDER. Il contributo si inquadra anche fra le attivita del progetto di tesi
di dottorato La questione dei generi nella drammaturgia italiana del XVII e XVIII secolo,
diretto dal professore Javier Gutiérrez Carou e finanziato tramite ’Ayuda para la formacién
de Profesorado Universitario (FPU22/0595) del Ministerio de Universidades spagnolo.

2. Nella Morte i Trionfi | Ouero | LOffesa Vendicata | Opera Tragica | Trasportata dallo
spagnuolo da D. | Plicado Daniria di Vclac | 1725, Biblioteca di San Pietro di Perugia, coll.
C. M. 91.

3. E probabile che lerrore del drammaturgo evidenzi una conoscenza indiretta del testo
spagnolo (per la cui traduzione ¢ lui stesso ad affermare di aver necessitato dell'aiuto di “un
comico che bene intendeva la lingua spagnola”) o della circolazione di esso in Italia
falsamente attribuito (circostanza abituale nei drammi spagnoli aurei).

4. Mano Bianca non Offende | Opera | di Don Plicado Daniria d’Vclac | Dall’istesso
trasportata dallo | spagnolo | 1720, Biblioteca di San Pietro di Perugia, coll. C. M. 90.
Ringrazio il prof. Javier Gutiérrez Carou per avermi permesso di consultare le fotografie dei
manoscritti perugini, da lui fotografati nel mese di marzo 2023 grazie alla gentilezza e alla
disponibilita di D. Giustino Farnedi, abbate e bibliotecario del monastero di San Pietro a
Perugia, a cui desidero di lasciare anche testimonianza della mia gratitudine.

s. 1l primo a portare alla luce questi testi ¢ stato Claudio Lepore (1984), che rileva anche un
quarto dramma, I due Costantini (C. M. 89), che sembra essere I'unico a non riscontrare



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Tralia 30, 2025 271

nel frontespizio di tutti e tre i testi (“trasportata dallo spagnuolo”) che per
I'identificazione di una fonte concreta in seno alla produzione del Siglo de Oro.¢

Mano bianca non offende, 'unico fra questi tre drammi a riscontrare un
antecedente diretto e indiscutibile nella produzione spagnola, ¢ forse il primo
esperimento di Adriani nell’ambito della rielaborazione di testi di ambito
ispanico (se riteniamo le date attendibili). Copera, rimasta finora inedita, &
tradita da un unico testimonio, il ms. C. M. 90 dell’Archivio Storico dell’Abba-
zia di San Pietro di Perugia, insieme alle altre commedie sopra indicate (Nella
morte i trionfi corrisponde al ms. C. M. 91 e La Cleomira, al ms. C. M. 92).
Per quanto ne riguarda la stesura, sono scarse le notizie al riguardo. Se rivolgiamo
I’attenzione verso i dati paratestuali presenti nel manoscritto, tuttavia, sembra
che la rielaborazione sia stata portata a termine attorno al 1720, data che
compare nel frontespizio. Piti avanti compare, alla fine dell’atto primo (£. 247),
un riferimento all’anno 1717, anch’esso attendibile. La differenza di tre anni
puo doversi a un agire per approssimazione di Adriani (o del responsabile della
trasmissione dei testi) nel momento di ridirigere o di copiare le proprie
commedie, poiché va sottolineato che il primo fascicolo del codice, contenente
il frontespizio, I'elenco dei personaggi e le indicazioni sceniche (“mutazioni di
scena’), ¢ frutto d’un aggiunta posteriore, sicuramente databile non prima del
1726, momento in cui, secondo quanto indicato appunto in queste carte (f.
1), la commedia fu rappresentata a Napoli (“Quest’opera fu recitata 'anno
1726 in S. Severino di Napoli”). La presenza di un finalino (una sorta di
semplice scarabocchio simile in tutte le occorrenze) sotto tale dicitura conferma,
infatti, che non si tratta di un’aggiunta posteriore,” e obbliga a indicare il 1726
come termine post quem della compilazione delle commedie e, dunque, il 1717

una vincolazione diretta con la drammaturgia spagnola (cft. al riguardo Gutiérrez Carou,
2024). Sull“esordio drammatico” di Placido Adriani in ambienti napoletani
(concretamente nel monastero di Montecassino nel 1711) e sulla sua vita come “teatrante
completo” si vedano, rispettivamente, Gallo (1998, pp. 15-36) e Lepore (1984, pp. 154-
163).

6. Oltre a queste tre commedie integralmente conservate, si ha notizia di uno scenario di
ispirazione spagnola — Linnamorata scaltra —, che la critica riconduce a La discreta
enamorada di Lope de Vega (Gallo, 1998, p. 17). Inoltre, in una nota riportata da Croce
(1898, p. 458), Adriani menziona la rappresentazione di una “Comedia in comedia da me
trasportata dallo spagnuolo”, che Gallo (1998, p. 21), invece, associa all'omonimo testo di
Cosimo Antonio Pelli, pubblicato a Roma da Zenobi nel 1727, che Adriani avrebbe
trascritto.

7. 1l responsabile della stesura del manoscritto, infatti, chiude le diverse sezioni servendosi del
finalino, come si vede ad esempio in 2r, dove viene indicato I'elenco dei personaggi o in
14r, dove il finalino segna la conclusione di una scena. Infatti, sotto i suddetti finalini il
resto della carta resta bianca, il che verrebbe a dimostrare che la dicitura con notizie della
recita non ¢ un’aggiunta posteriore (in tale caso la frase si riscontrerebbe sotto il finalino).



272 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

e il 1720 come probabili date fra cui si deve collocare la stesura completa di

Mano bianca
kokok

Sin dal titolo, si costruisce un saldo legame fra la commedia italiana e il suo
ipotesto spagnolo (rapporto che si confermera tramite I'analisi pitt minuta del
testo che ci accingiamo ad avviare). Lespressione las manos blancas no ofenden
¢ adoperata da Calderén nella sua valenza proverbiale. Infatti, sta a indicare,
concretamente, che 'aggressione (lo schiaffo) da parte di una donna offesa a
un galantuomo non deve comportare rappresaglie dalla sua parte, dato che la
donna non ha in sé stessa la capacita di attentare contro 'onore del cavaliere.’
Va notato, tuttavia, che non si riscontrano testimonianze dell’espressione — che
compare soltanto elencata nel Diccionario de la Real Academia Espanola dal
1864 (Calderdn, 2020, p. 9) — in ambito ispanico previe alla stesura del dramma
calderoniano. In ambito italiano, invece, il proverbio compare testimoniato in
area napoletana dagli anni Trenta del Settecento in poi con un significato
analogo a quello dato da Calderén nel momento di stesura della propria
commedia.'’ In questo modo, Adriani dimostra una conoscenza popolare della
dicitura che gli permette di servirsene senza ulteriori chiarimenti o modifiche.
Infatti, prima Calderén e poi Adriani mostrano una volonta di incidere sul
proverbio, come dimostra in pill occasioni la sua ricorrenza lungo il terzo atto

8. Inoltre, come indica Valentina Gallo (1998, p. 18), va notato che Adriani non adopera il
proprio pseudonimo (“Plicado Daniria d’Vclac”, che compare in tutte e tre commedie
d’ispirazione spagnola) fino al 1725, data coerente con quanto affermato precedentemente
sulla temporalita della stesura o copia del testo.

9. Sul titolo ¢ le sue valenze in Calderdn, si veda Ferndndez Mosquera (2015, pp. 326-332) e
'introduzione di Casais Vila a Calderén, 2020.

10. Lespressione ¢ registrata in vari melodrammi del drammaturgo napoletano Pietro
Trinchera (1702-1755) nella sua forma napoletana: “manu sblanca non offienne” ne
Labbate Collarone (IT1.12.57) e “manus blanca non orfienne” ne La rosa (1.4.9). E anche
attestata, gid nella seconda meta del Settecento, nelle commedie di Francesco Cerlone
(1722-1778[2]): “manus blanca non orfienne” ne I scherzi d’amore e di fortuna (I1.6.11).
“manus blanca non offenne” in Arsace (I1.10.11, 13), “manus blanca non offendit” in La
gara fra 'amicizia e 'amore (II1.8.51) e la variante “le belle mani non offendono” in La
filosofante fortunata (I11.6.16). In ambito toscano, invece, la prima testimonianza del
proverbio compare in una farsa “tradotta dal francese” pubblicata per la prima volta nel
1789 a Firenze: “non dice il proverbio che mano bianca non offende?” (La fiera delle fate,
Firenze, Stamperia Albizziniana, 1789, 1.5.32), sebbene I'espressione diventera abituale nel
secolo successivo, come dimostra il gran numero di occorrenze che si riscontrano in testi
del periodo. Anche nell’Ottocento viene pubblicato I'unico dizionario di proverbi che
include l'espressione: La sapienza del mondo, ovvero Dizionario universale dei proverbi di
tutti i popoli di Gustavo Strafforello (Torino, Augusto Federico Negro, 1883, vol. 2, p.
531), in cui ne viene esplicitamente indicata lorigine spagnola. Questa situazione fa
pensare a ur’introduzione dell’espressione nella Penisola tramite I'area partenopea dovuta
agli stretti contatti culturali stabiliti fra Napoli e la Spagna, dove il proverbio sarebbe gia
d’uso comune.



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Iralia 30, 2025 273

(0 jornada, nel caso spagnolo): se nell'ipotesto compare, con varianti, sei volte,'!
nell'ipertesto lo si ripete tre in un atto molto pill breve di quanto ¢ quello
calderoniano, ma in contesti simili.

Le vicende inscenate ne Las manos blancas no ofenden sono costruite su un
espediente molto particolare: il travestimento incrociato, che vede un uomo
fingersi donna e una donna in veste da uomo. Infatti, I'azione si sviluppa attorno
due personaggi: Lisarda, che entra nella corte di Serafina travestita dal cugino
César per vendicare il proprio onore, toltogli da Federico, e il proprio César,
che, costretto dalle circostanze, si vede nell’obbligo di entrare al servizio di
Serafina (la donna oggetto del proprio amore) in vesti femminili, rispondendo
al nome di Celia. In ambito spagnolo, I'espediente era piuttosto insolito. Infatti,
benché la comparsa di donne in vesti di uomo costituisse una risorsa scenotecnica
alquanto ricorrente (si ricordi, per limitarci a uno dei pit celebri drammi di
Calderén, la Rosaura di La vida es suerio), la situazione era ben diversa nella
figura dell’'uvomo in veste di donna, attestata, nella tradizione drammatica
spagnola, in un numero molto ridotto di opere.'? Il travestimento incrociato,
infatti, sembra non avere antecedenti nella scena iberica prima di Calderén:
nel periodo aureo, si ha soltanto notizia di un’altra commedia in cui venga
adoperato: El muerto disimulado, della drammaturga portoghese Angela de
Acevedo, il cui potenziale rapporto intertestuale con il dramma calderoniano
rimane ancor oggi tutto da indagare." In Italia, contrariamente a quanto
capitava in Spagna, la figura del maschio in veste di donna, benché meno
ricorrente, godeva di una certa diffusione. Di conseguenza, ¢ pil abituale il
fenomeno del doppio travestimento simultaneo (uomo-donna; donna-uomo),

11. Il proverbio compare, immutato, nel v. 4164. La variante “las manos blancas no agravian”,
neivv. 3519, 3541, 3597, 4347-4348 (con la variante “blancas manos”) e 4320 (“las manos
blancas ofenden”).

12. Jean Canavaggio tratta il tema in un suo saggio, che raccoglie anche un catalogo dei
drammi ispanici in cui compare il fenomeno, che si riscontra di solito in personaggi non
protagonisti (Canavaggio, 1979, p. 135). Infatti, I'espediente scenico aveva due valenze:
quella di risorsa incidentale, funzionale alla risoluzione di un conflitto occasionale allo
scopo di suscitare il riso del pubblico (in questo caso, di solito il travestito & un personaggio
di bassa estrazione sociale); e quella dell’elemento attorno cui gira 'argomento, sulla scia
del mito di Achille o dell'episodio classico di Ercole e Iole (Canavaggio, 1979, pp. 137-
140). Tuttavia, va indicato che nel teatro spagnolo aureo 'espediente era considerato
pericoloso da un punto di vista morale, motivo per cui, fra quelli registrati, “en verdad [son]
muy pocos los que no pasan de ser meros comparsas’ (Canavaggio 1979, p. 135; Si veda
inoltre Ferndndez Mosquera [2015, pp. 297-332], che include anche un’analisi del caso
concreto di Manos blancas no ofenden).

13. Sulla scrittrice, si veda la recente introduzione di Serena Provenzano a Azevedo, 2022 (1-
86), in cui tratta anche della questione dei travestimenti e il loro rapporto con Calderén



274 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

che forse ha la sua testimonianza pili nota nella Cintia (1601)' di Giambattista
della Porta.” Inoltre, fra il Seicento e la prima meta del Settecento questa risorsa
drammatica conosce varie testimonianze. Infatti, siamo riusciti a individuare
almeno altri 12 titoli in cui viene adoperato questo espediente, soprattutto
nella prima meta del XVII secolo.'®

Il doppio travestimento, insomma, ha un ruolo fondamentale nella pzéce
spagnola, ma anche in quella italiana, stabilendosi come asse attorno cui gira
tutta la costruzione degli equivoci che arricchiscono I'intreccio. Tuttavia, se
Calderén deve cercare delle motivazioni che permettano e giustifichino I'uso
di questa risorsa, la commedia italiana poggia su una salda tradizione precedente,
quella della commedia cinquecentesca (protrata nella commedia letteraria del
Seicento),"” che offre espedienti che permettono uno sviluppo dell’intreccio
pilt vincolato alla tradizione. In questo modo, mentre il drammaturgo spagnolo
simpegnava a giustificare i due travestimenti facendo attenzione all'educazione
di Lisarda e di César in ambienti ostili alle consuetudini del proprio genere (il
che favoriva lo sviluppo di attivitd pitt concordi al genere opposto, in modo
da rendere il travestimento pili naturale), Adriani fa invece poggiare la delineazione
di entrambi i protagonisti nelle usanze fissate dalla tradizione teatrale italiana
a lui precedente per delinearne i caratteri.

(Azevedo, 2022, pp. 69-76).

14. Infatti, come dimostrato in un’altra sede, la commedia presenta notevoli punti in comune
con il dramma calderoniano che fanno pensare all’esistenza di un diretto rapporto
intertestuale.

15. Sembra rilevante indicare che, come nota Valentina Gallo, Della Porta ¢ stato sicuramente
uno dei drammaturghi maneggiati da Adriani (Gallo, 1998, p. 13).

16. Parliamo, in particolare, di Gl'inganni di Niccolo Secchi (Venezia, Lucio Spineda, 1600),
1l pazzo finto di Cristoforo Sicinio (Roma, Stefano Paolini, 1603), La Ninetta di Cesare
Caporali e Francesco Buonafede (Venezia, Gio. Battista Collosini, 1604); I servi nobili di
Ubaldino Malavolti (Siena, Silvestro Marchetti, 1604), La Cingana di Giorgio Artemio
Giancarli Rodigno (Venezia, Giorgio Bizzardo, 1610); La farinella, inganno piacevole di
Giulio Cesare Croce (Ferrara, Vittorio Baldini, 1612), La Cintia ovvero Gli amanti cagiati
di Lodovico Mori (Venezia, Giovanne Boazzi, 1612), La padovana di Giammaria Casini
(Firenze, Cosimo Giunti, 1617), I parti coperti di Pietro Bisensi (Orvieto, Michelangelo
Fei - Rinaldo Ruuli, 1623), I fuggitivi amanti di Prospero Bonarelli (Macerata, Agostino
Grisei, 1642), Comici schiavi di Anton Giulio Brignole Sale (Cuneo, Strabella, 1666) e La
Giustina di Niccolo Amenta (Napoli, Michele Luigi Muzio, 1717). Siamo riusciti a
individuare i titoli riferiti sopra grazie ai lavori del progetto di tesi in corso della sottoscritta
(intitolato La questione dei generi nella drammaturgia italiana del Seicento e del Settecento
e sviluppato sotto la direzione del prof. Javier Gutiérrez Carou presso I'Universita di
Santiago de Compostela), che ha come oggetto la creazione di un catalogo delle opere
drammatiche non musicali pubblicate nel Seicento e nella prima meta del Settecento in
Italia.

17. Per una sintesi delle caratteristiche del genere dalle sue origini rinascimentali fino al
Seicento, cfr. Padoan (1996), Pieri (2018) e Vazzoler (2018).



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Iralia 30, 2025 275

Gli episodi che segnano la vicenda di Fidalma — che ricorda la Lisarda
spagnola e, come la sua controparte, prende il nome del proprio cugino per
portare a compimento i suoi piani — avanzano quasi parallelamente nei due
testi. Tale situazione, in questo modo, si configura come uno degli elementi
che permettono di parlare dell’esistenza di un saldo rapporto intertestuale fra
entrambe le commedie. I pochi mutamenti sono destinati, come vedremo, a
rendere pili consono il dramma alla tradizione italiana (e, di conseguenza, ai
precetti classici che ne regolarizzavano la produzione).

Il primo elemento degno d’analisi ¢ il motivo della tempesta, che segna
Parrivo in citta della donna. Nell'ipotesto calderoniano, Lisarda vi giunge come
vittima di una sfortunata caduta da un cavallo, incidente che I'introduceva in
scena allo stesso tempo che César, vittima di un naufragio.'® Lentrata parallela
fungeva da pretesto per sviluppare tutta una serie di motivi simbolici attorno
a tutti e due i protagonisti che, perd, spariscono nell’ipertesto, dato che si perde
la simultaneita dell’arrivo di Fidalma e d’Enrico (il giovane era in citta gia da
anni mentre Fidalma vi giunge all’inizio del dramma). Inoltre, la donna arriva,
presumibilmente, come vittima di una tempesta che I'ha costretta a fermarsi
nel porto. Possiamo vedere in questo motivo, da una parte, un’allusione al
naufragio presente nelle prime scene calderoniane, e, dall’altra, un rimando
alla tradizione italiana della commedia letteraria, che vedeva in questo accidente
meteorologico uno dei zopoi pilt adatti ad avviare o a complicare gli intrecci.”
In Adriani, perod, questa tempesta ¢ in realta un alibi, una situazione di cui
Fidalma approfitta, ma che serve soltanto a nascondere le proprie intenzioni
davanti il suo custode, il Conte Albione, che aveva intrapreso il viaggio ingannato
e, dunque, non era al corrente della volonta della donna di andare alla reggia
(I.4). S’introduce in questa presentazione del personaggio uno dei cambiamenti
fondamentali nella condizione della protagonista: mentre nel dramma spagnolo
Lisarda dimostrava una spiccata intraprendenza che le permetteva di arrivare
in corte incustodita (accompagnata soltanto da Nise, la sua cameriera ¢
confidente), nella piéce italiana Adriani introduce una Fidalma scortata da un
suo congiunto, una figura maschile che serve a evitare la presenza della donna
non accompagnata e che, dunque, ne garantisce il decoro. La figura del Conte
¢, perd, accessoria, e quasi non toglie autorita decisorie alla protagonista, che
riesce comunque a dimostrare la propria capacita di intraprendere da sola la
lotta per recuperare 'onore toltole da Clodoveo. Il personaggio, tuttavia,

18. Sulle valenze degli accidentati arrivi dei protagonisti in corte, si veda Ferndndez Mosquera
(2015, pp. 311-312).

19. In Della Porta, ad esempio, ¢ ricorrente I'espediente del naufragio frutto di una tempesta,
come si pud vedere in, almeno, La Cintia, Lo astrologo, I duo f%atelli simili e La furiosa.



276  Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

diventa quello di una donna macchinatrice che inganna quanti le sono attorno
per raggiungere, tramite tutti quanti stratagemmi siano necessari, il suo scopo,
vale a dire, sposare Clodoveo. Infatti, va detto che in nessun momento del
rifacimento italiano si chiarisce se Clodoveo, come succedeva nel caso del
Federico calderoniano, aveva veramente agito contro 'onore di Fidalma,” il
che fa emergere 'immagine di una donna dal carattere piuttosto negativo in
un trattamento del personaggio che prende delle sftumature misogine.
Episodio fondamentale ¢ quello corrispondente alla scena 1.9 (che rielabora
i vv. 108-635 di Manos blancas), nel quale Fidalma, che sente di nascosto le
intenzioni di Clodoveo di sposare la Contessa,*! decide di intervenire, oltrag-
giata, e di togliergli il gioiello di cui il giovane pretendeva servirsi per dimostrare
di essere stato lui a salvarla dell'incendio, garantendone cosi la mano (“FIDALMA:
[...] se pensi di sposarti la contessa per mezzo di questa gioia, non ti riuscira
questa gioia’; 1.9.31). In risposta, il giovane rompe definitivamente qualsiasi
rapporto che lo vincolasse alla donna,” dando avvio alla guesz di Lisarda per
recuperare l'onore. La scena, come anticipato, riprende con pochissimi
cambiamenti il contenuto dei versi di Calderén, mutando soltanto il luogo in
cui essa si svolge con una chiara intenzione di osservare le unita classiche.?
Infatti, questa volonta di aggiustare il dramma ai parametri pseudoaristotelici
regola anche l'ordine in cui vengono presentati gli avvenimenti che mettono
in moto l'arco argomentale della donna oltraggiata: se in Calderén il personag-
gio prima conosceva 'infedelta di Federico e poi lo inseguiva per vendicare
onore, in Adriani I'arrivo a corte precede la scoperta dell’infedelta del giovane.
Il parallelismo fra le vicende e lo sviluppo delle due opere continua in tutte
le scene che vedono Fidalma e Clodoveo come protagonisti. E particolarmente
notevole il caso di I1.9, che rielabora i vv. 1973-2029, in cui la donna, gia
travestita e fingendosi il proprio cugino, interrompe il resoconto di Clodoveo,
che spiega alla Contessa come I'ha salvata dell’incendio, per offrirle I'anello,

20. Lo stesso Ridolfo riconosceva, in Manos blancas, di attentare contro la promessa data a
Lisarda: “Diga del primer amor / lo que quisiere el mds cuerdo / que, en llegando a haber
el segundo / siempre al segundo me atengo” (vv. 571-574).

21. Il personaggio di Doralba, la contessa — che compare erroneamente nell’elenco dei
personaggi come “Doralba, principessa” — ¢ riformulazione della contessa Serafina che
compare in Manos blancas.

22. Adopera qui Adriani una forte immagine simbolica — gia presente in Calderén — ossia, lo
stracciare Clodoveo una lettera di Fidalma (1.9.43).

23. Calderén collocava questa scena a Milano, patria di Lisarda, da cui la donna partiva poi
per arrivare nel palazzo di Serafina (in una fittizia cittd d'Ursino localizzata nelle rive del Po)
alla fine della primera jornada. Con una chiara volonta di osservare I'unita di luogo (ma
anche quella di tempo), Adriani la colloca il mattino dell’arrivo di Fidalma nella reggia di
Fiandra.



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Iralia 30, 2025 277

provando, in questo modo, che, in realtd, ¢ stata lei a salvarla e, quindi,
corrisponde a lei l'onore della sua mano (si ricordi che a questo punto la donna
¢ gia in veste maschile).

Per quanto riguarda il motivo dell’anello, diventa interessante fermarsi un
attimo sull'atteggiamento di Clodoveo per sedurre la Contessa, soprattutto nel
rapporto del personaggio con la sua controparte spagnola. In Calderén, Serafina
dona volontariamente il gioiello all'uomo responsabile di salvarle la vita e, dato
che non sa niente di lui e che il giovane parte senza essere riconosciuto, pensa
che sia una persona di bassa condizione:

SERAFINA El dia que se abras6
mi palacio [...]

Bueno es que, estando servida

de tantos principes, fuese

un hombre vil quien me diese

a vista de todos vida,

y ser vil es conocida

cosa, pues se contentd

con la joya que llevé. (vv. 1230-1241)

In Adriani, invece, ¢ Clodoveo a togliere I'anello dal dito di Doralba per
garantirsi una prova che gli permetta di sposare la donna: “cLopoveo: [...]
scusami, o bella, se questa gioia Cinvolo (/7 leva dal deto un anello) sara contras-
segno della mia servitl; temo che altri abbia la gloria, e mi rubbi dalle mani la
sorte” (I.1.28). Viene cosi delineato un personaggio dalla personalita piti
egoistica di quanto fosse quella da cui prende spunto, in una tendenza da parte
del drammaturgo italiano alla semplificazione dei caratteri che si percepisce
lungo tutta la piéce.
Laltro asse fondamentale attorno cui gira tutta la commedia ¢ la presentazione
di Enrico in veste di donna. In Calderdn, la sua controparte, César, si vedeva
costretto a travestirsi per fuggire la madre senza essere scoperto, anche se, una
volta arrivato alla corte di Serafina, 'entrata di Lisarda in veste di uomo
fingendosi, appunto, César, gli aveva impedito di sbarazzarsi dalle vesti
femminili, costringendolo inoltre a creare il personaggio di Celia. In Mano
bianca, invece, il travestimento non ¢ frutto del gioco della fortuna, ma di una
scelta consapevole e intenzionata da parte dell'innamorato, che decide attiva-
mente di ingannare la Contessa e di stargli vicino in veste di dama di compagnia:
ELISENA [=ENRICO] Capitatomi a caso il ritratto di Doralba nelle
mani, subito delle sue bellezze divenni idolatra;
e tanto crebbe in me 'amoroso desio, che
impaziente di vivere senza mirare il bello che

adorava, risolsi abbandonare la Borgogna sotto
pretesto di volere acquistare fortuna vagando



278 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

per il mondo, et introdurmi in questa corte
sotto abiti mentiti, come segui, accid qual
amorosa farfalla potessi Vagﬁeggiare il bramato
lume, benché sicuro dell’incendio e della
morte. (ff. 117-11v).

In questo modo, le vicende che circondano Enrico hanno una costruzione che
le avvicina di pit alla tradizione italiana di quanto possano essere prossime alla
commedia spagnola da cui prendono spunto. Infatti, le motivazioni del
personaggio riprendono quelle abituali nella drammaturgia cinque-secentesca
e nella tradizione letteraria del giovane? che s'invaghisce di una donna e decide
che 'unico modo per starle accanto sia entrare al suo servizio in veste femminile.
Le azioni di Enrico, insomma, ricordano piti, ad esempio, quelle dell’Esandro
de La fantesca del Della Porta (che entra al servizio della donna oggetto del
proprio amore travestito da fantesca) di quanto possano richiamare alla mente
quelle di un personaggio calderoniano. Enrico poi, al contrario di César, ¢
padrone della propria vita, situazione che non si verifica nel personaggio
spagnolo, prima subordinato ai voleri della madre e poi costretto a nascondersi
sotto mentite spoglie per causa delle macchinazioni di Lisarda.

Come succedeva nel caso di Fidalma, anche nella presentazione di Enrico
si producono cambiamenti legati alla necessita di rispettare i parametri classici,
senza tralasciare la verosimiglianza. In Manos blancas si vede, nella prima
jornada, César che fugge dalla propria casa e arriva a corte (probabilmente
qualche giorno dopo) e, nella seconda, che sono gia passati i giorni necessari
per presentare una Celia che ¢ diventata confidente preferita di Serafina (cfr.
vv. 1679-1698). Nel caso della commedia italiana, la necessita di osservare le
unita di tempo e di luogo costringe a una riorganizzazione dell’arrivo. In questo
modo, Enrico, che ¢ nella reggia sin dall’inizio, ¢ anche coinvolto nell’episodio
dell'incendio (I.2). Infatti, si scoprira poi che ¢ al servizio di Doralba da tre
anni. Tuttavia, gli episodi che lo vedono come protagonista, anche se in minor
misura che nel caso di Fidalma, continuano ad avere un certo parallelismo con
quelli dell’ipotesto. Questa situazione si manifesta, principalmente, nei momenti
in cui il giovane cerca di sbarazzarsi dal travestimento senza riuscirci, sia perché
Fidalma ha preso il suo posto, sia perché la Contessa ¢ convinta che tutto sia
una geniale interpretazione da parte di Elisena (nome sotto il quale si nasconde
Enrico).

24. Di solito uno studente che parte per una citta diversa da quella che gli ¢ propria, motivo
che in questo caso perd Adriani, che mantiene le ambientazioni della pi¢ce calderoniana,
evita.



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Iralia 30, 2025 279

Proprio parlando d’interpretazione, bisogna fermarsi un attimo sul motivo
del teatro nel teatro, indispensabile in Calderén, ma quasi inesistente in Adriani.
Va ricordato che I'elemento metateatrale — ma anche il #heatrum mundi (presente
anche nell’ipotesto spagnolo, come vedremo) — erano forse i due elementi pitt
distintivi del Barocco, corrente in cui si inserisce la produzione del drammaturgo
spagnolo. Adriani, invece, rielabora il testo in un contesto sociale molto diverso,
vale a dire, nei primi decenni del Settecento, in un momento di superamento
del Barocco in cui la societa si avvia verso tendenze preilluministiche. In tale
periodo, perde vigore e interesse la rivisitazione di zopoi da tempo superati e,
dunque, diventa necessario per Adriani cercare nuove prospettive, piti razionali,
da cui fare i conti con il capolavoro spagnolo. In Manos blancas, 'introduzione
di diversi testi che i personaggi cantano permette al drammaturgo di giustificare
il travestimento di César tramite I'allusione esplicita agli antecedenti classici
(Calderén, 2020, pp. 29-32; Ferndndez Mosquera, 2015, pp. 302-326). In
questo modo, il canto che due dame eseguono per César nel primo atto rimanda
al mito di Achille, travestito da donna per avvicinarsi a Deidamia (vv. 723-774),
mentre la commedia in musica “a usanza / de Italia” (vv. 1776-1777), che le
damigelle di Serafina vogliono inscenare, ¢ incentrata attorno all’episodio di
Ercole (cfr. vv. 2784-2865).” Lallusione a queste vicende serve a Calderén,
inoltre, a rafforzare gli inganni e ad accentuare i giochi finzionali, poiché nella
terza jornada, César, creduto Celia, comparira svolgendo, in commedia, il ruolo
di galdn, di Ercole, insomma, e dunque in veste maschile, sebbene tutti lo
credano donna. Proprio per cid, quando cerca di presentarsi come uomo,
Serafina lo riprende per il suo atteggiamento, dato che per lei si tratta di Celia
facendo gala di un comportamento che le ¢ improprio. Per Adriani, invece, il
travestimento funge da curiosa risorsa drammatica per introdurre delle difficolta
nell’intreccio, e, dunque, perde — in consonanza con il periodo sociale in cui
si inserisce — molta di quella centralitd che era fondamentale in Calderdn.
Infatti, dal momento in cui il travestimento maschile in donna non ¢ piu
trattato come un espediente che bisogna giustificare, la commedia rappresentata
per il compleanno della contessa (cosi come i versi cantati da César nella prima
jornada, che fanno vedere le abilita ‘femminili’ del personaggio) perde la sua
ragione di essere nel testo italiano. Sparisce, inoltre, quel rapporto di finzione
nella finzione che tanto piaceva a Calderén e che permetteva I'identificazione

25. Si fa riferimento, nel primo caso, all'episodio che vede Achille nascosto da damigella nella
corte di Licomede. Li, entra al servizio della figlia del re, Deidamia, di chi sinnamora. Il
secondo rimando classico fa riferimento all’episodio di Ercole al servizio di Onfale, da
Calderén confusa con Iole (sui motivi che portano a questa falsa attribuzione, si vedano le
considerazioni di Casais Vila in Calderén, 2020, p. 30-31).



280 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

di Manos blancas con una ‘fiaba’, anche dai propri personaggi (seguendo il zopos
della vita come teatro),” che vedevano nell'inganno una bizzarria dell'ingegno,
situazione che non permea nella piéce italiana, che sceglie di presentare, invece,
uno spettacolo dalle valenze alquanto diverse: una giostra cavalleresca.

In Manos blancas veniva presentato un César che, per colpa dell’istruzione
che la madre aveva scelto per lui, era pili versato in arti tradizionalmente
femminili, come il canto, che in quelle piu proprie dei cavalieri, come il
maneggio delle armi:

CESAR [...] :Dénde he de ir, si criado
entre meninas y damas,
sé de tocados y flores

mds que de caballos y armas? (vv. 1077-1080; Calderdn,
2020, p. 146)

Cosciente della propria situazione, il giovane decideva di affidarsi a stratagemmi
diversi per ottenere la mano della donna amata, motivo che lo porta a mantenere
le vesti muliebri. Nel caso di Enrico, invece, il travestimento risponde a una
tattica ideata dal proprio giovane e non implica necessariamente un'incapacita
di muoversi nel mondo pil consono con il proprio genere, motivo per cui
Adriani sceglie una prova di valore piti propria, culturalmente, per un maschio,
come ¢ la giostra. Questo motivo poi implica un’accentuazione della mascolinita
del travestito da donna, poiché sara quello che abbia le abilita necessarie per
vincere la giostra chi avra il diritto di sposare Doralba, sfida che Enrico — a
differenza di quanto occorreva con César — ¢ in grado di affrontare.

kK

In definitiva, nella prima delle commedie ‘tratte dallo spagnuolo’ di Placido
Adriani, il drammaturgo sceglie di rielaborare 'argomento da cui prende spunto
— quello di Las manos blancas no ofenden — facendo attenzione, da una parte,
ai precetti classici che regolano la tradizione italiana. In questo modo, modifica
quasi la totalita dell’atto primo (che nella commedia calderoniana vede I'azione
spostarsi attraverso tre tempi e tre luoghi diversi) per cercare di aggiustarsi il
pit possibile alle cosiddette unita aristoteliche. Riesce a farlo tramite la
riorganizzazione della storia di Fidalma e di Clodoveo, ma anche di quella di
Enrico, cosi come dei loro antefatti, che permettono di inserirli sin dall’inizio
nella corte della Contessa — centro nevralgico dell'azione — e di concentrare la
vicenda in una giornata. Inoltre, la riformulazione dell’atto primo, ma anche
la semplificazione dei caratteri di molti dei personaggi (come si vede nell’egoi-

26. “LISARDA [...] a nueva fdbula sea / mi vida asunto que, puesto / que de celosas locuras /
estdn tantos libros llenos, / no hard escindalo una mds™» (vv. 677-681; Calderdn, 2020, p.
131.132).



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Tralia 30, 2025 281

smo di Clodoveo o nella scelta di Enrico di travestirsi da donna e di introdursi
nella corte senza pensare alle conseguenze) contribuisce alla costruzione di un
argomento pili organico e correlato e, di conseguenza, all’'unita di azione.

D’altra parte, Adriani prende come punto di partenza il modello della
commedia letteraria (quella le cui caratteristiche derivano dalle forme della
commedia cinquecentesca), per cui si manifesta ovvio I'influsso della tradizione
comica che vedeva in Giambattista della Porta uno dei suoi massimi esponenti
(si ricordi che ¢ attestata la conoscenza di Adriani dei testi dellaportiani). In
questo modo, i travestimenti passano da costituire 'asse centrale del dramma
ad essere adoperati piuttosto come risorsa drammatica subordinata all’azione
e consolidata come tale dalla tradizione, motivo per cui diventa superfluo
giustificarla (soprattutto nel caso di Enrico). Questa circostanza rende innecessaria
inclusione dei motivi vincolati al teatro nel teatro, che permettevano a
Calderén di giustificare — tramite la citazione dei riferimenti classici — 'uso del
travestimento incrociato. Inoltre, la scelta di Adriani lascia intravedere un
cambio di mentalita rispetto a quella in cui s'inseriva Calderdn: se il dramma-
turgo spagnolo, da un’estetica barocca, si serviva di elementi come la metate-
atralitd o idee come la vita come teatro, si puod vedere nelle scelte di Adriani
forse un superamento di detta estetica barocca e, in Mano bianca, la manife-
stazione di un cambio di paradigma che sembra lasciar intravedere gia delle
sfumature preilluministiche.

Adriani, insomma, si serve della trama creata da Calderén ma la rielabora
tenendo molto presente la tradizione in cui s'inquadra la propria produzione
e, soprattutto, il pubblico destinatario dei propri testi, consumatore di drammi
dalle caratteristiche piti vincolate alla tradizione della commedia italiana. Inoltre,
nel suo trattamento del travestimento, si avvicina piuttosto alla tradizione della
commedia cinquecentesca e letteraria ritornando a quelle che sono, forse, le
origini del doppio travestimento calderoniano, ma riflettendo anche, tramite
la razionalizzazione dell’intreccio e la soppressione dei motivi tipicamente
barocchi, la progressione sociale verso un nuovo paradigma culturale: quello
che si avvia, gradualmente, verso I'llluminismo.

Bibliografia

Calderé6n de la Barca, P. (2020). Las manos blancas no ofenden (V. Casais Vila, Ed.).
Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuet.

Canavaggio, J. (1979). Los disfrazados de mujer en la comedia. In La mujer en el teatro
y la novela del siglo XVII (Actas del IT Coloquio del Grupo de Estudios sobre el
Teatro Espanol -G.E.S.T.E-) (pp. 135-152). Toulouse: Institut d’Etudes Hispaniques



282 Quaderns d’Italia 30, 2025 Paula Gregores

et Hispano-Américaines, Université de Toulouse-Le Mirail.

Croce, B. (1898). Un repertorio della commedia dell’arte. Giornale Storico della
Letteratura Italiana, 31, 458-460.

Escalonilla Lépez, R. A. (2000). Teatralidad y escenografia del recurso del travestismo
en el teatro de Calderdn de la Barca. Signa, 9, 477-508.

Ferndndez Mosquera, S. (2015). Calderén: Téxto, reescritura, significado y representacion.
Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuet.

Gallo, V. (1998). La Selva di Placido Adriani: La commedia dell'arte nel Settecento.
Roma: Bulzoni.

Gutiérrez Carou, J. (2024). [ due Costantini: un’“opera regia” dimenticata fra le carte
di Placido Adriani. In M. Lépez (Ed.), ltalia plural. Migraciones literarias, perspectivas
temporales y culturas subyacentes (pp.45-57). Madrid: UNED.

Lepore, C. (1984). Comunicazioni su nuovi ritrovamenti relativi a Placido Adriani.
Quaderni di Teatro, IV(24), 153-163.

Padoan, G. (1996). Lavventura della commedia rinascimentale. Padova: Piccin.

Pieri, M. (2018). Identikit della commedia cinquecentesca. In M. C. Figorilli & D.
Vianello (Edd.), La commedia italiana: Tradizione e storia (pp. 48-59). Bari: Edizioni
di Pagina.

Thérault, S. (1975). La commedia dell arte vue a travers le zibaldone de Pérouse. Paris:
Editions du Centre National de la Recherche Scientifique.

Vazzoler, F. (2018). La commedia letteraria del Seicento. In M. C. Figorilli & D.
Vianello (Eds.), La commedia italiana: Tradizione e storia (pp. 155-167). Bari:
Edizioni di Pagina.



