
 Quaderns d’Italià 30, 2025 269-317

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.660 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)

Fra le commedie d’ispirazione spagnola di Placido Adriani: 
Mano bianca non offende

Paula Gregores Pereira | Universidade de Santiago de Compostela
paula.gregores.pereira@usc.es | ORCID: 0000-0001-5811-6979

Ricevuto: 13-12-2024 
Accettato: 19-02-2025 

Pubblicato: 20-12-2025 © Paula Gregores

Resum. 

La figura de Placido Adriani (1690-1766) és coneguda en l’àmbit teatral sobretot per la seva 
Selva, overo Zibaldone di concetti comici (1734), un text fonamental en l’àmbit de la commedia 
dell’arte. Tanmateix, entre els papers del dramaturg es troben algunes comèdies, en la seva major 
part d’inspiració espanyola, que van romandre inèdites i encara avui manquen d’atenció crítica. 
En la nostra comunicació procedirem, doncs, a l’anàlisi del drama inèdit titulat Mano bianca 
non offende, la relació del qual amb el text calderonià Las manos blancas no ofenden (1657) és 
evident des del mateix títol. Analitzarem la peça italiana des d’un punt de vista comparatista 
amb l’objectiu de determinar-ne la relació amb el text espanyol, per tal de precisar més els vincles 
entre Adriani i la dramatúrgia del Segle d’Or, en particular amb Calderón.
Paraules clau: Segle d'Or; Placido Adriani; Calderón; teatre italià.

Abstract: 

The figure of Placido Adriani (1690–1766) is primarily known in the theatrical realm for his 
Selva, overo Zibaldone di concetti comici (1734), a foundational text within the commedia dell’arte
tradition. However, among the playwright's papers are several unpublished plays, most of which 
are inspired by Spanish sources, and these works have received little critical attention to date. 
In this study, we will analyze the unpublished play titled Mano bianca non offende, whose 
connection to Calderón’s Las manos blancas no ofenden (1657) is evident even in the title. We 
will examine the Italian play from a comparative perspective to explore its relationship with the 
Spanish text and to more precisely define the links between Adriani and the dramaturgy of the 
Spanish Golden Age, particularly with Calderón.
Keywords: Placido Adriani; Siglo de Oro; Calderón; Italian drama.

Abstract.

La figura di Placido Adriani (1690-1766) è nota in ambito teatrale soprattutto per la sua Selva, 
overo Zibaldone di concetti comici (1734), un testo fondamentale nell’ambito della commedia 
dell’arte. Tuttavia, fra le carte del drammaturgo si trovano alcune commedie, nella maggior parte 
d’ispirazione spagnola, rimaste inedite e ancor oggi carenti di attenzione critica. Nella nostra 
relazione procederemo dunque all’analisi del dramma inedito intitolato Mano bianca non offende, 
il cui rapporto con il testo calderoniano Las manos blancas no ofenden (1657) appare evidente 
sin dal titolo. Analizzeremo la pièce italiana da un punto di vista comparatistico allo scopo di 
determinarne il rapporto con il testo spagnolo, per cercare di determinare in maniera più precisa 
i legami fra Adriani e la drammaturgia del Siglo de Oro, in particolare con Calderón.
Parole chiave: Siglo de Oro; Placido Adriani; Calderón; teatro italiano.



270  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

Fra1 le carte manoscritte della sua commedia Nella morte i trionfi overo l’offesa 
vendicata, il monaco benedettino e letterato Placido Adriani (1690-1766) – 
noto in ambito teatrale soprattutto per la sua Selva, overo Zibaldone di concetti 
comici (1734), un testo fondamentale nell’ambito della commedia dell’arte – 
scrive, in ciò che sembra una breve nota ai lettori datata nel 1725: 

Dopo aver trasportata dallo spagnuolo al modo nostro di recitare la comedia 
intitolata Mano bianca non offende, parto del virtuosissimo Lopez de Vega, 
con l’assistenza di un bravo comico, che bene intendeva la lingua spagnola, 
ora ho trasportata la presente, e se ti piacerà, forse ne farò l’altre sorelle non 
men vaghe, che dilettevoli.2

In effetti, qualche anno prima Adriani aveva riformulato la commedia Las 
manos blancas no ofenden (1657) dello spagnolo Calderón de la Barca (e non, 
come erroneamente attribuita dal drammaturgo, di Lope de Vega),3 che si 
conserva soltanto manoscritta, con il titolo di Mano bianca non offende.4 Qualche 
anno dopo, se attendiamo alle date che compaiono nei manoscritti, il monaco 
benedettino compie la sua promessa di fare “l’altre sorelle” mettendo per scritto, 
oltre l’opera succitata, almeno un’altra rielaborazione di cui abbiamo notizia: 
La Cleomira overo tra’ perigli la sicurezza. Tutti e tre i testi conformano quelle 
che la critica ha denominato le commedie d’ispirazione spagnola di Placido 
Adriani,5 identificate come tali più per la dicitura che il proprio autore introduce 

3. È probabile che l’errore del drammaturgo evidenzi una conoscenza indiretta del testo 
spagnolo (per la cui traduzione è lui stesso ad affermare di aver necessitato dell’aiuto di “un 
comico che bene intendeva la lingua spagnola”) o della circolazione di esso in Italia 
falsamente attribuito (circostanza abituale nei drammi spagnoli aurei).

4. Mano Bianca non Offende | Opera | di Don Plicado Daniria d’Vclac | Dall’istesso 
trasportata dallo | spagnolo | 1720, Biblioteca di San Pietro di Perugia, coll. C. M. 90. 
Ringrazio il prof. Javier Gutiérrez Carou per avermi permesso di consultare le fotografie dei 
manoscritti perugini, da lui fotografati nel mese di marzo 2023 grazie alla gentilezza e alla 
disponibilità di D. Giustino Farnedi, abbate e bibliotecario del monastero di San Pietro a 
Perugia, a cui desidero di lasciare anche testimonianza della mia gratitudine.

2.  Nella Morte i Trionfi | Ouero | L’Offesa Vendicata | Opera Tragica | Trasportata dallo 
spagnuolo da D. | Plicado Daniria di Vclac | 1725, Biblioteca di San Pietro di Perugia, coll. 
C. M. 91.

1. Il presente articolo si inquadra tra le attività realizzate dal Grupo de Referencia 
Competitiva CALDERÓN (GI-1377) dell’Universidade de Santiago de Compostela 
finanziato dal Plan Galego IDT della Xunta de Galicia per il periodo 2023-2026, rif. 
ED431C 2023/06 e dal progetto di ricerca ArpreGo (Archivio del teatro pregoldoniano; 
PID2023-148944NB-I00, 2024-2028) finanziato dal Ministerio de Ciencia, Innovación y 
Universidades e il FEDER. Il contributo si inquadra anche fra le attività del progetto di tesi 
di dottorato La questione dei generi nella drammaturgia italiana del XVII e XVIII secolo, 
diretto dal professore Javier Gutiérrez Carou e finanziato tramite l’Ayuda para la formación 
de Profesorado Universitario (FPU22/0595) del Ministerio de Universidades spagnolo.

5. Il primo a portare alla luce questi testi è stato Claudio Lepore (1984), che rileva anche un 
quarto dramma, I due Costantini (C. M. 89), che sembra essere l’unico a non riscontrare 



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  271

nel frontespizio di tutti e tre i testi (“trasportata dallo spagnuolo”) che per 
l’identificazione di una fonte concreta in seno alla produzione del Siglo de Oro.6

Mano bianca non offende, l’unico fra questi tre drammi a riscontrare un 
antecedente diretto e indiscutibile nella produzione spagnola, è forse il primo 
esperimento di Adriani nell’ambito della rielaborazione di testi di ambito 
ispanico (se riteniamo le date attendibili). L’opera, rimasta finora inedita, è 
tràdita da un unico testimonio, il ms. C. M. 90 dell’Archivio Storico dell’Abba-
zia di San Pietro di Perugia, insieme alle altre commedie sopra indicate (Nella 
morte i trionfi corrisponde al ms. C. M. 91 e La Cleomira, al ms. C. M. 92). 
Per quanto ne riguarda la stesura, sono scarse le notizie al riguardo. Se rivolgiamo 
l’attenzione verso i dati paratestuali presenti nel manoscritto, tuttavia, sembra 
che la rielaborazione sia stata portata a termine attorno al 1720, data che 
compare nel frontespizio. Più avanti compare, alla fine dell’atto primo (f. 24r), 
un riferimento all’anno 1717, anch’esso attendibile. La differenza di tre anni 
può doversi a un agire per approssimazione di Adriani (o del responsabile della 
trasmissione dei testi) nel momento di ridirigere o di copiare le proprie 
commedie, poiché va sottolineato che il primo fascicolo del codice, contenente 
il frontespizio, l’elenco dei personaggi e le indicazioni sceniche (“mutazioni di 
scena”), è frutto d’un aggiunta posteriore, sicuramente databile non prima del 
1726, momento in cui, secondo quanto indicato appunto in queste carte (f. 
1v), la commedia fu rappresentata a Napoli (“Quest’opera fu recitata l’anno 
1726 in S. Severino di Napoli”). La presenza di un finalino (una sorta di 
semplice scarabocchio simile in tutte le occorrenze) sotto tale dicitura conferma, 
infatti, che non si tratta di un’aggiunta posteriore,7 e obbliga a indicare il 1726 
come termine post quem della compilazione delle commedie e, dunque, il 1717 

6. Oltre a queste tre commedie integralmente conservate, si ha notizia di uno scenario di 
ispirazione spagnola – L’innamorata scaltra –, che la critica riconduce a La discreta 
enamorada di Lope de Vega (Gallo, 1998, p. 17). Inoltre, in una nota riportata da Croce 
(1898, p. 458), Adriani menziona la rappresentazione di una “Comedia in comedia da me 
trasportata dallo spagnuolo”, che Gallo (1998, p. 21), invece, associa all’omonimo testo di 
Cosimo Antonio Pelli, pubblicato a Roma da Zenobi nel 1727, che Adriani avrebbe 
trascritto.

una vincolazione diretta con la drammaturgia spagnola (cfr. al riguardo Gutiérrez Carou, 
2024). Sull’“esordio drammatico” di Placido Adriani in ambienti napoletani 
(concretamente nel monastero di Montecassino nel 1711) e sulla sua vita come “teatrante 
completo” si vedano, rispettivamente, Gallo (1998, pp. 15-36) e Lepore (1984, pp. 154-
163).

7. Il responsabile della stesura del manoscritto, infatti, chiude le diverse sezioni servendosi del 
finalino, come si vede ad esempio in 2r, dove viene indicato l’elenco dei personaggi o in 
14r, dove il finalino segna la conclusione di una scena. Infatti, sotto i suddetti finalini il 
resto della carta resta bianca, il che verrebbe a dimostrare che la dicitura con notizie della 
recita non è un’aggiunta posteriore (in tale caso la frase si riscontrerebbe sotto il finalino).



272  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

e il 1720 come probabili date fra cui si deve collocare la stesura completa di 
Mano bianca.8

***
Sin dal titolo, si costruisce un saldo legame fra la commedia italiana e il suo 
ipotesto spagnolo (rapporto che si confermerà tramite l’analisi più minuta del 
testo che ci accingiamo ad avviare). L’espressione las manos blancas no ofenden
è adoperata da Calderón nella sua valenza proverbiale. Infatti, sta a indicare, 
concretamente, che l’aggressione (lo schiaffo) da parte di una donna offesa a 
un galantuomo non deve comportare rappresaglie dalla sua parte, dato che la 
donna non ha in sé stessa la capacità di attentare contro l’onore del cavaliere.9

Va notato, tuttavia, che non si riscontrano testimonianze dell’espressione – che 
compare soltanto elencata nel Diccionario de la Real Academia Española dal 
1864 (Calderón, 2020, p. 9) – in ambito ispanico previe alla stesura del dramma 
calderoniano. In ambito italiano, invece, il proverbio compare testimoniato in 
area napoletana dagli anni Trenta del Settecento in poi con un significato 
analogo a quello dato da Calderón nel momento di stesura della propria 
commedia.10 In questo modo, Adriani dimostra una conoscenza popolare della 
dicitura che gli permette di servirsene senza ulteriori chiarimenti o modifiche. 
Infatti, prima Calderón e poi Adriani mostrano una volontà di incidere sul 
proverbio, come dimostra in più occasioni la sua ricorrenza lungo il terzo atto 

9. Sul titolo e le sue valenze in Calderón, si veda Fernández Mosquera (2015, pp. 326-332) e 
l’introduzione di Casais Vila a Calderón, 2020.

10. L’espressione è registrata in vari melodrammi del drammaturgo napoletano Pietro 
Trinchera (1702-1755) nella sua forma napoletana: “manu sblanca non offienne” ne 
L’abbate Collarone (III.12.57) e “manus blanca non orfienne” ne La rosa (I.4.9). È anche 
attestata, già nella seconda metà del Settecento, nelle commedie di Francesco Cerlone 
(1722-1778[?]): “manus blanca non orfienne” ne I scherzi d’amore e di fortuna (II.6.11). 
“manus blanca non offenne” in Arsace (II.10.11, 13), “manus blanca non offendit” in La 
gara fra l’amicizia e l’amore (III.8.51) e la variante “le belle mani non offendono” in La 
filosofante fortunata (III.6.16). In ambito toscano, invece, la prima testimonianza del 
proverbio compare in una farsa “tradotta dal francese” pubblicata per la prima volta nel 
1789 a Firenze: “non dice il proverbio che mano bianca non offende?” (La fiera delle fate, 
Firenze, Stamperia Albizziniana, 1789, I.5.32), sebbene l’espressione diventerà abituale nel 
secolo successivo, come dimostra il gran numero di occorrenze che si riscontrano in testi 
del periodo. Anche nell’Ottocento viene pubblicato l’unico dizionario di proverbi che 
include l’espressione: La sapienza del mondo, ovvero Dizionario universale dei proverbi di 
tutti i popoli di Gustavo Strafforello (Torino, Augusto Federico Negro, 1883, vol. 2, p. 
531), in cui ne viene esplicitamente indicata l’origine spagnola. Questa situazione fa 
pensare a un’introduzione dell’espressione nella Penisola tramite l’area partenopea dovuta 
agli stretti contatti culturali stabiliti fra Napoli e la Spagna, dove il proverbio sarebbe già 
d’uso comune.

8. Inoltre, come indica Valentina Gallo (1998, p. 18), va notato che Adriani non adopera il 
proprio pseudonimo (“Plicado Daniria d’Vclac”, che compare in tutte e tre commedie 
d’ispirazione spagnola) fino al 1725, data coerente con quanto affermato precedentemente 
sulla temporalità della stesura o copia del testo.



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  273

(o jornada, nel caso spagnolo): se nell’ipotesto compare, con varianti, sei volte,11

nell’ipertesto lo si ripete tre in un atto molto più breve di quanto è quello 
calderoniano, ma in contesti simili. 

Le vicende inscenate ne Las manos blancas no ofenden sono costruite su un 
espediente molto particolare: il travestimento incrociato, che vede un uomo 
fingersi donna e una donna in veste da uomo. Infatti, l’azione si sviluppa attorno 
due personaggi: Lisarda, che entra nella corte di Serafina travestita dal cugino 
César per vendicare il proprio onore, toltogli da Federico, e il proprio César, 
che, costretto dalle circostanze, si vede nell’obbligo di entrare al servizio di 
Serafina (la donna oggetto del proprio amore) in vesti femminili, rispondendo 
al nome di Celia. In ambito spagnolo, l’espediente era piuttosto insolito. Infatti, 
benché la comparsa di donne in vesti di uomo costituisse una risorsa scenotecnica 
alquanto ricorrente (si ricordi, per limitarci a uno dei più celebri drammi di 
Calderón, la Rosaura di La vida es sueño), la situazione era ben diversa nella 
figura dell’uomo in veste di donna, attestata, nella tradizione drammatica 
spagnola, in un numero molto ridotto di opere.12 Il travestimento incrociato, 
infatti, sembra non avere antecedenti nella scena iberica prima di Calderón: 
nel periodo aureo, si ha soltanto notizia di un’altra commedia in cui venga 
adoperato: El muerto disimulado, della drammaturga portoghese Ángela de 
Acevedo, il cui potenziale rapporto intertestuale con il dramma calderoniano 
rimane ancor oggi tutto da indagare.13 In Italia, contrariamente a quanto 
capitava in Spagna, la figura del maschio in veste di donna, benché meno 
ricorrente, godeva di una certa diffusione. Di conseguenza, è più abituale il 
fenomeno del doppio travestimento simultaneo (uomo-donna; donna-uomo), 

12. Jean Canavaggio tratta il tema in un suo saggio, che raccoglie anche un catalogo dei 
drammi ispanici in cui compare il fenomeno, che si riscontra di solito in personaggi non 
protagonisti (Canavaggio, 1979, p. 135). Infatti, l’espediente scenico aveva due valenze: 
quella di risorsa incidentale, funzionale alla risoluzione di un conflitto occasionale allo 
scopo di suscitare il riso del pubblico (in questo caso, di solito il travestito è un personaggio 
di bassa estrazione sociale); e quella dell’elemento attorno cui gira l’argomento, sulla scia 
del mito di Achille o dell’episodio classico di Ercole e Iole (Canavaggio, 1979, pp. 137-
140). Tuttavia, va indicato che nel teatro spagnolo aureo l’espediente era considerato 
pericoloso da un punto di vista morale, motivo per cui, fra quelli registrati, “en verdad [son] 
muy pocos los que no pasan de ser meros comparsas” (Canavaggio 1979, p. 135; Si veda 
inoltre Fernández Mosquera [2015, pp. 297-332], che include anche un’analisi del caso 
concreto di Manos blancas no ofenden).

11. Il proverbio compare, immutato, nel v. 4164. La variante “las manos blancas no agravian”, 
nei vv. 3519, 3541, 3597, 4347-4348 (con la variante “blancas manos”) e 4320 (“las manos 
blancas ofenden”).

13. Sulla scrittrice, si veda la recente introduzione di Serena Provenzano a Azevedo, 2022 (1-
86), in cui tratta anche della questione dei travestimenti e il loro rapporto con Calderón 



274  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

che forse ha la sua testimonianza più nota nella Cintia (1601)14 di Giambattista 
della Porta.15 Inoltre, fra il Seicento e la prima metà del Settecento questa risorsa 
drammatica conosce varie testimonianze. Infatti, siamo riusciti a individuare 
almeno altri 12 titoli in cui viene adoperato questo espediente, soprattutto 
nella prima metà del XVII secolo.16

Il doppio travestimento, insomma, ha un ruolo fondamentale nella pièce 
spagnola, ma anche in quella italiana, stabilendosi come asse attorno cui gira 
tutta la costruzione degli equivoci che arricchiscono l’intreccio. Tuttavia, se 
Calderón deve cercare delle motivazioni che permettano e giustifichino l’uso 
di questa risorsa, la commedia italiana poggia su una salda tradizione precedente, 
quella della commedia cinquecentesca (protrata nella commedia letteraria del 
Seicento),17 che offre espedienti che permettono uno sviluppo dell’intreccio 
più vincolato alla tradizione. In questo modo, mentre il drammaturgo spagnolo 
s’impegnava a giustificare i due travestimenti facendo attenzione all’educazione 
di Lisarda e di César in ambienti ostili alle consuetudini del proprio genere (il 
che favoriva lo sviluppo di attività più concordi al genere opposto, in modo 
da rendere il travestimento più naturale), Adriani fa invece poggiare la delineazione 
di entrambi i protagonisti nelle usanze fissate dalla tradizione teatrale italiana 
a lui precedente per delinearne i caratteri.

16. Parliamo, in particolare, di Gl’inganni di Niccolò Secchi (Venezia, Lucio Spineda, 1600), 
Il pazzo finto di Cristoforo Sicinio (Roma, Stefano Paolini, 1603), La Ninetta di Cesare 
Caporali e Francesco Buonafede (Venezia, Gio. Battista Collosini, 1604); I servi nobili di 
Ubaldino Malavolti (Siena, Silvestro Marchetti, 1604), La Cingana di Giorgio Artemio 
Giancarli Rodigno (Venezia, Giorgio Bizzardo, 1610); La farinella, inganno piacevole di 
Giulio Cesare Croce (Ferrara, Vittorio Baldini, 1612), La Cintia ovvero Gli amanti cagiati 
di Lodovico Mori (Venezia, Giovanne Boazzi, 1612), La padovana di Giammaria Casini 
(Firenze, Cosimo Giunti, 1617), I parti coperti di Pietro Bisensi (Orvieto, Michelangelo 
Fei - Rinaldo Ruuli, 1623), I fuggitivi amanti di Prospero Bonarelli (Macerata, Agostino 
Grisei, 1642), Comici schiavi di Anton Giulio Brignole Sale (Cuneo, Strabella, 1666) e La 
Giustina di Niccolò Amenta (Napoli, Michele Luigi Muzio, 1717). Siamo riusciti a 
individuare i titoli riferiti sopra grazie ai lavori del progetto di tesi in corso della sottoscritta 
(intitolato La questione dei generi nella drammaturgia italiana del Seicento e del Settecento 
e sviluppato sotto la direzione del prof. Javier Gutiérrez Carou presso l’Università di 
Santiago de Compostela), che ha come oggetto la creazione di un catalogo delle opere 
drammatiche non musicali pubblicate nel Seicento e nella prima metà del Settecento in 
Italia.

15. Sembra rilevante indicare che, come nota Valentina Gallo, Della Porta è stato sicuramente 
uno dei drammaturghi maneggiati da Adriani (Gallo, 1998, p. 13).

14. Infatti, come dimostrato in un’altra sede, la commedia presenta notevoli punti in comune 
con il dramma calderoniano che fanno pensare all’esistenza di un diretto rapporto 
intertestuale.

17. Per una sintesi delle caratteristiche del genere dalle sue origini rinascimentali fino al 
Seicento, cfr. Padoan (1996), Pieri (2018) e Vazzoler (2018).

(Azevedo, 2022, pp. 69-76).



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  275

Gli episodi che segnano la vicenda di Fidalma – che ricorda la Lisarda 
spagnola e, come la sua controparte, prende il nome del proprio cugino per 
portare a compimento i suoi piani – avanzano quasi parallelamente nei due 
testi. Tale situazione, in questo modo, si configura come uno degli elementi 
che permettono di parlare dell’esistenza di un saldo rapporto intertestuale fra 
entrambe le commedie. I pochi mutamenti sono destinati, come vedremo, a 
rendere più consono il dramma alla tradizione italiana (e, di conseguenza, ai 
precetti classici che ne regolarizzavano la produzione). 

Il primo elemento degno d’analisi è il motivo della tempesta, che segna 
l’arrivo in città della donna. Nell’ipotesto calderoniano, Lisarda vi giunge come 
vittima di una sfortunata caduta da un cavallo, incidente che l’introduceva in 
scena allo stesso tempo che César, vittima di un naufragio.18 L’entrata parallela 
fungeva da pretesto per sviluppare tutta una serie di motivi simbolici attorno 
a tutti e due i protagonisti che, però, spariscono nell’ipertesto, dato che si perde 
la simultaneità dell’arrivo di Fidalma e d’Enrico (il giovane era in città già da 
anni mentre Fidalma vi giunge all’inizio del dramma). Inoltre, la donna arriva, 
presumibilmente, come vittima di una tempesta che l’ha costretta a fermarsi 
nel porto. Possiamo vedere in questo motivo, da una parte, un’allusione al 
naufragio presente nelle prime scene calderoniane, e, dall’altra, un rimando 
alla tradizione italiana della commedia letteraria, che vedeva in questo accidente 
meteorologico uno dei topoi più adatti ad avviare o a complicare gli intrecci.19

In Adriani, però, questa tempesta è in realtà un alibi, una situazione di cui 
Fidalma approfitta, ma che serve soltanto a nascondere le proprie intenzioni 
davanti il suo custode, il Conte Albione, che aveva intrapreso il viaggio ingannato 
e, dunque, non era al corrente della volontà della donna di andare alla reggia 
(I.4). S’introduce in questa presentazione del personaggio uno dei cambiamenti 
fondamentali nella condizione della protagonista: mentre nel dramma spagnolo 
Lisarda dimostrava una spiccata intraprendenza che le permetteva di arrivare 
in corte incustodita (accompagnata soltanto da Nise, la sua cameriera e 
confidente), nella pièce italiana Adriani introduce una Fidalma scortata da un 
suo congiunto, una figura maschile che serve a evitare la presenza della donna 
non accompagnata e che, dunque, ne garantisce il decoro. La figura del Conte 
è, però, accessoria, e quasi non toglie autorità decisorie alla protagonista, che 
riesce comunque a dimostrare la propria capacità di intraprendere da sola la 
lotta per recuperare l’onore toltole da Clodoveo. Il personaggio, tuttavia, 

18. Sulle valenze degli accidentati arrivi dei protagonisti in corte, si veda Fernández Mosquera 
(2015, pp. 311-312).

19. In Della Porta, ad esempio, è ricorrente l’espediente del naufragio frutto di una tempesta, 
come si può vedere in, almeno, La Cintia, Lo astrologo, I duo fratelli simili e La furiosa. 



276  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

diventa quello di una donna macchinatrice che inganna quanti le sono attorno 
per raggiungere, tramite tutti quanti stratagemmi siano necessari, il suo scopo, 
vale a dire, sposare Clodoveo. Infatti, va detto che in nessun momento del 
rifacimento italiano si chiarisce se Clodoveo, come succedeva nel caso del 
Federico calderoniano, aveva veramente agito contro l’onore di Fidalma,20 il 
che fa emergere l’immagine di una donna dal carattere piuttosto negativo in 
un trattamento del personaggio che prende delle sfumature misogine.

Episodio fondamentale è quello corrispondente alla scena I.9 (che rielabora 
i vv. 108-635 di Manos blancas), nel quale Fidalma, che sente di nascosto le 
intenzioni di Clodoveo di sposare la Contessa,21 decide di intervenire, oltrag-
giata, e di togliergli il gioiello di cui il giovane pretendeva servirsi per dimostrare 
di essere stato lui a salvarla dell’incendio, garantendone così la mano (“fidalma: 
[…] se pensi di sposarti la contessa per mezzo di questa gioia, non ti riuscirà 
questa gioia”; I.9.31). In risposta, il giovane rompe definitivamente qualsiasi 
rapporto che lo vincolasse alla donna,22 dando avvio alla quest di Lisarda per 
recuperare l’onore. La scena, come anticipato, riprende con pochissimi 
cambiamenti il contenuto dei versi di Calderón, mutando soltanto il luogo in 
cui essa si svolge con una chiara intenzione di osservare le unità classiche.23

Infatti, questa volontà di aggiustare il dramma ai parametri pseudoaristotelici 
regola anche l’ordine in cui vengono presentati gli avvenimenti che mettono 
in moto l’arco argomentale della donna oltraggiata: se in Calderón il personag-
gio prima conosceva l’infedeltà di Federico e poi lo inseguiva per vendicare 
l’onore, in Adriani l’arrivo a corte precede la scoperta dell’infedeltà del giovane.

Il parallelismo fra le vicende e lo sviluppo delle due opere continua in tutte 
le scene che vedono Fidalma e Clodoveo come protagonisti. È particolarmente 
notevole il caso di II.9, che rielabora i vv. 1973-2029, in cui la donna, già 
travestita e fingendosi il proprio cugino, interrompe il resoconto di Clodoveo, 
che spiega alla Contessa come l’ha salvata dell’incendio, per offrirle l’anello, 

21.  Il personaggio di Doralba, la contessa – che compare erroneamente nell’elenco dei 
personaggi come “Doralba, principessa” – è riformulazione della contessa Serafina che 
compare in Manos blancas. 

22.  Adopera qui Adriani una forte immagine simbolica – già presente in Calderón – ossia, lo 
stracciare Clodoveo una lettera di Fidalma (I.9.43).

20.  Lo stesso Ridolfo riconosceva, in Manos blancas, di attentare contro la promessa data a 
Lisarda: “Diga del primer amor / lo que quisiere el más cuerdo / que, en llegando a haber 
el segundo / siempre al segundo me atengo” (vv. 571-574).

23.  Calderón collocava questa scena a Milano, patria di Lisarda, da cui la donna partiva poi 
per arrivare nel palazzo di Serafina (in una fittizia città d’Ursino localizzata nelle rive del Po) 
alla fine della primera jornada. Con una chiara volontà di osservare l’unità di luogo (ma 
anche quella di tempo), Adriani la colloca il mattino dell’arrivo di Fidalma nella reggia di 
Fiandra. 



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  277

provando, in questo modo, che, in realtà, è stata lei a salvarla e, quindi, 
corrisponde a lei l’onore della sua mano (si ricordi che a questo punto la donna 
è già in veste maschile). 

Per quanto riguarda il motivo dell’anello, diventa interessante fermarsi un 
attimo sull’atteggiamento di Clodoveo per sedurre la Contessa, soprattutto nel 
rapporto del personaggio con la sua controparte spagnola. In Calderón, Serafina 
dona volontariamente il gioiello all’uomo responsabile di salvarle la vita e, dato 
che non sa niente di lui e che il giovane parte senza essere riconosciuto, pensa 
che sia una persona di bassa condizione:

serafina  El día que se abrasó 
   mi palacio […] 
   […]
   Bueno es que, estando servida
   de tantos príncipes, fuese
   un hombre vil quien me diese
   a vista de todos vida,
   y ser vil es conocida
   cosa, pues se contentó
   con la joya que llevó. (vv. 1230-1241)

In Adriani, invece, è Clodoveo a togliere l’anello dal dito di Doralba per 
garantirsi una prova che gli permetta di sposare la donna: “clodoveo: […] 
scusami, o bella, se questa gioia t’involo (li leva dal deto un anello) sarà contras-
segno della mia servitù; temo che altri abbia la gloria, e mi rubbi dalle mani la 
sorte” (I.1.28). Viene così delineato un personaggio dalla personalità più 
egoistica di quanto fosse quella da cui prende spunto, in una tendenza da parte 
del drammaturgo italiano alla semplificazione dei caratteri che si percepisce 
lungo tutta la pièce. 

L’altro asse fondamentale attorno cui gira tutta la commedia è la presentazione 
di Enrico in veste di donna. In Calderón, la sua controparte, César, si vedeva 
costretto a travestirsi per fuggire la madre senza essere scoperto, anche se, una 
volta arrivato alla corte di Serafina, l’entrata di Lisarda in veste di uomo 
fingendosi, appunto, César, gli aveva impedito di sbarazzarsi dalle vesti 
femminili, costringendolo inoltre a creare il personaggio di Celia. In Mano 
bianca¸ invece, il travestimento non è frutto del gioco della fortuna, ma di una 
scelta consapevole e intenzionata da parte dell’innamorato, che decide attiva-
mente di ingannare la Contessa e di stargli vicino in veste di dama di compagnia:

elisena [=enrico] Capitatomi a caso il ritratto di Doralba nelle   
 mani, subito delle sue bellezze divenni idolatra;  
 e tanto crebbe in me l’amoroso desio, che   
 impaziente di vivere senza mirare il bello che   
 adorava, risolsi abbandonare la Borgogna sotto   
 pretesto di volere acquistare fortuna vagando   



278  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

 per il mondo, et introdurmi in questa corte   
 sotto abiti mentiti, come segui, acciò qual   
 amorosa farfalla potessi vagheggiare il bramato   
 lume, benché sicuro dell’incendio e della   
 morte. (ff. 11r-11v).

In questo modo, le vicende che circondano Enrico hanno una costruzione che 
le avvicina di più alla tradizione italiana di quanto possano essere prossime alla 
commedia spagnola da cui prendono spunto. Infatti, le motivazioni del 
personaggio riprendono quelle abituali nella drammaturgia cinque-secentesca 
e nella tradizione letteraria del giovane24 che s’invaghisce di una donna e decide 
che l’unico modo per starle accanto sia entrare al suo servizio in veste femminile. 
Le azioni di Enrico, insomma, ricordano più, ad esempio, quelle dell’Esandro 
de La fantesca del Della Porta (che entra al servizio della donna oggetto del 
proprio amore travestito da fantesca) di quanto possano richiamare alla mente 
quelle di un personaggio calderoniano. Enrico poi, al contrario di César, è 
padrone della propria vita, situazione che non si verifica nel personaggio 
spagnolo, prima subordinato ai voleri della madre e poi costretto a nascondersi 
sotto mentite spoglie per causa delle macchinazioni di Lisarda.

Come succedeva nel caso di Fidalma, anche nella presentazione di Enrico 
si producono cambiamenti legati alla necessità di rispettare i parametri classici, 
senza tralasciare la verosimiglianza. In Manos blancas si vede, nella prima 
jornada, César che fugge dalla propria casa e arriva a corte (probabilmente 
qualche giorno dopo) e, nella seconda, che sono già passati i giorni necessari 
per presentare una Celia che è diventata confidente preferita di Serafina (cfr. 
vv. 1679-1698). Nel caso della commedia italiana, la necessità di osservare le 
unità di tempo e di luogo costringe a una riorganizzazione dell’arrivo. In questo 
modo, Enrico, che è nella reggia sin dall’inizio, è anche coinvolto nell’episodio 
dell’incendio (I.2). Infatti, si scoprirà poi che è al servizio di Doralba da tre 
anni. Tuttavia, gli episodi che lo vedono come protagonista, anche se in minor 
misura che nel caso di Fidalma, continuano ad avere un certo parallelismo con 
quelli dell’ipotesto. Questa situazione si manifesta, principalmente, nei momenti 
in cui il giovane cerca di sbarazzarsi dal travestimento senza riuscirci, sia perché 
Fidalma ha preso il suo posto, sia perché la Contessa è convinta che tutto sia 
una geniale interpretazione da parte di Elisena (nome sotto il quale si nasconde 
Enrico).

24. Di solito uno studente che parte per una città diversa da quella che gli è propria, motivo 
che in questo caso però Adriani, che mantiene le ambientazioni della pièce calderoniana, 
evita.



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  279

Proprio parlando d’interpretazione, bisogna fermarsi un attimo sul motivo 
del teatro nel teatro, indispensabile in Calderón, ma quasi inesistente in Adriani. 
Va ricordato che l’elemento metateatrale – ma anche il theatrum mundi (presente 
anche nell’ipotesto spagnolo, come vedremo) – erano forse i due elementi più 
distintivi del Barocco, corrente in cui si inserisce la produzione del drammaturgo 
spagnolo. Adriani, invece, rielabora il testo in un contesto sociale molto diverso, 
vale a dire, nei primi decenni del Settecento, in un momento di superamento 
del Barocco in cui la società si avvia verso tendenze preilluministiche. In tale 
periodo, perde vigore e interesse la rivisitazione di topoi da tempo superati e, 
dunque, diventa necessario per Adriani cercare nuove prospettive, più razionali, 
da cui fare i conti con il capolavoro spagnolo. In Manos blancas, l’introduzione 
di diversi testi che i personaggi cantano permette al drammaturgo di giustificare 
il travestimento di César tramite l’allusione esplicita agli antecedenti classici 
(Calderón, 2020, pp. 29-32; Fernández Mosquera, 2015, pp. 302-326). In 
questo modo, il canto che due dame eseguono per César nel primo atto rimanda 
al mito di Achille, travestito da donna per avvicinarsi a Deidamia (vv. 723-774), 
mentre la commedia in musica “a usanza / de Italia” (vv. 1776-1777), che le 
damigelle di Serafina vogliono inscenare, è incentrata attorno all’episodio di 
Ercole (cfr. vv. 2784-2865).25 L’allusione a queste vicende serve a Calderón, 
inoltre, a rafforzare gli inganni e ad accentuare i giochi finzionali, poiché nella 
terza jornada, César, creduto Celia, comparirà svolgendo, in commedia, il ruolo 
di galán, di Ercole, insomma, e dunque in veste maschile, sebbene tutti lo 
credano donna. Proprio per ciò, quando cerca di presentarsi come uomo, 
Serafina lo riprende per il suo atteggiamento, dato che per lei si tratta di Celia 
facendo gala di un comportamento che le è improprio. Per Adriani, invece, il 
travestimento funge da curiosa risorsa drammatica per introdurre delle difficoltà 
nell’intreccio, e, dunque, perde – in consonanza con il periodo sociale in cui 
si inserisce – molta di quella centralità che era fondamentale in Calderón. 
Infatti, dal momento in cui il travestimento maschile in donna non è più 
trattato come un espediente che bisogna giustificare, la commedia rappresentata 
per il compleanno della contessa (così come i versi cantati da César nella prima 
jornada, che fanno vedere le abilità ‘femminili’ del personaggio) perde la sua 
ragione di essere nel testo italiano. Sparisce, inoltre, quel rapporto di finzione 
nella finzione che tanto piaceva a Calderón e che permetteva l’identificazione 

25. Si fa riferimento, nel primo caso, all’episodio che vede Achille nascosto da damigella nella 
corte di Licomede. Lì, entra al servizio della figlia del re, Deidamia, di chi s’innamora. Il 
secondo rimando classico fa riferimento all’episodio di Ercole al servizio di Onfale, da 
Calderón confusa con Iole (sui motivi che portano a questa falsa attribuzione, si vedano le 
considerazioni di Casais Vila in Calderón, 2020, p. 30-31).



280  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

di Manos blancas con una ‘fiaba’, anche dai propri personaggi (seguendo il topos 
della vita come teatro),26 che vedevano nell’inganno una bizzarria dell’ingegno, 
situazione che non permea nella pièce italiana, che sceglie di presentare, invece, 
uno spettacolo dalle valenze alquanto diverse: una giostra cavalleresca. 

In Manos blancas veniva presentato un César che, per colpa dell’istruzione 
che la madre aveva scelto per lui, era più versato in arti tradizionalmente 
femminili, come il canto, che in quelle più proprie dei cavalieri, come il 
maneggio delle armi:

césar […]  ¿Dónde he de ir, si criado
  entre meninas y damas,
  sé de tocados y flores
  más que de caballos y armas? (vv. 1077-1080; Calderón, 
  2020, p. 146) 

Cosciente della propria situazione, il giovane decideva di affidarsi a stratagemmi 
diversi per ottenere la mano della donna amata, motivo che lo porta a mantenere 
le vesti muliebri. Nel caso di Enrico, invece, il travestimento risponde a una 
tattica ideata dal proprio giovane e non implica necessariamente un’incapacità 
di muoversi nel mondo più consono con il proprio genere, motivo per cui 
Adriani sceglie una prova di valore più propria, culturalmente, per un maschio, 
come è la giostra. Questo motivo poi implica un’accentuazione della mascolinità 
del travestito da donna, poiché sarà quello che abbia le abilità necessarie per 
vincere la giostra chi avrà il diritto di sposare Doralba, sfida che Enrico – a 
differenza di quanto occorreva con César – è in grado di affrontare.

***
In definitiva, nella prima delle commedie ‘tratte dallo spagnuolo’ di Placido 
Adriani, il drammaturgo sceglie di rielaborare l’argomento da cui prende spunto 
– quello di Las manos blancas no ofenden – facendo attenzione, da una parte, 
ai precetti classici che regolano la tradizione italiana. In questo modo, modifica 
quasi la totalità dell’atto primo (che nella commedia calderoniana vede l’azione 
spostarsi attraverso tre tempi e tre luoghi diversi) per cercare di aggiustarsi il 
più possibile alle cosiddette unità aristoteliche. Riesce a farlo tramite la 
riorganizzazione della storia di Fidalma e di Clodoveo, ma anche di quella di 
Enrico, così come dei loro antefatti, che permettono di inserirli sin dall’inizio 
nella corte della Contessa – centro nevralgico dell’azione – e di concentrare la 
vicenda in una giornata. Inoltre, la riformulazione dell’atto primo, ma anche 
la semplificazione dei caratteri di molti dei personaggi (come si vede nell’egoi-

26. “lisarda […] a nueva fábula sea / mi vida asunto que, puesto / que de celosas locuras / 
están tantos libros llenos, / no hará escándalo una más”» (vv. 677-681; Calderón, 2020, p. 
131.132).



Placido Adriani: Mano bianca non offende Quaderns d’Italià 30, 2025  281

smo di Clodoveo o nella scelta di Enrico di travestirsi da donna e di introdursi 
nella corte senza pensare alle conseguenze) contribuisce alla costruzione di un 
argomento più organico e correlato e, di conseguenza, all’unità di azione.

D’altra parte, Adriani prende come punto di partenza il modello della 
commedia letteraria (quella le cui caratteristiche derivano dalle forme della 
commedia cinquecentesca), per cui si manifesta ovvio l’influsso della tradizione 
comica che vedeva in Giambattista della Porta uno dei suoi massimi esponenti 
(si ricordi che è attestata la conoscenza di Adriani dei testi dellaportiani). In 
questo modo, i travestimenti passano da costituire l’asse centrale del dramma 
ad essere adoperati piuttosto come risorsa drammatica subordinata all’azione 
e consolidata come tale dalla tradizione, motivo per cui diventa superfluo 
giustificarla (soprattutto nel caso di Enrico). Questa circostanza rende innecessaria 
l’inclusione dei motivi vincolati al teatro nel teatro, che permettevano a 
Calderón di giustificare – tramite la citazione dei riferimenti classici – l’uso del 
travestimento incrociato. Inoltre, la scelta di Adriani lascia intravedere un 
cambio di mentalità rispetto a quella in cui s’inseriva Calderón: se il dramma-
turgo spagnolo, da un’estetica barocca, si serviva di elementi come la metate-
atralità o idee come la vita come teatro, si può vedere nelle scelte di Adriani 
forse un superamento di detta estetica barocca e, in Mano bianca, la manife-
stazione di un cambio di paradigma che sembra lasciar intravedere già delle 
sfumature preilluministiche.

Adriani, insomma, si serve della trama creata da Calderón ma la rielabora 
tenendo molto presente la tradizione in cui s’inquadra la propria produzione 
e, soprattutto, il pubblico destinatario dei propri testi, consumatore di drammi 
dalle caratteristiche più vincolate alla tradizione della commedia italiana. Inoltre, 
nel suo trattamento del travestimento, si avvicina piuttosto alla tradizione della 
commedia cinquecentesca e letteraria ritornando a quelle che sono, forse, le 
origini del doppio travestimento calderoniano, ma riflettendo anche, tramite 
la razionalizzazione dell’intreccio e la soppressione dei motivi tipicamente 
barocchi, la progressione sociale verso un nuovo paradigma culturale: quello 
che si avvia, gradualmente, verso l’Illuminismo.

Bibliografia
Calderón de la Barca, P. (2020). Las manos blancas no ofenden (V. Casais Vila, Ed.). 

Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuet.
Canavaggio, J. (1979). Los disfrazados de mujer en la comedia. In La mujer en el teatro 

y la novela del siglo XVII (Actas del II Coloquio del Grupo de Estudios sobre el 
Teatro Español -G.E.S.T.E-) (pp. 135-152). Toulouse: Institut d’Études Hispaniques 



282  Quaderns d’Italià 30, 2025 Paula Gregores

et Hispano-Américaines, Université de Toulouse-Le Mirail.
Croce, B. (1898). Un repertorio della commedia dell’arte. Giornale Storico della 

Letteratura Italiana, 31, 458-460.
Escalonilla López, R. A. (2000). Teatralidad y escenografía del recurso del travestismo 

en el teatro de Calderón de la Barca. Signa, 9, 477-508.
Fernández Mosquera, S. (2015). Calderón: Texto, reescritura, significado y representación. 

Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuet.
Gallo, V. (1998). La Selva di Placido Adriani: La commedia dell’arte nel Settecento. 

Roma: Bulzoni.
Gutiérrez Carou, J. (2024). I due Costantini: un’“opera regia” dimenticata fra le carte 

di Placido Adriani. In M. López (Ed.), Italia plural. Migraciones literarias, perspectivas 
temporales y culturas subyacentes (pp.45-57). Madrid: UNED.

Lepore, C. (1984). Comunicazioni su nuovi ritrovamenti relativi a Placido Adriani. 
Quaderni di Teatro, IV(24), 153-163.

Padoan, G. (1996). L’avventura della commedia rinascimentale. Padova: Piccin.
Pieri, M. (2018). Identikit della commedia cinquecentesca. In M. C. Figorilli & D. 

Vianello (Edd.), La commedia italiana: Tradizione e storia (pp. 48-59). Bari: Edizioni 
di Pagina.

Thérault, S. (1975). La commedia dell’arte vue à travers le zibaldone de Pérouse. Paris: 
Éditions du Centre National de la Recherche Scientifique.

Vazzoler, F. (2018). La commedia letteraria del Seicento. In M. C. Figorilli & D. 
Vianello (Eds.), La commedia italiana: Tradizione e storia (pp. 155-167). Bari: 
Edizioni di Pagina.


