
 Quaderns d’Italià 30, 2025 283-317

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.647 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)

“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo”. 
El caso de A se stesso de Giacomo Leopardi

Giorgia Marangon | Universidad de Córdoba
lr1marmg@uco.es | ORCID: 0000-0001-7048-9858

Ricevuto: 03-08-2024 
Accettato: 24-11-2025 

Pubblicato: 20-12-2025 © Giorgia Marangon

Resum. 

Aquest estudi analitza des d’una perspectiva filològica, literària i traductològica el poema “A se 
stesso” (XXVIII) dels Canti de Giacomo Leopardi, habitualment considerat menor dins del 
conjunt. Després d’un examen filològic del text, es comparen les traduccions a l’espanyol d’Eloy 
Sánchez Rosillo i María de las Nieves Muñiz Muñiz, seleccionades pel seu prestigi en l’àmbit 
hispanoparlant i per l’interès de contraposar l’enfocament d’un poeta-traductor al d’una 
filòloga-traductora. Aquest contrast permet reflexionar sobre dues maneres d’entendre la pràctica 
traductora: la recreació poètica de l’original i la traducció crítica orientada a l’estudi literari.
Paraules clau: filologia; traducció; italià; espanyol; skopos.

Abstract: 

This study undertakes a philological, literary, and translation-focused analysis of a poem by 
Giacomo Leopardi which, within the collection of the Canti, is usually regarded as less significant: 
A se stesso, composition XXVIII. The work begins with a meticulous philological examination 
of the poem and then proceeds to a comparative study of the Spanish translations by Eloy 
Sánchez Rosillo and María de las Nieves Muñiz Muñiz, selected for their prestige in the 
Spanish-speaking world and for the opportunity they offer to contrast the working methods of 
a poet–translator with those of a philologist–translator. This contrast makes it possible to reflect 
on two ways of understanding the practice of translation: the poetic recreation of the original 
and the critical translation geared toward literary study.
Keywords: philology; translation; Italian; Spanish; skopos.

Resumen.

Este estudio se ocupa de un análisis filológico, literario y traductológico de un poema de Giacomo 
Leopardi que, dentro del conjunto de los Canti, suele considerarse de menor relevancia: A se 
stesso, la composición XXVIII. El trabajo parte de un examen filológico minucioso del poema 
para abordar posteriormente el estudio comparado de las traducciones al español realizadas por 
Eloy Sánchez Rosillo y María de las Nieves Muñiz Muñiz, seleccionadas por su prestigio en el 
ámbito hispanohablante y por su interés de confrontar el método de trabajo de un poeta-traductor 
con el de una filóloga-traductora. Este contraste permite reflexionar sobre dos maneras de 
entender la práctica traductora: la recreación poética del original y la traducción crítica orientada 
al estudio literario.
Parole chiave: filología; traducción; italiano; español; skopos.



284  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

“En las noches del invierno de 1936 a 1937, oyendo el cañoneo en la 
ciudad universitaria, en Madrid, leía a Leopardi” (Cernuda, 1975: 918).

1. Introducción1

Los primeros hombres sobre la faz de la tierra hablaban, según relata el libro 
del Génesis2, una única lengua. El poder de la comunicación les hizo suma-
mente audaces, ambiciosos y hábiles, tanto que, en su empeño de establecerse, 
comenzaron a construir una ciudad y, en ella, una torre alta, tan alta como el 
cielo. Dios, ofendido por la arrogancia mostrada, decidió castigarlos de una 
forma sutil, pues, en lugar de destruir su obra, confundió sus lenguas. La 
incomunicación surgida de la punición de Dios imposibilitó que los hombres 
llevaran a término su proyecto blasfemo. Dado que la confusión de las lenguas 
se considera una maldición bíblica, entenderlas, traducirlas e interpretarlas 
debería ser sin duda un onorato privilegio, como nos recuerda Primo Levi (1985, 
p. 109): “chi esercita il mestiere di traduttore o d'interprete dovrebbe essere 
onorato, in quanto si adopera per limitare i danni della maledizione di Babele; 
invece, questo di solito non avviene, perché tradurre è difficile”.

Si traducir resulta complicado, ¿qué ocurre cuando las lenguas objeto de 
estudio son afines? Tan pronto como la distancia entre las lenguas se acentúa, 
la tentación de pecar, de caer en un ‘calco literal’, disminuye. Entonces, traducir 
pasa a significar en cierta medida ‘recrear’ y, en esa recreación, es posible salvar 
el espíritu de un texto. No obstante, las dudas afloran a medida que los lenguajes 
se acercan y dejan entrever su afinidad, pues las posibilidades de una tergiver-
sación oculta o de caer en la “engañosa semejanza” (Marangon, 2011, p. 285) 
se presentan ante el traductor de forma continua.

2. Tenía entonces toda la tierra una sola lengua y unas mismas palabras. Y aconteció que 
cuando salieron de oriente, hallaron una llanura en la tierra de Sinar, y se establecieron allí. 
Y se dijeron unos a otros: Vamos, hagamos ladrillo y cozámoslo con fuego. Y les sirvió el 
ladrillo en lugar de piedra, y el asfalto en lugar de mezcla. Y dijeron: Vamos, edifiquémonos 
una ciudad y una torre, cuya cúspide llegue al cielo; y hagámonos un nombre, por si 
fuéremos esparcidos sobre la faz de toda la tierra. Y descendió Jehová para ver la ciudad y 
la torre que edificaban los hijos de los hombres. Y dijo Jehová: He aquí el pueblo es uno, y 
todos éstos tienen un solo lenguaje; y han comenzado la obra, y nada les hará desistir ahora 
de lo que han pensado hacer. Ahora, pues, descendamos, y confundamos allí su lengua, 
para que ninguno entienda el habla de su compañero. Así los esparció Jehová desde allí 
sobre la faz de toda la tierra, y dejaron de edificar la ciudad. Por esto fue llamado el nombre 
de ella Babel, porque allí confundió Jehová el lenguaje de toda la tierra, y desde allí los 
esparció sobre la faz de toda la tierra (Génesis 11, 1-9).

1. Esta publicación forma parte del Proyecto I+D+i «Nuevo Catálogo histórico y crítico de 
traducciones españolas de obras italianas literarias y no literarias (1300-1939)» (referencia 
PID2020-118134GB-I00), financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033, y se ha 
desarrollado asimismo en el contexto de las actividades del Grupo de Investigación 
ESFILTRA HUM 872: «Estudios de Filología italiana y traducción».



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  285

Italo Calvino, en un escrito dedicado a la traducción que vio la luz a 
principios de los años ochenta, señala que “da qualsiasi lingua e in qualsiasi 
lingua si traduca, occorre non solo conoscere la lingua ma sapere entrare in 
contatto con lo spirito della lingua, lo spirito delle due lingue, sapere come le 
due lingue possono trasmettersi la loro essenza segreta” (Calvino,1995, p. 
1828).

En las últimas décadas, el enfoque teórico de la traducción ha ido adquiriendo 
un perfil polifacético, cuyo denominador común es precisamente la apuesta 
por la fluidez de los textos, l’essenza segreta de la que habla Calvino. Al respecto, 
consideramos que la clave para hacer aflorar esta esencia reside en la colaboración 
del autor con el traductor y, en caso de que esto no sea posible, del especialista-
filólogo y el traductor. Dicha colaboración, que tiene por objeto indagar en las 
profundidades de la denominada ‘lengua de origen’ antes de embarcarse en la 
traducción de un texto literario, encuentra un punto de partida común en la 
lectura.

Non per nulla si è stati filologi […]: la qual cosa vuol dire, maestri della 
lettura lenta; e si finisce anche per scrivere lentamente. […] Filologia, infatti, 
è quella onorevole arte che esige dal suo cultore soprattutto una cosa, lasciarsi 
tempo, divenire silenzioso, divenire lento, essendo un’arte e una perizia di 
orafi della parola, che deve compiere un finissimo attento lavoro e non 
raggiunge nulla se non lo raggiunge lento. Ma proprio per questo fatto è 
oggi più necessaria che mai; […] essa insegna a leggere bene, cioè a leggere 
lentamente, in profondità, guardandosi avanti e indietro, non senza secondi 
fini lasciando porte aperte, con dita ed occhi delicati (Nietzsche, 19924, 
pp. 8-9).

Tradurre significa per me un modo di leggere prolungato, allargato, 
approfondito. In linea di massima, ogni traduzione parte da una lettura 
precisa e intensiva; […] Forse sembra un po' esagerato se dico: tradurre è 
la forma comparativa del verbo «leggere» (Raimund, 2003, p. 193).

En el discernimiento de un texto, los filólogos necesitamos tanto la perizia di 
orafi della parola como la lectura atenta e intensiva de traductores expertos; 
solo así podremos descubrir todas sus facetas, llegar al mundo interior del autor 
y comprenderlo, lasciando porte aperte, con dita e occhi delicati. Por tanto, la 
tarea más ardua es, precisamente, la de apropiarse de ese mundo para hacerlo 
accesible a los lectores. Si bien es cierto que una traducción nunca podrá ser 
considerada un equivalente absoluto del original, sí se puede y se debe conseguir 
que el texto traducido produzca en el público meta un sentimiento análogo al 
que el original provoca en su público. He aquí, pues, el quid de la labor de 
traducción: el triunfo o no de un texto traducido vendrá determinado por el 
éxito o fracaso en la reproducción de tal efecto.



286  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

2. Estudio de caso

En este estudio pretendemos demostrar la importancia que adquiere el skopos
en el proceso traductor.

El principio del skopos dispone cada acción de traducción y es el ‘precepto’ 
que predomina en el proceso de trasvase: todo texto se produce con un propósito 
específico ante el que debe responder: “è necessario tradurre, interpretare, 
parlare o scrivere affinché il testo possa funzionare nella situazione ricevente” 
(Nord, 1997, p. 28).

Con el fin de ejemplificar esta idea, hemos escogido el poema A se stesso de 
Giacomo Leopardi, considerado de menor relevancia en comparación con los 
más célebres y aclamados. Esta poesía es la número XXVIII de las cuarenta y 
una que componen la obra Canti, donde se recogen diversas composiciones 
poéticas de entre toda la producción de Leopardi, cuya edición definitiva fue 
impresa en Florencia, en el año 1845, por su amigo Antonio Ranieri (edición 
póstuma).

Hablamos aquí de la obra maestra del escritor italiano, una de las principales 
expresiones de la poesía italiana, profundamente innovadora en cuanto al 
lenguaje, la métrica y los temas tratados se refiere. Aunque la colección carece 
de una subdivisión interna, tradicionalmente se han identificado en ella varias 
secciones, que comprenden los cantos políticos de su juventud, los cantos de 
suicidio, los Idilios, los cantos pisano-recanatesi, el Ciclo di Aspasia y los últimos 
poemas escritos en el periodo napolitano, incluida La ginestra. Leopardi escribió 
A se stesso en Florencia en 1833, la cuarta lírica del Ciclo di Aspasia, que fue 
publicada en la misma ciudad en 1835.

Los Canti representan la síntesis de la penúltima etapa de Leopardi, en la 
que su pesimismo se hace aún más evidente. El autor ya no encuentra consuelo 
ni tan siquiera en sus anheladas ilusiones; solo le alienta el único regalo que el 
Destino hace a toda la humanidad: la inexorable muerte. Los últimos cantos 
se caracterizan por un lenguaje áspero, crudo, desnudo. Partimos de la firme 
convicción de que el canto escogido, A se stesso, es el que mejor refleja esta 
nueva forma de lenguaje leopardiano, pues es precisamente en él donde el poeta 
de Recanati alcanza la cumbre de su lirismo y modernidad, hablándonos con 
un lenguaje y un estilo increíblemente actuales, desconocidos hasta entonces.

Las traducciones que hemos elegido para este estudio son Antología poética
(Leopardi, 2004a) por Eloy Sánchez Rosillo3, aquí en su doble faceta de poeta 

3. Profesor titular de Literatura española en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
de Murcia, ha publicado once libros de poesía y ha sido galardonado con el Premio Adonáis 
(1977) por Maneras de estar solo o el Premio Las Librerías Recomiendan en la categoría de 
no ficción (2021) por La rama verde. Sánchez Rosillo es un ferviente apasionado de la obra 



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  287

y traductor, y Cantos (Leopardi, 2024), edición bilingüe por María de las Nieves 
Muñiz Muñiz4, en tanto que filóloga y traductora.

2.1. Contenido, léxico y sintaxis

A se stesso
Or poserai per sempre,
stanco mio cor. Perì l’inganno estremo,
ch’eterno io mi credei. Perì. Ben sento,
in noi di cari inganni,
non che la speme, il desiderio è spento.
Posa per sempre. Assai
palpitasti. Non val cosa nessuna
i moti tuoi, né di sospiri è degna
la terra. Amaro e noia
la vita, altro mai nulla; e fango è il mondo.
T’acqueta omai. Dispera
l’ultima volta. Al gener nostro il fato
non donò che il morire. Omai disprezza
te, la natura, il brutto
poter che, ascoso, a comun danno impera,
e l’infinita vanità del tutto.

Este canto puede ser considerado un canto de desahogo que escribe el poeta, 
infeliz por el amor que profesa a la condesa Fanny Targioni Tozzetti y que no 
es correspondido. Al respecto, en Assai palpitasti (vv. 6-7) encontramos el 
anagrama de Aspasia y en infinita (v. 16) el de Fanny Targioni Tozzetti, con la 
que Aspasia se identifica anagramáticamente. L’inganno estremo (v. 2), entendido 

4. Italianista española, catedrática de Filología italiana en la Universidad de Barcelona, es en 
la actualidad profesora emérita. Estudiosa de literatura italiana del Renacimiento hasta la 
modernidad y de traducción, ha demostrado especial interés por los autores italianos del 
siglo XIX y XX: Giacomo Leopardi, Alessandro Manzoni y Cesare Pavese, entre otros. 
Hacemos hincapié, por su pertinencia con este estudio, en algunas de las prestigiosas 
ediciones y traducciones de los clásicos italianos: Alessandro Manzoni, Los novios, intr., 
trad. y notas de M.ª N. Muñiz, Madrid: Cátedra, 1985; Carlo Emilio Gadda, Aprendizaje 
del dolor (trad. cap. I-VII, J. Petit y J. R. Masoliver; trad. cap. VIII-IX, y Coordinación: 
M.ª N. Muñiz), Madrid: Cátedra, 1989; Alessandro Manzoni, I Promessi Sposi, intr. e 
note, Roma, Salerno Editrice, 1994; Giacomo Leopardi, Cantos, intr., trad. y notas, 
Madrid, Cátedra, 1998 (4.ª ed. rev. y aumentada: 2020); Ludovico Ariosto, Orlando 
furioso, trad. de Jerónimo de Urrea, ed. bilingüe de C. Segre y M.ª N. Muñiz, Madrid: 
Cátedra, 2002.

Leopardi, al que lee desde que era adolescente, a través de las traducciones de Miguel 
Romero Martínez. No obstante, no es hasta 1973, cuando, durante una estancia de 
estudios en la Università per Stranieri di Perugia, pudo leerlo en italiano. “Desde entonces 
hasta hoy, mi admiración por la poesía de Leopardi no ha hecho sino acrecentarse. […] 
Aquella poesía de los Cantos, tan emocionada, tan directa, tan cristalina, era para mí como 
una especie de antídoto contra la poesía ininteligible, intelectualoide y fría que muchos de 
los poetas más tempranos de mi generación estaban haciendo por entonces” (Sánchez 
Rosillo, 2004, p. 10). En el año 1982 empieza a traducir a Leopardi y su Antología poética 
verá la luz en 1998.



288  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

como el desengaño amoroso final del poeta, es solo el modo del que arranca 
la titánica rebelión contra la naturaleza.

En A se stesso, Leopardi afirma el fin de toda ilusión, así como la vanità del 
tutto: por eso, dirigiéndose a su propio corazón, lo invita a aplacar todas sus 
perturbaciones, pues nada vale el sufrimiento experimentado.

El yo poético afirma que la vida sólo consiste en amaro e noia (v. 9) y que 
fango è il mondo (v. 10) y, en los versos finales, recordando que el destino sólo 
concede a los hombres la muerte, exhorta al corazón a despreciarse a sí mismo, 
a la natura y al brutto potere (vv. 14-15) que obra para hacer daño a los hombres. 
Consciente de esta situación, el poeta parte de ella y recupera un nuevo sentido 
de la dignidad, a través del cual pasa de víctima a acusador, denunciando 
l’infinita vanità del tutto (v. 16).

El léxico, parco pero preciso, enmarca el canto. Destaca el equilibrio entre 
términos positivos, concentrados en la primera estrofa y parte de la segunda, 
y negativos, situados en la parte final, subrayando así la progresión positivo-
negativa presente en todo el texto. Los términos positivos serían: cor, inganno, 
inganni, speme, desiderio, moti, sospiri; por el contrario, los negativos: amaro, 
noia, nulla, fango, fato, morire, natura, poter, danno. En medio del último verso 
encontramos la palabra clave: vanità. 

La transición de la esfera positiva a la negativa se produce en los versos 9-10: 
Amaro e noia / la vita, altro mai nulla; e fango è il mondo. Aquí vemos cómo 
entidades aparentemente positivas, vita y mondo, son en realidad negativas, ya 
que la vida no es más que amargura y aburrimiento, y el mundo, barro. La 
interpretación se esclarece al amparo de la yuxtaposición oximorónica entre 
vita y nulla, o fango y mondo, y a la disposición quiástica de los términos, la 
cual sitúa los supuestos valores, vita y mondo, en el marco, y los disvalores, 
nulla y fango, en el centro. En la primera estrofa localizamos escasos adjetivos 
que hagan referencia a que se encuentra en una situación irreversible: stanco y 
estremo (v. 2), eterno (v. 3). Por su parte, en la segunda y tercera estrofa todos 
los adjetivos calificativos que aparecen son de carácter negativo: ultima (v. 12), 
brutto (v. 14), ascoso y comun (v. 15), infinita (v. 16). Asimismo, los adverbios 
empleados ayudan y acentúan dicha negatividad: per sempre (vv. 1-6), mai (v. 
10), omai (vv. 11-13), l'ultima volta (v. 12). Las oraciones son cortas, lapidarias, 
casi testamentarias; sólo hay dos subordinadas relativas: ch'eterno io mi credei
(v. 3) y che, ascoso, a comun danno impera (v. 15) y apenas se emplean conjun-
ciones o nexos.

La puntuación rompe los versos en frases cortas, hasta tal punto que a veces 
únicamente queda el verbo, como en Perì (v. 3), o este acompañado de un 
adverbio: Posa per sempre (v. 6), T'acqueta omai (v. 11) y Dispera l'ultima volta



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  289

(vv. 11-12). La simpleza y desnudez de la sintaxis acelera el ritmo de los versos, 
toma al lector de la mano y lo conduce hacia el último movimiento, la denuncia 
de la naturaleza y el reconocimiento de la vanidad de todo, al que sólo pueden 
seguir el olvido, el silencio, la nada.

2.2. Progresión lógica-semántica

Desde la primera lectura, uno se da cuenta de la ausencia del paisaje inicial al 
que Leopardi nos tiene acostumbrados —superando la poética del Idilio5—; 
nos encontramos ante 16 versos ásperos, en los que el poeta se aventura en un 
discurso rico en introspección, pero desprovisto de imágenes. Tras los primeros 
versos, el proceso lógico del texto va más allá y supera la situación sentimental 
inicial.

Podemos identificar tres movimientos sucesivos: Or poserai per sempre, stanco 
mio cor (vv. 1-2), Posa per sempre. Assai palpitasti (vv. 7-8), T'acqueta omai. 
Despera l'ultima volta (vv. 11-12). Los versos se abren con un apóstrofe dirigido 
al propio corazón6, dispuestos en anáfora y en un clímax ascendente.

Cada movimiento concluye siguiendo una progresión lógica; los versos 3-5 
declaran la convicción, aún intuitiva Ben sento, del fin de las ilusiones; los versos 
9-10 subrayan la conciencia de la negatividad del vivir. A las intuiciones del 
verso 3 le siguen las enunciaciones perentorias  Amaro e noia la vita, altro mai 
nulla; e fango è il mondo (vv. 9-10) y, por último, en los versos 13-16, una 
brusca invectiva que no perdona a nadie y que implica in primis el corazón del 
poeta.

2.3. Estructura métrica y ritmo

Esta canción libre consta de una sola estrofa de endecasílabos y septenarios. A 
su vez, cada uno de los tres movimientos posee cinco versos: septenario, dos 
endecasílabos, septenario, endecasílabo; el verso 16 es hipertrófico y hace las 
veces de epifonema, frase recapituladora final. El hecho de que los dos primeros 

6. Leopardi retoma un estilema de origen clásico, un topos presente nella Odissea (XX, 18-20) 
y en el τῶν εἰϛ ἐαυτόν de Marco Aurelio (II, 2; V, 33; X, 31).

5. “Gli anni napoletani segnarono un’ulteriore svolta in senso negativo nel pensiero 
leopardiano: la polemica verso il suo secolo assume contorni netti, il rifugio nella ragione 
come unica facoltà utile all’uomo e moralmente giustificata si fece assoluto. Da ciò il 
superamento definitivo non solo dell’atmosfera idillica, ma anche di quel residuo 
razionalizzato di illusioni che pure si ritrova nel Ciclo di Aspasia. I modi della poesia 
leopardiana, pur non rinegando affatto le conquiste di un linguaggio poetico ormai 
stabilizzatosi, si allontanano infatti dal vagheggiamento individualistico per indirizzarsi 
definitivamente verso un atteggiamento polemico e spesso satirico” (Budriesi, 1990, p. 
533).



290  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

periodos estén a su vez concluidos por los únicos puntos suspensivos del texto, 
situados al final del verso, mientras que en el tercero —aunque su sintaxis sí 
esté completa—el signo de puntuación se encuentra pospuesto al último 
endecasílabo de despedida, confirma, en caso de que aún hubiese alguna duda, 
la complejidad tamizada y rigurosa de la madura experimentación métrica de 
Leopardi (Monteverdi, 1967).

La rima no es una prerrogativa del canto, de hecho, en su interior sólo 
encontramos tres: riman los versos 3-5 sento-spento, 11-15 dispera-impera y 
14-16 brutto-tutto. En cambio, abundan las rimas internas poserai (v. 1) con
assai (v. 6), mai (v. 10) con omai (vv. 11-13), inganno (v. 2) con danno (v. 15),
posa (v. 6) con cosa (v. 7), vita (v. 10) con infinita (v. 16); las asonancias stanco 
y inganno (v. 2), amaro (v. 9), altro y fango (v. 10) y fato (v. 12), estremo (v. 2), 
eterno y sento (v. 3), spento (v. 5); degna (v. 8), terra (v. 9), dispera (v. 11), disprezza 
(v. 13), impera (v. 15); las aliteraciones estremo (v. 2), eterno (v. 3), desiderio (v. 
5), palpitasti (v. 9), infinita y vanità (v. 16). Además, localizamos numerosos 
encabalgamientos que, recurrentes en agrupaciones de cuatro (vv. 6, 7, 8, 9 y 
11, 12, 13, 14), mantienen la atención y la tensión del lector.

2.4. Las traducciones al español 7

Como anticipamos en la sección Estudio de caso, nuestra elección de las 
traducciones al español, la de Eloy Sánchez Rosillo —poeta y traductor—, y 
la de María de las Nieves Muñiz Muñiz —filóloga y traductora — se debe al 
prestigio8 y la importancia que han tenido y aún conservan entre el público 
hispanohablante, además de lo interesante que nos resulta la confrontación de 
dos traducciones realizadas con un modus operandi distinto y atendiendo a fines 
diversos: la producción de un texto poético inspirado en un original en otra 
lengua y la producción de una traducción crítica y erudita con fines literarios.

La Antología poética de Sánchez Rosillo consta de veinte cantos que se 
muestran al lector en una edición bilingüe, en la que se presentan el original 

7. Para las traducciones de la obra Canti, véase: PROYECTO BOSCÁN: Catálogo de las 
traducciones españolas de obras italianas (hasta 1939) [en línea]. <https://nuevoboscan.
blogs.uv.es/> [7/10/2023]. La etapa más importante para la difusión de la poesía del 
escritor de Recanati la protagoniza el sevillano Miguel Romero Martínez con su traducción 
de los Cantos publicata nel 1928, (Poesías de G. Leopardi, Madrid, CIAP). En el 1929 la 
del poeta colombiano Antonio Gómez Restrepo (Cantos, Roma, 1929) y las más recientes 
son las traducciones de Antonio Colinas, Luis Martínez de Merlo, Diego Navarro, Eloy 
Sánchez Rosillo y María de las Nieves Muñiz Muñiz.

8. Cantos de María de las Nieves Muñiz Muñiz obtuvo el Premio Internazionale Città di 
Monselice en el 1998, en la modalidad Premio Internazionale Diego Valeri destinado a la 
traducción de un texto italiano en lengua extranjera y otro del Ministero degli Affari Esteri 
italiano.



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  291

y la traducción a la par. Además de los cantos, posee un breve prefacio y, en el 
apéndice, información sobre cada poema traducido. Se trata de un pequeño 
volumen de 197 páginas, que Jaime Siles, reconocido poeta, filólogo y traductor, 
define como:

una traducción hecha con voluntad, rigor y estética de orfebre […]; que 
mantiene la relación entre ritmo y sintaxis; que resuelve con acierto la difícil 
interpunción leopardiana; […] que no “recrea” sino que reproduce; que es 
fiel al orden de palabras y a la unidad de frase; y que ofrece una imagen de 
Leopardi, que supone un adentrarse por sus galerías y un navegar por su 
interioridad (Siles, 2001, p. 86).

Los Cantos de Muñiz Muñiz, es un volumen de 1025 páginas; una traducción 
completa de los Canti en verso, mostrados al lector nuevamente en versión 
bilingüe. Los cantos y las traducciones se acompañan de una Introducción, un 
Índice de Autores citados por Leopardi y presentes en cada apartado, un 
comentario y una dilatada bibliografía individualizada sobre cada canto. De 
igual forma, los cantos van precedidos de un gran epígrafe coronado por una 
ficha filológica y métrica. Al final del volumen, hallamos un extenso apartado 
de notas exegéticas que constituyen una lectura interlineal de los Canti a la luz 
de su intertextualidad.

2.4.1. Poeta-traductor frente a filólogo-traductor

En las últimas décadas, los estudios sobre la traducción de poesía se han 
multiplicado y han pasado a formar parte del debate literario, ocupando un 
espacio cada vez más amplio y esencial ya no sólo de naturaleza lingüística, 
sino también teórica, filosófico-literaria y epistemológica. Siguiendo las pautas 
trazadas por Walter Benjamin, Octavio Paz, José Ortega y Gasset y luego por 
Antoine Berman, Henri Meschonnic, Yves Bonnefoy, Friedmar Apel y Paul 
Ricoeur, buscamos ampliar los límites del debate crítico sobre la traducción 
del texto poético, retomando, además del siempre incipiente debate sobre la 
traducibilidad o intraducibilidad de la poesía (Anguita Martínez, 2020, pp. 
77-79), las competencias y el fin con el que se realiza el proceso de traducción.

Según la teoría del skopos, el traductor debe regular sus acciones teniendo 
en cuenta la finalidad de la traducción (Reiss y Vermeer, 2014). Esta perspectiva 
nos resulta especialmente interesante en relación con esta investigación, donde 
buscamos hacer hincapié en el hecho de que atender a la finalidad con la que 
se ha de realizar una traducción puede ayudar a aquellos que emprenden el 
proceso traductor a orientarse más rápida y claramente sobre cómo alcanzar 
sus objetivos en el texto meta.



292  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

En este estudio, comparamos el savoir faire del poeta Eloy Sánchez Rosillo, 
que reconocía ser “un admirador muy antiguo, muy fiel y muy ferviente” (1999, 
pp. 8-9) de Leopardi y el rigor de doce años de intenso y sacrificado trabajo 
de la filóloga e italianista María de las Nieves Muñiz Muñiz, que le permitieron 
respetar el original del escritor italiano “no como quien copia un modelo, sino 
como quien calza un guante lo más sutil posible en una mano” (Muñiz, 2020, 
p. 40).

A sí mismo
(De Eloy Sánchez Rosillo)9

Reposarás por siempre,
Cansado corazón. Murió el engaño
Que eterno yo creí. Murió. Bien siento
Que, de engaños queridos,
No la esperanza ya, el anhelo ha muerto.
Cesa por siempre. Mucho
Palpitaste. Las cosas no merecen
Tus latidos, ni es digna de suspiros
La tierra. Hiel y tedio
La vida es, nada más, y fango el mundo.
Cálmate. Desespera
Por vez última. El hado a nuestra especie
No dio más que el morir. Ahora desprecia
A Natura, al horrible
Poder que, oculto, nuestro mal procura,
Y la infinita vanidad del Todo.

Para mí, el traducir las composiciones de los Cantos recogidos en esta 
antología ha sido una forma de ir leyendo en profundidad los poemas de 
Leopardi que en todo tiempo han conseguido conmoverme, una manera 
de mirarlos muy cerca, como en un intento minucioso de descubrir el 
secreto de su hermosura, por más que yo sepa muy bien que ese secreto es 
indescifrable (Sánchez Rosillo, 2004, p. 13).

En las primeras páginas de la introducción a su Antología poética, Sánchez 
Rosillo hace suya la reflexión calviniana que da título a esta investigación: 
“Tradurre è il vero modo di leggere un testo”:10 al realizar la traducción de los 
textos descubre la lectura profunda y atenta de los cantos, se acerca al universo 
leopardiano en un intento de captar su indescifrable secreto.

He querido ser fiel en todo momento al espíritu y a la letra de los poemas 
del autor. Mis versiones no son ni mucho menos recreaciones, poemas 

9. “Leer a Leopardi es ya en mí, como tantas otras cosas […] una vieja costumbre” (Sánchez 
Rosillo, 2004, p. 9).

10. “Tradurre è il vero modo di leggere un testo; questo credo sia stato detto già molte volte; 
posso aggiungere che per un autore il riflettere sulla traduzione d’un proprio testo, il 
discutere col traduttore, è il vero modo di leggere sé stesso, di capire bene cosa ha scritto e 
perché” (Calvino, 1995, p. 1826).



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  293

distintos a los de Leopardi escritos en español a partir de los originales 
italiano. Pero, al mismo tiempo, he procurado también que un exceso de 
literalidad no me llevara a perpetrar una de esas traducciones de poesía 
sorda, mudas y cojas que tan frecuente son entre nosotros. Un poema 
traducido debe seguir pudiéndose leer como tal poema en la lengua a la 
cual se vierte. Y esto es algo que, con ilusión, cierto sentido poético, paciencia 
y conocimiento de lo que uno lleva entre manos creo que puede conseguirse. 
Mis versiones tienen todas el mismo número de versos que los correspondientes 
poemas italianos (Sánchez Rosillo, 2004, p. 14).

El proceso traductor de Sánchez Rosillo le llevó a recomponer el texto para 
que pudiera ser leído y recitado en español, siendo su objetivo la creación de 
una traducción de autor, una traducción para el consumo11 y no un resultado 
sordo, mudo y cojo.

En su propuesta, Sánchez Rosillo ha conservado verso a verso la métrica 
original, pero ha renunciado a la rima, conservando sólo una de las muchas 
rimas internas de Leopardi, vida/infinita (vv. 10-16). Más fiel a las asonancias, 
encontramos cansado/engaño (vv. 2), fango/hado (vv. 10-12), eterno/siento/muerto
(vv. 2, 3, 5) y digna/tierra (vv. 11-15). Además, mantiene una de las dos 
aliteraciones del texto original infinita/vanidad (vv. 16), si bien esto no parece 
importarle. Él mismo, de hecho, lo señala en la introducción:

de algo hay que prescindir si es que uno no quiere decir en su lengua cosas 
muy distintas de las que dicen en la suya los textos traducidos. Me parece, 
sin embargo, que no se trata de una pérdida muy sensible. La rima puede 
desempeñar un importante papel en los poemas que la presentan, pero su 
relevancia es siempre inferior a la del ritmo, sin el que no hay poema que 
valga. Se da la circunstancia, además, en el caso de Leopardi, de que este es 
tal vez el poeta de su tiempo que menos interés siente por la rima: bastante 
poemas suyos no la tienen, y en las composiciones en la que sí aparece, el 
autor suele hacer un uso muy moderado de la misma (Sánchez Rosillo, 
2004, pp. 14-15).

De las cuatro anáforas de Leopardi, Sánchez Rosillo sólo conserva Perì en los 
versos 2 y 3, que traduce como Murió; omite el adjetivo estremo del verso 2 
que sigue a inganno, de gran peso y relevancia en el texto fuente, y añade dos 
elementos totalmente contingentes, pero que hacen visible su pluma: un que
en el verso 4 y el verbo es en el verso 10, que facilitan la legibilidad del texto.

A sí mismo
(De María de las Nieves Muñiz Muñiz)12

11. La editorial Pre-Textos, que Sánchez Rosillo elige para su traducción, publica 5 colecciones 
de poesía: La Cruz del Sur, Antologías de la Cruz del Sur, Poesías, Poéticas y El Pajaro 
Solitario. Siempre que publica poesía traducida, la editorial le brinda al lector un texto 
bilingüe.

12. El método seguido fue el de fijar los rasgos inconfundibles (por tanto, irrenunciables) del 
estilo leopardiano y aquellos que distinguen una poesía de otra confiriéndole un tiempo, 



294  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

Reposarás por siempre,
cansado corazón. Murió el engaño extremo,
que eterno yo creí. Murió. Bien siento,
de los caros engaños,
no la esperanza, hasta el deseo ha muerto.
Reposa ahora por siempre.
Bastante ya latiste. Nada vale
tu palpitar, ni es digna de un suspiro
la tierra. Hiel y tedio
la vida nada más; y fango el mundo.
Para ya. Desespera
la última vez. A nuestra especie el hado
no dio sino el morir. Desprecio siente
por natura y por ti, por el horrendo
poder que, oculto, en común daño impera,
y la infinita vanidad del todo.

La intención era la de aproximarse a ese principio de equivalencia enunciado 
por el proprio Giacomo, consistente en «que el autor traducido no sea, por 
ejemplo, griego en italiano, griego o francés en alemán, sino tal en italiano 
o alemán como lo es en griego o en francés» (Zib., 2135), teniendo en 
cuenta que esa ecuación comporta además recrear en alguna medida el 
efecto de tradición y novedad provocado en sus contemporáneos (Muñiz 
Muñiz, 2020, p. 40).

Muñiz, retomando el principio de equivalencia citado por Leopardi, nos ofrece 
una traducción al español de la canción de Leopardi similar en contenido al 
texto original, evocando las mismas emociones, sensaciones y matices. “Si 
leemos a un poeta, lo justo es que conozcamos lo que efectivamente dice, piensa 
y siente” (Muñiz Muñiz, 2020, p. 14).13

Es interesante señalar cómo la filóloga-traductora no restablece la estructura 
de la canción libre o leopardiana, que tanto tuvo que ver en la experimentación 
métrica del escritor de Recanati. A se stesso es una canción septenaria y endecasílaba, 
mientras que la traducción es una alternancia de septenarios, octosílabos, 
endecasílabos, dodecasílabos y tridecasílabos. La ya escasa presencia de rima 
en el texto original se ve reducida en la traducción; Muñiz pierde la rima entre 
sento/spento, siento/muerto, brutto/tutto, horrendo/todo y la conserva entre 
Dispera/impera: Desespera/impera (vv. 11-15). Las rimas internas también se 

13. Entrevista a María de las Nieves Muñiz Muñiz por J. Pérez Andrés y publicada en el 2014 
en el 2º volumen de la revista Zibaldone. Estudios italianos.

un ritmo y un tono propios. De ahí el respeto —limitado, aunque proporcional— de la 
métrica y la acústica en lo que toca a vocalismo, consonantes, acentos y pausas (que la lírica 
es forma y ritmo o no es). Hallar equivalentes o compensaciones en el terreno formal y 
semántico, optando por eliminar (nunca por añadir) en los casos más arduos, ha sido la 
regla de oro seguida, comparable a veces a la técnica de un diligente falsificador, otras a la 
de un pintor impresionista que busca los efectos de luz antes que la orografía del objeto 
(Muñiz Muñiz, 2020, p. 40).



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  295

reducen mucho, perdemos las que hay entre poserai con assai, mai con omai, 
posa con cosa, encontramos inganno con danno: engaño/daño (vv. 2-15) y vita
con infinita: vida/infinita (vv. 10-16); se mantienen las asonancias stanco y 
inganno: cansado/engaño (v. 2), fango y fato: fango/hado (vv. 10-12), estremo, 
eterno, sento y spento: extremo/eterno/siento/muerto (vv. 2, 3, 5); degna y terra: 
digna/tierra (vv. 8-9), dispera e impera: desespera/impera (vv. 11-15); vuelven 
también las aliteraciones estremo, eterno: extremo/eterno (vv. 2-3) e infinita y 
vanità: infinita/vanidad (v. 16). El encabalgamiento se pierde incomprensible-
mente (vv. 6-7).

Si nos centramos en el tema de la rima, Juan Pérez Andrés, fundador y 
editor de la revista Zibaldone. Estudios italianos, en una entrevista a María de 
las Nieves Muñíz Muñíz, le pregunta: “La densidad conceptual, el cuidado de 
la rima y la riqueza léxica son algunos de los escollos más evidentes a los que 
debe enfrentarse un traductor de los Cantos de Leopardi.  En su caso, ¿cuál fue 
la mayor dificultad que encontró al volcarlos al castellano”?

No es tanto la rima lo que supone el principal escollo al traducir la poesía 
de Leopardi, sino el ritmo, la melodía, la variedad de tonos que van 
engarzándose en cada canto y la dosificación que caracteriza a cada uno de 
ellos (¡qué diferencia, aun dentro de su afinidad temática, entre La sera del 
dì di festa y Il sabato del villaggio, entre A Silvia y Sopra un bassorilievo antico 
sepolcrale!). Es un equilibrio prodigioso que una nota equivocada rompe 
sin remisión (Pérez Andrés, 2014, pp. 123-124).

El mantenimiento de oraciones lapidarias gracias a la puntuación sistemática 
y al empleo de un léxico parco pero preciso, la alternancia del verbo aislado 
con la combinación de verbo + adverbio, las dos únicas subordinadas relativas 
o el uso de figuras retóricas, han contribuido sólo en parte al resultado final de 
la traducción de la canción, al prodigioso equilibrio al que se refiere Muñiz. 
La filóloga-traductora ha sabido unir las dos artes, las dos ciencias para captar 
el espíritu del autor italiano, para poder comprender los infinitos matices y 
mociones del alma: “[…] el filólogo fija, discierne, e interpreta un texto […], 
el traductor abre los horizontes de ese texto hacia otras lenguas, hacia otras 
culturas” (De La Combe & Flórez, 2012, p. 464); ha estudiado las fuentes, ha 
vuelto una y otra vez sobre los mismos versos, sobre palabras sueltas, sin cansarse, 
la suya es una obra en constante desarrollo, un proceso infinito como indicaba 
Benjamin. La suya es una traducción crítica, erudita, dirigida, en especial, pero 
no solo, a un público de especialistas, expertos en la materia, filólogos, estudiosos14

de Leopardi.

14. La editorial elegida por Muñiz es Cátedra, colección “Letras Universales”, especializada en 
la publicación de traducciones de obras clásicas y modernas, dirigidas a especialistas y 
también al público general.



296  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

Conclusiones

A diferencia del traductor invisible, tal y como lo percibe Venuti (1995), en 
este artículo nos posicionamos más cerca de la idea que Eco (2003) posee del 
traductor en tanto que negociador. En el desarrollo del acto de negociación 
que tiene lugar durante el proceso de trasvase, cada traductor deja improntas 
claramente visibles de sus propias elecciones y del objetivo con el que se ha 
efectuado la traducción. Por ende, la traducción como producto final siempre 
depende en mayor medida de la intención que posea el traductor, ya sea la de 
complacer a los lectores de poesía o a los estudiosos de la filología.

El poeta15 Eloy Sánchez Rosillo nos ofrece una traducción meticulosa en 
cuanto a las particulares referencias fónicas y las insistencias semánticas; una 
reproducción autoral y aprovechable que acerca al lector hispanohablante, no 
necesariamente conocedor de Leopardi, al universo del genio italiano.

 La filóloga-traductora María de las Nieves Muñiz Muñiz no sólo 
pretende acercar el texto a los lectores hispanohablantes, sino que aspira a 
respetar en su traducción la visión original del autor. Por ello, su edición 
contiene un denso apartado de notas exegéticas que explican muchas de las 
concepciones de Leopardi, haciendo una constante referencia a las cartas del 
autor, al Zibaldone y a otras obras. La suya es una traducción erudita y crítica, 
quizá menos asequible para un público lego, pero con un gran rigor filológico 
y con mucha vocación de renovar la recepción de Leopardi en ámbito hispa-
nohablante.

Como broche final a este excursus filológico-literario y traductológico que 
nos ha acercado a dos importantes figuras de la traducción de la poesía leopardiana 
en España, nos atreveríamos a afirmar que, a fin de obtener una perspectiva 
completa de los versos del poeta de Recanati, sería útil y ampliamente enrique-
cedor efectuar un acercamiento a ambas traducciones, a ambas aproximaciones 
a la labor traductora. En un momento crucial para los Estudios de Traducción, 
los cuales se han convertido en una macrodisciplina (Sabio Pinilla, 2017), nos 
aventuraríamos a confirmar la incipiente necesidad de efectuar una sistemática 
revisión del pasado donde se recupere, de cara a la traducción de poesía, el 
legado de los filólogos y los poetas, un legado algo olvidado a pesar de formar 
los cimientos sobre los que se ha consolidado la disciplina. En esta tarea de 
echar la vista atrás para no olvidar las raíces de la disciplina es donde el trinomio 
poeta-filólogo-traductor toma forma y pone de manifiesto, más que nunca, la 

15. “Poeta es alguien que, al mirar, ve; que, al escuchar, oye. Esto es más complicado de lo que 
parece. Para llegar a ver y oír, hay que andarse con mucha calma” (https://www.
eloysanchezrosillo.com/ [30/7/2024])



“Tradurre è il miglior modo di leggere un testo” Quaderns d’Italià 30, 2025  297

importancia de un trabajo conjunto, en pro del éxito del texto traducido y del 
correcto uso de un idioma.

Bibliografía
Anguita Martínez, V. (2020). Anne Sexton y Alda Merini: la creación literaria para la 

desinstucionalización psiquiátrica. Traducción, poesia y relevancia. Madrid: Sindéresis.
Budriesi, A. (1990). Letteratura: forme e modelli (vol. 3). Turín: SEI.
Calvino, I. (1982). Saggi. 1945-1985 (II). (M. Barenghi, Ed.). Milano: Oscar Mondadori.
Cernuda, L. (1975). Historial de un libro. In Prosa completa. Barcelona: Barral.
De La Combe P. J., Flórez D. (2012). ¿La filología contra el texto? Historia de un 

problema. Eurípides, Medea, hacia 1056-1080. Mutatis Mutandis: Revista 
Latinoamericana de Traducción, 5(2), 463-482.

Eco, U. (2003). Dire quasi la stessa cosa: esperienze di traduzione. Milano: Bompiani.
Grupo de investigación «traducción, literatura y sociedad (TLS)» (Ed.) (2004). Ética 

y política de la traducción literaria. Málaga: Miguel Gómez Peña.
Leopardi, G. (1956). Opere.  Tomo I (S. Solmi, Ed.). Milano / Napoli: Riccardo 

Ricciardi.
Leopardi, G. (1966). Opere. Tomo II, (S. Solmi & R. Solmi, Edd.). Milano / Napoli: 

Riccardo Ricciardi.
Leopardi, G. (2004a). Antología poética. (E. Sánchez Rosillo, Ed. y Trad.; 2 ed. revisada 

y corregida). [1.ª ed. 1998]. Valencia: Pre-Textos.
Leopardi, G. (2024). Cantos. (M. N. Muñiz Muñiz, Ed. y Trad.; 4 ed. ampliada). [1.ª 

ed. 1998] Madrid: Cátedra (Letras Universales).
Levi, P. (1985). Tradurre ed essere tradotti. In P. Levi, L’altrui mestiere (pp. 109-114). 

Torino: Einaudi.
Marangon, G. (2011). Estudio contrastivo del léxico en las lenguas afines. La engañosa 

semejanza: la traducción de los falsos amigos en español e italiano. Analecta 
Malacitana (AnMal electrónica), 30, 285-292.

Monteverdi, A. (1967). Scomposizione del canto «A se stesso». En A. Monteverdi, 
Frammenti critici leopardiani (pp.125-136). Napoli: Esi.

Nietzsche, F. (19924). Aurora (introd. G. Coli; trad. italiana de F. Masini). Milano: 
Adelphi.

Nord, C. (1997). Translating as a Purposeful Activity: Functionalist Approaches Explained. 
Mánchester: St Jerome Publishing.

Pérez Andrés, J. (2014). Entrevista a María de las Nieves Muñiz Muñiz sobre Leopardi. 
Zibaldone. Estudios italianos, 2(2), 121-125.

Raimund, H. (2003). Ritratto di un traduttore-poeta. Comunicare. Letterature lingue, 
3, 193-209. Recuperado de https://heyjoe.fbk.eu/index.php/coleli/article/view/5533

Reiss, K., & Vermeer, H. (1996). Fundamentos para una teoría funcional de la traducción. 
Madrid: Akal.

Reiss, K., & Vermeer, H. (2014). Towards a General Theory of Translational Action: 



298  Quaderns d’Italià 30, 2025 Giorgia Marangon

Skopos Theory Explained. London: Routledge.
Sabio Pinilla, J. A. (2017). El legado de los filólogos a la traducción: Valentín García 

Yebra. Hermńneus. Revista de traducci¾n e interpretaci¾n, 19, 309-334.
Sánchez Rosillo, E. (1999). Sobre mi vieja relación con la poesía de Leopardi. Nadie 

Parecía, 2, 8-9.
Siles, J. (2001). Más allá de los signos. Madrid: Huerga y Fierro.
Venuti, L. (1995). The Translator's Invisibility. Londres: Routledge.
Web oficial Eloy Sánchez Rosillo: https://www.eloysanchezrosillo.com/ [30/7/2024].


