Quaderns d’Tralia 30, 2025  35-52

La cura di Antigone: Le riscritture di Morante e Parrella nella
prospettiva del pensiero femminile contemporaneo sull’etica

Laura Peja | Universita Cattolica del Sacro Cuore
laura.peja@unicatt.it | ORCID: 0000-0003-2643-7641

Ricevuto: 31-01-2025
— Accettato: 03-07-2025
ot Pubblicato: 20-12-2025

Resum.

Aquest treball analitza les Antigones d’Elsa Morante (La serata a Colono, 1968) i de Valeria
Parrella (Antigone, 2012) com a exemples de reescriptures que reinterpreten (i capgiren) la tradicié
dominant, i iges posa en didleg amb la reflexié contemporania que, partint del pensament de la
diferéncia, ha anat elaborant un nou model de subjecte exposat i vulnerable. Aquest model
capgira el paradigma de I'individu autocentrat i contraposa a I'¢tica de la justicia una ¢tica de
la cura, i als principis d’un universalisme abstracte un model basat en una subjectivitat relacional
i interdependent.

Paraules clau: dramattrgia contemporania; teatre italid contemporani; ¢tica de la cura; dones i teatre.

Abstract. .

The essay analyzes Elsa Morante’s Antigoni (La serata a Colono, 1968) and Valeria Parrella’s
Antigone (2012) as examples of rewritings that reinterpret (and overturn) the dominant tradition,
and places them in dialogue with contemporary thought which, drawing on the philosophy of
difference, has developed a new model of the exposed and vulnerable subject. This model
overturns the paradigm of the self-centered individual and contrasts an ethics of care with an
ethics of justice, proposing, instead of the principles of abstract universalism, a model based on
relational and interdependent subjectivity.

Key-words: contemporary dramaturgy; contemporary Italian theater; ethics of care; women and theater.

Abstract.

1l contributo analizza le Antigoni di Elsa Morante (La serata a Colono, 1968) e di Valeria Parrella
(Antigone, 2012) in quanto esempi di riscritture che reinterpretano (e rovesciano) la tradizione
dominante e le mette in dialogo con la riflessione contemporanea che a partire dal pensiero della
differenza ¢ andata elaborando un modello nuovo di soggetto esposto e vulnerabile rovesciando
il paradigma dell’'individuo autocentrato e contrapponendo all’etica della giustizia un’etica della
cura, ai principi di un universalismo astratto, un modello fondato su una soggettivita relazionale
e interdipendente.

Parole chiave: drammaturgia contemporanea; teatro italiano contemporaneo; etica della cura; donne e
teatro.

https://doi.org/10.5565/rev/qdi.677 ISSN 1135-9730 (paper), ISSN 2014-8828 (digital)



36 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

1. Da Antigone all’etica della cura

La straordinaria rilevanza del personaggio di Antigone nella cultura occidentale
(e non solo) ¢ ben nota e molto studiata. Nel suo celebre Le Antigoni, George
Steiner (1990, p. 128) scrive:

A partire dal V secolo a. C., la sensibilita occidentale ha vissuto i momenti

decisivi della sua identita e della sua storia in rapporto alla leggenda di
Antigone e alla vita di questa leggenda nell’arte e nella speculazione.

E un giudizio che puo forse sembrare eccessivo, ma ¢ indubbio che dal suo
apparire nella tragedia sofoclea che porta il suo nome, nel 442 a. C., fino ai
giorni nostri, non si contano le messe in scena, le traduzioni, le riscritture, gli
studi e le interpretazioni del mito della giovane figlia di Edipo, che vanno
dall’ambito letterario e poetico a quello filosofico, dagli approcci psicoanalitici
alla critica femminista, dal dibattito giuridico a quello socio-antropologico,
agli studi teologici e postcoloniali. Se ruoli di snodo hanno avuto le riflessioni
almeno di Hegel, Kierkegaard, Heidegger, Lacan, Derrida, Irigaray, Butler
(citando pochissimi tra i moltissimi),' certamente hanno lasciato un segno
profondo anche le Antigoni comparse sulla scena, tra cui — per limitarsi ad
alcune tra le piti celebri del solo Novecento — quelle di Anouilh, Brecht, Living
Theatre, Zambrano.

Rinvio ai molti studi pubblicati (Steiner, 2003; Alonge, 2008; Mee & Foley,
2011; Sotero, 2012; Karakantza, 2023) per mappature, regesti e approfondimenti
della sterminata fortuna lungo i secoli di questa figura di «essere umano che,
completamente solo, senza alcun sostegno, entra in contrasto con il proprio
paese, con le leggi del suo paese, con il capo dello Stato, e che naturalmente &
subito messa a morte» (Weil, 2009, p. 14). E mi piace citare questa «parafrasi
fervente e sobria» (Fraisse, 1974, p. 159) di Simone Weil, «Antigone ebraica»,
come la definiva Henri Massis (cit. Brezzi, 2004, p. 263), anche se si tratta di
un brevissimo testo, 'unico esplicitamente dedicato alla eroina greca dalla
filosofa. Le prospettive di Weil hanno infatti carattere fondativo per molto del
pensiero contemporaneo su cui si indirizza il nostro discorso, nonché per le

1. Particolarmente interessante per la prospettiva di questo lavoro ¢ il filo che va dalle pagine
di Hegel in cui il filosofo pone Antigone all'interno della sfera privata, estranea alla «libera
ed autocosciente vita statale e popolare» (Hegel, 1978, p. 612), all'interpretazione lacaniana
che relega la giovane, figura del desiderio, al pre-linguistico e pre-simbolico (Lacan, 1994),
alle riletture di queste posizioni in una chiave di “ripoliticizzazione” dell’eroina sofoclea
proposte da Luce Irigaray (1974, 2013) e Judith Butler (2003) che valorizzano il femminile
promuovendo l'idea di un riconoscimento e allargamento dei diritti che possono portare
alla riconciliazione tra ordine politico e rapporti privati, cambiando finalmente finale alla
tragedia. Su «de-politicizzazione» e «ri-politicizzazione» di Antigone in questi autori vedi
Karakantza, 2023, pp. 109-145.



La cura di Antigone Quaderns d’Italia 30, 2025 37

opere di Elsa Morante, e dunque mi sembra quanto mai opportuno renderle
omaggio in apertura di discorso.

In questo contributo prendo in considerazione due Antigoni nate dalla
drammaturgia di due autrici italiane appartenenti a generazioni diverse del
Novecento: Elsa Morante (1912-1985), che nel 1968 pubblica, in un libro
dall’emblematico titolo 7/ mondo salvato dai ragazzini, il suo unico testo per il
teatro, La serata a Colono, e Valeria Parrella (1974) che nel 2012 presenta sulle
assi di scena e in volume la sua Antigone, Premio Le Maschere del Teatro Italiano
come Miglior autore di novita italiana 2013.

Una curiosa coincidenza vuole che il 2013 sia anche I'anno della prima
messinscena, a ben quarantacinque anni dalla pubblicazione, del testo della
Morante, spesso infatti etichettato come «un dramma destinato alla lettura»
(Fornaro, 2012, p. 149). Si tratta certamente di un testo drammatico difficile:
il «testo pitt misterioso e inafferrabile che abbia mai avuto tra le mani»,
commenta Martone (2013, p. 39), regista dello spettacolo, «indefinibile gia
nella forma» (ibidem); ma — come ha chiarito Carlo Cecchi, erede della scrittrice
e interprete della messinscena — in realtd cerano gia state diverse ipotesi di
portarlo a teatro.?

E suggestiva la vicinanza temporale del debutto di queste due Antigoni: il
25 settembre 2012 al Teatro Mercadante di Napoli quella di Parrella, prodotta
dal Teatro Stabile di Napoli, Napoli Teatro Festival Italia, con la regia di Luca
De Fusco® e il 15 gennaio 2013 quella di Morante al Teatro Carignano di
Torino con la regia di Mario Martone e le magistrali interpretazioni di Carlo
Cecchi (Premio Ubu 2013 come migliore attore protagonista) e, nei panni di
Antigone, di Antonia Truppo (Premio Ubu 2013 come migliore attrice non
protagonista).* Naturalmente non ¢ per questa circostanza che ho pensato di
abbinare le due opere in questa riflessione, ma perché, pur nella diversita e
nella distanza che le separa, mi pare che queste due reinvenzioni di Antigone
si collochino nello stesso solco di riscritture che reinterpretano (e rovesciano)

2. «Subito dopo l'uscita del libro, sia Eduardo De Filippo che Carmelo Bene pensarono di
mettere in scena La serata a Colono. A un certo punto ne nacque un progetto
cinematografico, che avrebbe messo insieme Eduardo come Edipo e Bene come regista. Poi
non se ne fece nulla. Negli anni *70 altri primi attori volevano recitarlo; fra questi Vittorio
Gassman. Ma ormai Elsa s'era fatta restia a farlo rappresentare». (Cecchi, 2013, p. 25).

3. Gli interpreti dello spettacolo sono Gaia Aprea, Fabrizio Nevola, Giacinto Palmarini;
Alfonso Postiglione, Nunzia Schiano, Paolo Serra, Dalal Suleiman e Antonio Casagrande;
le scene di Maurizio Balo, i costumi di Zaira De Vincentiis, le luci di Gigi Saccomandi.

4. E con: Angelica Ippolito, Rino Marino e Giovanni Calcagno, Salvatore Caruso, Dario
Iubatti, Giovanni Ludeno, Rino Marino, Paolo Musio, Franco Ravera (coro); Victor
Capello, Vincenzo Ferrera, Totdo Onnis (guardiani); scene di Mario Martone; musiche di
Nicola Piovani; Costumi di Ursula Patzak, Luci di Pasquale Mari.



38 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

la tradizione dominante e nella stessa feconda linea che valorizza il femminile’
e propone un’etica della cura contrapposta all’etica unilaterale della giustizia.
E una cura che potremmo definire, con Held (2006), «postpatriarcale», che
non intende tornare a un’«immagine arcaica e perdente delle donne» (Pulcini,
2009, p. 254) relegate all’ambito domestico. Piuttosto ¢ una cura che presuppone
'autonomia e la dignita della donna e mira ad imporsi come nuovo (sostenibile)
paradigma per 'umano nel suo insieme (maschile e femminile). Non si tratta
di tornare a vedere, con Hegel, in Creonte e Antigone I'opposizione tra il
principio maschile che si impone nella sfera pubblica e quello femminile
destinato alla famiglia, ma di superare il concetto di individuo del pensiero
filosofico e liberale moderno per promuovere un modello nuovo, partendo
dalla critica che la teoria femminista e in particolare il pensiero della differenza
muovono a questo paradigma, proponendo un
rovesciamento del quadro dell'individualismo egoista, mediante I'elabora-
zione di un pensiero alternativo che concepisce invece la soggettivita
soprattutto in termini di relazionalitd e interdipendenza. [...]. Lungi
dell’essere dei soggetti chiusi e autosufficienti, splendidamente verticali,
siamo tutti e tutte singolaritd incarnate vulnerabili ed esposte, spesso
dipendenti dalla cura altrui, come lo ¢ esemplarmente il neonato in quanto
creatura inerme che conta, non a caso, sull’ inclinazione materna. (Cavarero

& Guaraldo, 2024, p. 46)

In questottica, il conflitto tra Creonte e Antigone diventa il conflitto tra ‘etica
della giustizia’ ed ‘etica della cura’, in cui ai principi di un universalismo
incentrato su un soggetto astratto, razionale, indipendente, orientato al proprio
interesse, che si rapporta agli altri secondo la logica del contratto, si contrappone
un paradigma fondato «sui valori della concretezza e dell’affettivita, dell'inter-
dipendenza e dalla relazionalita» (Pulcini, 2020, p. 10), su una soggettivita
«permeabile ed esposta, che non si sogna indipendente, dominatrice e sovrana.
Che sa di essere corpo singolare, dato e non fatto, che ha percio dei limiti»
(Cavarero & Guaraldo, 2024, p. 47) e si riconosce vulnerabile (Butler, 2004).

s. Tra gli interventi che hanno precocemente e con intelligenza interrogato la tragedia in
termini di riflessione sulla “differenza” che «all'epoca di Sofocle ¢ pur recepita come
fondamentale, e lo dice Ismene» (Rossanda, 1987, p. 48) merita di essere citato il lungo
saggio di Rossana Rossanda che accompagna l'edizione Feltrinelli della tragedia di Sofocle
del 1987: «Antigone — sottolinea I'autrice — non pud che essere donna, perché rappresenta
la persona, Iio, il sempre rispetto alla collettivitd, lo stato, 'oggi; I'informalitd dell’eterno
rispetto alla formalita limitata del presente» (ivi, p. 57).



La cura di Antigone Quaderns d’Iralia 30, 2025 39

2. Parrella: Antigone v/s Creonte ‘disincarnato’

Nel testo di Parrella lo scontro che si perpetua ¢ tra Antigone e un personaggio
che non si chiama pitt Creonte e non ha nemmeno un nome proprio: ¢ «il
legislatore». E lui stesso, da principio, rivolgendosi al guardiano, a sottolineare:

Io sono la legge, guardia, non sono io, non mi parlare come a un uomo,

arlami come colui destinato dagli dei a dettare legge in questa citta confusa
(Parrella, 2012, p. 23)

E nel secondo episodio, quando gli viene condotta Antigone, che si rivolge a
lui chiamandolo «zio», ammonisce: «Non chiamarmi zio, io sono il legislatore»
(p. 32).

Non ¢ privo di legami, il legislatore, e nel terzo episodio chiama «Figlio»
Emone, facendosi da lui chiamare padre, sottolineando anzi la rilevanza di quel
legame attraverso il ricordo dei suoi ritorni dalle battaglie in cui — dice — «il
coro vedeva tornare un capo, ma quello che tornava a casa era tuo padre» (p.
49). Non ¢ privo di legami (e il corifeo dice: «anche il legislatore ha i suoi
legami: assistiamo», p. 44), ma — come ha ben chiarito Nussbaum (1986, p.
142) gia a proposito del Creonte sofocleo — «egli riconosce soltanto i vincoli
che ha scelto.

Creonte si ¢, quindi, costruito un mondo della deliberazione nel quale la
tragedia non puo entrare. Non possono insorgere conflitti insolubili perché
c’¢ un solo bene supremo e tutti gli altri valori sono in funzione di questo
bene (ivi, p. 144)
Come mostra appunto il suo (non)nome, il legislatore ¢ sostanzialmente una
ipostasi della giustizia che, fondata sul paradigma razionalistico tradizionale,
diviene «astrattezza procedurale» (Pulcini, 2020, p 35) incapace di quella
necessaria integrazione con la consapevolezza che «gli esseri umani non sono
solo autonomi ed uguali, ma dipendenti, interdipendenti e bisognosi di cura»
(p. 38).

Ecco perché il legislatore (un po’ diversamente da Creonte) non conosce
alcuna evoluzione. Nel secondo stasimo il corifeo nega che il legislatore sia
«uno di noi»: «Non pili: — dice — ¢ troppo in alto, la prospettiva ¢ distorta.
Questa ¢ una questione dolorosamente umana» (p. 44) e nel dialogo finale
Emone-suicida dira al padre che non puo leggergli la lettera lasciatagli da
Antigone «perché ti ho gia dimenticato: tu non esisti piti» (p. 94). Come scrive
Cavarero (1985/2024, p. 64): «Creonte, arrogante, misogino e volgare, adatto
a comandare in un deserto e uccisore di figli, ¢ infatti alla fine un niente».

Alla astrazione di un legislatore per cosi dire ‘disincarnato’ si accompagna
la vera e propria assenza di un altro elemento fondamentale della tragedia: il



40 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

coro. Anche Ismene ¢ assente: destinataria di un lungo monologo di Antigone
che costituisce il Prologo, non compare perd sulla scena. Se quest’ultima non
¢ una soluzione inconsueta nella storia delle riscritture,® molto originale invece
¢ omettere il coro in un’opera che raggiunge un efficace equilibrio tra classicita
e contemporaneita anche grazie al procedere per alternanza di episodi e stasimi.
Proprio il riproporsi di quegli stasimi che ne dovrebbero canonicamente
costituire lo spazio d’espressione mette in evidenza 'assenza del coro. Ci sono
solo un corifeo e una corifea che continuano a ribadire proprio la mancanza
della dimensione collettiva. Gia la parodo si apre su questo tema:

Corireo Guarda, non ci segue nessuno.

Corirea Né uomini, né donne, né anziani. _

Corireo Potremo comunque andare avanti? E ancora un ingresso, questo

nostro? [...] (p. 13)

I due si interrogano su quanto accade e sui comportamenti di Antigone, del
legislatore, di Emone, ma anche sul senso del loro esistere come corifei senza
coro, senza un popolo. «Che I'epoca dei cittadini scomparisse era una possibilita»
enuncia nella parodo la corifea, ¢ il corifeo risponde: «Ma se noi non fossimo
entrati soli, qui, accorgendoci di essere soli, non ne avrei avuto la prova» (p.
13).

Con una efficace suggestione metateatrale il lavoro di Parrella esibisce nel
testo la consapevolezza della sua destinazione performativa, proiettandosi in
uno spazio-tempo condiviso tra attori e pubblico che ¢ il solo luogo nel quale
pud avvenire il rispecchiamento della comunita. La lettura ¢ un atto solitario.
Il testo drammatico vive nel teatro, dove convoca il pubblico per farne, anche
nella contemporaneit, il luogo dove la comunita si raduna e si identifica come
tale, come era nella polis antica. Ela (originaria) vocazione del teatro che, in
un momento di slancio ricostruttivo e progettuale come 'immediato dopoguerra,
esprimeva un grande studioso, Mario Apollonio, con parole che campeggiano
in corsivo nella Lettera programmatica (Apollonio, Grassi, Strehler, & Tosi,
1947) di una grande istituzione, il Piccolo Teatro della citta di Milano:

Il teatro resta quel che ¢ stato nelle intenzioni profonde dei suoi creatori,
quel che ¢ nella sua necessita primordiale: il luogo dove la comunira,
adunandosi liberamente a contemplare e a rivivere, si rivela a se stessa; dove
sapre alla disponibilita piti grande, alla vocazione piti profonda: il luogo
dove fa la prova di una parola da accettare o da respingere: di una parola

che, accolta, diventera domani un centro del suo operare, suggerira ritmo
e misura ai suoi giorni.

6. Steiner (1990 p.165) propone un sommario elenco di Antigoni in cui non c’¢ Ismene che
include Euripide, Seneca, Racine, Alfieri e Kierkegaard.



La cura di Antigone Quaderns d’Ttalia 30, 2025 41

Ora perd non siamo pitl in un’epoca di fondazioni e di rinnovata fiducia,
tutt’altro. Il timore che con il teatro — in crisi nel 2012, come del resto oggi —
scompaia anche I'epoca dei cittadini ¢ un timore diffuso e dichiarato. E tuttavia
al corifeo che nel terzo stasimo dice: «Antigone, aspetta, lasciati parlare, quel
popolo che tu dici, non lo rappresento pilt nemmeno io, non vedi? Parlo solo
per me stesso. ..», la giovane risponde: «Cercalo» (p. 55), mandato che il corifeo
alla fine del quarto stasimo raccoglie: «Dobbiamo cercare, ora, quella gente.
Non abbiamo altro da svolgere» (p. 76).

Con la sua Antigone, Parrella sembra compiere il gesto che la sua Antigone
personaggio chiede: cercare un pubblico/popolo a cui rivolgersi perché «quando
al legislatore manca la ragione ¢ il popolo che deve tornare a ragionare» (p. 55)
e il teatro pud appunto essere il luogo dove la comunita «fa la prova» della
parola che «diventera domani un centro del suo operare».

Per questo I'Antigone dell’autrice partenopea aggiorna la questione gia posta
da Sofocle tra ethos e politica’ e il diritto alla sepoltura si trasforma in diritto
all'eutanasia, tema spesso al centro del dibattito pubblico® e la condanna ad
essere sepolta viva diviene condanna alla reclusione in carcere, portando
lattenzione sulla condizione dei detenuti, per la tutela dei diritti dei quali in
Italia esiste una associazione che porta proprio il nome della eroina sofoclea.’

Come ¢ stato scritto in uno dei pochi interventi critici usciti su questo
lavoro,

Lattention portée au monde contemporain [...] émerge d’abord dans une
vision critique d’une époque qui semble étre sans issue et va également
aborder la question d’une opinion publique souvent indifférente (Farinelli,

2015, pp. 131-132).

7. Beltrametti (2021, p. 28) rileva come il conflitto ineludibile tra le dinamiche politiche e le
resistenze dell’ethos, «tra Pordine razionalistico della politica e I'eredita delle passioni
arcaiche» posto da Sofocle nel 442 a. C. «non doveva essere meno inquietante di quello che
pongono a noi le sperimentazioni delle biotecnologie. Il divieto antico di sepoltura del
fratello, come la ricerca attuale che mira ad andare oltre 'uomo e i suoi legami elementari,
supera i termini della legalith e mette in gioco i confini ultimi del lecito».

8. Si ricordi anche I'eco mediatica in quegli anni di specifici casi come quello di Eluana
Englaro, accompagnata a spegnersi nel 2009 dopo 17 anni di stato vegetativo, dalla stessa
autrice citata come importante spunto creativo in occasione di incontri pubblici e interviste
(ad esempio nel novembre 2018, Festa di MicroMega, Genova, Palazzo Ducale,
registrazione disponibile all'indirizzo: hteps://www.youtube.com/watch?v=a-
WiRdwGNJM).

9. Anche a questa esperienza ¢ la stessa Parrella a far riferimento nelle sue dichiarazioni.
Lassociazione ¢ nata nel 1991, costola della omonima rivista fondata nel 1985 tra gli altri,
da Massimo Cacciari, Stefano Rodotd, Rossana Rossanda, Luigi Manconi e Mauro Palma,
fondatore e primo presidente, quest'ultimo, della associazione (https://www.antigone.it/).



42 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

Non arriverei a concluderne — come invece fa la studiosa — che il vero
avversario di Antigone in questo caso non sia il legislatore quanto piuttosto
una comunita passiva, ma certamente ¢ chiara nel testo la coscienza di vivere
un’epoca «vana» che «procede senza meta» (p. 27) e l'intenzione di sollecitare
il pubblico, di spingerlo alla riflessione e alla partecipazione.

Per questo Parrella, che scrive il testo in seguito a una richiesta,'” e dunque
per una precisa destinazione scenica, esercita la sua sapienza drammaturgica
rendendo serrata I'azione e alternando registri e ritmi diversi, che possano
guadagnare e tenere I'attenzione del pubblico, sollecitato su questioni complesse
ma poi anche opportunamente accompagnato attraverso momenti che stemperano
la tensione, come quando entra in scena il Guardiano, che duetta con il
legislatore e poi con Tiresia tra qui pro quo e facezie che strappano certo almeno
qualche sorriso."!

Il termine «responsabilita» torna pili volte nel testo: il legislatore lo usa per
giustificare la durezza delle proprie decisioni e rinfaccia ad Antigone di non
avere «senso di responsabilita» (p. 34), come i bambini; la corifea d’altro canto
sottolinea «che 'uomo ¢ differente dalle altre forme di vita perché porta e
custodisce in sé il senso di responsabilita. Verso se stesso e verso i suoi simili»
(p. 28). Lo fa alla fine del primo stasimo, che si apre con queste parole del
corifeo:

CORIFEO: Molte potenze sono tremende ma nessuna lo ¢ pitt dell’'uomo,

che rigetta la sua natura e fa fango della terra fertile e dal mare cristallino,
e costringe il pensiero che gli ¢ naturale in vincoli umilianti. (p. 27)

Non si pud non riconoscere I'attacco del celeberrimo e molto commentato
primo stasimo sofocleo, citato per intero peraltro anche da Hans Jonas (1990)
nel primo capitolo del suo 1/ principio responsabilitir, volume che la stessa Parrella
indica tra le fonti del suo lavoro (p. 99). Nel suo studio il filosofo sottolinea
come, rispetto all’epoca in cui furono formulate quelle parole, 'uomo si sia
ormai spinto cosi avanti «nel dominare la necessitd, cosi tante cose egli ha
astutamente imparato a strappatle per umanizzare la propria vita, che meditando
su cio ¢ stato colto da un brivido davanti alla propria temerarieta» (Jonas,

1990, p. 6)

1o. E infatti anche nei ringraziamenti alla fine del testo pubblicato, si cita per primo il regista
dello spettacolo, Luca De Fusco, «che mi ha chiesto di ripensare all’ Antigone» (p. 100) e
poi anche i «lavoratori del Teatro Stabile di Napoli che grande senso danno a cio che faccio»
(ibidem).

11. Si veda in particolare linizio dell'episodio IV con il gioco quasi da cabaret tra il cieco
Tiresia e il guardiano che non lo avvisa tempestivamente degli ostacoli sul percorso (pp.

65ss).



La cura di Antigone Quaderns d’ltalia 30, 2025 43

Luomo ¢ sempre stato deinos (anzi nessuna delle cose che possono essere
considerate deina lo ¢ pitt dell'uomo, come canta il coro antico), con tutta
'ambivalenza che il termine scelto da Sofocle implica e che ¢ difficile mantenere
in traduzione. Formidabile, eccezionale, mirabile, ma anche terrificante e
terribile, «inquietante» per Heidegger, I'essere umano disegnato da Sofocle —
scrive Brezzi (2004, p. 96) «porta in sé tale dualita, misero gransignore, come
affermava Pascal, re decaduto, possibile dominatore della natura, ma anche
suo distruttore, secondo Jonas».

Alla consapevolezza con cui si conclude il primo stasimo sofocleo che 'uomo
con I'«<ingegnon si volge «ora al male, ora al bene, la tragedia contemporanea
aggiunge la preoccupazione per una tecnologia che rende 'uvomo pericoloso
per la natura pit di quanto un tempo la natura fosse pericolosa per lui e lo
porta addirittura a mettere a rischio anche se stesso e il futuro della propria
specie.

Non mancano nella tragedia i passaggi che sottolineano la complessita della
valutazione etica dell’agire umano: in particolare, nel confronto con il legislatore
nel secondo episodio, la battuta di Antigone «Non confondere giustizia e verita,
signore, perché la giustizia si fonda sulla verita, ma la verita va cercata» (p. 34)
mette in evidenza proprio la necessita di una postura aperta, in ricerca. Lastrazione
teorica procede per sicurezze, in un atteggiamento di dominio e possesso.
Antigone invece ¢ soprattutto corpo in relazione con altri corpi e la sua
‘vulnerabilitd’ come quella degli altri sta al centro della consapevolezza che ne
fa una ribelle. Si veda il suo lungo indugiare nel racconto proprio sul corpo di
Polinice, sul cui petto ella poggiava la testa, bambina, sentendo «zoccoli di
cavallo lanciati al galoppo, frustare di remi sulla superficie del mare» (p. 40),
mentre ormai da tredici anni «premevo forte il mio orecchio all’'amato petto e
dentro sentivo il tempo immobile e preciso scandire i suoi rintocchi di carne»
(ibidem).

Se ¢ la centralita della relazione, concreta, corporea, a portare al gesto di
staccare «il respiratore che pompa aria nei polmoni di Polinice» (p. 31), gesto
che da «dignita di sepoltura» al fratello (p. 38), come Antigone stessa rivendica,
il suo suicidio cambia un po’ la luce in cui ¢ posta I'eroina, che sembra avvici-
narsi ad altre linee interpretative emerse nel corso dei secoli. Alla Detenuta con
cui divide la cella «appestata» (p. 79) chiarisce:

Non voglio non voglio abituarmi, non sono nata per questo. Mia sorella
si, Ismene mia sorella ¢ nata per potersi abituare. lo sono nata Antigone:
porto la radice del contrasto nel nome. Io non posso abituarmi, non posso
vivere appiattita a terra, adeguarmi a un tempo che non scelgo, obbedire a

leggi che non comprendo, rispondere a domande che non conosco, a voci
che non so. E non voglio (pp. 83-84).



44  Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

Mi sembra piti 'eroina della rivolta che parla qui: non tanto quella della cura.
Volitiva, orgogliosa, impaziente, la Antigone del quinto e ultimo episodio
mostra tratti pili vicini a quelli che emergono ad esempio nella messa in scena
del Living Theatre. Coraggiosa portabandiera di una lotta contro l'intollerabilita
di tutte le forme di oppressione, anche per questa via ’Antigone di Parrella
prova a risvegliare il coro/pubblico/popolo, invitandolo —come scrive nella
lettera ad Emone che costituisce la chiusa dello spettacolo- a cercare quel «sogno
nuovo» dal quale solo «pud principiare il futuro» (p. 97)

3. Morante: Antigone con Edipo'?

Con un interessante scarto rispetto alla tradizione, I’Antigone che Elsa Morante
sceglie di riscrivere non ¢ I'eroina del dramma eponimo, bensi il piu tardo
personaggio proposto da Sofocle nell’'ultima delle sue tragedie, Edipo a Colono,
che, pur trattando vicende precedenti quelle presentate nell’ Antigone, fu
composta molti anni dopo e rappresentata soltanto dopo la morte di Sofocle,
nel 401 a.C.

E una riscrittura che non corre alcun rischio di essere presa per una
celebrazione dell’eroismo ‘quasi virile’ di Antigone che sfida Creonte: Morante
sposta infatti il fuoco su un altro momento tra quelli raccontati dal mito in
cui la giovane non ¢ in rapporto con il tiranno-zio, ma col padre-fratello Edipo
che qui diventa «un piccolo proprietario benestante dell’Italia meridionale,
delirante paranoide, alcolizzato e ‘sospetto ricorso narcotici’ [...] che comincia
con una serie di invettive contro il sole, il suo delirio che si struttura nell’iden-
tificazione con Re Edipo» (Cecchi, 2013, p. 29). Come sottolinea Concetta
D’Angeli (2013, p. 14): «Edipo raccoglie su di sé tutti i tratti che nei tempi
moderni caratterizzano gli emarginati: ¢ vecchio, cieco, malato, povero,
alcolizzato, drogato, pazzo». Nella «realtd» ospedaliera abitata da guardiani,
dottore, suora (che si trasformano nei personaggi delle visioni allucinate di
Edipo) il vecchio ¢ amorevolmente assistito dalla «ragazzetta» Antigone, mentre,
«ripetitori meccanici delle loro proprie individuali ossessioni» (Cecchi, 2013,
p- 29), gli altri matti ricoverati danno vita a un Coro che questa volta ¢ presente
ma solo per dare evidenza alla solitudine di ognuno e riempire I'aria con

una confusione di voci, tramortite dai calmanti e medicinali d’uso, e tutte

12. Ho proposto una lettura di questopera della Morante che ne valorizza la sapienza al
femminile al Colloque international «Di guella umile Italia»: humilité dans la culture
italienne, Paris, Sorbonne Université, 20 - 21 June 2019. Il testo dell’intervento La scena si
fa umile: fragilita e sapienza nella drammaturgia di Natalia Ginzburg e di Elsa Morante ¢ in
corso di pubblicazione. Riprendo qui alcuni dei passaggi di quel lavoro, arricchiti da nuove,
ulteriori considerazioni.



La cura di Antigone Quaderns d’ltalia 30, 2025 45

monologanti contemporaneamente (fra sbadigli, scoppi di tosse, ecc.) in
una specie di novena discorde e sconclusionata (Morante, 1968/2012, p. 39)

Lelemento centrale della pieta filiale, gia attestato nella tradizione tragica,
diviene in questa riscrittura una vera e propria celebrazione della relazione di
cura o, ancora meglio, di quella ‘cura per la relazione’ che mi pare consuonare
con le linee di riflessione teorica cui ci andiamo riferendo nel nostro discorso.
Cost, il titolo scelto per 'opera dopo diversi ripensamenti (Bernabo, 2012, p.
173), La serata a Colono, non nominando né 'uno né I'altro dei due personaggi,
evita di mettere al centro un protagonista, e pone, come coordinate entro cui
si sviluppera la loro relazione, uno spazio-tempo insistito nella sua liminalita
che conduce alla fine. Basterebbe il luogo, Colono, a suggerire che siamo alle
ultime battute della vicenda di Edipo, almeno secondo la versione del mito
seguita da Sofocle per la sua ultima tragedia. Come noto, infatti, il racconto
primitivo vede Edipo morire in patria. A questo si rifanno 7 sette a Tebe di
Eschilo, Le Fenicie di Euripide e sembrerebbe anche la stessa Antigone,'> mentre
Edipo re resta aperto a piu possibilita. Aggiungere a ‘Colono’ anche ‘serata’
significa proprio voler ribadire 'idea della fine. Soprattutto in un contesto —
quello delle vicende dei Labdacidi — in cui tanta rilevanza ha la metafora che
vede rispecchiarsi nel ciclo della giornata quello della vita: 'enigma della Sfinge
viene risolto proprio sciogliendo il senso duplice della figura retorica. Non ¢
forse un caso allora che proprio in questo enigma e in una nuova risoluzione
che ne da la Morante si riveli appieno — a mio avviso — il senso di questa
bellissima riscrittura, enigmatica essa stessa fin dal sottotitolo (parodia)'* e dalla
definizione che ne diede I'autrice («poema in forma di dramma).

Ma quale ¢ questa ‘nuova’ risoluzione e in che senso puo essere appunto
definita tale?

La risposta all'indovinello su chi sia quell’animale che all’alba cammina su
quattro zampe, su due a mezzogiorno e su tre al tramonto non puo che essere,
ancora una volta, 'uomo’. E cosi ¢.

Ma questa volta la risposta non la da Edipo, bensi Antigone, ed ¢ una
risposta che cambia la decifrazione dei segni e con questa il modo di ‘definire’
I'uomo (essere umano), inscrivendolo in una rete di relazioni che conferisce
alla sua vita un senso che la risposta data da Edipo non era in grado di darle.
Nella tradizione, Edipo diviene re di Tebe poiché ha risolto I'enigma, ma questo
non ¢ che l'inizio della sua sventura. Lintelligenza definitoria del soggetto

13. Ai versi 49-54 e 898-902 si fa riferimento alla morte di Edipo in concomitanza con
I'accecamento e poi ai riti compiuti da Antigone sulla tomba, immaginabile in Tebe (cfr.
Rodighiero, 2007, p. 11).

14. Il termine va compreso nella accezione spiegata da Giorgio Agamben (2005, pp. 39-56).



46 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

autonomo pud guadagnargli la posizione dominante, ma non ha una risposta
concreta alla domanda di senso della sua esistenza. Non per nulla, nell’ Edipo
re, Tiresia lo motteggia: «Non sei tu bravissimo a sciogliere enigmi?» e alla
replica «Rinfacciami pure cid per cui dovrai trovarmi abile» risponde «Eppure
questo destino ti ha rovinato».

Con la sola «intelligenza» — come egli ribadisce — Edipo ha si liberato i
tebani dall’«orrida cantatrice», ma dando una risposta di carattere generale:
Edipo sa che cosa ¢ 'uomo come concetto astratto. Nota Giuseppe Serra (1994,
p- 39) che «egli possiede, diremmo con Aristotele, la scienza dell’universale.
Ma ancora non sa “chi” ¢ quell’'uomo che egli ¢, ignora chi sono veramente
suo padre e sua madre: non possiede la scienza degli eventi individuali».

La nuova risposta non ¢ frutto di intelligenza, cultura o retorica e la da
Antigone-Ninetta, personaggio radicalmente opposto a quello di Edipo, che
— sottolinea Cecchi (2013, p. 29) — «rappresenta l'antitesi del padre». Anche
il lavoro di labor limae condotto sul testo dalla Morante ¢ andato proprio nella
direzione di diversificare in modo sempre pili chiaro i due personaggi, che
inizialmente sotto il profilo linguistico erano sostanzialmente assimilabili."” Se
nelle prime stesure dell’'opera la lingua parlata da Antigone ¢ infatti simile a
quella del padre, un italiano standard medio-alto, nella redazione definitiva
assume invece un andamento dialettale che evidenzia tutta la distanza che c’¢
tra il colto Edipo e questa Antigone bambina, che il padre chiama «povera
guaglioncella malcresciuta per colpa della sua nascita, / che in faccia ha i segni
dolci e scostanti delle creature / di mente un poco tardiva...» (Morante,
1968/2012, p. 63). Quanto egli si innalza utilizzando una lingua aulica e
poetica, infarcita di citazioni dotte e flammeggiante di metafore, tanto ella
resta legata alla quotidianita di un parlato che ¢ una invenzione originale e
bellissima, un dialetto poeticamente costruito attraverso la contaminazione di
una pluralita di dialetti dell’area centro-meridionale. Antigone — che e cose
della scola... le cose della memoria» «ci fz troppa fatica a ricordare» (p. 46) —
si affida alle cadenze di filastrocche infantili e affolla di libere associazioni un
linguaggio «rustico e popolare» (Pelo, 2008, p. 139), pieno di errori e sgram-
maticature.

E questa «ragazzina selvatica e tremante sui 14 anni, perd poco sviluppata
per la sua etd» (come la descrive la didascalia al suo ingresso in scena, p. 40)

15. Invio alle puntuali analisi linguistiche di Pelo, 2008 e Paglia, 2011. Messina (2014, p. 115)
informa che «Il manoscritto V. E. 1622/Qd. V, che rappresenta una fase avanzata del
processo compositivo, contiene alla carta 7 il seguente appunto “Rifare tutte le battute di
Antigone”».



La cura di Antigone Quaderns d’Iralia 30, 2025 47

che propone una nuova soluzione per 'enigma della Sfinge. Scrive Morante
in un appunto del maggio 1966 citato da Cecchi (2013, p. 31):

Antigone nel corso del dialogo deve dire gli enigmi della sfinge senza che
Edipo se ne accorga. Antigone deve senza sapere smentire Edipo nel senso
che la vita ogni giorno col suo mistero ¢ al tempo stesso simbolo del suo
mistero ¢ 'uvomo non se ne accorge perché il suo destino ¢ questo cio¢
cecitd, sordita.

Non ¢ una risoluzione retorica o teorico-filosofica astratta, appunto (e anche
per questo ¢ passata spesso inosservata, non solo a Edipo).'

Ecco il passaggio:
[...] cheio

pa certe volte in un penziero ci vedo la vita nostra come una giornata

che di prima mattina uno parte dalla casa come una bestiola con 4 gambe
perché la criatura piccola da sola non cammina ci vuole la madre che la
tenga

e ma poi pit tardi a mezzogiorno e a controra 2 gambe abbastano perché
il giovanotto da solo va sicuro

e ma poi perd pill verso sera non ce la fa pili con 2 gambe a reggersi perché
la vecchiaia lo stroppia con 'arteria rumatica

e cosi alla peggio ci rimedia con una mazza ma pit meglio

se tiene un guaglione inzomma un figlio oppuramente una figlia da potercisi
appoggiare

e cosi cunzolato a ora di cena se ne ritorna alla casa sua che poi la notte

si dorme riposati assieme tutti quanti che la giornata ¢ finita.

[...]

[...]io

pure se sono nata per dover morire

sono contenta d’essere nata perché se non ero nata

me ne dovrebbe restare scumpagnata senza gnisuna famiglia io

sono contenta e speciarmente a voi pa’ adesso che siete vecchio

io ci penzo che se non ero nata chi ci stava con voi per custodirvi che quello
¢ disastro

per la vecchiaia di non averci gnisuna compagnia che un vecchio

non puod stare zingaro e solo e speciarmente se tiene le lienazioni mentali
che io certe volte ci ripenzo

e dico fortuna! Che armeno ci sto io vicino!! Che io per me

pa’ stateci sicuro che io

sto sempre vicino a voi che io

nun vi lascio. (Morante, 1968/2012, pp. 71-72)

16. Porciani (2024, p. 220 e 319) passa in rassegna alcuni giudizi non certo entusiastici sul
personaggio di Antigone sulla quale perd la studiosa sottolinea che «si impernia il
sotterraneo dialogo con Pasolini che La serata a Colono intesse». Un approfondimento di
questa linea di intertestualitd, cosi come di quella con i testi (tanto letti proprio mentre
scriveva questo dramma) della amata Weil sarebbe molto interessante, ma non ho qui lo
spazio né la possibilita di farlo. Anche per una aggiornata bibliografia su queste linee di
ricerca rinvio al volume di Porciani.



48 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

Intensa e commovente (luminosa nella interpretazione di Antonia Truppo)
questa Antigone bambina propone un completo ribaltamento della prospettiva
in cui — per usare le parole di Lévinas (1984, p. 23) — «il soggetto chiuso in sé
e, metafisicamente, origine di sé e del mondo si svela come un’astrazione. La
consistenza dell’io si risolve in relazioni». Percio le gambe dell’'uomo non sono
pitt prima quattro per via del gattonamento del bimbo e poi tre per il bastone
del vecchio: accanto al bimbo c’¢ invece la madre che lo sostiene, e a sorreggere
il vecchio, meglio di una mazza, «un figlio oppuramente una figlia da potercisi
appoggiare».
E sorprendente quanto questa ragazzetta, radicata nella situazione concreta
di una di quelle che Butler chiamerebbe Vize precarie, possa anche meglio che
un discorso filosofico mostrare come la soluzione stia nel
pensare la relazione stessa come originaria e costitutiva ovvero come una
dimensione essenziale dell'umano che, lungi dal mettere semplicemente in
rapporto individui liberi e autonomi I'uno con I'altro — come vorrebbe, in
fondo, la dottrina del patto sociale — chiama in causa il nostro essere creature

vulnerabili che materialmente, e spesso in circostanze di forte sbilanciamento,
si consegnano 'una all’altra (Cavarero, 2013, p. 24).

Ninetta-Antigone puo chiamare «fortuna il suo essere nata e dirsene contenta
proprio in ragione del fatto che questo le consente di prendersi cura del vecchio
padre, mentre nell’ Edipo a Colono il vecchio re cieco definiva le figlie «duplice
sventura» (v 577) e in Antigone sono diversi i passaggi in cui la fanciulla stessa
piange su di sé «infelice» (vv. 935-938), «da quali mai genitori io misera nacqui»,
«maledetta» (v. 951).

Ninetta-Antigone ¢ 'antitesi del padre ed appartiene al novero dei «Felici
Pochi», quelli la cui infelicita

E allegra

Irregolarmente assurdamente manicomialmente

ALLEGRA! (Morante, 2012b, p. 145)

Il suo linguaggio, venato di commovente comicita, ¢

capace di accogliere in sé la realtd tutta, intera: la vita e la morte, la gioia
dell’amore e la bellezza del mondo e la triste consapevolezza della fine sono
posti 'uno accanto all’altro, e veicolano la saggezza naturale di chi conosce
e inneggia il movimento reale della vita stessa, in sé estremamente mutevole

e vario (Messina, 2014, p. 116).

La risoluzione dell’enigma che fornisce Antigone ¢ una risoluzione concreta,
che si gioca sul piano dell’esistenza, a differenza di quella tentata da Edipo, il
quale aveva creduto «che i segni non siano ambigui e debbano condurre il loro
lettore a una decifrazione chiara e inequivocabile» (Tonelli, 1984, p. 18). Invece,



La cura di Antigone Quaderns d’Italia 30, 2025 49

se la Sfinge parla per enigmi lo fa «perché la verita ¢ velata se non proprio
assente» (p. 19).

Il soggetto cartesianamente autonomo e sovrano lascia il passo ad una
Antigone-Ninetta fragile e vulnerabile che da questa prospettiva senza pretese
di sovranita si dispone alla compassione (il pitl «soprannaturale» degli atti
secondo la Weil) e accetta la responsabilita che la costituisce soggetto in relazione
e le svela il senso del suo essere al mondo.

Bibliografia

Agamben, G. (2005). Profanazioni. Roma: Nottetempo.

Alonge, R. (Ed.) (2008) Antigone, volti di un enigma: Da Sofocle alle Brigate Rosse. Bari:
Edizioni di Pagina.

Apollonio, M., Grassi, P, Strehler, G., & Tosi, V. (1947). Lettera programmatica per
il PT. della Citta di Milano. Politecnico. Gennaio-Marzo.

Belardinelli, A.M. & Greco, G. (Edd.). (2010) Antigone ¢ le Antigoni: Storia forme
fortuna di un mito. Atti del convegno internazionale, Roma, 25-26 maggio 2009.
Firenze: LeMonnier.

Beltrametti, A. (2021) Antigone: 1l classico dei classici? Un classico per ripensare i
classicismi? In Fornaro, S. & Viccei, R. (Edd.), Antigone. Usi e abusi di un mito dal
Vsecolo a.C. alla contemporaneiti. (pp. 13-32). Bari: Edizioni di pagina.

Bernabo, G. (2012). La fiaba estrema: Elsa Morante tra vita e scrittura. Roma: Carocci.

Brezzi, E (2004). Antigone e la Philia: Le passioni tra etica e politica. Milano: FrancoAngeli.

Butler, J. (2003), La rivendicazione di Antigone. La parentela tra la vita e la morte (A.
Bottiroli & O. Bruni, Trad.). Torino: Bollati Boringhieri. (Edizione originale 2000.
Antigone’s Claim: Kinship Between Life and Death)

Butler, J. (2004) Vite precarie: Contro luso della violenza in risposta al lutto collettivo.
Roma: Meltemi. (Edizione originale 2004. Precarious Life: The Powers of Mourning
and Violence)

Cavarero, A. (2013) Inclinazioni: Critica della rettitudine. Milano: Raffaello Cortina.

Cavarero, A. (2024). Corpo in figure: Filosofia e politica della corporeita. Roma:
Castelvecchi. (Edizione originale 1985).

Cavarero A. & Guaraldo O. (2024). Donne si nasce (e qualche volta lo si diventa),
Milano: Mondadori.

Cecchi, C. (2013). Recitare 'Edipo di Elsa Morante. In La serata a Colono. Libretto
di sala (pp. 25-33). Torino: Teatro Stabile di Torino.

D’Angeli, C. (2013). 1l dolore della colpa. In La serata a Colono. Libretto di sala (pp.
7-21). Torino: Teatro Stabile di Torino.

Farinelli, . (2015). Regard critique sur une période sans but: Antigone de Valeria
Parrella. Ars ¢ Humanitas, 9(1), 129-137.

Fornaro, S. (2012). Antigone: Storia di un mito. Roma: Caroccli.

Fraisse, S. (1974). Le mythe d’Antigone. Paris: Colin.



50 Quaderns d’Italia 30, 2025 Laura Peja

Hegel, E (1978). Estetica (Vol. 1). Milano: Felerinelli. (Opera originale 18351838,
Vorlesungen iiber die Asthetik)

Hegel, E. (2000). Fenomenologia dello Spirito. Milano: Bompiani. (Edizione originale
1807, Phinomenologie des Geistes)

Held, V. (2006). 7he Ethics of Care: Personal, Political and Global. Oxford-New York:
Oxford University Press.

Irigaray, L. (1974). Speculum de l'autre femme. Paris: Les Editions de Minuit.

Irigaray, L. (2013). Allinizio, lei era. Torino: Bollati Boringhieri. (Edizione originale
2012, Au commencement, elle était)

Jonas, H. (1990). / principio responsabilita. Un'etica per la civilti tecnologica. Torino:
Einaudi. (Edizione originale 1979, Das Prinzip Verantwortung)

Karakantza, E. D. (2023). Antigone. New York: Routledge.

Lacan, J. (1994). I seminario. Libro VII. L etica della psicoanalisi. 1959-1960. Torino:
Einaudi. (Edizione originale 1986, Le séminaire. Livre VII: L éthique de la psychanalyse)

Levinas, E. (1984). Nomi propri. Genova: Marietti. (Edizione originale 1976, Noms
propres)

Martone, M. (2013). La messa in scena. In La serata a Colono. Libretto di sala (pp.
39-41). Torino: Teatro Stabile di Torino.

Mee, E.B. & Foley, H. 2. (Edd.) (2011). Antigone on the Contemporary World Stage.
Oxford: Oxford University Press.

Messina, C. (2014). Al centro del ‘Mondo salvato dai ragazzini’ di Elsa Morante. Una
lettura della ‘Serata a Colono’. Bollettino di Italianistica, 1, 105-122.

Morante, E. (2012). La serata a Colono. In 1/ mondo salvato dai ragazzini e altri poemi
(pref. di G. Fofi, pp. 35-198) Torino: Einaudi. (Edizione originale 1968)

Morante, E. (2012b). La canzone degli EP. e degli .M. in tre parti. In I/ mondo salvato
dai ragazzini e altri poemi (pref. di G. Fofi, pp. 129-157). Torino: Einaudi. Edizione
originale 1968)

Nussbaum, M. (1986). La fragilita del bene. Bologna: 11 Mulino.

Paglia, S. (2011). I segni reiterati del cambiamento e della trasformazione: note sulla
lingua e lo stile della “Serata a Colono” di Elsa Morante. Critica letteraria, 150,
138-162.

Parrella, V. (2012). Antigone. Torino: Einaudi.

Pelo, A. (2008). La serata a Colono di Elsa Morante. Note sulla lingua e lo stile. La
lingua italiana. Storia, strutture, testi, 4, 137-151.

Porciani, E. (2024). Elsa Morante, la vita nella scrittura. Roma: Carocci.

Pulcini, E. (2009). La cura del mondo: Paura e responsabilitis nell'etir globale. Torino:
Bollati Boringhieri.

Pulcini, E. (2020). Tra cura e giustizia: Le passioni come risorsa sociale. Torino: Bollati
Boringhieri.

Rodighiero, A. (2007) Una serata a Colono. Fortuna del secondo Edipo. Verona: Fiorini.

Rossanda, R. (1987). Antigone ricorrente. In Sofocle. Antigone (pp. 7-60). Milano:
Feltrinelli.

Serra, G. (1994). Edipo e la peste. Politica e tragedia nell’ Edipo re. Venezia: Marsilio.



La cura di Antigone Quaderns d’Ttalia 30, 2025 51

Steiner, G. (2003). Le Antigoni. Milano: Garzanti. (Edizione originale 1984, Antigones)
Tonelli, E (1984). La caduta della sfinge. Lenigma della tragedia di Edipo. Ravenna:

Longo.
Weil, S. (2009). I/ racconto di Antigone e Elettra. Genova: Il Melangolo (Edizione

originale 1953, Le récit de Antigone et Electre)



