Quaderns. Revista de Traducci6 23,2016 5-14

Gravar el nom a I’escor¢a d’un arbre*

Simona Skrabec

Comite de Drets Lingiiistics i Traduccions del PEN International
simona.skrabec @ gmail.com

Resum

Escriure —i traduir no és res més ni res menys que aixo— significa prendre decisions irrevocables.
El que s’apunta queda fixat com si ho haguéssim incrustat amb un ganivet esmolat a I’escor¢a d’un
arbre. Sovint ’escriptura deixa la sensacié d’haver fet algun gest impropi, que més aviat embruta
I’entorn, maldestre, massa visible. I la traducci6 pot incomodar més, perque les decisions que els tra-
ductors prenem son tan irrevocables com les d’un autor, pero no les podem executar amb la mateixa
llibertat de moviments. Quan ens posem a treballar amb la llengua, hem de ser conscients que
rebrem en custodia un material que €s viu i que hem de transmetre en les mateixes condicions,
que ha de ser aprofitable per als altres, que ha de donar fruits i que ha de preservar ’entorn tot sencer.

Paraules clau: transmissié de coneixement; lectura; poesia; responsabilitat del traductor.

Abstract. Carving your name in a bark of a tree

Writing, which is all that translation is, means taking irreversible decisions. What is written
remains forever, as if it had been carved with the point of a sharp knife in the bark of a tree.
Writing can often leave you with the feeling of having done something inappropriate, some-
thing that will later leave a stain, or something clumsy or too visible. And translation can make
that feeling even more uncomfortable, because while the decisions we take as translators are as
irreversible as those of the author, we must take them without the same freedom of movement.
When we begin to work with language, we must be conscious of the fact that we are being
given custody of living material that must be passed on in the same state. We must ensure that it
can be enjoyed by others and that it can bear fruit while maintaining its completeness.!

Keywords: knowledge transfer; reading; poetry; responsibility of the translator.

Aquest text correspon a la conferéncia inaugural a la Facultat de Traducci6 i Interpretacié de la Uni-
versitat Pompeu Fabra, el 6 d’octubre de 2015. La reflexi6 té I’origen en la correspondéncia amb el
poeta porto-riqueny José E. Muratti sobre el seu llibre En la punta de los dedos (2013) i sistematitza,
d’una manera més teorica, algunes tesis exposades en el meu proleg a Utopias descifradas (2014).

1. Em sembla oporti reproduir aqui el comentari de Mark Cowling, a qui agraeixo la traduccié
d’aquest resum: «I attach my translation. There is a certain irony in this piece, in that the act of
translating it creates the very conflicts that the piece is talking about. This leads to a rather odd
and circular experience. I hope I have managed to convey the essence of what is being said, but
please do not hesitate to get back to me with any comments or queries».

ISSN 1138-5790 (paper), ISSN 2014-9735 (digital)



6 Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 Simona Skrabec

Du musst dein Leben dndern.
Rainer Maria Rilke, Archaischer Torso Apollos, 1908

Vam ser fora dos dies. Només entrar a casa, em vaig adonar de seguida que els
geranis havien deixat de florir, tots, tant els dels gerros als ampits de les finestres
que toquen al pati, com també les dues grans mates que adornaven amb tanta ale-
gria el balcé amb barana de ferro forjat, suspes sobre la plaga. No tenia escapato-
ria; el primer assumpte que havia de resoldre era retallar les flors, escombrar,
fregar. La meva mare, que €s qui els planta en la meva abseéncia, s’ha encapritxat
amb els geranis de flors grans, de color roig molt obscur, profund, amb els petals
tan impregnats de saba que ho embruten tot quan es marceixen. A terra quedava
tot tacat amb unes gotes que semblava com si fossin de sang; cada petal per sepa-
rat deixava la seva petita petjada. Vaig amuntegar les flors i les fulles seques en
un raco. Pero ja abans de comengar-los a posar a la bossa de plastic, les restes
vegetals se m’havien convertit en materia de rebuig, en meres escombraries.

Em va sobrevenir una tristesa instantania per la futilitat de tot esfor¢. Aquest
escombrar i fregar, plantar i regar, aquest afany de voler eliminar qualsevol imper-
feccid, per que? Les hauria pogut deixar créixer sense més, una mica salvatges, i
ignorar les taques de terra. Francament, tot plegat no €s ni digne d’esment. De
totes maneres, després d’una poda drastica com aquesta, les plantes reviurien i
arribarien a la maxima esplendor quan jo ja no seria al poble i adornarien amb el
seus somriures de foc una casa abandonada. Sé, encara que em costa reconei-
xer-ho, que les flors conreades a les finestres d’una casa on no visc sén part de la
il-lusié que és possible tenir almenys dues patries, que a pesar de tota aquesta
mobilitat els espais que estimo em poden pertanyer com si fossin la meva llar.

Haver deixat créixer els geranis o haver-los arreglat eren dues opcions valides
i la decisio, en el fons, era irrellevant. El que no havia previst, pero, era que les
flors amuntegades a terra em farien estremir per la melangia, que se m’haurien
convertit en un simil, que les fulles groguenques i els petals dispersats —cada
petal convertit en una capsula plena d’una saba encara liquida i densa— serien un
record impossible d’esborrar. Els petals que jeien alla van esdevenir les petjades
de fracassos, d’hemorragies internes mal dissimulades, unes llagrimes seques que
s’incrusten en la carn. No vaig poder trobar ni estisores ni draps ni escombres ni
bosses per fer desapareixer aquelles emocions que afloraven de sobte a causa
d’una imatge.

Igual que els petals que em van sorprendre després de tornar de les vacances,
els poemes sén un element intercalat entre nosaltres i la realitat, una imatge que
forca vegades funciona com un escut. Jo séc aqui, les coses son alla i al mig hi
ha una barrera de proteccid, un mur, una paret translicida. Les paraules deixen
que allo que hi ha a fora penetri fins a nosaltres, perd ho matisen tot, amorteixen
unes percepcions i n’aguditzen d’altres. La paraula és una arma ofensiva i defen-
siva alhora: pot ferir, pot protegir, pot adquirir qualsevol tonalitat, pot expressar
el dolor —o el plaer— quan el cos ja es nega a mesurar-ne la intensitat. Pero les
paraules no ens pertanyen, viuen les seves «vides» estranyament independents.
Les paraules son una barrera que ens protegeix i alhora ens connecta amb la rea-



Gravar el nom a I’escor¢a d’un arbre Quaderns. Rev. Trad. 23,2016 7

litat. A més, aquesta passarel-la la compartim amb els altres, no pertany a ningd
en solitari.

Els codis i les maneres de desxifrar les paraules els tenim inculcats. La llengua
és un espai facil de freqiientar, té les seves instruccions d’ds. En principi, no con-
vida a la reflexid. Des de la infantesa més tendra, les coses s’anomenen i llavors
son. El so i el gust de la llet tebia quallen en un sol concepte sense gens d’esforg.
Per que, doncs, hem de prendre’ns la molestia de separar la paraula d’allo que
representa? Quin treball tan inutil, innecessari, que més aviat desconcerta i prou.

La poesia, evidentment, no fa res més que aixo. La poesia es dedica a apro-
fundir, a mostrar, a tracar, a marcar la separaci6 entre la paraula i el seu us
inconscient, carregat de prejudicis i inercies. Els poetes pensen en la materialitat
de les paraules abans d’incloure-les en un vers, les sospesen en un estadi previ a
la significacid, quan la paraula encara no €s més que una combinacié de sons. A
les seves mans, el mur es fa més translicid, més ric en matisos, es converteix en
un veritable prisma que transforma la realitat en milers de taques de llum que
ballen a I’aire com si un nen jugués amb el seu mirallet, provant d’enlluernar-nos.
Com diria Tomaz Salamun (1941-2014), els poetes s6n uns nens entremaliats que
pretenen molestar tots els qui tenen al costat. Es aquest joc de reflexos que ens fa
veure la realitat en tota la complexitat. Sota els dits habils, les paraules sén capa-
ces de fer-nos pessigolles de llum.

Es una mica més dificil percebre que els poetes, de fet, reforcen els seus murs
de contencié davant la realitat, treballen a consciéncia per preservar el seu jo i
evitar que pugui quedar contaminat per una realitat indomable, hostil, incontrola-
ble. Un cop construida la cova des d’on es pot mirar, un cop forjat I’escut de pris-
mes que copsen i perfilen la llum, el poeta pot comengar a moure’s a cor que
vols, amb plena consciencia de la seva llibertat. Escriure significa actuar sense
brides, ser del tot lliure, moure’s sense miraments. Els poetes no tenen por;
aquesta seria la caracteristica que més els defineix. Un poeta que no s’atreveix a
dir, un poeta que calcula I’impacte de les seves paraules, no és un poeta.

La poesia déna veu per poder dir tot allo que deixa els altres sense paraules.
Alla on la gent comenca a sentir que les paraules no els arriben per dir el que sen-
ten, els poetes acaben la feina. Un dissabte a la tarda, la gent que passeja pels
carrers plens de gom a gom s’aparta davant la brigada de la neteja municipal que,
amb els canons d’aigua a pressio i les llargues escombres, netegen les voreres:
cal deixar els assumptes complicats als especialistes.

La fama dels poetes €s merescuda; fan bé la seva feina: diuen allo que ningd
més no era capag de dir. Es aixi de facil, de simple, resumir la historia de la poe-
sia universal. Pero tanta destresa provoca veneracio, i la veneraci6 és una mena
de sordesa cronica. En la boca dels admiradors, els versos es petrifiquen, s’apre-
nen de memoria per no haver de pensar que diuen i sembla que ningtd més no els
escolta. Aquesta és la manera classica de domesticar la poesia: oblidar les ferides
que van fer néixer aquestes veus, oblidar I’esfor¢ descomunal que va caldre per
construir el refugi prou solid perque el poeta no hagués de témer les seves propies
fletxes alades. Un dels secrets més ben guardats és aquest: per que passa, aixo?
Per que els lectors no volen escoltar? Per que rebutgen el dialeg?



8 Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 Simona Skrabec

Perque se’n tacarien les mans... Els poemes van carregats de saba que tenyeix
els dits només de tocar-los. Els poemes sén aquells petits petals de roig profund
que el vent escampava pel balcé del meu pis d’estiu. Si els poetes es caracteritzen
perque no tenen por, llavors els lectors es caracteritzen perque senten panic per la
possibilitat de descobrir que el seu mén no €s exactament aixi com s’imaginaven
que era. Per llegir cal entrar en un joc perillés, en una relacié que fa vulnerable
I’observador i estira la catifa sota els peus de qualsevol comentarista. Llegir sig-
nifica sucumbir a la seducci6 de la poesia. Es llegeix sense barreres, sense restric-
cions. Resulta comode llegir com si totes aquestes ratlles em fossin adrecades
directament. Es facil adaptar-se a tots els papers, a totes les funcions, assumir el
paper de la musa petrificada que havia inspirat els versos, una musa de la qual
ningd no espera que parli. En canvi, un lector que pensa €s com una estatua de
pedra que de sobte s’ha tornat viva i I’efecte €s d’entrada una mica monstruds;
evoca aquella incomoda irrupci6 en I’ordre del mén, com quan els objectes inerts
recobren la mobilitat. Pero el lector ha de poder obrir un dialeg inexistent, un dia-
leg probablement fins i tot proscrit: si només s’identifica amb les imatges que es
materialitzen davant els seus ulls, llegir-les no pot produir cap dialeg. I una lectu-
ra, si no provoca reaccié, és una lectura? Bé, certament ho €s. Les convencions
més aviat ens obliguen a una actitud de veneracid, a no intervenir, siné només
escoltar, a deixar-se impressionar, perd no es fomenta pas la capacitat dels lectors
a no estar-hi d’acord.

I aixi oblidem que la literatura, tota, tot alldo que ha estat escrit en tants segles
i en tantes llengiies, no té altra pretensié que provocar un immens dialeg. Llegim
per pensar i pensem per poder parlar, per expressar el que s’ha mogut dins nostre
a causa dels pensaments dels altres. I s aqui, en aquesta disposici6 de retornar la
jugada, que comenca el respecte cap a I’interlocutor que se’ns adreca. Si hi
volem replicar, cal entendre el que ens diu, cal escoltar amb la maxima atencio,
cal procurar saber qui és que parla i com s’adreca als seus oients imaginats.
Els lectors sempre ens inserim en un moén ja construit i hem de moure’ns amb
precaucid i amb respecte entre aquestes veus tan fragils, a vegades tan dificils
de percebre.

El procés de comprensié €s complex i potser el puc intentar explicar amb
un poema de Srecko Kosovel (1904-1926) que porto en la memoria com un
enigma d’enca que tenia quinze anys. Kosovel tanca la descripcié d’una troba-
da amorosa amb una pregunta excessiva: «Ens estimem o només som dos estels
que passen per les mateixes contrades?». El poeta del Carst més escarpat, con-
sumit pels seus propis focs interns a vint-i-dos anys, va aconseguir formular la
pregunta essencial: fins a quin punt dues persones que s’observen a través «dels
paisatges verds de I’anima» es poden sentir? Fins a quin punt és possible el frec
de pell contra pell si les paraules no ens pertanyen, si no sén part de la carn,
sindé sempre una projeccid cap a I’exterior, un intent de comunicacid, només.
Com hem d’articular la diferéncia entre la resposta afirmativa a la pregunta Al
se ljubiva? i la distancia sideral que separa les persones que simplement «pas-
sen per les mateixes contrades», gairebé sense ni adonar-se que s han encreuat
en el cami?



Gravar el nom a I’escor¢a d’un arbre Quaderns. Rev. Trad. 23,2016 9

El dia a dia consisteix en aquests intents en els quals la unié esperada no es
produeix, la vida no es deixa congelar, cap instant no perdura. La impossibilitat
d’arribar a la meta sembla que estigui integrada dins dels cossos com un mecanis-
me biologic. La culpa d’aquesta defraudacié constant de les expectatives la tenen
els ulls que no saben mirar res més que el present. L’ull no registra el recorregut
fet, no guarda res, no té cap dispositiu per acumular el que hi ha hagut. L ull mira
ara, només ara. La vista és un sentit que produeix una inquietud profunda perque
no permet guardar res. Les imatges que el cervell guarda sén inestables, no apai-
vaguen la set de preservar el que tenim. Els ulls ens sotmeten a la immediatesa
del present.

I alhora, els ulls si que s’obren cap al futur, els ulls escodrinyen I’horitzd,
estan preparats per preveure els proxims passos. No gaires: el futur llunya és pura
obscuritat, per0d en cada present s’obre un espai minim, una petita capsula de pos-
sibilitats previsibles. En aquest calcul de perills més immediats, els humans ens
podem fiar basicament només de la vista; 1’olfacte ens ha abandonat i la intuici6
no és més que una reaccié racional, provocada per la urgencia de la situacid, per
la necessitat de trobar alguna resposta; qualsevol explicaci6, de fet, val. Durant
tota la nostra llarga vida ens movem en un espai tan estret com la cel-la d’'una
pres6. Veiem només fins a I’horitzé, no pas més enlla. Allo que pot ser directa-
ment percebut, pot en certa manera pertanyer-nos, per un moment, abans que
s’esvaeixi per sempre. L’amor, si mai ens obsequia amb la seva presencia, coagu-
la el temps. T€ la capacitat d’omplir per complet aquest espai minim que podem
anomenar el present. Qui ho hagi experimentat sap que en un moment d’aquests
ens oblidem de respirar, pensar, preveure res, recordar res. L’eternitat llavors
deixa de ser una intuicid i es pot experimentar en directe —i ja se’ns escapa de
nou, com un grapat de sorra entre els dits.

Les possibilitats més o menys finites d’aquest present minim —en el qual el
futur encara no mereix aquest nom i el passat ja no té gens d’influéncia— no ens
resulten suficients. Els nens, diuen, viuen dins d’un present continu i no miren
més enlla de la immediatesa del moment, viuen dins d’un instant concret i per
aixo sén proverbialment felicos. Perd si admetem que existeix aquest estat previ a
la consciencia de les perdues irreparables, llavors la plenitud significaria no ser
conscient de res i sobretot no ser conscients de la consumaci6 inexorable del nos-
tre propi temps. Aquest pensament no articulat €s cap a on hem de dirigir les
veles? No em conveng...

La paraula neix de saber que la diferéncia entre el nom i la cosa, entre el so i
el concepte, €s insalvable. Les coincidéncies no existeixen: només hi ha aproxi-
macions més o menys encertades o convincents. Hi ha paraules que fan por per la
manera com sonen i d’altres semblen tendres com una abragada. Pero aixo és tot.
Les paraules no tenen un valor ferm; utilitzant-les ens movem per un espai limi-
trof. Vivim sempre en un espai de frontera, en que cap coincidéncia no és com-
pleta: aqui tot es suma i resta amb el residu.

La vida llavors no pot tenir com a objectiu suprem esborrar la nostra capacitat
de raciocini per arribar a un estat de no-consciencia que garanteixi la felicitat.
Hauria de ser precisament a I’inrevés: vivim per aguditzar la consciencia, per



10 Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 Simona Skrabec

comprendre més, per comprendre millor. El dolor resulta inevitable, la satisfaccié
és impossible, perod aquest viarany abrupte que es perd entre roques i esbarzers té
recompensa: les mans buides tenen la virtut d’inventar-se 1’abundancia.

La llengua, precisament perque no ens pertany del tot, precisament perque no
esta soldada amb la carn, permet dir el que no €s, permet crear ex nihilo tot allo
que possiblement podrem necessitar. La paraula pot insuflar vida, literalment. Es
més, per parlar, per poder dir una sola paraula, la més senzilla, cal construir-se un
interlocutor. Necessitem una instancia a causa de la qual parlar. El llenguatge és
aquest dialeg, i sense 1’existéncia d’un tu, parlar no té cap sentit. Naixem muts i
hem de trobar alguna ra6 prou convincent per superar aquesta mudesa. Hem de
trobar la nostra rad particular per parlar —i amb aixo0, per existir.

La llengua no €s alld que esta escrit sobre un paper, doncs. Amb que ens
enfrontem quan ens posem a traduir una obra literaria? El material amb el qual
treballem, que representa, exactament? Els llibres es fan de paper, i el paper basi-
cament prové dels arbres, molts, triturats. Escrivim sobre aquest suport i és facil
fer-ho. Coneixem les lletres, els codis, les regles. No ens hem demanat mai que
ha estat necessari perque puguem fer-ho amb aquesta naturalitat. I amb aixo tam-
poc no som del tot conscients de la responsabilitat que representa dedicar-se a
aquest ofici. Perque amb cada gest, sempre, participem en un dialeg molt intens,
ampli 1 molt antic.

En alemany Buch i Buche sén dues paraules lleugerament diferents, perd que
guarden el parentiu evident i que signifiquen ‘llibre’ i ‘faig’. Aquesta etimologia
ens recorda que els primers escrits no es feien pas sobre el paper amb la comodi-
tat d’una tinta liquida, siné que per escriure calia gravar les lletres una a una,
fer una incisi6 profunda en un suport com la fusta tova de faig, una placa d’argila
0 una roca.

Escriure —i traduir no és res més ni res menys que aixo— significa prendre
decisions irrevocables. El que s’apunta queda dit com si ho haguéssim incrustat
amb un ganivet esmolat a I’escor¢a d’un arbre. Sovint I’escriptura deixa aquesta
sensaci6 d’haver fet algun gest impropi, que més aviat embruta 1’entorn, maldes-
tre, massa visible. I la traduccidé segurament encara té més tendéncia a incomo-
dar, perque les decisions que els traductors prenem sén igual d’irrevocables que
les d’un autor, perd no les podem executar amb la mateixa llibertat de moviment.
Entendre el que diuen els Ilibres, descobrir les capes de sediments acumulats en
les paraules, en la seva disposicié determinada, no és facil: ocupa basicament tota
una vida.

Posar-se davant aquest bosc de llibres, d’aquesta fageda immensa, demana
sobretot saber escoltar i alhora saber assumir que les nostres petjades també hi
quedaran marcades. No hi podem entrar sense ser conscients que rebrem en cus-
todia un material que és viu i que hem de transmetre en les mateixes condicions,
que ha de ser aprofitable pels altres, que ha de donar fruits i que ha de preservar
I’entorn tot sencer.

Es bo tenir present la imatge d’un arbre profanat amb el cor d’un amor exces-
siu quan ens posem a treballar amb la llengua. El gest vulgar d’un amant desespe-
rat que grava el seu nom a I’arbre, quina mena d’eternitat pot assegurar als seus



Gravar el nom a ’escor¢a d’un arbre Quaderns. Rev. Trad. 23,2016 11

sentiments? Fa pena, aquesta accid, fa sentir vergonya per aquell qui hagi procla-
mat els seus sentiments d’una manera tan descarada. Per que hi ha la necessitat
d’aquest exhibicionisme, si els sentiments son reservats als espais més intims?
L’arbre creixera, les lletres s’aniran modificant, les cicatrius es reforgaran, s’ab-
sorbiran, les lletres quedaran il-legibles... En qualsevol cas, molt abans que
I’arbre es desfaci en pols i quedi substituit per altra vegetacid, no en quedara
cap rastre.

He forgat un simil que de fet és inadequat per descriure la relacié dinamica
que tenim amb la llengua. Perd, tanmateix, m’interessa subratllar amb aquesta
imatge tan plastica que les paraules no tenen res d’estable. S6n aqui, ben pre-
sents, ben visibles, perd es modifiquen constantment. I també és cert que quan
parlo, escric, dic, deixo la meva marca en la llengua, m’hi inscric, «fereixo» de
vegades només 1’escorca —que tot ho aguanta— i de vegades la incisié penetra
profundament i provoca que surtin a la superficie les sabes i les resines interiors i
els contorns de la ferida es modifiquin. Vull dir que no podem utilitzar la llengua
sense ser-ne usuaris actius. Es impossible observar els gestos dels altres sense
embrutar-se els dits amb aquella saba dels meus geranis. Sempre que ens expres-
sem, participem en aquest «acarnissament». I la llengua acaba absorbint totes
aquestes marques; per alla per on passa molta gent, els solcs s’aprofundeixen, els
altres camins acaben abandonats i les petjades s’esborren.

La llengua no és un arbre perque no existeix si no pertany a una consciencia.
Efectivament, se’ns han preservat documents fantasticament remots, perd no hem
d’oblidar que cada ratlla, cada fragment que podem recuperar, és fruit d’un gest
d’un enamorat que va voler gravar el seu amor excessiu en un suport perdurable.
La poesia s’escriu perque volem dir alld que en certa manera ens supera. Sentim
que I’emoci6 arrabassa els limits de nosaltres mateixos i és aquest excés que ha
estat preservat en I’escriptura. Quan escoltem les lletres, quan volem desxifrar el
que contenen, hem de ser capacos de sentir la remor d’aquest gest. Hem d’enten-
dre que alldo que tenim al davant és el resultat d’un desig que no ha pogut ser
sadollat del tot, d’un desig que ha estat produit per un excés. Els poemes s6n tan
innecessaris com el cor amb les inicials gravat al tronc d’un pi a sotavent. Aques-
tes incisions criden ’atencid i potser la primera pregunta que ens hem de fer sem-
pre és aquesta: per que? D’on neix aquesta necessitat de fer un gest inesborrable
que delata i exposa el seu autor?

Els traductors operem, doncs, amb un material que no €s material. Es una
trampa creure que la llengua «existeix» fora de nosaltres mateixos, o més ben dit,
és una metafora. I les metafores sempre tenen més d’una lectura. Els simils tenen
diversos elements i cada element €s interpretable. Com s’ha d’atrapar el moment
precis abans que les paraules quallin, abans que esdevinguin inscripcions ines-
borrables? On existeix i com existeix la llengua abans de ser dita?

Els dipositaris d’aquest enorme bagatge, d’aquest tresor que omple bibliote-
ques senceres, diccionaris, que fa parlar la radio i la televisié, que omple també
totes les pagines d’Internet som nosaltres, els qui encara som aqui, els qui encara
podem modificar 1a manera de dir, de pensar, de relacionar-nos. Per aixo ens toca
assumir una responsabilitat enorme: no podem evitar de participar activament en



12 Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 Simona Skrabec

el dialeg, en la construccié d’una llengua. Sempre: quan pensem, quan escrivim
—i també quan traduim. Es per aixd que cal comprendre bé els enunciats als qual
volem replicar. Cal posar tot el que sabem en aquesta participacié. Ho hem de fer
bé, hem d’afuar els sentits i hem de saber atrapar les emocions, perque alldo que
nosaltres siguem capacos de percebre s’anira transmetent cap al futur. Som una
baula en una cadena molt llarga.

Perque el proposit de viure tingui sentit, cadascd de nosaltres ha de tenir
ganes de ser. No hi ha existencia possible sense el desig. En algun lloc, les meves
paraules han de poder suscitar emocions, les meves caricies han de poder fer
estremir algd. Tots esperem aixo, precisament, del contacte amb els altres. Ali se
ljubiva? dels amants de Kosovel només es pot contestar afirmativament si s’acon-
segueix establir el vaivé, si ’amant €s conscient que la seva amada no és una
pedra i si la musa s’atreveix a pensar, a parlar i a replicar. Cito la frase en eslove
per ensenyar amb un exemple ben facil el residu que sempre es produeix quan
ens movem entre les llengties. Ali se [jubiva? és un vers escrit en dual. Per a tots
els parlants de I’eslove és immediatament clar que en aquest dialeg intim només
hi participen dues persones. El dual no deixa marge de dubte, és una marca gra-
matical que instaura la comunié entre el tu i el jo, i separa aquesta unié estreta
del plural, de la multitud. Es evident que aquest tret dificilment pot ser traduit
en una altra llengua que no tingui el dual, i de llengiies amb dual, de fet, n’hi ha
ben poques.

Acostar-se a I’altre és sempre una empresa arriscada; cal assumir que a partir
del moment que s’estableixi la connexié no podrem passar 1’un al costat de 1’altre
com els estels distants que coincideixen només durant un breu recorregut per les
mateixes contrades, sense adonar-nos de la proximitat. En aquest acostament,
els errors son possibles, freqiients i, per desgracia, també irreparables. Cal trac-
tar els altres com qui desarma un explosiu.

Per poder-se obrir a d’algd, cal assumir la por terrible que a 1’altre costat pot-
ser no hi trobarem cap interlocutor. Sovint passa que ens posem a parlar davant
de qualsevol nino de pedra, obstinats a pensar que hem trobat finalment algi que
ens escolta i que reflecteix el nostre rostre com un mirall. Perd aquest autoengany
mai no dura gaire. Aquesta instancia a la qual pensem que ens adrecem molt pro-
bablement és només un mer reflex de la [lum.

En aquest dialeg, en aquesta cerca de I’altre, es construeix un subproducte
que és de maxima importancia: la complicitat. Aquest espai, I’espai de la poesia,
ens fa creure que les nostres forces compartides son il-limitades. Perd la forca de
la complicitat —i aquesta €s una conclusi6 paradoxal— mai no es posar realment
a prova. Qui s’atreviria a mesurar 1’audacia dels somnis?

A la solidesa d’un tu i un jo units en un dialeg incessant, en el qual 1’un justi-
fica I’existencia de I’altre i viceversa, s’hi oposa com un pes gegant, excessiu i
completament destructor el mén extern que irromp en mil formes i trampes.
L’element més desestabilitzador, perd, un enemic que ataca per I’esquena, ja és
directament integrat en aquesta comuni6 entre els dos amants que se [jubita. La
plenitud experimentada, o intuida, té un efecte devastador sobre el coneixement
del mon; res no pot quedar igual, tots els valors han de ser avaluats de nou. De



Gravar el nom a ’escor¢a d’un arbre Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 13

sobte, hi ha una mesura objectiva amb la qual es poden qualificar i quantificar
totes les vivencies, mesurar-ne la intensitat, la durabilitat, la fiabilitat... I totes
cauen, no n’hi cap que pugui aguantar aquesta, de comparacié. A partir del
moment que I’amor s’ha convertit en una possibilitat acomplerta, una mica més
enlla ja es dibuixa de nou la fosca, ara ja sense cap sortida. La situaci6 és encara
pitjor, ara. Com es torna en aquest moén finit, d’esforgos esgotadors i de resultat
infims després d’haver experimentat la plenitud?

El poeta, aquest expert en paraules que domina els que als altres se’ls escapa,
ha d’intentar rescatar el que sigui possible, fer una foto instantania, preservar
algun detall, per petit que sigui. I és aqui que la lluita poetica es torna ardua,
practicament impossible. El poeta protegeix el seu moén particular, pero la llengua
és com un riu majestuds i se’l vol emportar amb el corrent. La llengua transforma
alld que era Unic en una vivencia uniformada que hauria de ser compartida per
tots els parlants. La llengua ens empeny a utilitzar-la com un procediment meca-
nic, simple, com un joc d’equivaléncies en que tot encaixa. Les paraules son uti-
litzades com una soluci6 directa, facil, definitiva. La dificultat de la poesia radica
precisament en el fet que la poesia no vol pas donar la veu a allo universal, sin6
que vol preservar la vivéncia singular, 1’instant tnic i irrepetible. La poesia pre-
tén preservar el moment i no permet que res que se li assembli pugui esborrar-li
els contorns. La paraula ha de ser dita com si hagués estat pronunciada per prime-
ra i Gnica vegada.

Pero la llengua €s un mitja poderds i sempre guanya, fagocita I’individu, 1i
mata les ganes, la necessitat de sentir-se tUnic, i el converteix en una forma buida
que ha de servir per a tants altres —perque s’identifiquin amb la mateixa expe-
rieéncia, perque es vegin reflectits en les paraules que utilitzem tots, perque es crei
un model com si es tractés de copiar la conducta més adequada.

El cami es fa cada cop més estret, les preguntes insistents van creant respos-
tes, les indefinicions s’aclareixen, la fotografia es fa nitida com si fos a dins la
cubeta del revelatge. La resposta a la pregunta de Kosovel Ali se [jubiva? exigeix
valor. Després de tants examens i provatures, d’invents i de fracassos, el desig
retorna, més agut i lliure de compromisos. Dir-ho amb precisié es torna llavors la
pura radicalitat, és una lluita per tot o res. En comptes d’abandonar aquesta intui-
ci6 d’una possible comunicacié completa com un terreny infestat de falses espe-
rances, la possibilitat d’una complicitat infinita es transforma en un far en la
boira, en un tnic punt de suport en una paret vertical que pot salvar-nos. El tu i el
jo han de ser protegits tant si com no. Llavors aquesta existéncia compartida ja no
en té prou amb una parcel-la aillada, no s’amaga en una cambra de tardor (com
diria Gabriel Ferrater), les solucions provisionals ja no sén valides, els remeis
improvisats no serveixen. Un cop les il-lusions han estat desxifrades i desvesti-
des, I’imaginari torna a construir-se de la forma més radical possible. La poesia
creu en I’existencia d’allo que ella mateixa ha demostrat que €s impossible. Les
paraules que s6n producte d’experiencies uniques han de ser compartides amb els
altres no pas perque tots haguem sentit el mateix, sind perque reconeixem en cada
mot la nostra propia lluita per preservar la unicitat de cada moment. Les llengiies
existeixen perque sempre, sense parar, algd s’hi inscriu amb aquest desig de



14 Quaderns. Rev. Trad. 23, 2016 Simona Skrabec

superar la mudesa amb la qual naixem. La llengua no és un magatzem d’uns sons
inerts, ordenats i classificats, siné que la seva existéncia mateixa és possible
només dins la consciencia d’algud. El que ha estat escrit ha de ser llegit de nou, ha
de poder despertar llagrimes o somriures. A partir del moment que els signes ja
no evoquen cap so, les llengiies moren per sempre. En definitiva, la poesia és
creure, cegament, obstinadament, en la possibilitat d’una trobada.

Referéncies bibliografiques

BAcHMANN, Ingeborg (2010). Llicons de Frankfurt. Problemes de literatura contempora-
nia. Traduccié d’ Anna Soler Horta. Palma: Lleonard Muntaner.

BoLLAcK, Jean (2000). Sens contre sens. Comment lit-on? Entrevista amb Patric Llored.
Genouilleux: La Passe du Vent.

KosoveL, Srecko (1985). La barca d’or. Traduccid i edicié a cura d’Antoni Carrera,
Miquel Desclot i Josep Palau i Fabre. Sant Boi de Llobregat: Edicions del Mall.

MuraTtTi TorO, José Enrique (2013). En la punta de los dedos. San Juan; Santo Domin-
go: Isla Negra.

— (2014). Utopias descifradas. San Juan: Editorial 360.

SALAMUN, TomaZ (2016). Balada per a Metka Krasovec. Traducci6 i proleg de Simona
Skrabec. Barcelona: LaBreu (en premsa).



	Gravar el nom a l’escorça d’un arbre�
	Resum
	Abstract. Carving your name in a bark of a tree
	Referències bibliogràfiques




