Quaderns. Revista de Traducci6 25, 2018  287-296

Entrevista a Sara Cavarero, traductora de
L’ultim patriarca de Najat El Hachmi al italiano”

Bérbara Cerrato Rodriguez**

Universidad de Salamanca. Facultad de Traduccién y Documentacién
Francisco Vitoria 6-16. 37008 Salamanca
cerrato@usal.es

Resumen

A principios del siglo xx1, Candel y Cuenca vaticinaron que emergeria una generacion de escri-
tores diaspéricos en Espafia (2001: 136). Este es el caso de Najat E1 Hachmi, perteneciente a la
primera generacion de autores catalanes diaspdricos, quien reflexiona desde un punto de vista
critico acerca del lenguaje, la traduccion, la identidad, la cultura, etc., tanto de la lengua de parti-
da como de la de llegada. Teniendo en cuenta la importancia de sus obras en el ambito de la lite-
ratura diaspdrica, ;qué consecuencias tiene traducir sus obras al italiano? Como expone Sara
Cavarero, traducir, y en efecto traducir la narrativa de E1 Hachmi, supone un viaje continuo de
ida y vuelta de una cultura a otra, ademas de una tarea de todo punto enriquecedora que al mismo
tiempo le ha servido para entenderse mejor a si misma y lograr conjugar sus dos identidades.

Palabras clave: Najat El Hachmi; entrevista; Sara Cavarero; didspora; italiano; identidad.

Abstract. An interview with Sara Cavarero, the translator into Italian of L’Gltim patriarca by
Najat El Hachmi

At the beginning of the 21st century, Candel and Cuenca forecast that a generation of diasporic
writers would emerge in Spain (2001: 136). This is the case of Najat El Hachmi, who belongs to
the first Catalan generation of diasporic authors and critically reflects on language, translation,
identity, gender and religious issues both of the source and the target culture. Bearing in mind
the importance of her books in the field of diasporic literature, what does translating her works
into Italian entail? As Sara Cavarero explains, translating, and actually translating E1 Hachmi, is
a continuous outward and return journey from one culture to another, as well as an absolutely
enriching task that has enabled her to understand herself and combine her two identities.

Keywords: Najat El Hachmi; interview; Sara Cavarero; diaspora; Italian; identity.

* El presente articulo se inscribe en el proyecto de investigacion «Violencia simbdlica y traduccién:
retos en la representacion de identidades fragmentadas en la sociedad global» (FFI2015-66516-P),
financiado por el Ministerio de Economia y Competitividad del Gobierno de Espaiia.

** Colaboradora del GIR TRADIC (Traduccién, Ideologia y Cultura) de la Universidad de Salaman-
ca y becaria del proyecto de investigacion «Violencia simbdlica y traduccion: retos en la represen-
tacién de identidades fragmentadas en la sociedad global» (FFI2015-66516-P), financiado por el
Ministerio de Economia y Competitividad del Gobierno de Espaiia.

ISSN 1138-5790 (paper), ISSN 2014-9735 (digital)



288 Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 Barbara Cerrato Rodriguez

Sumario

1. Las culturas 3. La identidad

y los espacios A gpadecimientos

2. La traduccién como

forma de vida Referencias bibliogréficas

Considerada actualmente una de las escritoras hibridas mds importantes a nivel
nacional, Najat El Hachmi es una de las voces subalternas (Spivak 1994) que ha
tenido acceso a su voz politica. Naci6 en Nador, en la zona rifefia de Marruecos,
y emigré a Vic cuando tenia 8 afios. Es autora de una autobiografia (Jo també séc
catalana, 2004) y de varias novelas, como L’iltim patriarca (publicada en 2009
y ganadora del Premio Ramon Llull 2008 y el Prix Ulysse a la primera novela
2009), La cacadora de cossos (2012) y La filla estrangera (publicada en 2015 y
galardonada con el Premi BBVA Sant Joan). En todas ellas, ejemplos de literatu-
ra diaspdrica contempordnea, los personajes femeninos de E1 Hachmi tratan de
afianzar su identidad y encontrarse consigo mismas. Asimismo, en ellas la autora
analiza el «sentimiento de no pertenencia» y deconstruye el imaginario colectivo
negativo a ambos lados del Estrecho. Todas estas novelas son el resultado de
vivir (y escribir) en (y desde) la interseccién de cuatro culturas (marroqui, ama-
zigh, espafiola y catalana), cuya suma, a su vez, ha dado lugar a otra, hibrida e
intersticial.

Aprendras a viure, finalment, a la frontera d’aquests dos méns, un lloc que pot ser
divisi6, perd que també és encontre, punt de trobada. Un bon dia et creuras afortu-
nat de gaudir d’aquesta frontera, et descobriras a tu mateix més complet, més
hibrid, més immens que qualsevol altra persona. (E1 Hachmi 2004)

Najat El Hachmi resulta especialmente importante para los Estudios de Tra-
duccién en tanto que, como nos recuerda Vidal, «al traducir nos topamos con el
otro, con las migraciones y las identidades nacionales, con lo global y lo local, con
el problema de los margenes, con la diferencia, con aquello con lo que a veces
coincidimos y que en otras ocasiones detestamos» (2012: 2). Al tropezarnos con el
subalterno, es preciso explorar cuidadosamente el significado en tanto que esta
construido social, cultural, ideoldgica e histéricamente. Asi, el traductor, en cali-
dad de creador de significados y realidades, debe ser consciente del poder que
tiene en sus manos para re-crear el texto y la cultura origen. Y es que una traduc-
cién nunca es objetiva ni inocente, sino, antes bien, «un texto diferente e igual al
original, porque ambos, original y traduccién, son heterogldsicos y dialégicos, lo
que descarta la posibilidad de una simple lectura lineal» (ibid.: 4). Una traduccién
es, en definitiva, un didlogo inconcluyente que estd destinado a permanecer asi,
como nos recuerda Bauman (2002: 86), puesto que se trata de «un relato super-



Entrevista a Sara Cavarero, traductora de L’iltim patriarca Quaderns. Rev. Trad. 25,2018 289

puesto, un relato con el que hay que contar y que cuenta. Desde el momento en
que se traduce, el relato surgido comienza a colocarse en los margenes o en los
espacios en blanco para ser leido al mismo tiempo» (Gandara 1998: 77).

La teoria de los espacios es fundamental para los Estudios de Traduccién por-
que representa una cuestion politica y de poder: quien tiene poder tiene espacio;'
y del mismo modo, quien tiene poder sobre el espacio tiene poder sobre lo social.
Por esa razén, el traductor debe ser capaz de incorporar la ética a su profesion y
ser consciente de cuestiones como el poder, la ideologia, la reescritura, la resis-
tencia o la manipulacion, porque, al escribir y traducir culturas, podemos caer en
la trampa de tratar de construirlas, representarlas y hablar por ellas (Niranjana
1992: 70). Y es que los espacios «son lugares donde se traduce la interaccion
entre lenguaje, historia y entorno» (Vidal 2012: 14), y el cruce de lenguas y espa-
cios, algo especialmente significativo en el caso de las escritoras hibridas, como
Najat El Hachmi. «[H]ay una intima relacion entre el espacio en el que nace un
texto y lo que transmite; por eso los inmigrantes conservan siempre palabras de
sus espacios originales» (ibid.: 19). Del mismo modo, la cuestién del espacio
también es relevante para los Estudios de Género, puesto que entienden que el
espacio que han ocupado tradicionalmente las mujeres no es el mismo que el que
ocupaban los hombres (Alaimo 2000; Birkeland 2005).

Asi, el espacio, «metafora del mestizaje y de la impureza», como sefiala Vidal
(2012: 37), es fundamental en la era globalizada porque es un concepto muy cer-
cano a otros como los de desterritorializacion, desplazamiento, comunidad, iden-
tidad, panoptico, frontera o marginalidad (Foucault 1984: 36). Por consiguiente,
este espacio necesita de traducciones némadas y fronterizas (Cronin 2000; Vidal
2012: 31).

Después de un tiempo estudiando las versiones en espafiol de las obras de
Najat El Hachmi y su autobiografia en cataldn, durante un congreso titulado
«Giornata di Studi: Literatura espafiola de migrantes y traduccién: el caso de
Najat El Hachmi», celebrado en la Universidad de Catania (Italia) en diciembre
de 2016, tuve la oportunidad de entablar contacto con Sara Cavarero, la traducto-
ra que ha hecho posible que se pueda leer L iltim patriarca (2009) como La citta
degli amori infedeli ([2009] 2012) en italiano. Sara Cavarero es licenciada en
Filosofia y Letras por la Universidad de Turin. En lo que respecta a su dilatada
trayectoria profesional, es preciso sefalar que ha traducido varias obras desde el
cataldn, el espafiol y el portugués, entre cuyos autores destacan Marta Rojals,
Martin Caparrés, Mario Levrero, Teresa Solana, Josefina Aldecoa, Sara Mesa,
Leonardo Padura Fuentes, Marti Gironell, Albert Espinosa, Lluis Llach, Care
Santos y Marcelo Ferroni, entre otros.

La siguiente entrevista concedida por Sara Cavarero supone un andlisis y una
reflexion de la importancia de la traducciéon —entendida en su concepcidén mas
amplia y abarcadora que incorpora conceptos como cultura e ideologia (Bassnett
y Lefevere 1990), entre otros muchos—. Asi, partiendo de los temas centrales

1. Enzensberger (1999 [1997]: 157) considera el espacio un lujo porque, al igual que la tranquilidad
o la seguridad, por ejemplo, solo estd al alcance de unos pocos.



290 Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 Baérbara Cerrato Rodriguez

que estructuran y sirven como hilos conductores de la obra narrativa de El Hach-
mi, hemos dividido la entrevista en tres bloques tematicos: (1) las culturas y los
espacios; (2) la traduccién como forma de vida, y (3) la identidad.

Antes de comenzar, quisiera preguntarle como surge su interés por la
literatura diasporica. Me gustaria saber si le interesaba de antemano.

La verdad es que me interesa la literatura en general y la posibilidad que concede
la traduccién de conocer culturas «distintas». En este sentido, la literatura diasp6-
rica afade algo mds: conocer una cultura «distinta» situada en una realidad «dife-
rente» con respecto al origen territorial de un autor. Ademads, como soy bilingiie
(o mejor dicho, trilingiie) siempre me ha interesado analizar lo que siente un
autor viviendo en otro lugar, esa sensacion de trasladar sus raices hacia otro sitio,
que es lo mismo que me pasa a mi cuando «viajo emocionalmente» (y no sélo)
entre Espafia e Italia, especialmente a Catalufia, de donde procede mi familia
materna.

En este sentido, ;ha traducido obras de otros autores diasporicos?

No exactamente. He traducido una novela de Lluis Llach, si bien no es propia-
mente diaspdrica porque hace afios que el autor dej6 de vivir en Catalufia para
trasladarse a Africa, donde reside casi todo el afio.

1. Las culturas y los espacios

¢ Qué es la cultura para usted después de haber traducido a Najat El Hachmi
y el paisaje intercultural que dibuja en sus novelas?

La cultura para mi, después de haber traducido a Najat El Hachmi, pero también
antes, es algo que se lleva dentro. Son experiencias y sentimientos que nos dan la
sensacién de pertenecer a algo o, mas bien, de reconocer algo. La interculturali-
dad que rezuma el texto de Najat El Hachmi es lo que espero que pueda ser el
futuro: reconocer algo de una cultura en la que se ha crecido y abrirse a otras, sin
limites y sobre todo sin miedo alguno. Siempre he pensado y sigo pensando que
la interculturalidad es una gran oportunidad, una forma de enriquecernos y seguir
aprendiendo.

Entonces, ;cree que existen limites e intersticios entre las distintas culturas?
;Donde se encontrarian dichos limites?

Cada cultura tiene sus propias caracteristicas y peculiaridades y no quiero juzgar-
las como limites sino como cualidades diferentes.



Entrevista a Sara Cavarero, traductora de L’iltim patriarca Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 291

. Cémo es posible todavia el choque entre culturas en una sociedad global e
hibrida como la actual en la que los limites entre las distintas culturas
parecen ser cada vez mas fluidos y difusos?

Eso mismo me pregunto yo. Y mi tnica contestacion es: la ignorancia. Desde la
ignorancia llegamos al miedo a lo que es diferente y esto conduce al choque, un
choque inttil y a menudo con graves consecuencias.

. Cree que la falta de limites claros entre las culturas puede ser positivo?

Si. La verdad es que tengo una visién un poco amplia sobre el discurso cultural.
Creo que pertenecemos a una misma cultura general, que es la cultura «<humana»,
y a partir de ah{ se desarrollan diferentes culturas vinculadas a un lugar. Conocer-
las y conocernos solo puede ser enriquecedor.

Cree que, como traductora, se encuentra en un espacio entre dos culturas?
. Qué tiene de particular ese espacio?

No creo encontrarme en un espacio determinado, sino mds bien en un espacio
suspendido entre varias formas lingiiisticas diferentes de expresar la realidad. Es
un no-espacio muy amplio y al mismo tiempo muy estrecho. Es ancho porque ahi
dentro tienes la posibilidad de experimentar cémo se siente en el idioma del que
traduces e intentar llevar estas sensaciones al otro idioma. Pero al mismo tiempo
es un no-espacio estrecho porque tienes que ir con cuidado para no excederte
afladiendo demasiadas cosas «tuyas» e intentar ser un transmisor lo mds sincero
posible.

.Se considera una persona hibrida? ;Por qué? ;Puede que se deba a su
profesion?

A veces si. Sin embargo, no se debe tanto a mi profesion, sino al hecho de ser
mitad italiana y mitad espafola. Esto a menudo me ha hecho sentir «hibrida»,
pero precisamente gracias a mi trabajo he conseguido superar esta sensacién para
unir mis dos partes y sentir que puedo pertenecer a ambas al mismo tiempo.

Segiin Rushdie (1991: 17), todos somos seres traducidos. ;Qué opina usted?

A lo mejor més que traducidos somos interpretados. Cada vez que nos expresa-
mos, el mundo interpreta, alguien interpreta. Puede que la afirmacién de Rushdie
se refiera mas bien a la literatura y a su experiencia como escritor migrante.



292 Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 Baérbara Cerrato Rodriguez

A mi modo de ver, las novelas de El Hachmi nos muestran la necesidad de
traducir en el tercer espacio, como decia Bhabha, en el entre, como decia
Spivak: en este sentido, la traduccién no puede traicionar la interseccionalidad
de la obra de El Hachmi porque, de hacerlo, traicionaria la idea que alberga la
autora con respecto a las dos culturas en/entre las que vive y al lenguaje que
utiliza, hibrido, mestizo, impuro. ;Qué opina usted al respecto?

Muchos opinan que la traduccidn significa también «traicién», pero la verdad es
que, en ocasiones, quizd no haya posibilidad de evitarla, ya que no siempre se
puede mantener esa busqueda lingiiistica que se encuentra en algunos textos.
Pienso en Najat El Hachmi, pero también en una novela como L’altra de Marta
Rojals, donde la autora trabajé mucho en un mestizaje entre el castellano y el
cataldn, cosa que en italiano ha sido imposible de mantener. En estos casos, se
puede intentar trasladar otros aspectos y caracteristicas del texto para mantener
su originalidad.

JAcepta verdaderamente una determinada cultura al extraiio, al Otro?

No sé, creo que en el fondo no del todo. En este sentido, me gusta fijarme en los
detalles y pensar en qué cosas acepta una persona de otra cultura que le resulta
ajena. Creo y espero que nuestra sociedad, ahora tan mestiza, pueda contribuir a
ello.

.Cree que en Italia hay interés por estudiar y promover la literatura
catalana escrita por autores marroquies?

Creo es que ya es un paso bastante importante que en Italia se traduzcan obras del
catalan, independientemente del origen concreto de sus autores.

2. La traducciéon como forma de vida

. Qué piensa usted de que El Hachmi decidiera escribir en catalan, y no en
espaiiol, una lengua a priori con mayor proyeccién a nivel internacional? ;A
qué cree que puede deberse?

Creo que fue una eleccién con mucho sentido para la autora que, no por casuali-
dad, también escribi6 el libro Jo també soc catalana. Es correcto decidir expre-
sarse en el idioma que se siente como el propio, y creo que Najat E1 Hachmi ha
hecho una eleccion acertada. De todos modos, muchos textos escritos en catalan
también se traducen al castellano, asi que esa mayor proyeccién a nivel interna-
cional queda inalterada.



Entrevista a Sara Cavarero, traductora de L’iltim patriarca Quaderns. Rev. Trad. 25,2018 293

Dos temas recurrentes en la obra de El Hachmi son la lengua materna y la
identidad. ;Cree que la lengua materna contribuye a forjar la identidad?

Por mi experiencia personal diria que si. Hay algo con lo que creces que siempre
te queda en las entrafias.

La narrativa de El Hachmi parece defender la idea de que, pese a que
nuestra existencia es lingiiistica, ningin diccionario ni ninguna gramatica
seran nunca capaces de fijar ni describir de manera exhaustiva la lengua
materna. En este sentido, las palabras nos permiten acceder al espacio
fronterizo y nomada en el que viven actualmente millones de personas en
esta sociedad global nuestra. ;Qué opina usted sobre la lengua materna en esta
sociedad global de la que hablamos?

Estoy de acuerdo con Najat El Hachmi en que es muy dificil traducir a otro idio-
ma algo que sientes en tu lengua materna. A mi me pasa cuando traduzco: leo
algo en castellano o en cataldn y lo «siento» de una forma, y sé cémo traducirlo
al italiano pero siempre me resulta diferente de lo que he experimentado en mi
otra lengua materna. Por otro lado, en la sociedad actual creo que hay mas posibi-
lidades de comunicacién entre los individuos, pero al mismo tiempo no me pare-
ce que esto influya sobre lo que es para cada uno su propia lengua materna.

. Cree que la lengua materna puede llegar a suponer un obstaculo para el
Otro, para el migrante?

No me parece que pueda ser un limite, si bien estd claro que si un migrante se
atrinchera en la defensa de su propio idioma, le serd muy dificil integrarse en otra
sociedad. Querer mantener la lengua materna no es limitacion, siempre y cuando
el mismo individuo no la trasforme justamente en eso.

Me gustaria tratar a continuacion el tema de la resistencia en las novelas de
El Hachmi. Varios de sus personajes tratan de negociar su identidad
individual frente a lo establecido socialmente. ;Puede que ello refleje los
conflictos que afloran cuando uno se encuentra «atrapado» entre las
costumbres mas tradicionales y las influencias occidentales?

Yo creo de verdad que no es ficil encontrar un mundo tan diferente del propio,
bien sea por costumbres o por idioma. No es que estemos «atrapados», sino que
es necesario defender la propia individualidad e identidad a pesar de lo que nos
rodea. Creo que todo gira alrededor del respeto. El respeto por el Otro y el respe-
to por la propia realidad.



294 Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 Baérbara Cerrato Rodriguez

El Hachmi ha criticado que los medios de comunicacion solo proyecten una
imagen del inmigrante, ;cree entonces que la literatura hibrida podria
ayudar a eliminar los estereotipos acerca del Otro que recibimos a través de
los medios de comunicacion y ayudar a elaborar una fraduccion mas amplia
acerca de estas personas?

Creo que la literatura hibrida puede ayudar a conocer otros mundos, otras realida-
des. Realidades que son mucho mads ricas que las que se limitan a mostrarnos los
medios de comunicacién. Se puede aprender mucho leyendo. Esto es evidente.

(Cree que la traduccion es indispensable para existir? ;Y para hacer que
otras obras u otras personas existan?

Hay cosas mucho mds simples para existir, la verdad. Pero bueno, la traduccién
puede ser un puente muy importante para hacernos viajar de un mundo a otro y
para permitirnos conocer obras y personas, si.

3. Laidentidad

En La hija extranjera, E1 Hachmi hace referencia a la traduccion y a distintas
palabras que bien no sabe decir en la otra lengua o bien no tienen las mismas
connotaciones para ella. ;Qué puede decirme al respecto?

Pues que lo entiendo muy bien. Yo también tengo unas palabras que ya ni son
espafiolas ni italianas, sino un mestizaje entre ambas lenguas, cosas que solo sé
decir de esa forma y que no sé explicar si no es haciéndoles perder algo de su
significado.

.Qué es la traduccion para usted, que, en cierto modo, vive en los espacios
entre las lenguas que traduce: se considera usted misma una traduccion entre
las distintas culturas? ;Cree que ello influye en su forma de traducir?

La traduccién para mi ha sido una gran oportunidad. Los portugueses hablan de
saudade?® y yo he crecido sintiendo esa saudade hacia dos mundos: Espafia e Ita-
lia. Traducir ha sido para mf la posibilidad de juntar dos mitades, de poner raices
en un tercer espacio, de no perder ninguna de mis piezas y de calmar un poco esa
nostalgia que siempre he experimentado.

2. Puede traducirse por «nostalgia» o «afioranza».



Entrevista a Sara Cavarero, traductora de L’iltim patriarca Quaderns. Rev. Trad. 25,2018 295

,Considera que las distintas obras que ha ido traduciendo a lo largo de su
trayectoria profesional han contribuido a ir completando su identidad?

Creo que todos (o casi todos) los libros que he traducido me han ayudado a
aprender algo. Algo sobre mi identidad y algo sobre la identidad de los demas.
Opino que es un trabajo muy enriquecedor, en el que nada sobra, todo sirve, todo
es experiencia.

Muchas gracias por habernos permitido adentrarnos en su concepcion de la
traduccién y la cultura que, estoy segura, resultara especialmente inte-
resante para todos aquellos que nos dedicamos a tender puentes entre las
culturas.

Agradecimientos

Como es de esperar, quisiera darle las gracias piblicamente a Sara Cavarero por su
colaboracidn y participacién, porque, sin ella, este articulo no habrfa sido posible.

Asimismo, quisiera expresar mi mas sincero agradecimiento a Maria Carreras
por haberme puesto en contacto con Sara Cavarero en el marco de la «Giornata di
Studi: Literatura espafiola de migrantes y traduccién: el caso de Najat El Hach-
mi», celebrada al auspicio de la Universidad de Catania (Italia) los dias 15y 16
de diciembre de 2016.

Referencias bibliograficas

ALAIMO, Stacy (2000). Undomesticated Ground. Recasting Nature as Feminine Space.
Ithaca/Londres: Cornell University Press.

BASSNETT, Susan; LEFEVERE, André (1990) (eds.). Translation, History and Culture. Lon-
dres: Pinter Publishers.

BAuMAN, Zygmunt (2002). La cultura como praxis. Barcelona: Paidés.

BIRKELAND, Inger (2005). Making Place, Making Self. Travel, Subjectivity and Sexual
Difference. Bergen: University of Bergen.

CANDEL, Francesc; CUENCA, Josep Maria (2001). Els altres catalans del segle XXI. Bar-
celona: Planeta.

CRrONIN, Michael (2000). Across the Lines: Travel, Language, Translation. Cork: Cork
University Press.

Davies, Carole Boyce (1994). Black Women, Writing and Identity: Migrations of the Sub-
Jject. Nueva York: Routledge.

EL Hacnami, Najat ([2009] 2012). La citta degli amori infedeli. Roma: Newton & Comp-
ton. Traduccidén de Sara Cavarero.

— (2004). «Carta d’un immigrant». Inauguracio del Congrés Mundial dels Moviments
Humans i Immigracio, organitzat per I’Institut Europeu de la Mediterrania. <http://
canbades.blogspot.com.es/2006/10/carta-dun-immigrant.html>.

— (2009). L’wiltim patriarca. Barcelona: Planeta.

— (2012). La cagadora de cossos. Barcelona: Columna Edicions.

— (2015). La filla estrangera. Barcelona: Edicions 62.


http://canbades.blogspot.com.es/2006/10/carta-dun-immigrant.html
http://canbades.blogspot.com.es/2006/10/carta-dun-immigrant.html

296 Quaderns. Rev. Trad. 25, 2018 Barbara Cerrato Rodriguez

ENZENSBERGER, Hans Magnus (1999 [1997]). Zigzag. Barcelona: Anagrama. Traduccién
de Michael Faber-Kaiser.

FoucauLT, Michel (1984). «Space, Knowledge, and Power». En: RaBiNow, Paul (ed.).
The Foucault Reader. Harmondsworth: Penguin.

GANDARA, Alejandro (1998). Las primeras palabras de la creacion. Barcelona: Anagrama.

NIRANAJA, Tejaswini (1992). Siting Translation. History, Post-Structuralism, and the
Colonial Context. California: University of California Press.

RuUsSHDIE, Salman (1991). Imaginary Homelands. Nueva Delhi: Penguin and Granta.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1994). «Can the Subaltern Speak?». En: WILLIAMS, Patrick;
CHRISMAN, Laura (eds.). Colonial Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader.
Nueva York: Columbia University Press.

VIDAL CLARAMONTE, M?® Carmen Africa (2012). La traduccion y los espacios: viajes,
mapas, fronteras. Granada: Comares.



	Entrevista a Sara Cavarero, traductora de 
L’últim patriarca de Najat El Hachmi al italiano*
	Resumen
	Abstract. An interview with Sara Cavarero, the translator into Italian of L’últim patriarca by Najat El Hachmi
	Sumario
	1. Las culturas y los espacios
	2. La traducción como forma de vida
	3. La identidad
	Agradecimientos
	Referencias bibliográficas


