
 

 

 

 
Lingüística: La ciència del llenguatge 

 

RESUM 

En aquest article es presenten els diversos aspectes d’una aproximació científica al 
llenguatge. Una de les principals conseqüències d’adoptar els principis metodològics 
propis de les ciències és que la lingüística no pot ser una ciència de les llengües, 
perquè, des d’aquesta perspectiva és impossible donar una definició objectiva de 
llengua. Per això, l’objecte d’estudi de la lingüística no pot ser altre que la facultat del 
llenguatge, entesa com a la capacitat pròpia de tot individu de l’espècie humana que 
ens permet desenvolupar i posar en ús coneixements lingüístics. Un cop establerts 
aquests supòsits bàsics, el text esbossa la mena de problemes als quals s’enfronta la 
recerca en aquest àmbit i reflexiona sobre algunes de les principals aproximacions 
metedològiques que hom pot adoptar per tal de buscar respostes als esmentats 
problemes. 
 

PARAULES CLAU: Llengua vs. Llenguatge, Faculat del llenguatge, Desenvolupament 

del llenguatge, Variació lingüística, Processament del llenguatge, Fonologia, Sintaxi, 
Semàntica. 
 

 

 

 

 

ReGrOC,  Nº  1,  Vol.  2,  2019  ǀ  Revista  de  Gramática  Orientada  a  las  Competencias  
ISSN  2013-­9004  

ISSN  2013-­9004  (digital)  
https://doi.org/10.5565/rev/regroc.41  

http://revistes.uab.cat/regroc  

Sergio Balari  (UAB i CLT) 
sergi.balari@uab.cat  
 



2	
  
	
  

ABSTRACT 

In this paper we sketch a number of issues pertaining to a scientific approach to the 
study of language. One of the main consequences of adopting the methodological 
principles typical of the sciences is that linguistics cannot be seen as a science of 
languages, because from this perspective it is impossible to provide an objective 
definition of language. It is precisely for this reason that the object of study of 
linguistics can only be the faculty of language, understood as that capacity, with 
which all members of the human species are endowed, that makes it possible to 
develop and put to use linguistic knowledge. Once these basic assumptions have 
been established, the paper outlines some of the main problems faced by this 
research program and reflects upon some of the methodological strategies one may 
adopt when trying to find answers to these questions. 
 

KEY WORDS: syntax, metalinguistic awareness, multiple intelligences, didactic 
sequence. 

 

ÍNDEX 

1.   Introducció: però, de fet, què és el llenguatge? 
2.   Una agenda per a la lingüística 
3.   Desenvolupament de la proposta 
4.   Conclusions 
5.   Bibliografia 

 
 
 

1.   Introducció: però, de fet, què és el llenguatge? 

Fer de lingüista és, a voltes, enutjós. I ho és perquè poques vegades la gent del 
carrer comprèn—o sap—què fan els lingüistes. Considereu l’intercanvi següent: 

—I tu, com et guanyes la vida? 
—Doncs, sóc lingüista. 
—Lingüista! Vaja! Llavors deus parlar moltes llengües, oi? 
—Alguna, sí, però… 

No, els lingüistes no sempre parlen moltes llengües. Alguns sí, és clar—finalment, als 
lingüistes els agraden les llengües—, però per ser lingüista no cal ser un políglota. 



3	
  
	
  

O considereu ara aquest diàleg: 

—I tu, com et guanyes la vida? 
—Doncs, sóc lingüista. 
—Lingüista! Vaja! Llavors segur que pots ajudar-me amb això: quina és la forma 
correcta de dir 	
  

	
  

<inseriu aquí la vostra paraula, frase o expressió favorita>. 
—Mira, no n’estic del tot segur, per què no ho consultes al diccionari? 
—Però què dius? Tu ets lingüista, no? 

	
  

Als lingüistes (en tant que lingüistes, és clar) els importen ben poc les normes. 
Lliçó primera: la lingüística no és una disciplina normativa i, per tant, no li 
incumbeixen les qüestions de correcció: ni de correcció lingüística, ni de correcció 
política ni del que sigui. Als lingüistes els interessa el llenguatge i, per extensió, 
també els interessen les llengües (una subtil distinció sobre la qual cadrà que tornem 
més endavant); els lingüistes volen saber com funciona el llenguatge i, per tant, el 
seu objectiu és (principalment) explicatiu, com ho és el de qualsevol altre científic. 
Els lingüistes estudien el llenguatge, sí, la lingüística va d’això, però què és realment 
el llenguatge? 

Aquesta és una pregunta dolorosa. 

I és dolorosa perquè és la demostració fefaent que, després de gairebé cent anys, 
la lingüística ha estat incapaç de fer arribar el missatge. Tothom sap (més o menys) 
què fan els físics, els biòlegs, els químics, els geòlegs, els psicòlegs (la majoria), els 
arqueòlegs, els matemàtics, els historiadors, fins i tot els economistes; bé, pel que fa 
als darrers ni jo mateix n’estic del tot segur, però veieu per on vaig, oi? Poques 
persones semblen saber de què va realment la lingüística. És per això que intentaré 
explicar-vos-ho. I el meu primer pas en aquesta direcció serà dir-vos allò que el 
llenguatge no és. Hi ha, òbviament, moltes coses que el llenguatge no és i, per 
exemple, el llenguatge no és un objecte abstracte. Amb el terme ‘objecte abstracte’ 
vull referir-me a aquelles entitats que no estan subjectes a les lleis naturals, com ara 
la força de la gravetat o, simplement, les lleis de l’espai i del temps—els objectes 



4	
  
	
  

abstractes no tenen història i no sembla tampoc que ocupin espai. Els típics objectes 

d’aquesta mena són objectes matemàtics com els que teniu a la Figura 1.	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Figura 1: L’univers dels objectes matemàtics—la fòrmula d’Euler en vermell; els nombres 
naturals, enters, racionals, reals i complexos, representats com a subconjunts de conjunts 
d’ordre superior, en verd; un triangle equilàter en blau; l’el·lipse amb la seva equació 
(circumscrita) en negre; la matriu identitat de 2 × 2, I2, en lila; el conjunt buit en marró; 
i el cardinal del conjunts dels nombres naturals, àlef zero, en taronja. 

 

No ens cal entendre què és 𝒰ℳ  exactament—això és feina per als filòsofs de les 
matemàtiques—per adonar-nos que l’afirmació que el llenguatge no és una entitat 

que resideix en un univers abstracte semblant (o idèntic) a l’univers 𝒰ℳ  dels objectes 
matemàtics no és una afirmació innocent; no ho és, no, d’innocent, i està plena de 
connotacions interessants. I una connotació particularment rellevant és que els 
procediments de descoberta que apliquen els lingüistes en la seva recerca són 
totalment diferents dels que usen els matemàtics quan discorren sobre els objectes 
matemàtics. De fet, la recerca en lingüística és empírica en el mateix sentit que la 
recerca en física, biologia, química o geologia és empírica. En altres paraules, el 
llenguatge és un objecte natural i els mètodes, procediments, supòsits i eines de la 
lingüística són, a la pràctica, no molt diferents dels de qualsevol ciència natural. 
Evidentment, això no exclou les matemàtiques de la caixa d’eines del lingüista: la 



5	
  
	
  

lingüística matemàtica és matemàtica aplicada, no una branca de les matemàtiques 
que estudia un tipus especial d’objecte matemàtic. 

M’atreviria a dir que, avui en dia, tots (gairebé tots) els lingüistes estan d’acord amb 
això.1 Tota una altra cosa és, evidentment, si tothom està d’acord sobre quin és el lloc 
que ocupa el llenguatge dins l’economia de la natura, perquè, llavors, la resposta no 
pot ser altra que un no rotund. 

Crec que és el moment per a un altre dels nostres diàlegs exemplars: 

—El llenguatge és el sistema de comunicació propi dels humans i, de la mateixa 
manera que els humans tenen el llenguatge, també les abelles, les mones, els 
ocells, tots els animals de fet—potser fins i tot les plantes—tenen el seu llenguatge. 
La lingüística no és altra cosa que una part de la teoria general de la 
comunicació. 
—Bé, la veritat, de fet, és que no. La comunicació, si de cas, té alguna cosa a veure 
amb l’acció, però amb el llenguatge… I, a més a més, tampoc és tan evident que els 
altres animals tinguin llenguatge, saps? 
—Au vinga! Però què dius! Tothom sap que els animals es comuniquen i que ho 
fan utlitzant algun llenguatge. A més a més, el meu gos m’entén quan li parlo. 
 

Això m’avorreix extremament. 

I l’única cosa que puc fer és respondre amb una citació: 
  There is no study of ‘language’ ranging from ants, to chimps, to human language, to formal 
arithmetic, any more than there is a study of ‘locomotion’ ranging from amoeba to eagle to science-
fiction space ship; or ‘communication’, ranging from cellular interaction to Shakeaspeare’s sonnets to 
‘intelligent’ extraterrestrials.2 
(Noam Chomsky. 1993. Language & Thought, p. 29) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

1	
  La veritat és que fins i tot en això hi ha un cert desacord—hi ha lingüistes que sí creuen que el llenguatge és un 
objecte abstracte. Per fer-vos una bona d’idea de per on van aquests debats sobre l’estatus ontològic del 
llenguatge, us pot interessar de llegir l’article de Barbara C. Scholz, Francis Jeffrey Pelletier i Geoffrey K. Pullum 
The philosophy of linguistics a la Stanford Encyclopedia of Philosophy, on coneixereu en Jerrold Katz, un 
lingüista que pensava que les llengües naturals son “timeless, locationless, and necessarily existent” 
(“atemporals, sense ubicació i necessàriament existents”); és a dir, exactament el contrari que jo acabo de 
suggerir en el text.	
  

2	
  <<No hi ha estudi del ‘llenguatge’ que vagi de les formigues, als ximpanzès, al llenguatge humà o a l’aritmètica 
formal, de la mateixa manera que no hi ha una ciència de la ‘locomoció’ que vagi de les amebes a les àligues i les 
naus espacials de la ciència-ficció; o de la ‘comunicació’ que vagi de la interacció ce"lular als sonets de 
Shakespeare i als extraterrestres ‘intel·ligents’.>>	
  



6	
  
	
  

La	
  veritat	
  és	
  que	
  no	
  tinc	
  intenció	
  de	
  perdre	
  gaire	
  temps	
  discutint	
  sobre	
  això.	
  De	
  fet,	
  no	
  
ho	
  faré	
  i	
  em	
  limitaré	
  a	
  assumir	
  que	
  Chomsky	
  té	
  tota	
  la	
  raó	
  a	
  dir	
  el	
  que	
  diu.3	
  

El que faré és una altra cosa. Us proposaré una agenda de recerca completa per a la 
lingüística. Però això ho faré en la secció següent. 

 

2.   Una agenda per a la lingüística 

Seguint la línea encetada en la secció anterior, assumiré que estem més o menys 
d’acord amb la idea que l’element central del projecte de recerca de la lingüística és 
la naturalització del llenguatge. Amb ‘naturalització’ no vull dir altra cosa que cal 
considerar el llenguatge com un objecte natural, una entitat que és part del món en 

què vivim, com ho són els àtoms, l’ADN, l’H#O o les plaques tectòniques. Una 
conseqüència immediata d’aquest supòsit és, com també he assenyalat a la Secció 1, 
metodològica: la lingüística és una ciència natural i, com a tal, ha de desenvolupar-
se d’acord amb els principis i els mètodes propis de les ciències naturals. Una 
afirmació aparentment tan innocent com aquesta imposa, de fet, un important 
nombre de restriccions sobre les menes de supòsits que hom pot adoptar. En aquest 
sentit, hi ha una restricció particularment forta en relació amb el fet que els tipus 
d’objectes que estudien les ciències naturals són allò que habitualment es coneix amb 
el nom de classes naturals o, en altres paraules, entitats que és possible individuar a 
partir d’una sèrie de criteris objectius. Això és precisament el que passa amb els 

àtoms, l’ADN, l’H#O i les plaques tectòniques: hi ha maneres de verificar (aquest és 
un terme una mica passat de moda, però que tanmateix usaré per la seva claredat) 
que les dites entitats naturals existeixen independentment dels (pre)judicis de 
l’observador—si algun dia trobem aigua a Mart, immediatament la reconeixerem 

com una mostra d’H#O; similarment amb els altres casos. Aquesta restricció és prou 
forta i situa la lingüística en la difícil situació d’haver d’especificar una col·lecció de 
criteris objectius per tal d’individuar el seu objecte d’estudi, és a dir el llenguatge. A 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

3	
  Si insistiu, aquí teniu una referència que podeu descarregar-vos: Sergio Balari & Guillermo Lorenzo. 2010. 
Communication: where evolutionary linguistics went wrong. Biological Theory 5(3):228–239.	
  



7	
  
	
  

més a més, i com també acostuma a ser pràctica habitual en les ciències naturals, 
una estratègia raonable que se sol seguir en aquests casos és la d’identificar aquells 
problemes que es presenten com a mínimament tractables per tal de garantir un cert 
progrés—obsessionar-se a respondre preguntes impenetrables és la millor manera 
d’empantanar-se i, eventualment, caure en la paràlisi absoluta. És per aquest motiu 
que, per molt intuïtiu i raonable que sembli a primera vista l’enfocament 
comunicatiu, aquest planteja tota una colla de dificultats que poden, si és que no ho 
han fet ja, dur el camp a la paràlisi. Fins i tot es podria donar el cas que fos un 
enfocament incoherent, però aquí em limitaré a assenyalar que una teoria general de 
la comunicació és, en tot cas, part pròpia d’una teoria general de l’acció o de per què 
i com un organisme fa les coses que fa. Dit d’una altra manera, una teoría general de 
la comunicació és part pròpia d’una teoria general de la conducta i explicar el 
comportament—els perquès i els coms del comportament—és realment molt difícil: 
pregunteu-li-ho als psicòlegs.4 L’estratègia, doncs, consistiria a fixar-se uns objectius 
més modestos, seguint els passos suggerits pel propi Chomsky en les referències de 
la nota 4. Potser en un futur serem capaços de dir alguna cosa coherent o 
mínimament raonable sobre la comunicació, però, a dia d’avui, el més recomanable 
sembla ser adoptar un enfocament més conservador. 

Perquè us feu una idea de quin pot ser aquest enfocament més conservador, en la 
subsecció següent us proposaré de fer un experiment mental molt simple en el qual 
l’única condició que imposaré serà la de no anar més enllà d’allò que dicta el sentit 
comú i d’acceptar les conclusions del nostre raonament tal com ragin. 

Som-hi, doncs! 

 

2.1. Preliminars ontològics  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

4	
  Noam Chomsky sempre ha defensat la idea que les ments humanes tenen límits sobre la mena de coses que aquestes són 
capaces de comprendre o, en les seves pròpies paraules, que hi ha problemes i que hi ha misteris; i els darrers transcendeixen 
els límits de les nostres capacitats cognitives. L’explicació de l’acció, de la conducta, s’aproximaria a allò que Chomsky entén 
per misteri. Ell mateix ho explica prou bé en aquest breu vídeo; si alternativament preferiu consultar la font original, la 
dicotomia entre problemes i misteris, Chomsky la va exposar per primera vegada a la Part II del seu llibre publicat el 1975 
Reflections on Language, titulada, com no podria ser d’una altra manera, “Problems and mysteries in the study of human 
language”.	
  



8	
  
	
  

Imagineu que sou a l’aula 108 de la Facultat de Filosofia i Lletres de la UAB i que 
algú—jo mateix per exemple—està impartint-vos una classe sobre els problemes i els 
misteris en l’estudi del llenguatge humà. Això no hauria de ser gaire difícil. Ara, i en 
la mesura que el docent està fent servir una llengua comuna—posem que és el 
català—i vosaltres l’esteu escoltant, llavors crec que és lícit afirmar que enteneu allò 
que us diu. Certament, poden presentar-se algunes dificultats amb el significat de 
certs conceptes nous per al quals calgui, més endavant, fer alguns aclariments, però 
no és aquí on vull anar. On vull arribar és al fet que sou capaços de copsar allò que 
diu el professor. I no només això, sinó que ho feu en temps real i, això, és molt ràpid! 
En aquest punt, la següent pregunta no pot ser més que aquesta: Com ho feu?5 A 
mida que avanci, anireu descobrint que sempre és més fàcil donar resposta a 
preguntes sobre el com que a preguntes sobre el perquè de les coses.6 Per exemple, 
la pregunta ‘per què ho feu?’ és molt difícil de respondre, pot tenir moltes respostes 
possibles o, el que és més probable, potser ni tan sols té sentit; la pregunta ‘com ho 
feu?’, en canvi, es pot respondre, encara que sigui parcialment, amb quelcom com 
ara l’esquema que teniu a la figura 2. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

5	
  Podria haver començat preguntant ‘On ho feu?’, tot i que sospito que, a menys que sigueu la reencarnació 
d’Aristòtil, que pensava que el locus de la raó era el cor, tothom té prou clar que l’actor principal en aquesta 
història és el cervell.	
  

6	
  Això comporta assumir que l’explicació en les ciències naturals és eminentment mecanicista o, dit d’una altra 
manera, que l’objectiu de la ciència és descobrir i comprendre com funciona el món, quins són els mecanismes 
subjacents als diferents fenòmens que observem en la natura. Des d’una perspectiva històrica, això no és més 
que una versió actualitzada del programa racionalista de Descartes i Leibniz, que sovint van utilitzar la màquina 
com a metàfora de la Natura: la natura com mecanisme de rellotgeria. La naturalització del llenguatge i, per 
extensió, de la ment a què estic apel·lant aquí és per tant la continuació lògica d’aquest programa, incorporant 
en aquest cas la ment (i el llenguatge) com a part integrant de la Natura, a diferència del que defensaven Descartes 
i Leibniz, que consideraven que la ment estava feta d’una substància totalment diferent i, per tant, no podia ser 
explicada mecanísticament. El principis bàsics de la filosofia mecanicista els va desenvolupar Descartes en el seu 
Traité du monde et de la lumière, conegut genèricament com El món.	
  



9	
  
	
  

	
  

	
  

 

 

 

 

 

Figura 2: Una primera aproximació a respondre com arribem a entendre allò que ha dit el 
nostre interlocutor. 

	
  

Vull remarcar que allò que la figura il·lustra es pot inferir simplement utilitzant el 
nostre sentit comú. Permeteu-me que ho faci explícit. Primerament, tenim que algú 
ha dit alguna cosa i nosaltres ho copsem com un estímul acústic, com un so. Els sons 
són entitats físiques que, com ens ensenya la fonètica acústica, poden ser analitzades 
com a ones—això és el que la línia blava en ziga-zaga vol representar en la figura. Les 
nostres orelles capturen aquest so, que serà processat per la nostra oïda, la qual, al 
seu torn, trametrà aquesta informació al nostre cervell. El detalls de com s’arriba fins 
aquí els he omès i m’he limitat a abreujar-los mitjançant la fletxa que creua la barrera 
vermella. Aquesta barrera representa la separació entre allò que és extern (el món) i 
allò que és intern (el cervell).7 Més endavant afegiré nous detalls, però, de moment, 
vull que concentreu la vostra atenció en el fet que el nostre cervell rep informació 
sobre el so i que, d’alguna manera, és capaç d’aparellar aquest so amb un significat. 
A aquestes alçades de la història no ens cal saber què són exactament els significats 
(no és cosa fàcil, us ho ben asseguro) i a la figura els represento com a el·lipses 
tramades en verd. El que importa ara i aquí és que el nostre cervell és capaç de trobar 
el significat que es correspon amb el so copsat pel nostre sentit de l’oïda. Tenim, per 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

7	
  En el supòsit que aquesta dicotomia extern vs. intern tingui realment sentit, la qual cosa no és del tot òbvia—
finalment, el cervell també és part del món, oi? De tota manera, no ens complicarem la vida i assumiré que, al 
menys des del punt de vista metodològic, aquesta dicotomia té sentit. 



10	
  
	
  

tant, una informació d’entrada (o, si ho preferiu, un input)—el so—i una informació 
de sortida (o output)—el significat. Tenim, en altres paraules, el que podem descriure 
com un procés d’input-output o, també, una computació. És a dir, el nostre cervell 
és capaç d’executar una operació computacional que, donat un so com a informació 
d’entrada, és capaç de retornar un significat com a informació de sortida. No sabem 
exactament quina mena d’operacions computacionals executa el nostre cervell per 
obtenir aquests resultats, però és un fet inqüestionable que és capaç de fer-ho o, al 
menys, això és el que el sentit comú sembla dictar. Assumiré que aquesta intuïció és 
una bona intuïció i aniré desenvolupant-ne les conseqüències que se’n deriven. Com 
que, de moment, poc o gens sabem del procés en qüestió, l’he representat com una 
caixa negra. Això és el que la caixa negra de la figura representa: la nostra ignorància. 

Però això no ens ha de desanimar, perquè ara sabem què no sabem, ja que hem 
identificat un nou problema, podem formular una altra pregunta sobre un com: com 
aparellem sons amb significats? El que volem és obrir la caixa negra de la figura [2] 
i mirar de donar una resposta més precisa a la pregunta ‘com ho fem?’. Bé, doncs ara 
anomeneu ‘Llenguatge’ la caixa negra i ja tindreu una idea, per vaga que sigui, de 
quin és l’objecte de la lingüística: la lingüística és la ciència que s’ocupa d’esbrinar 
què hi ha dins aquesta caixa negra que els lingüistes anomenen ‘Llenguatge’. 
Evidentment, ‘Llenguatge’ tal i com l’acabem de definir és un terme tècnic el 
significat del qual, no podria ser d’una altra manera, no té perquè correspondre’s 
amb altres sentits que podem donar-li a la paraula ‘llenguatge’. Però això és el pa de 
cada dia en ciència: és molt important saber distingir el significat que una 
determinada disciplina científica dóna a un determinat terme tècnic del significat (o 
significats) que la mateixa paraula pugui tenir en la parla diària—‘or’ no significa 
necessàriament el mateix per a un químic, per a un orfebre o per a una persona a qui 
li agraden les joies fetes d’or.8 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

8	
   Per a un químic, el significat d’‘or’ està prou clar, significa ‘element amb nombre atòmic 79’. I punt. Ara 
consulteu la paraula ‘or’ en un diccionari (el DIEC, per exemple) i veureu que, a més a més de la definició 
científica, hi trobareu altres significats. 



11	
  
	
  

Ha arribat el moment de recollir els fruits de la nostra reflexió fins el moment. Tot 
el que acabo de dir té algunes conseqüències prou profundes i convé fer-les 
explícites. Primerament, he definit ‘Llenguatge’ com allò (el que sigui) que permet 
als humans aparellar estímuls acústics amb significats. Això captura una intuïció 
molt antiga que es remunta fins als temps d’Aristòtil, segons la qual el llenguatge 
seria precisament això, so més significat. Aquesta definició, no gaire precisa tot sigui 
dit, també la trobareu en els escrits més recents de Chomsky, així que, en aquest 
sentit, podem afirmar que la perspectiva contemporània manté una certa continuïtat 
històrica amb perspectives més antigues. Segonament, noteu que la definició no 
implica que el Llenguatge sigui una ‘cosa’; pot ser que sigui alguna cosa però no cal 
que sigui necessàriament així. El que la definició sí comporta és que el Llenguatge és 
una capacitat humana, la capacitat d’aparellar sons amb significats, o, millor, 
comporta que el Llenguatge és una facultat. Altre cop, aquesta idea no és pas nova, 
té com a mínim alguns segles i, de fet, la trobem formulada de forma explícita per 
Descartes, qui creia que les facultats eren el potencial o la predisposició a 
desenvolupar i posar en ús certes destreses o habilitats.9 És per aquest motiu que els 
lingüistes, enlloc d’usar el terme ‘Llenguatge’, per evitar confusions, prefereixen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

9	
  L’evidència textual del que acabo de dir és aquesta: 

<<En l’article dotze el desacord de l’autor amb mi em sembla ser merament verbal. Quan ell diu que la ment no 
té necessitat d’idees, o nocions, o axiomes que siguin innats, al mateix temps que admet que la ment té el poder 
de pensar (presumiblement natural o innat), està clarament dient la mateixa cosa que jo, tot i negar-la 
verbalment. Mai no he escrit ni adoptat la posició que la ment necessita idees innates que siguin quelcom de 
diferent que la seva pròpia facultat de pensar. Sí he observat, tanmateix, que hi havia certs pensaments en mi 
que ni em venien d’objectes externs ni eren determinats per la meva voluntat, sinó que procedien només del meu 
poder de pensar; així, vaig aplicar el terme ‘innat’ a les idees o nocions que són les formes d’aquests pensaments 
a fi de distingir-les d’aquelles que vaig denominar ‘adventícies’ o ‘fabricades’. Aquest és el mateix sentit en què 
diem que la generositat és ‘innata’ en certes famílies, o que certes malalties com la gota o les pedres al ronyó són 
innates en altres: no es pot dir que els infants d’aquestes famílies patissin aquestes malaties ja en el ventre de la 
mare, sinó que han nascut amb una certa ‘facultat’ o tendència a contreure-les. 

[…] Conseqüentment, aquestes idees i aquesta facultat són innates en nosaltres, és a dir, sempre existeixen en 
nosaltres potencialment, ja que existir en una facultat no és existir realment, sinó només potencialment, atès que 
el terme ‘facultat’ no denota altra cosa que una potencialitat.>> 

Les paraules són de Descartes i provenen d’un opuscle titulat Comentaris a un cert pamflet (Notae in 
Programma quoddam, Amsterdam, 1648), redactat com a resposta a un pamflet publicat anònimament pel 
professor de medicina de la Universitat d’Utrecht Henry de Roy (Henricus Regius) el 1647. Com veieu, 
l’innatisme cartesià és molt més sofisticat del que sovint se’ns vol fer creure. Per cert, la traducció és meva a 
partir de la versió anglesa de John Cottingham i publicada a John Cottingham, Robert Stoothoff & Dugald 
Murdoch, eds. 1985. The Philosophical Writings of Descartes. Volume I. Cambridge: Cambridge University 
Press, pp. 293–312. 



12	
  
	
  

parlar de ‘Facultat del Llenguatge’ o, simplement, FL per abreujar. Pels mateixos 
motius, jo adoptaré també aquesta convenció i, així, evitaré al màxim que us vinguin 
al cap els molts altres significats que té associats la paraula ‘llenguatge’. Dit això, ja 
podem afegir que la FL és una facultat del nostre cervell; per tant, estudiar la FL té 
alguna cosa a veure amb la psicologia humana i, eventualment, amb la neurociència. 
En la mesura que la neurociència és una branca de la biologia, per transitivitat, la 
lingüística és també una branca de la biologia (humana). 

I, això, no és trivial. 

I no és trivial perquè llavors, crucialment, la lingüística entesa com a ciència de la 
FL tal i com l’acabo de definir no és una ciència social. Això no significa que no hi ha 
un aspecte social del llenguatge, sinó que quan parem atenció a aquest aspecte social 
del llenguatge, quan fem sociolingüística, estem adoptant una perspeciva totalment 
diferent de la que jo he descrit fins ara. La lògica darrere el que acabo de dir hauria 
de ser prou clara si tornem per un moment a la figura [2]. Recordeu que la situació 
que us convidava a imaginar era aquella en què una persona parla davant d’una 
audiència. En aquesta situació, l’estímul acústic és, clarament, un i només un: les 
paraules pronunciades pel conferenciant. Tanmateix, totes i cada una de les persones 
que l’escolten està executant l’acte individual de processar aquest estímul per tal 
d’aparellar-lo amb un significat. Per tant, en aquesta situació, hi ha tantes FL com 
persones conformen l’audiència. La FL és una entitat individual, personal i 
intransferible: hi ha, de fet, tantes FL com membres té (ha tingut/tindrà) l’espècie 
humana. És per aquest motiu que, quan ens preguntem sobre la naturalesa de la FL, 
sobre com està organitzada, sobre com funciona, etc., ho fem abstraient-la del 
context social en què estan immerses les persones que tenen una FL. L’enfocament 
sociolingüístic, en canvi, assumeix l’existència de la FL i s’ocupa d’investigar com les 
persones la posen en ús en situacions específiques. En molts sentits, doncs, la recerca 
en els aspectes socials del llenguatge té molt a veure amb la teoria de l’acció a què 
feia referència més amunt: és l’estudi de la conducta lingüística, incorporant una 
teoria de la FL més moltes altres coses, com ara una teoria sobre les causes de la 
conducta (la conducta lingüística inclosa). Intentar de descobrir què és la FL i com 



13	
  
	
  

funciona és un objectiu molt més modest i és en aquest objectiu que se centra aquest 
text que esteu llegint.10 

Arribats a aquest punt, em sembla que cal dir alguna cosa sobre les llengües. En 
poques paraules, les llengües, posats a atribuir-los algun estatus, serien les 
manifestacions de la conducta lingüística; però fins i tot aquesta definició no és 
satisfactòria. Per un motiu: l’estatus ontològic de les llengües no és prou clar, perquè 
no és obvi que se les pugui considerar com a classes naturals en qualsevol de les 
interpretacions del terme. El problema amb paraules com ara ‘anglès’, ‘japonès’ o 
‘georgià’ és que, malgrat que el seu significat col·loquial sembla ser més o menys clar, 
no és evident que facin realment referència a entitats naturals per a les quals sigui 
possible donar una definició que no sigui problemàtica. Preneu, per exemple, 
l’anglès. Què és la llengua anglesa? Bé, diguem de moment que és la llengua 
majoritària que es parla als Estats Units, al Regne Unit, al Canadà, a Austràlia i a 
Nova Zelanda, així com una de les llengües parlades a Sud-àfrica, a Irlanda, a l’Índia 
i a moltes de les antigues colònies britàniques d’Àfrica (com Nigèria i Kenya) i Àsia 
(com Hong Kong); podeu consultar l’article corresponent de la Viquipèdia per tenir 
una idea més clara de la seva distribució geogràfica. Estic segur que sabeu, però, que 
l’anglès que es parla en tots aquests llocs no és el mateix anglès: tenim l’anglès 
britànic, l’anglès americà, l’anglès canadenc, etc. Però fins i tot en el cas de l’anglès 
americà, no es pot afirmar que sigui una parla uniforme: hi ha variació, com podeu 
comprovar fent una visita a l’Atlas of North American English, on trobareu una llista 
dels seus dialectes. Tot i així, podríem seguir refinant la nostra anàlisi i identificar 
petites diferències entre l’anglès que es parla, per exemple, a San Francisco i Salt 
Lake City (dues ciutats dins de l’àrea dialectal occidental) i, així, successivament fins 
a arribar a identificar diferències individuals en la forma de parlar-lo: és simplement 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

10	
  Estic intentant ser tant neutral com puc, però si teniu la sospita que en el punt que acabo de tractar en el text 
hi ha nombrosos desacords, doncs l’heu encertada de ple. Així, per una banda, Ferdinand de Saussure en el seu 
Cours de linguistique générale, publicat pòstumament el 1916, va dir que la lingüística és una branca de la 
psicologia social i que l’entitat que ell anomenava ‘Llenguatge’ (bé, ell ho va dir en francès, ‘Langue’) seria allò 
que comparteixen tots els membres d’una determinada comunitat de parlants. Per altra banda, uns quaranta 
anys després, Noam Chomsky va desenvolupar la definició de llenguatge que es correspondria amb la definició 
de FL que jo he donat en el text. Dit això, i depenent de com us sentiu avui de dogmàtics, podeu pensar que els 
dos enfocaments són totalment incompatibles o, alternativament, que hom pot fer certes concessions per tal de 
fer-los compatibles—més qualsevol opció intermèdia que se us acudi, és clar. Però, això, és cosa vostra, no meva. 



14	
  
	
  

una qüestió del grau de precisió que vulguem assolir, fent zooms allunyant-nos o 
apropant-nos, des de les idiosincràsies individuals fins als trets comuns en la manera 
de parlar de comunitats cada vegada més nombroses. Vist des d’aquesta perspectiva, 
no és clar que hi hagi una cosa que mereixi l’etiqueta de la llengua anglesa més enllà 
de la definició, prou difusa (i circular), segons la qual l’anglès és la llengua que parlen 
aquelles persones que parlen anglès. El cert és que aquesta és, de fet, una bona 
aproximació a la millor de les definicions que podem construir i que seria més o 
menys aquesta: l’anglès és el conjunt de maneres de parlar característic d’aquells 
parlants que es consideren a si mateixos com a parlants de l’anglès. Si us hi fixeu, 
observareu que aquesta definició introdueix un element de subjectivitat 
ineliminable, és a dir, el sentiment compartit per un grup de persones de ser parlants 
de la mateixa llengua; però, això, com ja he dit més amunt, no està permès en la 
definició d’una classe natural. El problema amb els sentiments és que poden canviar 
i, per exemple, una comunitat de persones que s’identifica com a parlant d’una 
determinada llengua pot, en un cert moment, canviar d’idea (de sentiment) i decidir 
que és parlant d’una altra llengua. O podem trobar-nos amb dues comunitats de 
parlants que diuen parlar llengües diferents però la seva manera de parlar és, en 
molts sentits, molt semblant i, a la vegada, molt diferent de la manera de parlar 
d’altres comunitats, potser geogràficament distants, que suposadament parlen la 
mateixa llengua. Això no són fantasies; aquestes coses passen. Constantment. 
Només a Europa en tenim un bon grapat d’exemples d’un cas i de l’altre. 

Heu sentit parlar mai del serbocroat? Probablement no, però potser sí que heu sentit 
parlar del croat, del serbi, potser fins i tot del bosnià i del montenegrí, parlats, 
respectivament, a Croàcia, Sèrbia, Bòsnia i Hercegovina i Montenegro. Quan jo era 
jove, hi havia només el serbocroat, una de les llengües que es parlava a Iugoslàvia; 
però hi va haver una guerra… 

Per trobar un exemple de la segona situació, només cal que investigueu una mica 
sobre els dialectes coneguts amb els noms de baix saxó o baix alemany (gairebé 
intercanviables). Si ho feu, descobrireu que històricament són molt més a prop del 
neerlandès, tant del flamenc com de l’holandès, que no pas de l’alt alemany (que és 
allò que genèricament tots anomenem alemany). Tanmateix, les actituds dels seus 



15	
  
	
  

parlants són molt canviants i depenen, sobretot, de si són ciutadans de la República 
Federal d’Alemanya, dels Països Baixos o de Bèlgica. 

Per tant, termes com ara ‘alemany’, ‘anglès’ o ‘francès’ són meres etiquetes que els 
lingüistes usen per classificar de manera més o menys aproximada les dades amb 
què treballen, però aquestes etiquetes poden ser reemplaçades fàcilment per d’altres, 
com ara ‘indoeuropeu’ o ‘germànic’ o ‘romànic’ o ‘alemany suís’ o ‘scots’ o 
‘quebequès’, en funció de quin sigui el focus d’interès. Quan hom vol destacar trets 
comuns pot ser apropiat usar termes més generals, mentre que quan volem centrar 
la nostra atenció en certs detalls, pot ser més convenient fixar-se en varietats o 
subvarietats lingüístiques. 

A aquestes alçades, és probable que sospiteu que no hi ha una definició científica 
d’anglès (o de català o de castellà) que sigui fiable, ni, de fet, de la tradicional 
dicotomia entre llengua i dialecte, i que totes aquestes qüestions són més aviat 
assumptes que incumbeixen més la psicologia social que no pas la lingüística. A més 
a més, aquestes qüestions sovint (d’això segur que en sou prou conscients) es 
barregen amb d’altres com ara la religió, la nacionalitat, l’etnicitat i altres sentiments 
identitaris. Tot plegat comporta que, sens dubte, hi ha una sociologia del llenguatge 
(o de les llengües), però també és (o hauria de ser) obvi que els seus interessos 
ultrapassen de llarg els límits del que seria (o hauria de ser) l’estricte estudi científic 
de la FL, que és el que m’interessa tractar aquí. En el que queda d’article, seguiré 
usant etiquetes com ‘català’, ‘suahili’ o ‘mandarí’, però, evidentment, cal que les 
interpreteu d’acord amb les prevencions i matisos que tot just acabo d’introduir. 

2.2.   L’ agenda 

Un cop hem fet explícit el nostre compromís ontològic—volem saber més coses sobre 
la FL—, ara ja puc començar a delinear una agenda de recerca per a la lingüística. En 
fer-ho, intentaré identificar alguns problemes centrals així com conjunts de 
subproblemes i preguntes de difícil resposta que plantegen aquests grans problemes 
centrals. L’ordre en què els presento no en representa la importància o la centralitat, 
sinó, més aviat, reflecteix el que em sembla que us pot resultar més familiar, que és 
per on començaré. 



16	
  
	
  

	
  

Com s’estructura la FL? 

Això és, en certa manera, la lingüística de tota la vida; o, potser, allò que a l’escola i 
a l’institut en dieu ‘llengua’. Però només aproximadament. Quan hom estudia 
‘llengua’ a l’escola o a l’institut, aquesta paraula acostuma anar acompanyada de 
l’adjectiu ‘catalana’ o ‘castellana’ i, sí, estudia coses que porten associades etiquetes 
tals com ‘fonètica’, ‘fonologia’, ‘morfologia’, ‘sintaxi’ i ‘semàntica’. En aquest sentit, 
aquest ítem de l’agenda pot semblar que va exactament d’això en la mesura que, sí, 
tota recerca dins d’aquest àmbit pot rebre també etiquetes com les de ‘fonètica’, 
‘fonologia’, etc. Però la semblança és només superficial. No oblideu què és la FL: un 
caixa negra. I qualsevol intent d’obrir-la passa per la voluntat d’intentar entendre 
com està organitzada. En fer això, de fet, intentem determinar en quina mesura 
aquestes etiquetes tenen realment un significat, ja que el nostre és un objectiu 
científic i el que realment volem saber és si en les capacitats lingüístiques humanes 
realment hi ha quelcom que mereixi, per exemple, el nom de ‘sintaxi’ o de 
‘morfologia’. Volem saber, a més a més, com s’interrelacionen, si és que ho fan, i quin 
paper juguen en el procés d’aparellar sons amb significats. I, una altra cosa per 
acabar, les etiquetes ‘catalana’ o ‘castellana’ deixen de tenir sentit: estem investigant 
la FL i tots els humans, per hipòtesi, la tenen organitzada més o menys igual. 
Evidentment, no tots els humans parlen la mateixa llengua i, per això, alguna 
diferència hi ha d’haver entre les FL d’uns i altres. Per això són tant importants els 
següents punts de l’agenda. 

	
  

Com es desenvolupa la FL en l’individu? 

Les cries humanes no neixen parlant. Que això sigui una obvietat no significa que no 
sigui alhora una observació rellevant, atès el fet que els infants, eventualment, sí que 
són capaços de parlar i, per tant, que alguna cosa passa en les seves ments/cervells 
que fa que això sigui possible. No importa quina sigui la vostra posició filosòfica 
favorita, el cas és que cal donar una explicació sobre com els infants aprenen, 
adquireixen o desenvolupen les seves destreses lingüístiques. Escolliu el terme que 



17	
  
	
  

preferiu per descriure aquest procés. Personalment, prefereixo parlar de 
desenvolupament, pero no és aquest el moment de barallar-se per subtileses com 
aquesta. Una altra obvietat lligada al problema del desenvolupament del llenguatge 
té a veure amb el fet que tots els humans són capaços d’adquirir com a mínim una 
llengua però no estan determinats a adquirir una llengua concreta. En contra del que 
puguin sostenir certes ideologies xenòfobes, racistes i d’ultra dreta, tots els humans 
neixen iguals, al menys pel que fa a llurs capacitats lingüístiques. En altres paraules, 
néixer a la zona occidental d’Uganda, a la riba del llac Albert, no determina un infant 
a ser parlant del nyoro com tampoc haver nascut a la Turquia oriental, a la riba del 
llac Van, no determina un infant a ser parlant de l’armeni. Com a molt, aquestes 
circumstàncies poden jugar un paper important com a factors contextuals rellevants 
per explicar quina llengua acabaran desenvolupant els nostres infants, pero en cap 
cas com a factors determinants. De fet, si per acció d’algun sistema màgic de 
teletransport s’emboliqués la troca i l’infant nascut a l’Armènia turca s’intercanviés 
amb l’infant nascut a Uganda, el més probable és que el primer acabés parlant nyoro 
i, el segon, armeni, és a dir, les llengües que formen part del seu nou entorn. 
Patologies apart, ser parlant és una condició necessària per a tot humà,11 però ser 
parlant de és contingent. 

	
  

Per què hi ha tantes llengües? 

Això és el que, més apropiadament, es coneix com el problema de la variació. El 
problema de la variació és, de fet, dos problemes camuflats sota un únic terme 
paraigua. El primer dels problemes és el que més s’acosta a allò que suggereix la 
pregunta que encapçala aquest paràgraf i el podríem formular així: 

a)   si la FL té alguna cosa a veure amb la nostra dotació biològica en tant que 
membres de l’espècie Homo sapiens, llavors 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

11	
  On el terme ‘parlant’ no s’ha d’entendre en aquest context en el sentit d’‘usuari d’una llengua a través del canal 
oral-auditiu’, ja que els usuaris de les llengües de signes són també ‘parlants’ en el sentit que uso el terme en el 
text. Seguiu els enllaços si voleu saber més sobre les llengües de signes en general i la catalana en particular. 



18	
  
	
  

b)   la FL o, en tot cas, aquell estat de la FL que fa possible que els bebès humans 
desenvolupin destreses lingüístiques, ha de ser relativament uniforme per a tots els 
individus de l’espècie (recordeu el nostre experiment mental amb l’infant ugandès i 
l’infant armeni del paràgraf anterior); però, llavors, 

c)   com és que hi ha tantes llengües? 

Aquesta darrera pregunta té un una faceta interessant i una d’estúpida. La vessant 
estúpida té sobretot a veure amb la mena d’afirmacions estúpides que certes 
persones estúpides fan sobre la utilitat de les llengües en tant que eines de 
comunicació. L’observació estúpida per excel·lència es aquesta:12 

—Per què t’entestes a seguir parlant <inseriu aquí el nom d’una llengua 
minoritària o minoritzada com ara: català, gallec, basc, amazig, occità, sicilià>, si 
és una <inseriu aquí alguna expressió desdenyosa com ara: merda, vulgaritat, 
ximpleria, cosa d’analfabets>? Les llengües serveixen per comunicar-se i tot ens 
aniria molt millor si tothom parlés <inseriu aquí el nom d’una llengua majoritària 
com ara: anglès, castellà, francès, mandarí>. 

No penso perdre el temps a rebatre una actitud tan estúpida com aquesta. Em 
limitaré a dir una cosa: apreneu tantes llengües com vulgueu (no fa mal), però mai 
no renuncieu al dret de parlar la vostra llengua (o llengües) i mai no forceu ningú a 
abdicar del seu dret a parlar la seva llengua (o llengües)—aquestes dues darreres 
coses sí que fan mal. En general, aquells qui veuen un problema en la variació, des 
de la perspectiva de la presumpta utilitat de la llengua en tant que sistema de 
comunicació, acostumen a pensar estupideses com aquestes. Evidentment, des d’una 
perspectiva eminentment utilitarista, amb una, i només una, llengua en tindríem 
prou, però em sembla que ja he suggerit en més d’una ocasió que l’utilitarisme és, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

12	
  Típicament expressada per parlants monolingües de llengües majoritàries que, també típicament, acostumen 
a ser uns ineptes en el moment de parlar una llengua que no sigui la pròpia, fins i tot aquelles que, segons 
sostenen aquests parlants monolingües d’una llengua majoritària, se suposa que són tan útils que tothom hauria 
de parlar-les. 



19	
  
	
  

gairebé sempre, estúpid i, per tant, no és aquesta la mena de qüestió que volem 
tractar en relació amb el problema de la variació.13 

La qüestió, tanmateix, va adquirint interès quan ens adonem que la formulació de 
la pregunta en forma de ‘per què’ oculta, de fet, la recerca d’un ‘com’. Una cosa així: 
com canvien les llengües? No cal un temps de reflexió gaire llarg per adonar-se que 
aquesta pregunta s’assembla molt a una pregunta que Darwin i molts altres biòlegs 
dels segles XVIII i XIX van intentar respondre apel·lant a la idea d’evolució i als 
mecanismes que la fan possible. Els mecanismes, és clar, són la clau de volta de 
qualsevol teoria evolutiva, ja que, com molt encertadament va observar Karl Ernst 
von Baer en la seva ressenya de l’Origen de les espècies de Darwin, “el supòsit que 
les diferents espècies d’animals s’han desenvolupat les unes a partir de les altres és 
tan obvi i natural que ha d’haver aparegut molt aviat”;14 evidentment, la part més 
difícil és identificar el mecanisme (o mecanismes) de l’evolució. És ben sabut que 
Darwin assenyalà la Selecció Natural com a principal mecanisme dels processos 
evolutius (no l’únic), però va lluitar tota la seva vida per intentar desvelar el secret 
dels mecanismes subjacents a allò sobre el que la Selecció Natural necessàriament 
actua: la variació—no hi ha selecció possible quan no hi ha opcions on triar, oi? 
Aquesta breu excursió en el camp de la biologia evolutiva hauria de servir per veure 
que l’estudi de la variació lingüística s’enfronta a problemes similars als que intenta 
resoldre l’estudi de la variació biològica i que en tots dos casos hi ha una relació molt 
estreta amb la necessitat d’entendre el canvi (lingüístic o biològic). Tornant, si m’ho 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

13	
  En aquest punt, pot ser que alguns de vosaltres esteu pensant en l’esperanto i em temo que hauré de dir alguna 
cosa sobre això. Per molt romàntic, utòpic i fraternal que pugui semblar el somni dels esperantistes d’acabar amb 
els conflictes del món precisament a través de l’adopció d’una llengua supranacional que esborrés les diferències 
entre nacions, cal notar, per una banda, que aquest somni està basat, precisament, en la mena de pensament 
utilitarista que tot just acabo de criticar (en la	
  seva vessant fraternal, si voleu); per una altra banda, està basat en 
una idea que va en contra de tota l’evidència que tenim	
  sobre com les llengües muten al llarg del temps. En altres 
paraules, la idea d’una llengua estàtica, immutable,	
  la mateixa per a tots els	
  membres de l’espècie humana és, sí, 
una utopia, però no com la Utopia de Thomas More, sinó més aviat com el somni de poder volar, d’esdevenir 
immortal o alguna cosa d’aquest estil. Com de seguida veurem, les llengües canvien i és inevitable que sigui així: 
és impossible aturar-les en aquest procés de canvi i, l’esperanto, si algun dia arribés a imposar-se, també 
canviaria i s’aniria diversificant en moltes variants noves fins a fer-se irreconeixible. 

14	
  <<Die Vermutung, daß die einzelnen Thierarten aus einander sich entwickelt haben, ist so naheliegend und 
natürlich, daß sie schon sehr früh auftreten mußte.>> Karl Ernst von Baer. 1876. Ueber Darwin’s Lehre. Dins 
Reden gehalten in wissenschaftlichen Versammlungen und kleinere Aufsätze vermischten Inhalts. Zweiter 
Theil. Karl Röttger, St. Petersburg, pp. 261–506; el fragment citat és a la pàgina 279. 



20	
  
	
  

permeteu, a Darwin, val a dir que tot i que va ser incapaç d’explicar els mecanismes 
de la variació, això no li va impedir d’assumir que en la natura s’anava introduint 
constantment nova variació i que una part d’aquesta variació present en els 
progenitors era a més a més heretable per llurs descendents. Fins a aquí, tot sembla 
prou raonable, però Darwin, en l’últim paràgraf de l’Origen,15 també va suggerir que 
la variació és potencialment il·limitada, sense restriccions. Similarment, en 
lingüística hi ha una llarga tradició, generalment vinculada a l’Estructuralisme 
Americà (però no només), que ha assumit que les llengües poden “diferir les unes de 
les altres sense límit i de manera impredictible”, la qual cosa, adoptant potser una 
actitud encara més radical que la de Darwin, explícitament ens convida a no voler 
anar més enllà d’allò que és observable, per intentar cercar explicacions d’un 
fenomen que, com a molt, ens podem limitar a constatar. Crec que, en aquest cas, la 
citació mereix quelcom més que una nota al peu; és aquesta: 

 Trubetzkoy phonology tried to explain everything from articulatory acoustics and 
a minimum set of phonological laws taken as essentially valid for all languages alike, 
flatly contradicting the American (Boas) tradition that languages could differ from 
each other without limit and in unpredictable ways, and offering too much of a 
phonological explanation where a sober taxonomy would serve as well.16 [Les 
paraules subratllades apareixen així en l’original; la cursiva és meva.] 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

15	
  Per si de cas, el famós paràgraf és aquest: 

	
  <<There is grandeur in this view of life, with its several powers, having been originally breathed into a few forms 
or into one; and that, whilst this planet has gone cycling on according to the fixed law of gravity, from so simple 
a beginnig endless forms most beautiful and most wonderful have been and are being, evolved.>> 

on n’he subratllat les paraules clau. Si voleu llegir aquest mateix paràgraf tal i com apareix en la primera (o en 
qualsevol altra) edició de l’Origen, podeu visitar el web Darwin Online, on hi trobareu aquest i molts altres textos 
del biòleg anglès. 

16	
  <<La fonologia de Trubetskoi intentava explicar-ho tot a partir de l’acústica articulatòria i d’un conjunt mínim 
de lleis fonològiques enteses com a essencialment vàlides per a totes les llengües, en plena contradicció amb la 
tradició americana (Boas) segons la qual les llengües poden diferir entre elles sense límits i de manera 
impredictible, tot oferint un excés d’explicació fonològica allà on una sòbria taxonomia hauria fet la mateixa 
feina.>> 



21	
  
	
  

Les paraules pertanyen al lingüista nordamericà Martin Joos i van ser escrites el 
1958.17 He posat en cursiva la darrera frase perquè us feu una idea del que comporta 
aquesta visió de la lingüística com a entomologia que va dominar la disciplina durant 
bona part de la primera meitat del segle XX. 

Sí, hi estic d’acord, si això és la lingüística, llavors és molt avorrida; l’entomologia 
és més divertida. Ara, però, feu l’exercici de considerar que, potser, Joos estava 
equivocat, que, potser, sí que hi ha mecanismes subjacents a la variació i que, per 
tant, la variació lingüística no és tan caòtica com ens volia fer pensar la tradició 
nordamericana.18 Un cop fet aquest pas, una conseqüència immediata és que 
comencen a plantejar-se noves preguntes. Per exemple: hi ha restriccions sobre la 
variació? O, dit d’una altra manera, és possible establir trets possibles i impossibles 
en l’estructura i l’organització de les llengües? Hi ha un límit pel que fa al nombre de 
llengües possibles? 

És moment de tornar a mirar cap a la biologia. El fracàs de Darwin en el seu intent 
de construir una teoria de la variació no va desanimar els seus seguidors i, de fet, la 
biologia contemporània té avui en dia una idea prou clara de com hauria de ser 
aquesta teoria. Per exemple, ara està prou clar que la variació té alguna cosa a veure 
amb la diversitat genètica i amb la manera com aquesta diversitat genètica es 
tradueix en caràcters biològics a través dels processos de desenvolupament en el 
context de les circumstàncies ecològiques en què està immers l’organisme. Encara 
més important, també és prou clar que no val tot, que hi ha restriccions molt fortes 
sobre allò que pot produir un procés de desenvolupament; en altres paraules, hi ha 
animals (i plantes) possibles i impossibles. Els àngels són éssers impossibles, per 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

17	
   Per ser precisos, la cita prové dels comentaris de Joos a un article de Bernard Bloch titulat ‘Phonemic 
Overlapping’ i publicat dins Martin Joos, ed. 1958. Readings in Linguistics. The Development of Descriptive 
Linguistics in America since 1925. New York: American Council of Learned Societies, pp. 93–96. El fragment en 
qüestió és a la pàgina 96 del llibre que, per a aquells a qui els agrada consultar les fonts originals, és accessible 
en lína. 

18	
  Per cert, el nom entre parèntesi que apareix en la cita de Joos fa referència a l’antropòleg Franz Boas qui, entre 
moltres altres coses, va fomentar l’estudi de les llengües natives de Nordamèrica (alguna cosa bona havia de 
sortir d’aquesta tradició). Per la seva banda, ‘Trubetzkoy’ fa referència al príncep Nikolai Serguéievitx Trubetskoi, 
un dels fundadors de la fonologia i la morfologia contemporànies. 



22	
  
	
  

exemple, perquè a cap humà mai no li creixeran unes ales a l’esquena—hi ha 
restriccions estructurals sobre com es pot construir un esquelet vertebrat que ho 
impedeixen. Malauradament, el humans mai no podrem volar, però, perquè encara 
que les nostres mans (com ha passat amb els ratpenats) o els nostres braços (com ha 
passat amb els ocells) es tornessin ales, resulta que hi ha restriccions físiques sobre 
les dimensions que pot tenir un animal volador—els humans som massa grossos. Un 
humà amb sis extremitats, però, sí que seria biològicament possible, però és 
altament improbable (virtualment impossible) que això esdevingui una realitat—hi 
ha restriccions històriques sobre les formes animals i el patró quatre pel que fa a les 
extremitats dels vertebrats és tan antic i està tan arrelat que l’emergència de nous 
patrons possibles però inexistents és, com deia, un esdeveniment amb una 
probabilitat pròxima a zero. 

Fixem-nos ara en les llengües i preguntem-nos si hi ha restriccions estructurals, 
físiques i històriques que condicionin com pot ser una llengua humana. Aquest és, 
de fet, el segon problema a què em referia abans, al principi d’aquesta subsecció, que 
mereix el títol d’‘El Problema de la Variació’ i que, si hi penseu, és potser el més 
interessant dels dos. Només uns breus moments de reflexió ens revelaran que, 
efectivament, hi ha diverses restriccions del tres tipus. Per exemple, en tant que 
fenòmens físics, els sons poden ser molt diferents, però la nostra oïda és només capaç 
de copsar sons dins d’un ventall específic, per tant és prou raonable suposar que 
l’estructura fonètica de les llengües s’ajusti a aquest ventall i que no variï sense límits: 
hi ha, sense cap mena de dubte, restriccions físiques sobre què pot ser un so possible 
en una llengua. Similarment, el nostre sistema articulatori no és capaç de produir 
qualsevol so físicament possible i, per tant, hem d’assumir que també hi ha 
restriccions estructurals sobre els tipus de sons que poden formar part de l’inventari 
de sons d’una llengua. Finalment, no hi ha cap llengua que situï la partícula negativa 
en la cinquena posició d’una frase, tot i que comptar fins a cinc clarament entra dins 



23	
  
	
  

de les nostres capacitats cognitives: aquest podria ser un exemple de restricció 
històrica, un patró que és perfectament possible però, per ara, inexistent.19 

Tornant doncs al principi: per què hi ha tantes llengües? Evidentment perquè 
canvien. I, com canvien? Bé, doncs, això no ho sabem exactament, però és clar que 
una teoría del canvi lingüístic no serà molt diferent d’una teoria del canvi biològic. 
Aquesta inclouria, com a mínim, un model del mecanisme (o dels mecanismes) com 
es genera variació (dins d’uns límits, és clar) i un model del mecanisme (o dels 
mecanismes) de selecció de les variants en competició. Pel que fa al primer, no hi ha 
cap mena de dubte, la nostra teoria de l’adquisició del llenguatge hi tindrà molt a dir, 
ja que el procés de transmissió de pares a fills és un element clau en la història causal 
que volguem explicar sobre la producció de variació. Pel que fa al segon, incorporarà, 
sobretot, una anàlisi dels factors socials, cognitius i culturals que fan que els parlants 
escullin (de manera conscient o inconscient) unes variants o unes altres. Sigui com 
sigui, qualsevol teoria del canvi lingüístic haurà d’afrontar tard o d’hora el problema 
de què canvia quan canvia una llengua i, perquè això sigui possible, cal tenir una idea 
més o menys clara de què és la FL i com està organitzada. 

 

3.   La lingüística en acció  

En el capítol anterior m’he ocupat de presentar les principals preguntes que 
qualsevol teoria general del llenguatge ha de mirar de respondre. Allà hem vist que, 
tard o d’hora (més d’hora que tard, a ser possible), qui estigui interessat a respondre 
aquestes preguntes haurà d’afrontar el problema de la FL. He usat la paraula 
‘problema’ expressament, perquè l’estudi de la FL planteja tota una colla de 
desafiaments que haurem d’encarar d’una manera o d’una altra. El primer i principal 
és el de determinar quina mena de dades empíriques són rellevants per a la nostra 
investigació i com han de ser interpretades. En aquest context, és convenient 
remarcar, per obvi que sigui, que la FL no és directament observable i, per tant, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

19	
  Hi ha llengües, com el macedoni, l’eslovè o l’ucraïnès, que situen la negació en la segona posició dins la frase, 
llavors, per què no en la cinquena? 



24	
  
	
  

haurem d’imaginar estratègies que ens permetin de detectar-ne les propietats a 
través de mitjans indirectes. Això presenta alguns problemes de mètode. 

	
  

3.1.   Qüestions de mètode 

És en relació amb consideracions com les que feia al final de paràgraf anterior que la 
qüestió de les dades esdevé particularment rellevant. No hi ha dubte que una de les 
nostres principals fonts de dades empíriques serà la conducta lingüística dels 
parlants i, com espero demostrar en aquesta secció, podem arribar prou lluny 
prestant especial atenció a allò que diu la gent i, molt especialment, a com ho diu. 
No cal dir que també ens calen eines teòriques específiques per analitzar aquestes 
dades, ja que la mera observació gairebé mai resulta útil quan es tracta de 
comprendre la natura: les balenes i els dofins semblen peixos, però tothom sap (o 
hauria de saber) que són mamífers. La teoria i l’observació dirigida per la teoria són 
ineludibles quan es fa ciència. Ja he fet esment del fet que les dades procedents de 
l’observació de la conducta lingüística són una de les nostres principals fonts, però 
ara he d’afegir que no l’única. Hi ha una altra font, molt important, d’informació en 
el que podríem caracteritzar com a dades artificials o, en altres paraules, dades 
fabricades que no provenen necessàriament de l’observació. Com que això 
probablement us sona a fer trampes, cal que dediqui una mica d’espai a explicar 
aquesta idea. 

La qüestió té a veure amb un problema ben conegut en el camp de la filosofia de 
la ciència anomenat El Problema de la Inducció, que podem il·lustrar amb un 
exemple clàssic.20 L’exemple és aquest: imagineu que sou ornitòlegs o, simplement, 
aficionats a observar els ocells i que, a tal efecte, sovint sortiu d’excursió pel camp. 
En les vostres sortides, us topeu amb certa freqüència amb un ocell de dimensions 
notables que viu en llacs i estanys i que no havíeu vist fins ara. Com que teniu una 
certa experiència en avistaments d’aus aquàtiques, observeu que s’assembla a un 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

20	
  Tradicinalment, el nom que s’associa amb el Problema de la Inducció és el del filòsof escocès David Hume, un 
filòsof que—potser ex aequo amb Descartes—mereix el premi de posar el dit a la llaga al respecte de nombrosos 
problemes per al quals encara no hem sabut trobar una solució satisfactòria.	
  



25	
  
	
  

ànec, però clarament no és un ànec: és més gros, té el coll molt llarg i, a diferència 
dels ànecs, no semblar existir una diferència clara en la coloració del plumatge de 
mascles i femelles—tant els uns com les altres són blancs amb el bec negre-groc. 
Finalment, decidiu de posar-li nom a aquest nou exemplar d’ocell que heu descobert 
i li dieu ‘cigne’. També, i fruit de les ja moltes ocasions en què heu tingut l’oportunitat 
d’observar-los, concloeu que ‘Tots els cignes són blancs’. Col·loquialment, d’això 
potser en diríem una deducció, però no ho és; de fet, és quelcom de molt diferent. 
Noteu que el que heu fet és, a partir d’una sèrie d’observacions particulars en les 
quals hi havia cignes, generalitzar i conjecturar que tots els cignes són blancs sense 
tanmateix haver vist tots els cignes, la qual cosa és impossible. La vostra és el que 
s’anomena una inferència inductiva i, en general, hom considera que és molt més 
feble que altres tipus possibles d’inferències, sobretot perquè és cancel·lable. La 
vostra teoria sobre els cignes blancs és, de fet, la mateixa que tenien tots els 
naturalistes fins més o menys 1790, moment en què va començar la colonització 
d’Austràlia: resulta que els cignes australians són negres i tenen el bec vermell. No 
és que les inferències inductives siguin dolentes en si mateixes, sovint no tenim altra 
possibilitat, però el fet que siguin potencialment cancel·lables cada vegada que tenim 
informació nova sobre el fenomen ha fet que els científics hagin cercat metodologies 
per fer més robustes llurs teories. Tornant als cignes, què hauria passat si els cignes 
negres d’Austràlia s’haguessin extingit, com de fet va passar amb els seus cosins de 
Nova Zelanda que, pel que sembla, també eren negres? Doncs que la nostra teoria 
sobre els cignes quedaria irremediablement incompleta i, això, no els agrada als 
científics. El que els agrada als científics és poder dir coses com ara que ‘els cignes 
poden ser blancs o negres, però no poden ser ni verds ni vermells’, per exemple. 
Noteu que la segona part d’aquesta afirmació mai no pot derivar-se de l’observació 
directa dels cignes, perquè no hi ha cignes verds ni cignes vermells, sinó que només 
pot deduir-se a partir d’alguna llei—o principi o restricció—general sobre la coloració 
del plumatge dels cignes. Potser en aquest cas en particular estiguem davant d’una 
restricció històrica, de tal manera que en un futur no gaire llunyà podria aparèixer 
una nova espècie de cigne verd, vés a saber; o potser és una restricció estructural i hi 
ha alguna cosa en la naturalesa dels cignes que els impedeix ser de color verd. Com 
en el cas anterior, no ho sabem (jo no ho sé, al menys). Però crec que ara es veu prou 



26	
  
	
  

clar on volia arribar: allò que és impossible no és observable però pot ser tant 
rellevant o més que allò que és observable en el moment de construir una teoria. 

La lingüística, en això, no és (o no hauria de ser) diferent de qualsevol altra 
ciència. Podem aprendre molt sobre el llenguatge a partir de l’observació directa, 
però també ens cal una manera d’identificar els equivalents lingüístics dels cinges 
negres i dels cignes verds: volem destriar aquelles coses que fins ara no hem observat 
però són possibles d’aquelles coses que no hem observat ni observarem mai perquè 
són impossibles. Aquest és el paper de les dades artificials. Aquest tipus de dades no 
són, per tant, dades falsificades,21 són només coses imaginables (com un cigne negre 
o un cigne verd) que volem saber si, a més a més d’imaginables, són o poden ser 
reals. I, com ho fem, això? Fàcil, només cal preguntar. Preguntar als parlants, és clar, 
perquè els parlants (nosaltres inclosos) són autoritat. Recordeu-ho, la lingüística no 
és una disciplina normativa i el principi següent sempre ha de prevaldre per sobre 
de tot: si algú ho pot dir, llavors és possible. Pot donar-se el cas, sí, que vagi en contra 
d’alguna norma establerta, doncs pitjor per la norma; o, potser, vagi en contra del 
que prediu la nostra teoria, doncs, llàstima, pitjor per la teoria perquè caldrà 
modificar-la. 

Ara mateix seria prematur donar-vos exemples de dades artificials, perquè per 
construir-les cal un cert grau de sofisticació analítica que hom només adquireix fent 
lingüística. No obstant això, n’hi ha prou amb dir, com ja apuntava cap al final de la 
secció anterior, que sí que hi ha coses impossibles, coses que ningú no pot dir, en cap 
llengua. Però coses com aquestes només podem arribar a saber-les si recorrem a 
dades fabricades, imaginades, que presentem als parlants i siguin els propis parlants 
que les judgin i avaluïn. Aquests judicis són molt valuosos, ja que són una de les 
nostres principals finestres a la FL. Per què això és així és prou clar: si posseir una 
FL és un dels trets que ens fa humans, llavors tothom té una FL; per tant, quan un 
parlant es troba davant de dades lingüístiques que ha d’avaluar, està, encara que 
sigui de manera inconscient, fent servir la seva FL i nosaltres podem descobrir-ne 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

21	
  Alguns lingüistes de corda ultraempirista sí que pensen que són dades falses o tramposes, però en ciència, 
com en la vida, un sempre s’acaba topant, tard o d’hora, amb algun fanàtic.	
  



27	
  
	
  

alguna cosa de manera indirecta, a partir de l’observació de la conducta del nostre 
informant quan s’enfrota a dades artificials. 

El que us proposo en la propera subsecció és precisament això, que fem servir la 
nostra FL, a veure si podem descobrir quelcom d’interessant. 

 

3.1.   Finestres a la FL 

A la Secció 2.1 ja hem fet un exercici que s’acosta molt a aquesta idea de posar en 
funcionament la nostra FL i que aquí explotarem al màxim. Recordeu l’experiment 
mental que allà us proposava i que em va permetre de dibuixar la figura [2], que ara 
tornaré a dibuixar, per tenir-la més a prop, com a figura [3]. 

Ara, el que vull fer és el següent: prenent aquesta figura com a punt de partida, 
vull veure si podem afegir algun dels (molts) detalls que manquen. En particular, 
vull veure si podem trobar alguna manera de veure quelcom dins la caixa negra. Els 
principis que seguiré seran els mateixos que abans: apel·laré a les vostres intuïcions 
lingüístiques per forçar-vos a usar la vostra FL i, així, donar lloc a conductes i judicis 
que, esperem-ho, aportin alguna llum i comencin a dissipar la boira negra que 
envolta la caixa. Tornant, doncs, a l’escenari original, proposo primerament de fer 
un zoom per tal de seguir l’estímul sonor en el seu viatge dins l’orella. Els detalls 
anatòmics i fisiològics són, per ara, irrellevants, el que és important és que 
comprengueu que l’estímul com a tal acaba el seu periple ben aviat, concretament 
en l’orella interna, on l’espera en MAS; figura [4]. MAS significa Mòdul d’Anàlisi del 
Senyal i passarem un mica de temps amb ell, ja que ha arribat el moment en què ja 
no podem defugir de parlar de percepció. 



28	
  
	
  

 

 

 

 

 

 

Figura 3: Una primera aproximació a respondre com arribem a entendre allò que ha dit el 
nostre interlocutor. 

 

 

 

 

 

 

Figura 4: Segona aproximació a intentar respondre com arribem a entendre allò que ha dit 
el nostre interlocutor: anàlisi del senyal i representació. 

En el nostre cervell no hi ha músiques ni imatges, ni colors ni formes. Quan 
percebem una pilota vermella, per exemple, aquest estímul no provoca l’emergència 
en les nostres ments/cervells d’una rèplica minúscula, però fidel, d’una pilota 
vermella. Per absurda que us sembli aquesta teoria de la percepció,22 val a dir que, 
no obstant això, ja conté un element que serà fonamental en l’argument que estic a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

22	
  A grans trets, aquesta és la teoría de la percepció d’Aristòtil que, en essència, està basada en la idea que els 
objectes de la percepció tenen el poder de modelar la substància mental a través d’allò que Aristòtil anomenava 
‘qualitats secundàries’ (coses com el color o la forma, per exemple). D’acord amb això, quan veiem una pilota 
vermella, les seves qualitats secundàries esculpeixen la substància mental com si aquesta fos argila o cera. Com 
podeu imaginar, l’ontologia d’Aristòtil és bastant rica. 



29	
  
	
  

punt de construir. El que m’interessa destacar aquí és la clara distinció que ja 
s’estableix entre l’objecte de la percepció (la pilota vermella que estem veient) i el 
percepte que n’és l’efecte (la petita pilota vermella dins del nostre cap). Per tant, 
malgrat que la teoria aristotèlica de la percepció és un cas perdut, ens permet 
d’esbossar el que seria l’esquema bàsic de com hauria de ser un model general de la 
percepció: el cervell, després de rebre un estímul (visual, auditiu, etc.) a través dels 
sentits, és capaç de construir una representació d’aquest estímul a partir de l’anàlisi 
de les seves propietats físiques (en aquest cas concret, la longitud d’ona, la intensitat, 
etc.). Això és el que fa en MAS: analitzar les propietats físiques de l’estímul acústic i, 

amb aquesta informació, en construeix una representació—la ℛ%  blava de la figura 4. 
Com us podeu imaginar, el rovell de l’ou de la qüestió és el concepte de representació. 
La paraula ‘representació’ té dues accepcions, ja que pot designar una entitat o un 
acte: les representacions representen alguna cosa però no són aquella cosa—la 
representació d’una pilota vermella no és la pilota vermella (i, amb tota seguretat, 
tampoc no és una pilota vermella). La relació de representació que existeix entre la 
representació i la cosa representada és una relació d’intencionalitat o semàntica, que 
potser és un terme més clar: les representacions tracten sobre les entitats que 

representen.23 Per tant, l’entitat simbolitzada amb una ℛ%  a la figura 4 tracta sobre 
el so en el sentit que conté informació relacionada amb el so. Abans de seguir 
endavant, un avís: ningú no ha vist mai una representació, les representacions són 
constructes teòrics l’existència dels quals assumim perquè, a dia d’avui, són la millor 
(si no l’única) explicació que tenim sobre com els organismes interactuen amb el 
món. Com ja suggereix la referència a Aristòtil, el supòsit té una llarga tradició i el 
trobareu en diverses formes i pelatges en la filosofia de Hobbes, de Descartes, de 
Leibniz, de Locke, de Hume o de Kant, per citar només alguns noms, tot i que s’hi 
acostuma a fer referència de forma genèrica amb l’expressió Teoria de les Idees. Si 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

23	
  He d’admetre que la terminologia és una mica confusa i potser cal alguna explicació addicional. El terme 
‘intencionalitat’, tal i com l’he usat aquí, és un terme tècnic usat en filosofia amb el sentit d’apuntar o assenyalar 
cap a una diana o un objectiu (del llatí intendere, ‘tendir cap a, extendre, dirigir’), és a dir que la relació de 
representació és intencional en la mesura que la representació apunta o assenyala la cosa representada, la 
representació tracta d’aquella cosa; en anglès, sovint s’usa el terme sinònim aboutness. Per tant, podem dir que 
la relació és semàntica perquè, en un cert sentit, la representació té significat en virtud del fet que manté la relació 
que manté amb l’objecte representat. Les coses són molt més complexes, però, a grans trets, la idea és aquesta. 



30	
  
	
  

hagués de citar un punt en el qual, primer els filòsofs i, després, els psicòlegs i altres 
investigadors en el camp de les ciències cognitives (els lingüístes inclosos) semblen 
estar d’acord és aquest: hi ha representacions (o idees).24 

Arribats a quest punt, podem plantejar-nos algunes preguntes interessants sobre 

la representació ℛ%  de la figura 4; per exemple, com és o, si ho preferiu, com 

representa ℛ%  l’estímul acústic? Aquesta és una pregunta sobre el format de la 
representació o, en altres paraules, sobre com captura la representació les propietats 
rellevants de l’estímul. Si rumieu la qüestió una estona, aviat veureu que no hi ha 
gaire maneres de representar una cosa. Una és, precisament, fer-ho a la manera 
d’Aristòtil, és a dir, construint una rèplica de l’objecte representat, però aquesta 
opció ja l’hem descartada. Una altra consisteix a fer-ne una imatge: les pintures, els 
dibuixos, les fotografies, etc., són maneres prou efectives de representar objectes 
sense necessitat de construir models en miniatura—una imatge acostuma a ser en 
2D, però pot fàcilment copsar que l’objecte és en 3D (a través de la perspectiva, per 
exemple). Aquesta és la noció de representació que trobareu en la teoria de les idees 
de Locke, Berkeley o Hume, però hi ha motius prou sòlids per pensar que els nostres 
cervells no construeixen imatges mentals/cerebrals i un d’aquests motius és que, tot 
i que les imatges són perfectes per representar certes coses, es troben amb enormes 
dificultats quan es tracta de representar-ne d’altres, de coses—quina és la 
representació pictòrica de l’amor? Com podem representar un so amb una imatge? 
Noteu que la resposta mès òbvia a aquestes dues preguntes és la mateixa: amb un 
símbol. Per tant, sembla que la solució més raonable per a una teoria general de les 
representacions (mentals) és, seguint Hobbes i Descartes, assumir que són alguna 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Com sempre passa, el consens no és mai absolut i, de fet, hi ha un corrent de pensament relativament recent 
que es defineix a si mateix com a antirepresentacionalista. De tota manera, convé aclarir que 
l’antirepresentacionalisme no es ben bé un posicionament ontològic, sinó més aviat metodològic, ja que la 
majoria de persones que s’hi han adherit acostumen a defensar que és possible explicar el mateix que expliquen 
els representacionalistes sense necessitat d’apel·lar a les representacions. A la llarga, però, resulta dubtós que 
aquest agnosticisme pel que fa a l’existència de representacions pugui mantenir-se gaire temps sense topar-se 
amb problemes molt seriosos, ja que tendeix a desmoronar-se tan aviat com aquest problemes es presenten, i el 
del llenguatge és un d’ells. Els antirepresentacionalistes, per regla general, acostumen a centrar la seva atenció 
en conductes molt simples, com les dels insectes, amb la idea que, a partir d’aquí, hauria de ser possible anar 
construint-ne de més complexes i basades en capacitats cognitives superiors. En aquest context, doncs, tot i que 
probablement és cert que no cal una ontologia gaire rica quan es tracta d’explicar la conducta deambulatòria 
d’una marieta, està per veure que hom pugui sostenir la mateixa postura quan es tracta d’explicar la conducta 
d’un mamífer. 



31	
  
	
  

mena de símbols. En qualsevol cas, ningú fins ara ha sabut oferir una alternativa 

seriosa a aquest supòsit. Acceptarem, doncs, que ℛ%  és la representació d’un so en 

format simbòlic. Podem dir	
  alguna	
  cosa	
  més,	
  per	
  exemple,	
  sobre	
  la	
  seva	
  estructura? 
Sí, i tant que podem. Ha arribat el moment de dur a terme un petit experiment 
psicolingüístic. 

Quants sons diríeu que conté la paraula catalana ‘tassa’? Alerta, perquè he dit 
sons, no lletres. La meva pregunta té a veure amb com pronuncieu la paraula i no 
amb com l’escriviu. La paraula ‘tassa’ té cinc lletres, però això no vol dir que 
necessàriament, quan hom la pronuncia, també tingui cinc sons. Preneu-vos el 
temps que calgui per buscar una resposta. 

Llestos? Molt bé, doncs, independentment de quina varietat del català parleu 
(aquesta variable és irrellevant en aquest cas), a continuació teniu dues possibles 
respostes: 

(a)   Quatre:  [tasəә], i.e. [t] ,[a] ,[s], i [əә] . 

(b)  Dos: [tasəә], i.e. [ta]  I [səә] . 

Potser hi ha altres respostes, però a mi no se me n’acuden gaires més. 
Coincideixen aquestes respostes amb les vostres intuïcions? Confio que sí. Tant és si 
la vostra resposta hauria estat la (a) o la (b); la idea que vull defensar funciona en 
tots dos casos. 

I la idea és aquesta: sembla que pensem en les paraules en termes d’arrenjaments 
d’unitats ordenades linealment en una seqüència temporal. Atenció perquè aquesta 
és una intuïció—prou robusta, sí—sobre com percebem els sons, la qual cosa no vol 
dir que l’estímul tingui realment aquesta estructura. En aquesta mena d’experiments 
sobre percepció és molt important adonar-se que les intuïcions només poden fer 
referència a les propietats dels perceptes (i.e. les representacions), però no a les 
propietats dels estímuls, ja que gairebé mai es dóna el cas que la nostra representació 



32	
  
	
  

del món sigui una reproducció fidel de com és realment aquest món.25 No hi ha dubte 
que aquesta afirmació caldria precisar-la, però ni tinc espai per fer-ho ni és 
imprescindible per mantenir que la nostra idea sobre què és una paraula s’acosta 
molt a la d’una seqüència lineal de símbols, una idea, per altra banda, prou robusta 
i prou antiga, com ens demostra la història del desenvolupament dels sistemes 
d’escriptura.26 Per tant, consideraré que això és evidència suficient per assumir que 

ℛ%  codifica les propietats fonètiques dels estímuls lingüístics en forma de seqüències 
d’unitats discretes ordenades temporalment, de tal manera que cadascuna 
d’aquestes unitats es correspon amb exemplars d’allò que nosaltres conceptualitzem 

com a un únic so de la llengua, com per exemple [əә] (l’anomenada ‘vocal neutra’). Hi 

ha moltes maneres de representar això sobre el paper, a mi m’agrada fer-ho com a 
(1), però sou lliures d’imaginar maneres alternatives d’il·lustrar una representació 
fonètica; l’única condició és que hi quedin reflectits certs elements bàsics de la seva 
estructura, com ara el caràcter discret de les unitats i la seqüència temporal.  

(1)   

	
  

	
  

	
  

 

La idea d’(1) és que hi ha un esquelet d’unitats temporals (les X amb subíndexs) i 
que amb cada una hi tenim associat l’exemplar d’un so (d’ací les línees verticals), 
però, com ja he dit, qualsevol altra convenció pot funcionar: finalment, no sabem 
realment com són aquestes representacions—no podem veure-les, només podem 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

25	
  Això és particularment clar en el cas dels colors, ja que ‘tenir color’ no és una propietat de la matèria i allò que 
nosaltres percebem com a colors no és altra cosa que la llum reflectida per la superfície dels objectes a diferents 
freqüències i longituds d’ona. Així, quan veiem una pilota vermella, aquesta sensació és una funció de la llum a 
baixa freqüència que incideix sobre els receptors de llum de la nostra retina i de la manera com el nostre cervell 
processa aquesta informació. Si voleu saber més sobre la percepció del color, us recomano l’article de la 
Viquipèdia, que està prou bé. 

26 He enllaçat a l’article en anglès perquè és de bon tros el més complet, però des d’allà podeu navegar cap a 
articles en altres llengües: al vostre gust. 



33	
  
	
  

teoritzar sobre llurs propietats. A més a més, com que fer dibuixos com el d’(1) de 
vegades és una mica pesat (tot depèn de l’editor de textos que un faci servir), per 
simplificar la feina les representaré tot simplement com a transcripcions fonètiques 

com ara [tasəә]. 

Seguim endavant, doncs, que ara podem començar a pensar sobre el contingut de 
la caixa negra. Imagineu a tal efecte la situació (no gaire realista, tot sigui dit) en què 
el vostre interlocutor pronuncia la paraula (en català) ‘aigua’. Tan aviat com això 
passa, el vostre MAS analitzarà el senyal acústic i en produirà la representació 

[‘ajƔwəә] que funcionarà com a entrada de la caixa negra. Quina serà la sortida? 

Recordeu que hem caracteritzat la caixa negra com el mecanisme capaç d’aparellar 
sons amb significats i, per tant, una de les tasques bàsiques que podem assumir que 
executarà la caixa negra és, precisament, la de produir representacions de sortida on 
la seqüència d’entrada apareix aparellada amb el significat que convencionalment 
s’associa amb aquesta seqüència. Quelcom semblant a això:  

(2)  

 

 

Evidentment, com abans, podeu sofisticar (2) tant com vulgueu, l’essencial és que 
la sortida de la caixa negra sigui un objecte complex (una paraula) que consisteixi en 
una representació de la seva forma fonètica aparellada amb el seu significat (en 
aquest cas, el significat lèxic)—els claudàtors que envolten tots dos objectes volen 
transmetre la idea que tota aquesta informació es troba agrupada dins d’un únic 
objecte complex. Com ho fa això, la caixa negra? Per respondre aquesta pregunta, cal 
que pensem una mica en què comporta conèixer el significat d’una paraula. El primer 
que cal dir en relació amb això és que la connexió entre el so i el significat no és una 
relació natural, com pensava, per exemple Plató, sinó que és una relació arbitrària, 



34	
  
	
  

com bé ja va observar Aristòtil. Efectivament, el mateix significat (AIGUA)27 pot 
transmetre’s en diferents llengües a través d’agrupacions de sons ben diferents com 
ara [‘wᴐɾəә] (anglès americà; [‘wᴐ:təә] en anglès britànic), [ne’ɾo] (grec), [ujəә] (albanès), 
[uɾ] (basc), [vəә’da] (rus) o [‘məә:?a] (àrab). A la pràctica, això comporta que els 
aparellaments de sons amb significats que conformen les paraules els aprenem de 
memòria i que emmagatzemem cada nova paraula que aprenem en algun lloc des 
d’on, quan ens cal, podem recuperar-la. Els lingüistes usen el terme lexicó per 
referir-se a aquest repositori mental de paraules. Podeu pensar en el lexicó com si 
fos l’equivalent mental d’un diccionari, amb una entrada per a cada paraula on 
s’especifica la seva forma i el seu significat—(2) podria ser l’entrada del lexicó català 
per a la paraula ‘aigua’. És gairebé segur que aquesta no és la manera com està 
organitzat el lexicó, però, atesos els objectius que vull assolir amb aquest exemple 
tan simple, podeu tranquil·lament imaginar-vos-el així. Per tant, i amb aquesta 
imatge una mica grollera del lexicó, podem tanmateix imaginar què faria la caixa 
negra en el moment de rebre la forma fonètica construïda pel MAS: iniciaria un 
procés de cerca en el lexicó usant aquesta forma fonètica com a pista i, tan aviat com 
trobés una forma coincident, generaria un exemplar de la paraula complet amb la 
seva forma i el seu signficat, quelcom semblant també a (2). Podem assumir, de fet, 
que el lexicó és un dels components de la caixa negra, que es comença a fer cada 
vegada més transparent a mida que avancem. Certament, si usar el llenguatge només 
comportés proferir paraules aïllades, com és el cas en els sistemes de crits d’alarma 
de moltes espècies de primats, ja ho tindríem tot: la FL humana seria simplement el 
resultat d’acoblar un MAS amb un lexicó, més un mecanisme de cerca per tal 
d’executar la tasca d’identificar les paraules pronunciades pels nostres interlocutors. 
És prou clar, però, que això no pot ser així, ja que tot parlant és capaç de produir i 

comprendre expressions complexes com ara en  Pol  va  servir  l’aigua  en  un  got, què  va  

servir   en   Pol   en   un   got?,   on   va   servir   l’aigua   en   Pol?, etc., el significat de les quals 

difícilment pot derivar-se a partir d’una simple cerca en el lexicó de les paraules que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Com que no sabem com són els significats (de fet, ni tan sols sabem si realment són d’alguna manera), seguiré 
una convenció prou estesa de representar-los com a paraules ortogràfiques pero amb lletra VERSALETA. 



35	
  
	
  

les componen. Necessàriament, i per molt important que sigui el lexicó, cal 
complementar-lo amb alguna altra cosa. Per fer-vos una idea de què podria ser 
aquesta ‘altra cosa’ us poposo de fer un nou experiment mental. 

En aquesta ocasió, vull que imagineu un infant. Noi o noia, com vulgueu, aquesta 
dada no és rellevant. El que sí que és rellevant és que l’infant que imagineu no hagi 
anat encara a escola (és massa petit) i que visqui en un entorn monolingüe (per 
simplificar les coses) en el qual la llengua que es parla és l’alemany. Ja? Bé, doncs, 
imagineu que el nostre infant està adquirint la pròpia llengua com qualsevol altre 
infant i que no s’observa cap anormalitat en el seu desenvolupament, de tal manera 
que arriba un moment en què és capaç de dir (i comprendre) frases com les següents:  

(3)a. Die      Oma hat mir                    gesagt dass der           Mond  scheint  
     la.NOM àvia  ha PRO.1STP.SG.DAT   dit     que  el.NOM lluna brilla 
     ‘L’àvia m’ha dit que la lluna brilla’ 
b.  Der      Opa hat mir                   gesagt dass die        Sonne scheint 

el.NOM  avi  ha PRO.1STP.SG.DAT dit   que la.NOM  sol brilla  
‘L’avi m’ha dit que el sol brilla’ 

Sí, ho reconec, són unes frases una mica ximples, però em van molt bé per posar 
l’èmfasi en alguns punts que m’interessa destacar. Primerament, vull cridar la vostra 
atenció sobre el fet que l’alemany és una llengua flexiva amb tres gèneres (masculí, 
femení i neutre), dos nombres (singular i plural) i quatre casos (nominatiu, acusatiu, 
datiu i genitiu). Aquestes categories morfològiques s’expressen en els noms, els 
adjectius, els articles i els pronoms. D’aquí les abreviatures en versaleta que 
apareixen en les glosses de (3), que ens informen, per exemple, que la paraula ‘die’ 
és un article femení singular en nominatiu; similarment, ‘mir’ es un pronom de 
primera persona del singular en datiu, etc. Noteu, per tant, que, per exemple, la 
paraula que vol dir LLUNA en alemany és masculina, mentre que la que vol dir SOL és 
femenina. Segonament, vull posar l’èmfasi sobre un punt que no és menys rellevant 
pel fet de ser obvi: el nostre personatge és perfectament capaç de produir qualsevol 
d’aquestes frases sense cometre errors en l’aplicació d’aquestes categories.28 En 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

28	
  Això no és del tot cert, ja que els infants durant el procés d’adquisició sí que fan allò que tècnicament s’anomen 
errors. El que és rellevant és que els errors dels infants no són de la mateixa mena que, per exemple, els errors 



36	
  
	
  

altres paraules, la conducta lingüística del nostre personatge s’ajusta perfectament 
al que podríem considerar que són les regles gramaticals de l’alemany, es comporta 
com si estigués seguint aquestes regles, com si les sabés, com si sabés què són els 
noms i els verbs, com si sabés què són els casos i quan és apropiat usar-ne un o altre, 
com si sabés que el verb principal en alemany sempre ha d’anar al final, etc. 

En les darreres afirmacions del paràgraf anterior he usat la cursiva com a recurs 
per indicar que potser no hem d’interpretar les paraules de manera literal, malgrat 
que, i això no us hauria de sorprendre, la majoria de lingüistes tendeix a recolzar la 
hipòtesi que la resposta a la pregunta ‘què sap un parlant quan sap una llengua?’ és, 
precisament, ‘la gramàtica d’aquella llengua’. Val a dir que l’expressió ‘la gramàtica 
d’aquella llengua’ és com un terme paraigua que ens serveix per anomenar quelcom 
que no sabem exactament com és ni com està organitzat. De tota manera, no seria 
faltar (gaire) a la veritat afirmar que hi ha un cert consens entre els lingüistes en 
assumir que la FL té l’estructura mínima que teniu representada a la figura 5 i que 
em servirà de guia per anar desgranant les conclusions finals d’aquest article. 

 

Figura 5: L’estructura mínima de la FL (o del ‘fenotip lingüístic’). La seva estructura 
tripartita es correspon aproximadament amb l’organització que ja havíem identificat a les 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

que cometria un adult que està aprenent alemany. Allò que observem en el llenguatge infantil són desviaments 
en relació amb la parla adulta que són tanmateix predictibles i aparentment regits per algun tipus de regla, com 
si els infants estiguessin fent servir la seva pròpia versió de les regles gramaticals. A més a més, els errors en la 
parla dels infants són universals en el sentit que tots els infants els produeixen en algun moment del procés i que 
tots els infants produeixen el mateix tipus d’errors independentment de quina sigui la llengua que estan 
adquirint, com és el cas de la regularització dels verbs irregulars en formes com ‘vivit’ en lloc de ‘viscut’ en català 
o ‘ponido’ en lloc de ‘puesto’ en castellà. 



37	
  
	
  

figures 3 i 4. [Imatge adaptada de la Figura 1 d’aquest article que vaig publicar el 2015 en 

col·laboració amb Guillermo Lorenzo.] 

Comencem pel rectangle vermell que porta l’etiqueta ‘Sensory-Motor Systems’ 
(‘Sistemes Sensomotrius’). Això és, a grans trets, el MAS inserit dins d’una unitat 
funcional major. Recordeu que en comentar la figura 4 vaig identificar la funció del 
MAS amb la tasca de construir representacions fonètiques/fonològiques a partir de 
les propietats dels estímuls acústics. Aquesta és una tasca perceptiva que és bàsica 
en el procés de comprensió dels estímuls lingüístics i que es correspon amb la part 
‘sensorial’ de l’etiqueta. És nogensmenys evident que com a parlants som capaços de 
comprendre i de produir llenguatge, de tal manera que, quan volem dir alguna cosa, 
cal un mecanisme que informi el nostre aparell articulatori de quins gestos ha 
d’executar per tal de produir els sons que conformen les paraules que volem 
pronunciar; amb això cobrim la part ‘motora’ de l’etiqueta.29 

Passem ara a comentar els altres dos components. Noteu, primerament, la fletxa 
blanca que connecta el component vermell amb el component blau, amb l’etiqueta 
‘Lexicon + Computational System’. Establint un para"lelisme entre aquesta figura i 
les altres que hem comentat, el component blau de la figura 5 es correspon amb la 
‘Caixa Negra’ de la figura 3. Recordeu que més amunt ja he parlat del lexicó com a 
un dels seus principals subcomponents; com evidencia la imatge, hi ha un altre 
subcomponent dins la caixa negra, el ‘Sistema Computacional’ (SC), del qual me 
n’ocupo immediatament. Abans, però, mireu-vos un moment el requadre taronja 
amb l’etiqueta ‘Conceptual-Intentional System’ (‘Sistema Conceptual-Intencional’; 
CI).  

Recordeu l’ús que feia més amunt de la paraula ‘intencional’ gairebé com a 
sinònim de ‘semàntic’, de manera que aquest component representa tot allò que té a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

29	
  Noteu que en el quadre vermell apareixen les paraules ‘sound’ and ‘gestures’, on la segona s’inclou per capturar 
el fet que les llengües de signes utilitzen un canal diferent que les llengües parlades. És a dir, les llengües parlades 
usen el canal oral-auditiu, mentre que les llengües signades segueixen el canal gestual-visual. La idea és, per tant, 
que els components més ‘profunds’ de la FL (els rectangles blau i taronja de la figura) no estan tallats a mesura 
per funcionar amb un o altre mode d’externalització, per usar una expressió prou estesa avui en dia per fer 
referència al sistema representat pel requadre vermell de la figura. 



38	
  
	
  

veure amb el significat i la interpretació de les expressions lingüístiques: l’el·lipse 
tramada en verd de la figura 3. 

Per fer-vos una idea de què fan el SC i el CI, considereu les frases de (4):  

(4) a. Una jove veu l’amenaça. 
     b. Va veure la noia amb uns binocles. 

Suposo que us heu adonat que aquestes frases són ambigües i que, en absència de 
la informació contextual necessària per optar per una o altra lectura, es comporten 
com cubs de Necker lingüístics (figura [6]), en el sentit que podem passar d’una 
lectura a l’altra a voluntat cada vegada que les tornem a llegir. 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 6: El cub de Necker. On és el punt vermell? Dins o fora? [Imatge original del web Your 
Amazing Brain.] 

Considereu, primer, (4a), que repeteixo aquí com a (5), on he usat colors per 
identificar les dues lectures:  

(5) a. Una jove veu l’amenaça. 
b. Una jove veu l’amenaça. 

En la lectura que es correspon amb (5a), tenim que una noia jove té una 
experiència perceptiva (pot ser visual, però no cal que sigui així) específica, 
concretament la presència d’algun tipus d’amenaça o perill; en la lectura 



39	
  
	
  

corresponent a (5b), en canvi, tenim una veu, que pertany a una persona jove, que 
està amenaçant algú. És interessant mirar d’identificar la font d’aquestes 
ambigüitats. Suposo que us heu adonat que la clau aquí és que les paraules ‘jove’, 
‘veu’ i ‘amenaça’ que apareixen tant a (5a) com a (5b) són homòfones i que són, de 
fet, paraules diferents amb significats diferents: ‘jove’ pot ser un nom però també pot 
ser un adjectiu; ‘veu’ pot ser una forma del verb ‘veure’ o un nom; ‘amenaça’ pot ser 
un nom o una forma del verb ‘amenaçar’. Noteu, també, com suggereixen els colors 
en cada exemple, que en atribuir una o altra lectura a aquestes paraules obtenim 
també estructures diferents en cada cas i que, per tant, és l’estructura la que 
determina el significat de l’expressió. Evidentment, allò que fa que l’expressió sigui 
un cub de Necker lingüístic és el fet que no tenim res que ens permeti deduir quina 
és la interpretació volguda, ens manca informació contextual però aquesta 
informació, crucialment, no és informació lingüística. D’acord amb això, quan 
processem l’estímul acústic corresponent a l’expressió una jove veu l’amenaça el SC 
haurà de buscar les paraules en el lexicó, igual que feia en l’exemple en què només 
teníem una paraula, però ara també haurà de construir l’estructura pertinent que, en 
aquest cas, són dues estructures, atesa l’ambigüitat de les paraules, i que després 
haurà d’interpretar el CI. Probablement ja heu arribat a la conclusio que la paraula 
‘estructura’ aquí es refereix de fet a l’estructura sintàctica i que sense estructura 
sintàctica no hi ha interpretació semàntica possible. En el cas de (5), el CI rebrà dues 
estructures sintàctiques, una per a cada lectura, i sobre la base de la informació 
contextual que sigui rellevant en aquell moment en triarà l’una o l’altra. 

Considereu ara el cas de (4b), que és una mica diferent i que repeteixo ara, també 
amb colors, com a (6):  

(6)a.Va veure la noia amb uns binocles. 
              b.Va veure la noia amb uns binocles. 

Aquí també tenim dues lectures, pero en aquest cas la font de l’ambigüitat no és 
l’homofonia d’algunes de les paraules que conté l’expressió. Fixeu-vos que, en tots 
dos casos, tenim algú que ha tingut una experiència visual. També en tots dos casos 
el nostre voyeur ha vist una noia. L’única diferència és que en un cas—(6a)—, qui 



40	
  
	
  

veu ho fa amb l’ajuda d’uns binocles, és a dir que els binocles són l’instrument de 
veure, mentre que en l’altra lectura—(6b)—, els binocles no són un instrument, sinó 
simplement un objecte que la noia porta a les mans, potser, i que la distingeixen 
d’altres noies que hi pugui haver en l’escena. Aquesta ambigüitat és de naturalesa 
eminentment sintàctica, ja que la frase amb uns binocles pot modificar sigui el verb 
va veure que el nom la noia. Aquest exemple és important perquè mostra que 
necessàriament hi ha una relació d’una a una entre les estructures sintàctiques i les 
representacions semàntiques. En altres paraules, la semàntica d’una expressió ve 
totalment determinada per la seva sintaxi. Sense sintaxi, no hi ha semàntica. I, per 
tant, tampoc llenguatge. 

 

3.   Conclusió 

En aquest article he intentat presentar els principis i supòsits bàsics sobre els quals 
es recolza la lingüística. Com hem vist, aquests principis i supòsits no són gaire 
diferents dels que adopten altres ciències com la biologia, la física o les ciències 
naturals en general. En tant que ciència, per tant, la lingüística estudia i intenta 
comprendre com funciona una part concreta del món en què vivim, allò que hem 
anomenat Llenguatge, primer, i Facultat del Llenguatge (o FL), després. La FL no és 
quelcom d’abstracte o intangible l’estructura de la qual anem descobrint pura i 
simplement a través de l’aplicació de la nostra facultat de raonar, com fan els 

matemàtics quan defineixen l’estructura d’un espai vectorial en ℝ' o determinen 

quina és la funció derivada d’un polinomi. No, la FL és un objecte material i tangible 
que podem estudiar empíricament, fent experiments (mentals o de laboratori) i 
construint teories. Que la FL no sigui directament observable no es contradiu amb el 
que acabo de dir, ja que no podem mesurar el grau de realitat de les coses a partir 
d’allò que està a l’abast dels nostres sentits: les partícules elementals de què està feta 
la matèria, els gens, la majoria de les molècules, els púlsars, els forats negres, els 
camps magnètics, els camps gravitatoris, no són entitats visibles a ull nu, però la seva 
activitat o presència és detectable i analitzable per mitjans indirectes, sovint 
observant els efectes causats per aquesta activitat. En aquest article hem après a 
dissenyar alguns experiments (de fet, n’hem fet més d’un, d’experiment) que ens han 



41	
  
	
  

permès de detectar l’activitat de la FL per tal d’estudiar-ne l’estructura i el 
funcionament. No hem fet res que no faria també un físic, un químic o un biòleg i, 
seguint els mateixos principis metodològics que seguiria qualsevol d’aquests 
científics, hem arribat a conclusions prou interessants sobre la FL. Per exemple, hem 
descobert que darrere la paraula ‘sintaxi’ s’amaga una capacitat que tots els humans 
tenim, la d’assignar una estructura a una entitat que comença la seva existència 
essent només una ona sonora; i hem après també que sense aquesta estructura no hi 
ha interpretació semàntica possible. Hem après, en definitiva, que els humans som 
un virtuosos de la sintaxi. Pensar sobre la FL ens ha permès de descobrir quelcom 
nou sobre nosaltres mateixos, els humans, perquè pensar sobre la FL és, de fet, una 
manera, de vegades la més directa, d’interrogar-se sobre la naturalesa humana. 

	
  

4.   Bibliografia 

Balari, Sergio & Lorenzo, Guillermo. 2010. Communication: “Where evolutionary 
linguistics went wrong”. Biological Theory 5(3): 228-239. 

Balari, Sergio & Lorenzo, Guillermo. 2015. It is an organ, it is new, but it is not a 
new organ. Conceptualizing language from a homological perspective. 
Frontiers in Ecology and Evolution 3:58. doi: 10.3389/fevo.2015.00058. 

Chomsky, Noam. 1975. Reflections on Language. Nova York: Pantheon Books. 

Chomsky, Noam. 1993. Language and Thought. Wakefield, RI: Moyer Bell. 

Darwin, Charles. 1859. The Origin of Species. Londres: John Murray. 

Descartes, René. 1648. “Comments on a certain broadsheet”. In J. Cottingham, R. 
Stoothof & D. Murdoch, eds. The Philosophical Writings of Descartes. Vol. I, 
pp. 293-312. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 

Descartes, René. 1664. “The World or Treatise on Light”. In J. Cottingham, R. 
Stoothof & D. Murdoch, eds. The Philosophical Writings of Descartes. Vol. I, 
pp. 81-98. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 

Joos, Martin. 1958. “Comments on Phonemic overlapping by Bernard Bloch”. In 
Martin Joos, ed., Readings in Linguistics. The Development of Descriptive 
Linguistics in America since 1925, p. 96. Nova York: American Council of 
Learned Societies. 

Saussure, Ferdinand de. 1916. Cours de linguistique générale. Ed. Charles Bally & 
Albert Sechehaye, París: Payot. 



42	
  
	
  

Scholz, Barbara C., Pelletier, Francis Jeffry and Pullum, Geoffrey K. 2016. 
Philosophy of Linguistics, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 
2016 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = 
<https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/linguistics/>. 

von Baer, Karl Ernst. 1876. Ueber Darwin's Lehre. In Reden gehalten in 
wissenschaftlichen Versammlungen und kleinere Aufsätze vermischten 
Inhalts. Zweiter Teil, pp. 261-506. Sant Petersburg: Karl Röttger. 

 

 

 

	
  

	
  


