
 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

67 

 

La figura del indígena como encarnación del pueblo boliviano: 
discusión en torno al esencialismo estratégico del Movimiento al 
Socialismo (MAS) 

Cécile CASEN 

Université Paris III 

 

El proyecto revolucionario del Movimiento al Socialismo (MAS), el partido político de 

Evo Morales que está en el poder desde enero de 2006, se articula sobre la referencia a 

la identidad indígena. La significación histórica que se concede a la llegada al poder de 

aquel a quien se presenta como “el primer presidente indígena” de la historia boliviana 

remite a la pretensión de su Gobierno de poner fin a 500 años de colonialismo y 

neocolonialismo. El éxito electoral de este partido-movimiento
1
, surgido del ciclo de 

movilizaciones inaugurado por la guerra del agua de abril de 2000 en Cochabamba, 

descansa sobre la identificación entre la figura del indígena y la contestación de las 

políticas neoliberales.  

Proponemos mirar con perspectiva esta referencia tras haber constatado su 

equivocidad. En efecto, la identidad indígena fue, desde los años 1980-1990, objeto de 

un discurso institucional que sobre todo persigue la neutralización del potencial político 

de los movimientos indígenas. Instrumento de una gobernanza presidida por la retórica 

del etnodesarrollo y pieza clave de dispositivos ligados a un multiculturalismo 

neoliberal, permite no obstante que se constituya un sujeto político que se sitúa en el 

origen de una reinvención del pueblo boliviano y está dotado de potencial 

revolucionario. En contraste con la atonía que caracteriza a las izquierdas europeas, esta 

renovación del relato histórico nacional mantiene un cierto impulso místico. 

Después de haber evaluado hasta qué punto contribuye el contexto creado por 

las reformas de los años 1990 a explicar las modalidades adoptadas por la contestación, 

recurriremos a la noción de esencialismo estratégico como herramienta interpretativa de 

la dinámica de las movilizaciones sociales indígenas. Al evidenciar la capacidad de la 

referencia indígena para crear un nosotros, ese concepto también permite rendir cuentas 

y preguntarse sobre la estructuración del imaginario popular sustitutivo que ha 

elaborado el MAS.  

 

El ascenso de la contestación indígena: ¿un efecto del multiculturalismo 

neoliberal? 

Reconocimiento constitucional del carácter multiétnico de la Nación boliviana, 

Ley de participación Popular (LPP), reforma del régimen electoral con la creación de 

los distritos uninominales
2
... las reformas de los años 1990 se basan en los preceptos 

democráticos que entonces consagran las organizaciones y tendencias de la ayuda al 

desarrollo. Para Jean-René Garcia, “les réformes structurelles extrêmement importantes 

                                                 

1. Categoría elaborada por Benoît RIHOUX para denominar a los partidos surgidos de movimientos 

sociales (Les partis politiques: des organisations en changement. Le test des écologistes, París, 

L‘Harmattan, 2001. 

2. Entre las reformas que marcan este cambio de modelo, conviene mencionar las reformas 

multiculturales en el ámbito educativo.  



 

 

68 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

[realizadas por Gonzalo Sánchez de Lozada hacen] de la Bolivie l'un des pays dont le 

système administratif et l'organisation de l'État sont les plus modernes du continent”
3
. 

Estas reformas significan también, y tal vez sobre todo, una ruptura con el modelo 

integrador del Estado nacional populista que, a partir de la revolución de 1952, había 

hecho del mestizaje la pieza clave de la construcción nacional. Al reconocer la 

diversidad cultural boliviana, el Estado pretende remediar la marginación política que 

sufren los indígenas y tener más en cuenta las necesidades de la población.  

La descentralización opone clásicamente una lógica de tipo bottom-up, en el 

sentido de una democracia participativa, a la lógica de imposición top-down, que 

caracteriza a un régimen a menudo más presidencial que parlamentario. Esa es la razón 

por la que se beneficia de un capital de simpatía: se la suele asociar con el progreso 

democrático. Según Laurence Whitehead, “in a society with Bolivia ‘s traditions there 

was a need for some continuous linkage between the regime and local communities, a 

link which address demands and elicited grassroots participation”. Para Jorge Dandler, 

la LPP “has generated a broad process of decentralization, direct access to public funds 

on a per capita basis, and establishment of many indigenous municipal districts in both 

highland and lowland where rural and indigenous populations are predominant. In 

effect, this policy has opened the way for greater local autonomy and empowerment of 

indigenous peoples”
4
. La heterogeneidad esencial de la nación boliviana parece 

justificar por sí misma una política de descentralización que permita gestionar tantas 

singularidades contextuales. A través del reconocimiento constitucional de las Tierras 

Comunitarias de Origen (TCO
5
) y de la instauración de las Organizaciones Territoriales 

de Base (OTB
6
) en la Ley de Participación Popular, estas reformas estimulan la creación 

de nuevos espacios políticos locales.  

En un artículo de 1995, Christian Gros comparte este optimismo hasta cierto 

punto y propone comparar la trayectoria de los movimientos obreros en Europa con la 

de los movimientos indígenas en América Latina, para sugerir que, mediante las 

reformas, se asiste a la institucionalización de éstos, una vez concluida la “fase heroica” 

de los movimientos sociales. Esa institucionalización conllevaría desde entonces la 

promesa de la instauración del equivalente a un Estado de bienestar
7
.  

Ahora bien, esta evolución viene acompañada también por políticas económicas. 

De forma sintomática, 1994 es al mismo tiempo el año de la reforma multicultural de la 

Constitución y aquél en que el Gobierno de Sánchez de Lozada redacta la Ley de 

Capitalización
8
, que abre el accionariado de cinco empresas públicas estratégicas a la 

                                                 

3. “Bolivie, de la démocratie pactée à la crise du système politique”, en Georges COUFFIGNAL (dir.), 

Amérique Latine 2002, París, La Documentation française-IHEAL, 2002, p. 123. 

4. “Indigenous people and the Rule of Law in Latin America: Do They Have a Chance?”, en Juan E. 

MÉNDEZ; Georges O ‘DONNELL y Paulo Sérgio PINHEIRO (eds.), The (un)rule of law and the 

underprivileged in Latin America, Notre Dame (Indiana), University of Notre-Dame Press, 1999, pp. 116-

152. 

5. Art. 171 de la Constitución de 1994.  

6. La LPP reconoce a las Organizaciones Territoriales de Base (OTB) “expresadas en las comunidades 

campesinas, pueblos indígenas y juntas vecinales, organizadas según sus usos, costumbres o 

disposiciones estatutarias”, Parlamento boliviano, 1994. 

7. “El movimiento indígena: del nacional-populismo al neoliberalismo” en Hans Joachim KÖNIG (ed.), El 

indio como sujeto y objeto de la historia latinoamericana, pasado y presente, Francfort, Vervuert Verlag, 

1995, p. 196.  

8. Ley 1.544 de Capitalización (21/3/1994). 



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

69 

 

participación de empresas extranjeras
9
. Esta concomitancia entre la adopción de de 

políticas neoliberales y el reconocimiento institucional de las identidades se halla 

asimismo en la combinación presidencial que alió a Sánchez de Lozada con su 

vicepresidente Víctor Hugo Cárdenas, una personalidad bien conocida por su militancia 

katarista
10

. Desde el punto de vista gubernamental, esta alianza resulta coherente. Sin 

embargo, parece más bien un producto de marketing político. Para Xavier Albó, “el 

compañero de Goni [Gonzalo Sánchez de Lozada] debía tener las cualidades opuestas 

y complementarias a las del candidato presidencial, que era un empresario minero, 

ligado a la oligarquía blanca, muy relacionado con los Estados Unidos y uno de los 

principales artífices del modelo neoliberal vigente en el país desde 1986”
11

. 

El giro neoliberal exige un reconocimiento de la diversidad étnica: por una parte, 

el Estado liberal obtiene ahí una legitimidad porque, al asumir el pluralismo cultural de 

la sociedad, puede presentarse como el agente del consenso; por otra, la diversidad hace 

realidad la política del dejar estar, dejar hacer a la sociedad civil. La referencia a la 

lucha de clases deja paso a la celebración de un consenso democrático que reconoce la 

diversidad cultural. El Estado, hasta entonces juez y parte en los conflictos de clase, se 

convierte en árbitro de los intereses divergentes de una sociedad pacificada. En esta 

situación, se muestra favorable a delegar en el ciudadano y en la sociedad civil una parte 

mucho mayor de lo que se había admitido que pertenecía al ámbito de sus 

competencias. 

El final del modelo del Estado nacional-popular implica, por lo tanto, una 

verdadera reforma de la ciudadanía, que se verifica en paralelo a la marginación de los 

principales sindicatos, tanto la Central Obrera Boliviana (COB), como la Confederación 

Única de los Trabajadores de Bolivia (CSUTCB). La apertura de nuevos espacios de 

participación significa sobre todo la neutralización de las organizaciones corporativas. 

Aunque se la presente como medio para canalizar la expresión de la sociedad civil bajo 

una lógica bottom-up, su implantación contribuye ante todo a poner fin a un 

corporativismo considerado como ineficiente y conflictivo. Éste es reemplazado por una 

nueva forma de ciudadanía, basada en las ideas de descentralización y de participación 

                                                 

9. Esto es, ENDE (Empresa Nacional de Electricidad), ENTEL (Empresa Nacional de 

Telecomunicaciones), ENFE (Empresa Nacional de Ferrocarriles), Vinto (Empresa metalúrgica) y por 

último YPFB (Yacimientos Petrolíferos Fiscales Bolivianos). 

10. El katarismo es un movimiento sindical campesino que surge en los años 1970 en la región de La Paz. 

Exige el reconocimiento de las culturas aimara y quechua como elementos constitutivos de la Nación 

boliviana y el derecho de las comunidades indígenas a gobernarse según sus propias normas. Víctor Hugo 

Cárdenas milita en uno de los partidos que se presenta como heredero del movimiento en los años 1980: 

el Movimiento Revolucionario Túpaj Katari de Liberación (MRTKL), fundado en 1985 por Genaro 

Flores. La coalición MNR-MRTKL obtiene un 35,5% de los votos en las elecciones de 1993. Existe una 

amplia bibliografía acerca del movimiento katarista que, desgraciadamente, no se puede detallar en el 

marco restringido de este artículo. Ver en particular: Jean-Pierre LAVAUD, “Identité et politique: le 

courant Túpac Katari en Bolivie”, documento de trabajo, IHEAL, ERSIPAL 24, 1982; Javier HURTADO 

MERCADO, El katarismo, La Paz, Hisbol, 1986; Jean-Pierre LAVAUD, “De l’indigénisme à l’indianisme: 

le cas de la Bolivie”, Problèmes d’Amérique latine, 7, 1992, pp. 63-82; Yvon LE BOT, Violence de la 

modernité en Amérique latine: indianité, société et pouvoir, Paris, Karthala, 1994 (cap. 4); Diego 

PACHECO, El indianismo y los indios contemporáneos en Bolivia, La Paz, Hisbol/ Museo Nacional de 

Etnografía y Folklore, 1992. 

11. Pueblos Indios en la Política, La Paz, Plural-CIPCA, 2002 p. 70.  



 

 

70 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

popular
12

. La voluntad declarada de mejorar la participación opera como un argumento 

que permite todo tipo de acuerdos, cuando menos en el plano del discurso.  

Según David Harvey, “Neoliberalism is in the first instance a theory of political 

economic practices that proposes that human well-being can best be advanced by 

liberating individual entrepreneurial freedoms and skills within an institutional 

framework characterized by strong private property rights, free markets, and free 

trade”
13

. La retórica de la participación ciudadana coincide con esta representación del 

ciudadano-empresario. De hecho, se utiliza para justificar las políticas de 

“capitalización” de las empresas estatales. En la retórica gubernamental, las políticas de 

privatización se convierten entonces en medidas que persiguen favorecer la 

“participación” de los bolivianos en la gestión de esas empresas. El Plan de Todos que 

da a conocer el programa del Gobierno en 1993 pretende pues que “la capitalización 

significa la recuperación del papel productivo de las empresas, y la democratización se 

refiere a la transferencia efectiva a la comunidad de los beneficios de este patrimonio, 

así como a la apropiación real, en un futuro previsible, de las acciones de esas empresas 

por parte de todos los ciudadanos bolivianos”
14

. Se hace incluso una alusión a la 

“recuperación de los recursos naturales” para referirse a la idea inversa de 

nacionalización que, por su parte, los movimientos sociales esgrimen a partir de los 

años 2000. 

Como señala Willem Assies, a pesar de esa retórica de la participación, estas 

reformas se implantan “in highly  ‘top-down’ fashion”
15

. Igual que en el resto de la 

región, la política de descentralización boliviana es un proceso impulsado por 

instituciones internacionales como el Banco Mundial y en nombre de la buena 

gobernanza. Se supone que debe permitir la conciliación entre las exigencias de defensa 

de los derechos humanos y las de las empresas privadas, preocupadas por asegurar la 

seguridad jurídica de los contratos firmados. Esta “combinaison de démocratie, 

multiculturalisme et néolibéralisme”
16

, que se da tanto en Bolivia como en el resto de la 

región, puede ser sometida a crítica a la luz de la noción de multiculturalismo neoliberal 

desarrollada por Charles R. Hale
17

. Ésta pone de manifiesto las ambigüedades que 

rodean el reconocimiento oficial de la diversidad étnica al denunciar la concepción de 

indio permitido que se impone en este contexto. La retórica sobre la que descansan estas 

                                                 

12. Ver, entre otros, Nancy GREY POSTERO, Now We Are Citizens, Indigenous Politics in 

Postmulticultural Bolivia, Stanford, Stanford University Press, 2007. 

13. A brief history of neoliberalism, Oxford, Oxford University Press, 2005, p. 2.  

14. Plan de Todos, programa de gobierno del MNR-MRTKL, 1993. 

15. “Bolivia‘s new Constitution and its implications”, en Adrian J. PEARCE (ed.), Evo Morales and the 

Movimiento Al Socialismo, the first term in context, 2006-2010, Londres, Institute for the Study of the 

Americas, 2011, pp. 93-116. De forma más general, Valérie ROBIN AZEVEDO subraya que “la nouvelle 

idéologie culturaliste […] est alors diffusée de façon verticale, sans que les acteurs concernés soient 

toujours consultés” (“Présentation dossier, (Des)illusions des politiques multiculturelles. Changements 

constitutionnels, gestion de l‘ethnicité et processus d‘ethnogenès”, L ‘Ordinaire Latino-américain, n. 204, 

2006, pp. 5-11.  

16. “Demandes ethniques et politiques publiques en Amérique Latine” Papeles del CEIC, n° 11, 2003.  

17. Charles HALE, “Does Multiculturalism Menace? Governance, Cultural Rights and the Politics of 

Identity in Guatemala”, Journal of Latin American Studies, n° 34, 2002, pp. 485-524. Charles HALE 

desarrolla este concepto a partir del análisis de las políticas multiculturales desarrolladas Guatemala. 

Creemos que la problemática que esta categoría pone de relieve es de aplicación a los países andinos, y a 

Bolivia en particular.  



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

71 

 

reformas queda así refutada por el objetivo que persiguen: el indio permitido es el sujeto 

político cuyos espacios de participación quedan circunscritos, con lo que se contiene su 

potencial antihegemónico.  

Victor Bretón Solo de Zaldívar se pronuncia en el mismo sentido cuando 

considera que la reestructuración del espacio político en Ecuador se dirige sobre todo a 

desactivas la bomba política indígena. En concreto, los nuevos modos de intervención 

consisten en diluir el contenido clasista de las antiguas demandas en clichés 

culturalistas, estereotipados y esencialistas. Los programas de etnodesarrollo conducen 

a situar la etnicidad dentro de lo políticamente correcto. Para Bretón, la pluriculturalidad 

no tiene por qué entrar en conflicto con la acumulación capitalista neoliberal: “la 

paradoja de esa acepción del multiculturalismo es que oficializa la alteridad cultural 

mientras que, por otro lado, desestima todo aquello que cuestione la hegemonía de la 

ortodoxia neoliberal”
18

. Héctor Díaz Polanco constata lo mismo cuando observa que, a 

partir de los años 1980,  

el poder se sentía cómodo con el discurso etnicista (especie de precursor criollo del 

multiculturalismo en la región) que, al tiempo que ensalzaba la diversidad étnica, 

rechazaba la acción concertada de los indios con otras clases o sectores subordinados no 

indígenas y, apoyándose en una peculiar concepción del colonialismo, repudiaba la 

“revolución a la occidental” (justamente porque ésta ponía el énfasis en la “lucha de 

clases”, que supuestamente nada tenía que ver con los indígenas), lo que en la práctica 

terminaba siendo una renuncia a toda rebelión contra el sistema
19

.  

Paradójicamente, la oficialización de la alteridad cultural reduce la posibilidad 

de cuestionamiento de la ortodoxia neoliberal, de la que los movimientos indígenas son 

portadores. Esta ideología les convierte en sujetos políticos al precio de negar su 

posición en la jerarquía socioeconómica y así neutralizar su poder de contestación. 

Para Henri Favre, la concomitancia entre la adopción de estas reformas y las 

políticas abstencionistas es un signo de que “l’État néolibéral rencontre dans 

l’indianisme l’idéologie que l’État populiste trouvait dans l’indigénisme. Il en découle 

une politique qui lui assure au moindre coût un contrôle indirect sur des territoires et 

des populations qu’il n’est pas en mesure d’administrer directement”
20

.  

En efecto, para transferir funciones originalmente asumidas por el Estado 

central, éste debe encontrar canales de mediación ya existentes en la sociedad civil o 

establecer otros nuevos. El análisis de Laurence Whitehead va en este sentido cuando 

interpreta la adopción de estas reformas como “preemptive steps [de las elites] to guard 

against a backlash from below”
21

. El autor se refiere aquí a lo ocurrido con la 

partidocracia venezolana después del caracazo de 1989 y al advenimiento de Chávez. 

Según esa hipótesis, la clase política boliviana habría percibido el riesgo inherente al 

cierre del sistema de representación y habría intentado arbitrar canales de participación 

                                                 

18. “De la ventriloquía a la etnofagia o la etnitización del desarrollo rural en los andes ecuatorianos”, en 

Mónica MARTÍNEZ MAURI y Eugenia RODRÍGUEZ BLANCO (coords.), Intelectuales, mediadores y 

antropólogos, la traducción y la reinterpretación de lo global en lo local, XI Congreso de Antropología: 

retos teóricos y nuevas prácticas = XI. Antropologia Kongresua: erronka teorikoak eta praktika berriak 

(7). Ankulegi Antropologia Elkartea, pp. 113-136. Ver también Charles HALE, “Rethinking Indigenous 

Politics in the Era of the Indio Permitido”, NACLA Report on the Americas, 38 (2), 2004, pp. 16-22. 

19. El laberinto de la identidad, México, UNAM, 2006, p. 29.  

20. L‘indigénisme, París, PUF, 1996, p. 123. 

21. “Bolivia and the viability of democracy”, Journal of Democracy, Vol. 12, n° 2, abril de 2001, pp. 6-

16. 



 

 

72 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

que la moderasen. Para Diego Ayo, la LPP fue concebida para conciliar los efectos de 

las sucesivas políticas de reestructuración y de modernización del Estado con las 

demandas más acuciantes de las distintas tendencias sociopolíticas del país
22

.  

Al tiempo que las antiguas fuerzas recibían de pleno el impacto de las políticas 

diseñadas desde 1985, la LPP aceleraba la caída de la hegemonía sindical y ponía en 

práctica la voluntad de encuadrar y de limitar la capacidad de los nuevos actores de 

poder para erigirse en polo de resistencia a las reformas económicas neoliberales. Como 

confiesa un asesor encargado de desplegar la LPP, “el objetivo de la participación 

popular es dar la palabra a cada miembro de las OTB y que éstas ocupen el espacio que 

hasta hoy han tenido los comités cívicos, los sindicatos, la COB y todos los demás 

pequeños grupos que se proclamaban representantes de la mayoría. Estas 

organizaciones tendrán que adaptarse a la ley para sobrevivir”
23

. Así, las centrales 

sindicales, y la CSUTCB en particular, dejan de ser considerados interlocutores 

legítimos. “En el marco de nuestra propuesta, la CSUTCB no podrá participar como 

organización indígena. La especificidad de los aillus
24

 se basa en la tradición, se trata de 

comunidades que mantienen sistemas electorales tradicionales. La CSUTCB es un 

sindicato, y tiene un sistema completamente distinto de designación de dirigentes”
25

. 

De hecho, la LPP responde a las reivindicaciones sostenidas desde la Marcha 

por el territorio y la dignidad de 1990, que marca la entrada en la escena nacional de los 

indígenas de las Tierras Bajas. Después de haber estado mucho tiempo marginados de la 

política boliviana, esta marcha señala su irrupción en la escena nacional y su voluntad 

de ser tenidos en cuenta por el Estado. Parece que la LPP se dirige más a ellos que a las 

poblaciones de origen amerindio de los Andes, consideradas sobre todo como 

campesinas. En una entrevista realizada al viceministro de Asuntos Indígenas,  

respondió así a la pregunta de si las poblaciones sindicalizadas de las Tierras Altas eran 

indígenas: 

- No, son campesinos. 

- Sin embargo, ellos afirman su identidad indígena… 

- Son aymaras y quechuas, por supuesto, pero sus necesidades y sus preocupaciones no 

son las de los pueblos indígenas. Por lo tanto, en el marco de este viceministerio, tengo 

poca relación con la CSUTCB
26

. 

                                                 

22. Los desafíos de la participación popular, La Paz, CEBEM, 1999. 

23. Asesor de la Secretaría de Participación Popular citado por María L. LAGOS, “Bolivia la nueva, la 

construcción de una nueva ciudadanía”, en Dora CAJÍAS, Magdalena CAJÍAS, Carmen JOHNSON e Iris 

VILLEGAS, Visiones de fin de siglo, Bolivia y América Latina en el siglo XX, La Paz, IFEA, Tomo 134 de 

las obras del IFEA, 2001, p. 274. 

24. Institución comunitaria que agrupa a una colectividad agraria unida por lazos de parentesco, vecindad, 

religión y lengua. Para Gilles RIVIÈRE, se puede definir el aillu como una unidad social y territorial de 

tendencias endógamas, aunque este último fenómeno disminuya tendencialmente debido a las 

migraciones hacia los centros urbanos (“Amtat Jan Amtata. Caciques et Mallku dans les Communautés 

Aymaras du Carangas (Bolivie)”, en Anath Ariel DE VIDAS (coord.), Pour une histoire souterraine des 

Amériques, Jeux de mémoires. Enjeux d'identités, Mélanges offerts à Nathan Wachtel, París, L'Harmattan, 

2008, pp. 71-97. 

25. Entrevista con Rodrigo JEMIO, técnico de la Dirección de Coordinación con la Cooperación 

Internacional del MAIPO, 29 de julio de 2004. Marianne RAOUS, “Agir entre préséances et préférences 

normatives: la mobilisation indigène en Bolivie”, memoria de DEA, Université Paris I, 2004.  

26. Ibidem. Entrevista con Enrique Camargo Manuel, viceministro del MAIPO, 1 de abril de 2002.  



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

73 

 

Desde el punto de vista oficial, la central sindical queda convertida en “una 

forma de organización más, a la que el contexto obliga a entrar en competencia con 

otras por la representación de los intereses del pueblo frente al Estado”
27

. Ricardo Calla 

afirma que “por oposición al período anterior al ajuste, durante el cual la COB tendía a 

condensar la acción de las redes sindicales en Bolivia [...], hoy el sindicalismo boliviano 

aparece como una red dispersa, de orientación regional, diferenciada y diversificada en 

lo sectorial, a tal punto que hay que hablar de sindicalismos y ya no de un sindicalismo 

boliviano”
28

.  

Frente a esta pérdida de poder, se entiende que la CSUTCB denuncie la LPP 

como una maniobra dirigida a socavar su propia representatividad y su capacidad de 

mediación. Se la llega a calificar de “ley maldita”. En la línea de las principales 

organizaciones sindicales (COB, CSUTCB), se puede ver en estas reformas una 

voluntad de neutralizar a aquéllas como medios de estructurar el movimiento popular.  

Dejando aparte la influencia decisiva que han ejercido los organismos 

internacionales para la adopción de estas reformas, se puede constatar que en Bolivia 

dimanan de un Gobierno apiñado en torno a la figura del presidente. El politólogo 

boliviano René Antonio Mayorga comenta así la política del primer Gobierno de 

Sánchez de Lozada, que hizo “de la participación popular uno de sus principales 

caballos de batalla” al tiempo que “ha subestimado y minimizado, no obstante, la 

participación política, tanto en el Poder Ejecutivo como en el Legislativo, de los propios 

partidos que conforman la coalición que lo sustentaba”
29

. La paradoja de una 

democratización desde arriba, fomentada por un presidente que toma decisiones sin 

consultar ni siquiera a los miembros de los partidos de su coalición se añade a la que 

consiste en llevar a cabo una política de privatización mientras se estimula la capacidad 

participativa de una población susceptible de oponerse a ella.  

Para Robert Hale, si las políticas multiculturales significan a priori la apertura 

de nuevos espacios de participación indígena, tampoco impiden que los indígenas sepan 

cuándo ha llegado demasiado lejos su exigencia de participación. Por su parte, Nancy 

Grey Postero identifica el multiculturalismo con la razón neoliberal. Para ella, la LPP ha 

llevado a reforzar la exclusión de los indígenas fortaleciendo el poder controlado por las 

elites de los partidos políticos. Ha contribuido al debilitamiento de las autoridades 

locales y de las estructuras de liderazgo
30

. Evelina Dagnino habla de una “convergencia 

perversa” entre, por una parte, la demanda de una participación más efectiva formulada 

por los movimientos sociales y, por otra, una gobernanza neoliberal que se desprende de 

sus responsabilidades para con el ciudadano
31

. 

Sin embargo, se puede observar que numerosos líderes indígenas han entrado en 

la vida pública por esta vía, en particular gracias a la creación de municipalidades, no 

                                                 

27. Ricardo CALLA, “Los sindicalismos bolivianos contemporáneos”, en Julie MASSAL y Marcelo 

BONILLA, Los Movimientos sociales en las democracias andinas, Quito, Flacso-IFEA, 2000, pp. 215-227. 

28. Ibidem, p. 217. 

29. “Presidencialismo parlamentarizado y procesos de decisión en Bolivia”, Revista Paraguaya de 

Sociología, n.100, 1997, pp. 113-128. 

30. Now we are citizen, p. 161.  

31. “Citizenship in Latin America: An Introduction”, Latin American Perspectives, vol. 30, n, 2, marzo de 

2003, pp. 3-17.  



 

 

74 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

solo urbanas, sino también rurales. La descentralización proporciona a los indígenas y a 

los habitantes del medio rural nuevas oportunidades de participación política.  

El cambio administrativo inducido por la creación de municipalidades, así como 

la posibilidad de presentarse como candidatos locales, han permitido a algunos líderes 

campesinos llegar al poder local. Xavier Albó y Víctor Quispe recuerdan que la LPP 

permitió a Evo Morales convertirse en diputado en 1997
32

. Según Herbert Klein, se 

puede estimar que los dos tercios de los 1.624 alcaldes y concejales elegidos gracias a la 

LPP son campesinos o indígenas
33

. Añade que los gobiernos municipales pueden 

adjudicar desde entonces hasta 3.000 puestos en la administración. Así pues, estas 

reformas tienen que ver con la emergencia de líderes locales indígenas y representan la 

ocasión de ganar influencia para muchos líderes campesinos. Se trate o no de un 

resultado buscado por la adopción y despliegue de la LPP, la reforma municipal 

contribuye a la formación de una nueva elite indígena. 

Sin embargo, y al menos en una primera fase, la hipótesis de Christian Gros de 

una institucionalización que pondría remedio a la negación histórica del hecho étnico 

queda refutada por la nueva fase heroica de los años 2000. En cierta medida, ésta pone 

en entredicho el marco neoliberal del reconocimiento de una diversidad cultural que 

concibe a los agentes culturales como participantes en el juego político local, 

incidentalmente como empresarios potenciales, pero desde luego no como agentes 

sociales, reconocidos por el Estado como parte activa en una institución nacional de 

seguridad social. Los campesinos-indígenas se sumen en los nuevos espacios de 

participación creados, pero no por eso dejan de criticar los límites de los dispositivos 

propuestos en el marco de la participación. El replanteamiento de los principios de una 

democratización desde arriba no ha cesado, como tampoco la exigencia de un 

reconocimiento de su propia forma de hacer política. Desde este punto de vista, la 

puesta en práctica de la versión neoliberal del multiculturalismo no ha conseguido sus 

fines. 

Estas reflexiones ponen de manifiesto las ambigüedades inherentes al contexto 

creado por las reformas, en primer lugar la de que ofrezcan y determinen la razón de su 

replanteamiento conflictivo aunque persigan una pacificación de la vida social. En 

efecto, al inducir el reconocimiento de “la dimension ethnique comme une des 

dimensions légitimes d’appartenance et de relation dans le champ politique”
34

, 

favorecen y valoran una presentación de sí mismo, o de la organización que uno 

representa, como indígena. De ahí procede igualmente el carácter estratégico de esa 

referencia para los movimientos sociales y el interés de un enfoque expresado en 

términos de esencialismo estratégico. 

 

                                                 

32. Quiénes son indígenas en los gobiernos municipales, La Paz, CIPCA y Plural, 2004. 

33. “The historical background to the rise of the MAS, 1952-2005”, en Adrian PEARCE (ed.), Evo 

Morales and the MAS, the first term in context, 2006-2010, Londres, Institute for the Study of the 

Americas, 2011, pp. 27-63. 

34. Gabriel GOSSELIN, “Pour une ethnicité citoyenne”, Cahiers internationaux de sociologie, n. 110, 

enero de 2001, pp. 121-130.  



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

75 

 

Los movimientos sociales bolivianos a través del prisma del esencialismo 

estratégico 

El concepto de esencialismo estratégico elaborado por Gayatri Spivak designa la 

“utilisation stratégique d ‘un essentialisme positif lorsqu ‘il sert des objectifs politiques 

clairement définis”
35

. Se refiere a “l’agrégation de tous les individus au sein de 

collectifs ad hoc, dans le but de les faire exister en tant que groupes”
36

. ¿Cuáles son las 

posibilidades teóricas de ese concepto para el análisis de la dinámica inducida por los 

movimientos sociales en general y los bolivianos en particular? ¿De qué forma la 

elaboración de un discurso que exalta la cultura, la identidad y la herencia andinas 

aparece como requisito para la articulación de un proyecto revolucionario que se basa 

en un relato nacional renovado?  

La interpretación a partir del esencialismo estratégico presenta una indudable 

actualidad en el pensamiento crítico contemporáneo. Es invocada por muchos de sus 

teóricos, para los que constituye un principio interpretativo general de las 

movilizaciones colectivas. Pensemos por ejemplo en Stuart Hall, para quien un grupo 

social solo se convierte en fuerza social a través de su constitución como sujeto 

colectivo en el seno de una ideología unificada
37

. Como recuerda Razmig Keucheyan, el 

esencialismo estratégico “soutient que la fixation provisoire d’une essence dont on sait 

qu’elle est artificielle peut dans certains cas être stratégiquement utile” en la medida 

que “toute action suppose la formation de collectifs, et les collectifs tendent à 

‘essentialiser’ leurs identités”
38

. El análisis desarrollado por Luc Boltanski participa de 

esta idea
39

. El autor presenta las posibles estrategias de lucha contra la dominación 

situando la capacidad de ganar en generalidad como determinante para el éxito de una 

propuesta crítica. Define ese aumento de generalidad como el acto de pasar de un estado 

fragmentario a un reconocimiento colectivo. Según él, el éxito de un programa crítico 

contra la dominación dependerá de esa capacidad. Se vuelve a encontrar la misma 

inspiración teórica en la filósofa feminista Elsa Dorlin cuando se refiere a la necesaria 

definición del objeto de la revuelta
40

. La tiene en cuenta, entre otras, porque permite 

volverla audible y conjurar el riesgo de despolitización o fragmentación de la lucha. 

Las movilizaciones indígenas, a diferencia de las luchas de clases clásicas, se 

inscriben en el registro de las políticas de reconocimiento. Su lógica de reivindicación 

                                                 

35. “Discussion, subaltern studies: deconstructing historiography,” en Ranajit GUHA y Gayatri SPIVAK, 

Selected Subaltern Studies, Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 342.  

36. Jean-Loup AMSELLE, L ‘occident décroché, París, Stock, 2007, p. 146. 

37. Ver también Lawrence GROSSBERG, “On Postmodernism and Articulation: An Interview with Stuart 

Hall”, Journal of Communication Inquiry, n. 10, junio de 1986, pp. 45-60.  

38. Hémisphère gauche, une cartographie des nouvelles pensées critiques, París, Zones, 2010. 

Introducción disponible en red: <http://www.editions-zones.fr/spip.php?article108> (consultada el 13 de 

marzo de 2013). 

39. De la critique. Précis de sociologie de l ‘émancipation, París, Gallimard, 2009.  

40. Intervención de Elsa DORLIN en el coloquio “Puissances du Communisme”, organizado por la Société 

Louise Michel (22-23 de enero de 2010), en la ponencia “A la recherche du sujet perdu”, disponible en 

red: <http://www.dailymotion.com/video/xbzxnh_colloque-puissances-du-communisme-

d_news#from=embed> (consultado el 12 de marzo de 2013). 



 

 

76 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

política no consiste en negar las diferencias, sino en reivindicarlas
41

. Boltanski 

considera que “par l’affiliation fondée sur un critère tel que la classe ou la couleur de 

peau, les dominés vont pouvoir trouver la force nécessaire pour accéder à une 

grandeur à laquelle ils ne peuvent pas, chacun pris isolément, non seulement atteindre, 

mais même prétendre”
42

. Desde este punto de vista, la dinámica descrita en términos de 

esencialismo estratégico en muchos aspectos confirma la distinción marxista entre clase 

en sí y clase para sí en la que, de hecho, se realzaba la importancia de ésta última: la 

construcción de una conciencia colectiva es un elemento estratégico para el éxito de una 

movilización.  

Esta noción resulta congruente en el análisis de los movimientos indígenas en la 

medida en que se basa en una comprensión de las dinámicas movilizadoras que va más 

allá de la base identitaria que invocan. El esencialismo de que hacen gala los 

movimientos indígenas bolivianos consiste en una reinvención de un pasado mítico que 

idealiza una armonía étnica. Reivindican un mundo indígena idealizado que puede 

diferir mucho de la experiencia cotidiana de los miembros de las comunidades 

indígenas. La consideración del carácter artificial de tal agregación remite justamente a 

su dimensión estratégica: la movilización ha de verse a la luz de ésta, y no como 

producto de una diferencia cultural. Contra una visión esencialista de la identidad, 

descarta el planteamiento que consiste en preguntarse si la reivindicación de una 

diferencia cultural es legítima desde un punto de vista antropológico o no. 

Por otra parte, los teóricos postcoloniales tienen en cuenta el peligro político 

potencial que comporta la adopción de esa estrategia respecto al esencialismo que 

supone. Boris Buden recuerda que la función política que Gayatri Spivak atribuye al 

esencialismo estratégico “consiste à permettre aux opprimés de toutes sortes –nations, 

minorités ethniques, sexuelles et autres– de se présenter et de formuler des 

revendications politiques, sans pour autant gommer leurs différences et leurs débats 

internes. Cet outil ne doit être employé que d‘une manière temporaire et dans un but 

politique précis au-delà duquel il risque de nourrir tous les abus nationalistes, 

totalitaristes, etc.”
43

. En cuanto a los análisis que se inquietan por etnificación de la vida 

social y política a consecuencia de la “estrategia del esencialismo”, nótese que el uso 

teórico de esta noción permite casi siempre que un investigador favorable a esos 

movimientos justifique el esencialismo que exhiben. Con ella se valora la necesidad de 

los movimientos sociales de erigirse en sujeto colectivo y los beneficios políticos que 

esta estrategia les reporta.  

Intentemos ahora ilustrar cómo se verifica la hipótesis del esencialismo 

estratégico en los movimientos sociales bolivianos. El carácter estratégico de la 

activación de la referencia indígena queda patente en el caso de los sindicatos cocaleros 

a los que se vincula la fundación del MAS, máxime cuando en origen no se presentaban 

como un movimiento indígena. En efecto, el movimiento cocalero de la región de 

                                                 

41. Ver Axel HONNETH, La Lutte pour la reconnaissance, París, Cerf, 2000. Para una discusión de las 

nociones de modelo estatutario y su ajuste a la estructura económica de la sociedad, véase Nancy 

FRASER, “La justice mondiale et le renouveau de la tradition de la théorie critique”, entrevista con Alfredo 

GOMEZ-MÜLLER y Gabriel ROCKHILL, La revue internationale des livres & des idées, n° 10, marzo-abril 

de 2009, pp. 38-43. 

42. BOLTANSKI, De la critique, p. 227. 

43. “ L ‘universalisme stratégique: dead concept walking, de la subalternité de la critique aujourd‘hui”, 

European Institute for Progressive Cultural Policies, febrero de 2007, 

<http://eipcp.net/transversal/0607/buden/fr> (consultado el 13 de marzo de 2013).  



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

77 

 

Cochabamba de los años 1990 era sobre todo un movimiento sindical. Se opuso durante 

mucho tiempo a la orientación indianista que Felipe Quispe preconizaba para la 

CSUTCB por considerarla fuente de divisiones
44

. Por el contrario, su principal referente 

era entonces el movimiento de los mineros: éste practicaba sobre todo una lectura 

clasista y se inscribía en el horizonte histórico del movimiento obrero boliviano. Como 

recuerda John Crabtree, “the political culture and organisation of the cocaleros of the 

chapare was heavily coloured by the country strong trade union tradition”
45

. Así pues, 

el movimiento cocalero, y el MAS con él, incorporaron las referencias indígenas 

progresivamente. 

Según José Antonio Lucero, la paulatina indianización de su programa se 

explica por el éxito conseguido por la organización indígena de las Tierras Bajas –la 

CIDOB a raíz de la marcha de 1990
46

. Deborah Yashar comparte esta hipótesis del 

contagio por el ejemplo. Señala que la opción colectiva de los campesinos, tanto de las 

Tierras Altas como de las Tierras Bajas, de movilizarse como indios se explica por la 

constatación del éxito “of indigenous movements before them, and the failure of many 

other types of movements, and strategically decided to use ethnic identities as the 

marker for mobilization”
47

. El éxito de los movimientos indígenas como tales 

constituye, en fin, una de las principales razones de la indianización de la ideología del 

MAS. Donna Lee Van Cott explica que los líderes indígenas tienden más a fundar 

partidos étnicos si conocen ejemplos de ellos que hayan tenido éxito
48

. En tanto que 

factor determinante en la formación y desarrollo de los partidos étnicos en América 

Latina, la adopción de esta auto(re)presentación revela una adaptación de los cocaleros 

a una evolución contextual que favorece la sustitución del paradigma clasista por la 

afirmación identitaria indígena. Al MAS le interesa situarse en esta evolución, de la que 

es al mismo tiempo causa y consecuencia. Así sucede también con su principal líder, 

Evo Morales, cuya muda identitaria le ha hecho pasar de sindicalista de izquierdas a 

hermano indio. 

No es raro que sus partidarios se refieran explícitamente a la utilización de la 

marca identitaria como medio para alcanzar un proyecto político que estiman superior. 

En ese caso, parecen fijarse conscientemente un objetivo político que justifica la 

instrumentalización de la identidad indígena como tal. Lo ilustran los argumentos 

sostenidos por el representante de la CSTUCB en la Paz, Gualberto Choque Yahusi
49

. A 

lo largo de nuestra entrevista, no dudó en hacer referencias explícitas a las ventajas del 

                                                 

44. Forrest HYLTON y Sinclair THOMSON, Horizons révolutionnaires, histoire et actualité politiques de la 

Bolivie, París, Éditions Imho, 2010, pp. 203-204.  

45. “Electoral validation for Morales and the MAS », en Adrian J. PEARCE (ed), Evo Morales and the 

Movimiento al socialismo in Bolivia, the first term in context, 2006-2010, Londres, Institute for the Study 

of the Americas, 2011, pp. 117-143.  

46. “Representing  ‘real indians ‘. The challenge of indigenous authenticity and strategic constructivism 

in Ecuador and Bolivia”, Latin American Research Review, vol. 41, n. 2, junio de 2006, pp. 31-56.  

47. Contesting Citizenship in Latin America: The Rise of Indigenous Movements and the Postliberal 

Challenge, Nueva York, Cambridge University Press, 2005, p. 80.  

48. From Movements to Parties in Latin America, The Evolution of Ethnic Politics, Nueva York, 

Cambridge University Press, 2005, p. 11. La autora define un partido étnico como “una organización 

autorizada a participar en las elecciones locales y nacionales, la mayoría de cuyos líderes y miembros se 

identifican como parte de un grupo étnico no gobernante y cuya plataforma electoral incluye y programas 

de naturaleza étnica o cultural”. 

49. Entrevista realizada en La Paz en enero de 2006.  



 

 

78 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

carácter genérico de la categoría de indio. Así, declaró que “si llamamos a los aimaras, 

solamente van a venir los aimaras; si llamamos a los chiquitanos, solo los chiquitanos, 

pero si decimos indios de todo el mundo, uníos, allí todos paran las orejas, por eso es un 

término que te mueve el piso”
50

. Su referencia a la fórmula del Manifiesto comunista no 

es anodina. Los “indios de todo el mundo” están, como los proletarios, en la base de la 

construcción de una identidad colectiva funcional para un proyecto político concreto. El 

representante del mayor sindicato campesino de Bolivia sabe muy bien que así se puede 

crear un ellos y un nosotros como polos antagónicos: por un lado, los indígenas, 

explotados y guardianes hereditarios de los recursos naturales, y por el otro las elites 

políticas tradicionales y corruptas. La fórmula muestra a un tiempo la impregnación del 

imaginario marxista en la cultura política de los masistas y su reciclaje en el nuevo 

paradigma indígena. 

El sociólogo e intelectual Álvaro García Linera, vicepresidente del Gobierno de 

Evo Morales, tampoco duda en reivindicar la instrumentalización política de la 

identidad indígena. A juicio de este militante, es evidente que hay que sacar partido de 

este recurso si es movilizador. García Linera asume que la referencia a la identidad 

indígena sirve como fermento de la movilización política. Su eficacia y su capacidad de 

unir a grupos heterogéneos son, según, el vicepresidente, móviles suficientes. Así las 

cosas, no importa si la Wiphala (bandera cuadrangular con los colores del arco iris) es 

de origen indio o colonial: lo que interesa saber es si consigue movilizar a la gente
51

. 

Para Álvaro García Linera, “il faut être critique et prendre pleinement en considération 

le moment de la construction classificatrice sans toutefois oublier que ce qui importe 

dans le domaine politique, c‘est la fonction que peuvent assurer aujourd‘hui ces 

classifications”
52

. Si se quiere ganar en las urnas, parece decir, hay que tener en cuenta 

la eficacia de la Wiphala como bandera indígena. Del mismo modo que el término 

genérico de indio permite reunir artificialmente a grupos muy heterogéneos, no cabe 

duda de que la bandera actúa como un signo aglutinador. La coalición entre distintos 

sectores y formatos organizativos en los movimientos sociales de los últimos años 

ilustra la eficacia de la interpelación identitaria en la consecución de sus objetivos, 

como oponerse con éxito al acaparamiento de beneficios de la explotación del gas por 

parte de empresas transnacionales.  

Así pues, la noción de esencialismo estratégico se sitúa en el centro de las dinámicas 

movilizadoras bolivianas. Si, por una parte, la estrategia del esencialismo ofrece 

excelentes resultados para los movimientos sociales, como concepto permite sondear en 

las modalidades de la construcción de un horizonte revolucionario y del nuevo relato 

nacional elaborado por el partido que nació de esas movilizaciones.  

 

Entre lo universal y lo particular: concepción abierta de la identidad indígena y 

renovación del relato nacional  

La construcción del indígena como sujeto político lleva finalmente a interrogarse 

sobre su articulación con la categoría universal de Nación. La reivindicación de la 

identidad indígena afecta a una parte de la población boliviana a la que ya no se puede 

atender en general. Sin embargo, el examen del carácter problemático de la asociación 

                                                 

50. Ibidem.  

51. AMSELLE, L ‘occident décroché, p. 306.  

52. Ibidem. 



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

79 

 

entre los términos de esencialismo y estrategia permite mirar con perspectiva el 

proyecto revolucionario de los movimientos sociales y el MAS. La pregunta se refiere 

entonces a la transposición del carácter particular de la interpelación indígena a un 

discurso ideológico del Bien Común y la Justicia Social. 

Si el esencialismo estratégico consiste en reivindicar una identidad eterna para 

impulsar sus objetivos políticos, el esencialismo define la idea que los indígenas 

implicados se forman de su identidad. Concebida como superviviente de las vicisitudes 

de la historia, es esencialista en la medida que no tiene en cuenta su dimensión 

construida históricamente. Nótese que referirse a la identidad indígena –como a 

cualquier otra identidad– implica fijarla. Al mismo tiempo, y paradójicamente, es 

susceptible de constituirse en estratégica porque ha sido fijada –y lo mismo para los 

movimientos sociales que para el MAS. Esta fijación de la identidad es condición 

necesaria para que resulte aglutinadora. En otros términos, hacer gala de esencialismo se 

vuelve estratégico en la medida que la politización de la identidad indígena contiene una 

dinámica de generalización, en el sentido del incremento de generalidad posibilitado por 

la acción colectiva. Aunque esta concepción particular parezca implicar la delimitación 

exclusiva de un grupo, y por lo tanto su diferenciación de los otros componentes de la 

nación boliviana, se revela lo bastante inclusiva para volverse estratégica.  

La observación de Andrew Canessa de que “what is unusual about MAS is the 

potential for an indigenous political ideology to become mainstream”
53

 muestra a las 

claras la amplitud del proceso de generalización. Ésta llega a resolver finalmente la 

tensión entre la concepción esencialista de la identidad y su actualización política. Si el 

éxito electoral del MAS ilustra el carácter estratégico de la referencia indígena, lo hace 

en la medida en que ésta remite al oxímoron de un esencialismo no exclusivo, una 

paradoja como la contenida en la expresión esencialismo estratégico. 

Así, la definición de una reivindicación como indígena depende de la identidad 

de quien la realiza. También se pueden definir las reivindicaciones indígenas en relación 

a su naturaleza. Se las piensa entonces como vinculadas a ciertos grandes temas, como 

la autonomía de las comunidades, los asuntos relativos a los territorios que reivindican, 

el respeto al derecho consuetudinario o su compatibilidad con las normas 

internacionales, en particular con las relativas a los derechos humanos. Se trata de 

reivindicaciones que buscan atribuir derechos particulares a grupos particulares. Este 

sentido de la “indigeneidad” (indigénéité/indigeneity
54

) dentro de una reivindicación se 

encuentra, por ejemplo, en las reflexiones de Marc Saint-Upéry, cuando distingue la 

importancia de la referencia a la identidad indígena en el discurso masista de la que 

luego tiene en las políticas públicas y la acción gubernamental
55

. Su análisis pretende 

mostrar que la referencia a la identidad indígena constituye sobre todo un recurso 

político utilizado por el MAS y su líder, sin que tenga mayor repercusión en las 

políticas que finalmente se llevan a cabo. Prescindiendo del folklore que, según este 

autor, rodea las apariciones públicas de Evo Morales, la nacionalización de los 

hidrocarburos o la electrificación del campo no tienen nada de específicamente 

indígena. 

                                                 

53. “Todos somos indígenas: Towards a new language of national political identity”, Bulletin of Latin 

American Research, vol. 25, n°2, abril de 2006, pp. 241–263. 

54. El hecho de ser indígena. 

55. Le rêve de Bolivar: le défi des gauches sud-américaines, París, La Découverte, 2007.  



 

 

80 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

Se puede confrontar este significado de las reivindicaciones indígenas con la 

constatación de Ricardo Calla de que “la propuesta [...] no se ha atrincherado en la mera 

afirmación de sus propias particularidades, ni en la lógica de la diferencia. Sin negar ni 

postergar su demanda central de autonomía, los pueblos indígenas han logrado construir 

un núcleo […] que va mas allá de los límites de su propia cultura e historia”
56

. La 

hipótesis del esencialismo estratégico va en el mismo sentido cuando muestra que los 

movimientos sociales bolivianos instrumentalizan la referencia identitaria al servicio de 

objetivos que rebasan los identificados como estrictamente indígenas. Si, como sostiene 

Saint-Upéry, la generalización de la demanda de nacionalización de los hidrocarburos 

que constituye ese núcleo en los años 2000 no tiene nada de indígena, la afirmación no 

toma en cuenta ese fenómeno de generalización. En efecto, esta forma de entender la 

reivindicación indígena excluye que los indígenas, como tales indígenas y en nombre de 

esa condición, estén en la base de las movilizaciones contra las políticas neoliberales. 

La definición temática distingue las reivindicaciones propiamente indígenas de 

las luchas por la nacionalización de los recursos naturales o de la revalorización del 

papel del Estado en la economía. No obstante, se constata que para una organización 

indígena como es la CONAMAQ no existe contradicción entre el objetivo de 

reconstrucción de los aillus y la oposición al Área de Libre Comercio de las Américas 

(ALCA). Del mismo modo, el movimiento cocalero rechaza las políticas de lucha contra 

la droga presentando la hoja de coca como “la hoja de nuestros antepasados” y 

reivindicando las tradiciones indígenas asociadas a ella. El tema central en la campaña 

de recuperación de los recursos naturales y la focalización del debate político de 2002-

2003 en la identidad nacional simbolizada por el gas natural combinan esas inquietudes 

dentro de una crítica al colonialismo interno. 

Sian Lazar sopesa ambos registros para el éxito electoral del MAS. La autora 

estima que “Evo was certainly perceived by many indigenous people as ‘one of us‘, but 

the fact that he stood for an anti-imperialist political position was probably more 

important for most of his voters”
57

. Se pueden invertir los términos de la proposición: 

habrá que preguntarse entonces si quienes consideran a Evo Morales “uno de los 

nuestros” le han votado por su política antiimperialista y no solo a partir de objetivos 

específicamente indígenas. La convergencia ideológica de los dos registros en los 

movimientos sociales remite al encaje, cuando menos parcial, entre ambos tipos de 

reivindicaciones. En este punto, los criterios temáticos que definen a priori una 

reivindicación indígena resultan restrictivos. Implican que, como tal, el movimiento 

indígena solo tiene que formular un cierto número de reivindicaciones relacionadas con 

los intereses particulares de la comunidad que representa. 

Mientras que la definición temática diferencia las reivindicaciones indígenas de 

las luchas por la nacionalización de los recursos naturales, se constata una coincidencia 

parcial entre los dos tipos de reivindicaciones. En la medida en que los movimientos 

indígenas se centran en la lucha contra el liberalismo, querer aislarlos lleva a un 

espejismo. Hay que hacerse  de nuevo la pregunta de qué es una reivindicación 

indígena. El carácter inédito de la construcción ideológica del MAS radica en su intento 

                                                 

56. Ricardo CALLA, Ramiro MOLINA BARRIOS y Cecilia SALAZAR DE LA TORRE, “Movimientos 

indígenas y pactos de género”, Cuaderno de futuro, n. 5, La Paz, CEDLA-PNUD, 2000, p. 14.  

57. “At least in 2002 when the US ambassador significantly increased the percentage of his vote by 

threatening to withdraw US aid if Evo won”. Sian LAZAR, “How Revolutionary Were Bolivian 

Revolutions?”, A contra corriente, vol. 6, n. 1, otoño de 2008, pp. 362-367.  



 

 

DOSSIER El pueblo desde las izquierdas latinoamericanas contemporáneas 

 

Rubrica Contemporanea,  Vol. 2, Núm. 3, 2013 

ISSN. 2014-5748 

81 

 

de hacer confluir los registros de reivindicaciones (cultural, socioeconómica, política) 

que tradicionalmente se ha percibido como ajenos los unos de los otros. Para los 

masistas, la referencia identitaria va de la mano con la consecución de un programa 

nacional, y hasta nacionalista, pero no gracias a una yuxtaposición heteróclita producto 

de su composición sociocultural, sino porque esas dos dimensiones se conciben como 

intrínsecamente unidas. Frente a la definición temática, la identitaria vuelve a asociar la 

identidad indígena a otra ante todo política, de resistencia y contestación, y a la 

exigencia de justicia social. 

Las afinidades entre esta articulación ideológica y una cierta línea crítica se 

basan precisamente en ese vaivén entre una causa universalista y una interpelación 

particularista. Boris Buden sostiene que  

Sur un plan stratégique [...], c'est-à-dire sur le plan de l’expression politique, la critique 

est prise dans un va-et-vient entre universalisme et essentialisme: elle s’engage tantôt 

dans la lutte pour la reconnaissance d’une identité opprimée (nation, genre sexuel, 

culture ou diverses minorités) qui se subjective sur un mode essentialiste, tantôt dans la 

transgression universaliste des limites de l’identité et de la logique identitaire de la 

subjectivation politique
58

.  

El hecho de que la referencia indígena sea portadora de una contestación del 

orden social existente y se convierta en una demanda de justicia remite al abandono de 

la lucha de clases como referente principal, así como a su redefinición contemporánea. 

Sería aún más exacto ver en ello una forma alternativa de conceptualizarla. El 

replanteamiento de la hegemonía del paradigma marxista y la conversión de la izquierda 

–no solo boliviana– a las luchas minoritarias pasa desde entonces por la redefinición del 

sujeto político subalterno, no solo en función de su clase, sino también de su género y 

su raza, porque la pertenencia a una clase se percibe como condición necesaria pero no 

suficiente para describir adecuadamente y luchar con eficacia contra los mecanismos de 

dominación.  

Para muchos, ésta es una de las grandes empresas teóricas a las que se enfrenta 

el pensamiento crítico desde hace dos décadas. La importancia de las luchas feministas 

y antirracistas conlleva pensar en la diversificación del sujeto de la contestación La 

dialéctica entre lo universal y lo particular se sitúa así en el centro de los debates sobre 

la enunciación de una ideología política crítica. La ideología masista comparte con ella 

el hacer frente a lo que se ha llamado la interseccionalidad
59

 de las dominaciones. Este 

término, acuñado por la académica feminista norteamericana Kimberlé Crenshaw a 

principios de los años 1990 designa la situación de personas que sufren 

simultáneamente varias formas de dominación o de discriminación en una sociedad. La 

imbricación entre reivindicación distributiva y reivindicación identitaria en el proyecto 

político masista puede verse como una articulación entre lo particular y lo universal: 

defiende que no hay verdadera universalidad sin reconocimiento de las particularidades 

culturales, pero también y al mismo tiempo que no existe reconocimiento de las 

particularidades sin una redistribución social que afecte a la nación en su totalidad. 

                                                 

58. “L'universalisme stratégique”.  

59. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics and Violence against Women of Color”, 

Stanford Law Review, n. 43, 1991, pp. 12-41. Ver también Elsa DORLIN (dir.), Sexe, race, classe, pour 

une épistémologie de la domination, París, PUF, 2009. 



 

 

82 

Rubrica Contemporanea, Vol. 2, Núm. 3, 2013  

ISSN. 2014-5748 

CASEN La figura del indígena 

Por otra parte, la aproximación teórica elaborada por Boris Buden permite 

establecer la equivalencia relativa entre la concepción plurinacional de la nación y la 

nación mestiza surgida de la revolución de 1952: 

la position qui, en théorie, s’oppose directement à l’essentialisme, et que nous 

pourrions appeler le constructivisme, ne constitue sur le plan politique ni un parallèle, 

ni un contrepoids à l ‘essentialisme. On peut déconstruire en théorie l’identité d’une 

nation, par exemple, et montrer qu’elle n’est que le résultat d’une construction 

discursive, qu’elle est vide de contenu et ne se constitue que de rapports avec d’autres 

identités, mais un tel savoir est d’un intérêt politique limité. La déconstruction ne 

produit pas de sujets politiquement efficaces. Elle n’a rien à opposer à une communauté 

fondée sur une base essentialiste — disons à une nation, avec toutes ses institutions 

politiques et culturelles, ses mécanismes de reproduction et avant tout l’idée d’État-

nation qui en constitue l’expression politique
60

. 

En la medida en que la identidad nacional es una construcción
61

 y en que existe 

un hiato entre la postura constructivista y las necesidades de la acción política –que 

todos los agentes políticos son por necesidad agentes identitarios–, la referencia a una 

nación mestiza se revela tan esencialista como la idea de nación indígena que promueve 

el MAS. La denuncia del mal esencialismo se asocia así a la postura del investigador 

que lamenta el desajuste entre la complejidad asumida por la inteligencia sociológica, 

capaz de descomponer los discursos sociales, y la simplificación en que se basa la 

acción política como generadora de separaciones y enfrentamientos. Esto no impide que 

“pour que la revendication qu’elle incarne pèse sur la scène publique, il [ne faille pas] 

présenter son identité comme une construction, mais, au contraire, comme une donnée 

intangible, non négociable”
62

.  

En cualquier caso, se trata de confeccionar un gran relato nacional, no de desarmarlo. 

Si, como quiere Andrew Canessa, el espectacular ascenso del MAS convierte la 

indigeneidad (indigénéité/indigeneity) en el nuevo lenguaje de la identidad política 

nacional
63

, este lenguaje está tan elaborado como el de la nación mestiza que difundió la 

revolución de 1952. Mediante el mismo dispositivo que la ideología revolucionaria del 

52, la ideología política indígena del MAS da lugar a una universalización del sujeto 

político al que alude. La tensión entre lo universal y lo particular reaparece en la 

fórmula “Todos somos indígenas” propuesta por Andrew Canessa. En otros términos, 

se llega a una aporía: lógicamente, si todos somos indígenas, entonces nadie lo es. 

Queda saber qué consecuencias políticas surgen, más allá de su equivalencia formal, del 

paso del paradigma nacional-popular –“todos somos bolivianos”– al masista –“todos los 

bolivianos son indígenas”.  

                                                 

60. “L ‘universalisme stratégique...”.  

61. La noción de “comunidad imaginada” de Benedict ANDERSON lo ha dejado bien patente (Imagined 

Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, Verso, New York, 1983).  

62. Martina AVANZA y Gilles LAFERTE, “Dépasser la  ‘construction des identités ‘? Identification, image 

sociale, appartenance”, Genèses, n. 61, décembre 2005, pp. 134-152.  

63. CANESSA, “Todos somos indígenas...”. 


