
necesarios para que crezcan las 
plantas.

La vida vegetal y la fertili-
dad del suelo son procesos que 
se propician mutuamente, y la 
materia orgánica es el puente 
entre ambos. En la medida que 
el estiércol, los restos de cosecha 
y otros organismos muertos se 
descomponen, liberan nutrien-
tes que pueden ser tomados por 
las plantas y usados en su creci-
miento y desarrollo. Conforme 
crecen las plantas, más restos 
vegetales llegan o permanecen 
en el suelo y más materia orgá-
nica se forma, en un ciclo conti-
nuo exitoso desde hace millones 
de años.

Los pueblos rurales de todo 
el mundo tienen un profundo 
entendimiento de la tierra. 
Mediante la experiencia han 
aprendido que la tierra hay que 
cuidarla, cultivarla, alimentarla 

y dejarla descansar. Muchas de 
las prácticas comunes de la agri-
cultura tradicional reflejan estos 
saberes. La aplicación de estiér-
col, residuos de cultivos o com-
post nutre el suelo y renueva la 
materia orgánica. La práctica de 
barbecho, en especial el barbe-
cho cubierto, tiene como fin 
que el suelo descanse, de modo 
que el proceso de descomposi-
ción pueda realizarse en buena 
forma. La labranza reducida, las 
terrazas, el mulch y otras prác-
ticas de conservación protegen 
el suelo contra la erosión, de 
forma que la materia orgánica 
no sea arrastrada por el agua. 
A menudo, se deja intacta la 
cubierta forestal, se la altera lo 
menos posible o se la imita, de 
forma que los árboles protejan 
el suelo contra la erosión y lo 
provean de materia orgánica 
adicional.

Cuando a lo largo de la his-
toria se han olvidado o se han 
dejado de lado estas prácticas, 
se paga un alto precio por ello: 
los fertilizantes de síntesis y sus 
repercusiones son una muestra.

 
Este artículo ha sido 
elaborado sumando 

colaboraciones de: 
 

Grain
www.grain.org

WSRW. Western Sahara 
Resource Watch

www.wsrw.org

Plataforma cívica 
Montsalat

www.lasequia.cat/montsalat

Plataforma Prou Sal
www.prousal.org

WSRW, «P de pillaje (2014)» Disponible en: http://www.wsrw.org/a110x3217

Grain, «Cuidar el suelo». Disponible en: https://www.grain.org/fr/article/entries/791-cuidar-el-suelo

Extractivismo minero 
y ecología política de las emociones

Horacio Machado Aráoz

Son muchas las investigaciones realizadas alrededor de 

los conflictos ecológicos, laborales y económicos que 

generan los proyectos mineros, pero en este artículo vamos 

a dirigir la mirada hacia una dimensión no suficientemente 

abordada aún: las condiciones y efectos de la minería en 

el plano de los cuerpos, las emociones y los sentimientos, 

tanto de los individuos como de las comunidades.

A pesar de que los principales y más difun-
didos eslóganes del marketing social de 
la minería transnacional afirman que 

ningún proyecto minero se hace sin el consenti-
miento previo de las comunidades involucradas, 
bien sabemos que este tipo de intervenciones 
involucra una afectación sobre las fuentes de 
vida, los medios de trabajo y las formas culturales 
y políticas de la reproducción social, generando 
resistencias y conflictos. 

De hecho, la instalación de un proyecto de 
minería desencadena un conflicto multidimen-
sional, cuya faceta económico-ecológica tiene que 
ver con la expropiación/degradación de la base 
material de vida de las poblaciones locales. En este 
plano, los conflictos se manifiestan como producto 
de las afectaciones que la apropiación desigual de 
los bienes naturales –y su uso destructivo– tienen 
tanto sobre las condiciones generales de habitabi-
lidad de los territorios/sanidad de las poblaciones, 

Soberanía Alimentaria n.2222 23Amasando la realidad



dinero-capital. La fiebre del oro da lugar a una 
concepción completamente nueva de la riqueza, 
el trabajo humano, la economía en general y la 
propia idea de civilización. 

 A partir de este imaginario, la minería se erige 
como una actividad clave para generar riqueza, y 
es esta realidad la que define, condiciona y decide 
sobre la vida y la muerte; la que avanza gene-
rando el progreso, produciendo la historia, a toda 
costa; diversificando las formas de extrañamiento 
de la vida y destruyendo algunas de ellas… Todo 
vale si se genera riqueza.

Solo a través de la creación de ese tipo de sen-
timientos corporales, las explotaciones se tornan 
soportables. Mineralización remite entonces a un 
proceso de colonización de la esfera íntima de las 
sensibilidades. Desde esta perspectiva, es posi-
ble analizar los conflictos socioterritoriales que 
estallan en las comunidades mineras como una 
abismal confrontación de sensibilidades.

Territorios invadidos
El progresivo agotamiento de los minerales ha 

intensificado los niveles de violencia estructural 
generados en torno a la minería; no solo por las 
disputas geopolíticas en torno al control y apro-
piación de estos recursos, sino también por la 
utilización de tecnologías extractivas cada vez 
más gravosas para los ecosistemas.

Así, la violencia de las explotaciones mineras, 
que en el principio se ensañaba directamente 
sobre los cuerpos usados como medios de explo-
tación de los suelos, hoy se invierte bajo la forma 
de tecnologías altamente destructivas aplicadas 
directamente sobre los territorios. La mina que 
trituraba cuerpos y los envenenaba hoy opera tri-
turando montañas y regándolas con otras tantas 
sustancias tóxicas. Al hacerlo, tritura también 
lo más profundo de la naturaleza interior; no 
solo los territorios-cuerpos, sino triturando ya la 
humanidad de lo humano.

Desde la fase de explotación, las localidades 
mineras se transforman en pueblos partidos; 
sociedades divididas y enfrentadas… Literalmente 
minadas por dentro. De un lado, quienes se adap-
tan y aceptan el nuevo orden minero y del otro 
lado, quienes lo rechazan de plano. El chantaje del 
empleo y las oportunidades de negocio van lixi-
viando –van disolviendo como las rocas a las que 
extraen los metales– las subjetividades y las socia-
bilidades; van creando sujetos cuyas sensibilidades 
están moldeadas bajo la lógica del interés hasta el 

punto que niegan auténticamente que haya vio-
lencia; creen a conciencia que los violentos son los 
otros; que no hay devastación ni contaminación. 
Y no mienten; es que, realmente, no lo sienten; 
porque, finalmente, ver y sentir las agresiones a los 
territorios como agresiones a los propios cuerpos 
es ciertamente una cuestión subjetiva.

De hecho, uno de los principales efectos que 
produce la prolongación reiterativa de las situa-
ciones de dolor social es la producción de estados 
de desafección, lo que se refiere tanto a la natura-
lización de las fuentes de dolor como al aumento 
de la tolerancia al malestar. 

En definitiva, las poblaciones mineralizadas 
de nuestro tiempo son poblaciones expropiadas 
de la mismísima capacidad de sentir sus propias 

como sobre el acceso y disposición de los mismos 
en cuanto medios de vida. En su dimensión cul-
tural, los conflictos mineros se presentan como 
producto de representaciones antagónicas del 
mundo; visiones contrapuestas sobre la natura-
leza, los vínculos, las relaciones sociales y la vida 
en general. En última instancia, como conflictos 
políticos, los conflictos mineros expresan disputas 
en torno a la capacidad y legitimidad de decidir 
sobre los territorios en cuanto espacios de vida 
en común: se trata de un antagonismo respecto a 
quiénes y cómo definen la regulación social válida 
para habitar/producir en el territorio.

Cuerpos colonizados
Por eso, para que los proyectos mineros en 

general puedan ser aceptados por las comunidades 
donde se radican, las grandes corporaciones desa-
rrollan tecnologías de penetración sociocultural 
muy sofisticadas. Bajo el discurso de la «responsa-
bilidad social empresarial» arremeten instalando 
y expandiendo la lógica mercantil de las compen-
saciones y las reparaciones como único criterio 
racional de negociación; la oferta de empleos 
locales, el apoyo a microemprendimientos, un 
festival de donaciones a entidades educativas y 
sanitarias, el patrocinio de actividades culturales, 
deportivas y hasta religiosas de los pueblos, la ins-
talación de medios de comunicación propios y/o 
adictos a las pautas publicitarias de las mineras; 
en fin, los estrechos vínculos con los Gobiernos 
locales y todo el espectro de la clase política 
hacen de las poblaciones intervenidas un ámbito 
socioterritorial signado por una nueva forma de 
ocupación neocolonial.

Pero no solo eso, para que estos procesos sean 
soportables precisan de una cuidadosa tarea de 
regulación de las emociones y las sensaciones que 
podemos denominar como proceso de mineraliza-
ción social, es decir, de acostumbramiento, acep-
tación y adaptación a nuevos y crecientes niveles 
y formas de violencia y de destructividad a fin 
de volver tolerable la vida en un entorno minero. 
La dinámica de las compensaciones funciona como 
anestesia social que hace soportable el dolor de la 
amputación territorial. 

Para entender esta mineralización hay que 
retroceder hasta la época de la fiebre del oro. La 
memoria biopolítica de las sociedades moder-
nas está impregnada, colonizada, por el encan-
tamiento fetichista del oro, al fin y al cabo, 
todavía hoy sustrato material y simbólico del 

emociones y sensaciones; poblaciones educadas 
para desconocer sus dolencias y afectividades; 
incapaces, por tanto, de percibir y de sentir el 
dolor social de la dominación. 

 Pese a todo, mal que les pese a burócratas de 
Estado y a inversionistas, todavía hay en estas tie-
rras, cuerpos que, pese a tanta violencia, a tantas 
agresiones históricamente acumuladas, sienten 
en carne propia la devastación de los territorios… 
Son aquellos que no entienden la lógica de la 
compensación, pues creen que ciertos bienes 
están fuera de lo negociable.

Horacio Machado Aráoz 
Universidad Nacional de Catamarca 

Argentina

El presente artículo es una versión resumida del publicado en la revista Intersticios 
(Disponible en http://www.intersticios.es/article/view/11288)

Cumbre de los Pueblos Afectados por la 
Minería, Arequipa, Perú. 2013

Soberanía Alimentaria n.2224 25Amasando la realidad



dinero-capital. La fiebre del oro da lugar a una 
concepción completamente nueva de la riqueza, 
el trabajo humano, la economía en general y la 
propia idea de civilización. 

 A partir de este imaginario, la minería se erige 
como una actividad clave para generar riqueza, y 
es esta realidad la que define, condiciona y decide 
sobre la vida y la muerte; la que avanza gene-
rando el progreso, produciendo la historia, a toda 
costa; diversificando las formas de extrañamiento 
de la vida y destruyendo algunas de ellas… Todo 
vale si se genera riqueza.

Solo a través de la creación de ese tipo de sen-
timientos corporales, las explotaciones se tornan 
soportables. Mineralización remite entonces a un 
proceso de colonización de la esfera íntima de las 
sensibilidades. Desde esta perspectiva, es posi-
ble analizar los conflictos socioterritoriales que 
estallan en las comunidades mineras como una 
abismal confrontación de sensibilidades.

Territorios invadidos
El progresivo agotamiento de los minerales ha 

intensificado los niveles de violencia estructural 
generados en torno a la minería; no solo por las 
disputas geopolíticas en torno al control y apro-
piación de estos recursos, sino también por la 
utilización de tecnologías extractivas cada vez 
más gravosas para los ecosistemas.

Así, la violencia de las explotaciones mineras, 
que en el principio se ensañaba directamente 
sobre los cuerpos usados como medios de explo-
tación de los suelos, hoy se invierte bajo la forma 
de tecnologías altamente destructivas aplicadas 
directamente sobre los territorios. La mina que 
trituraba cuerpos y los envenenaba hoy opera tri-
turando montañas y regándolas con otras tantas 
sustancias tóxicas. Al hacerlo, tritura también 
lo más profundo de la naturaleza interior; no 
solo los territorios-cuerpos, sino triturando ya la 
humanidad de lo humano.

Desde la fase de explotación, las localidades 
mineras se transforman en pueblos partidos; 
sociedades divididas y enfrentadas… Literalmente 
minadas por dentro. De un lado, quienes se adap-
tan y aceptan el nuevo orden minero y del otro 
lado, quienes lo rechazan de plano. El chantaje del 
empleo y las oportunidades de negocio van lixi-
viando –van disolviendo como las rocas a las que 
extraen los metales– las subjetividades y las socia-
bilidades; van creando sujetos cuyas sensibilidades 
están moldeadas bajo la lógica del interés hasta el 

punto que niegan auténticamente que haya vio-
lencia; creen a conciencia que los violentos son los 
otros; que no hay devastación ni contaminación. 
Y no mienten; es que, realmente, no lo sienten; 
porque, finalmente, ver y sentir las agresiones a los 
territorios como agresiones a los propios cuerpos 
es ciertamente una cuestión subjetiva.

De hecho, uno de los principales efectos que 
produce la prolongación reiterativa de las situa-
ciones de dolor social es la producción de estados 
de desafección, lo que se refiere tanto a la natura-
lización de las fuentes de dolor como al aumento 
de la tolerancia al malestar. 

En definitiva, las poblaciones mineralizadas 
de nuestro tiempo son poblaciones expropiadas 
de la mismísima capacidad de sentir sus propias 

como sobre el acceso y disposición de los mismos 
en cuanto medios de vida. En su dimensión cul-
tural, los conflictos mineros se presentan como 
producto de representaciones antagónicas del 
mundo; visiones contrapuestas sobre la natura-
leza, los vínculos, las relaciones sociales y la vida 
en general. En última instancia, como conflictos 
políticos, los conflictos mineros expresan disputas 
en torno a la capacidad y legitimidad de decidir 
sobre los territorios en cuanto espacios de vida 
en común: se trata de un antagonismo respecto a 
quiénes y cómo definen la regulación social válida 
para habitar/producir en el territorio.

Cuerpos colonizados
Por eso, para que los proyectos mineros en 

general puedan ser aceptados por las comunidades 
donde se radican, las grandes corporaciones desa-
rrollan tecnologías de penetración sociocultural 
muy sofisticadas. Bajo el discurso de la «responsa-
bilidad social empresarial» arremeten instalando 
y expandiendo la lógica mercantil de las compen-
saciones y las reparaciones como único criterio 
racional de negociación; la oferta de empleos 
locales, el apoyo a microemprendimientos, un 
festival de donaciones a entidades educativas y 
sanitarias, el patrocinio de actividades culturales, 
deportivas y hasta religiosas de los pueblos, la ins-
talación de medios de comunicación propios y/o 
adictos a las pautas publicitarias de las mineras; 
en fin, los estrechos vínculos con los Gobiernos 
locales y todo el espectro de la clase política 
hacen de las poblaciones intervenidas un ámbito 
socioterritorial signado por una nueva forma de 
ocupación neocolonial.

Pero no solo eso, para que estos procesos sean 
soportables precisan de una cuidadosa tarea de 
regulación de las emociones y las sensaciones que 
podemos denominar como proceso de mineraliza-
ción social, es decir, de acostumbramiento, acep-
tación y adaptación a nuevos y crecientes niveles 
y formas de violencia y de destructividad a fin 
de volver tolerable la vida en un entorno minero. 
La dinámica de las compensaciones funciona como 
anestesia social que hace soportable el dolor de la 
amputación territorial. 

Para entender esta mineralización hay que 
retroceder hasta la época de la fiebre del oro. La 
memoria biopolítica de las sociedades moder-
nas está impregnada, colonizada, por el encan-
tamiento fetichista del oro, al fin y al cabo, 
todavía hoy sustrato material y simbólico del 

emociones y sensaciones; poblaciones educadas 
para desconocer sus dolencias y afectividades; 
incapaces, por tanto, de percibir y de sentir el 
dolor social de la dominación. 

 Pese a todo, mal que les pese a burócratas de 
Estado y a inversionistas, todavía hay en estas tie-
rras, cuerpos que, pese a tanta violencia, a tantas 
agresiones históricamente acumuladas, sienten 
en carne propia la devastación de los territorios… 
Son aquellos que no entienden la lógica de la 
compensación, pues creen que ciertos bienes 
están fuera de lo negociable.

Horacio Machado Aráoz 
Universidad Nacional de Catamarca 

Argentina

El presente artículo es una versión resumida del publicado en la revista Intersticios 
(Disponible en http://www.intersticios.es/article/view/11288)

Cumbre de los Pueblos Afectados por la 
Minería, Arequipa, Perú. 2013

Soberanía Alimentaria n.2224 25Amasando la realidad


