22 Soberania Alimentaria n.33

Lara Dopazo Ruibal

Un paseo exitre

o T~

~

- ~ y s e
ecoferminismo ~ - Z 7 ionte

comunal

CONVERSACION A TRES VOCES SOBRE LOS
RETOS DEL MONTE COMUNAL EN GALICIA

hay un cartel que avisa «ni la tierra ni las

mujeres somos territorio de conquistas. Lo
cuenta Sonia Couso, una de las diez cooperativis-
tas que forman Amarelante, un proyecto que gira
alrededor de la castafia en Manzaneda (Ourense).
Querian que el cartel estuviese alli, en la entrada
junto al logo de la cooperativa, como una declara-
cién de intenciones.

Lo que esa frase resume es una de las bases de
las teorias ecofeministas que, especialmente a
partir de los afios noventa, sacudieron el femi-
nismo y el ecologismo. El ecofeminismo surgié6
como algo mas que la suma de ambos: se confi-
gura como una teoria ético-politica que permite
observar la realidad que nos rodea de otro modo,
poniendo el foco en aquellas personas y practicas
que han sido consideradas inferiores o diferentes,
y que por ello se han quedado en los margenes.

E n la entrada de la cooperativa Amarelante

Una historia de dominacion

Hace unas cuantas décadas, algunas filésofas,
herederas de sus antecesoras feministas, comen-
zaron a fundamentar la idea de que la domina-
cion de las mujeres y la naturaleza no solo no eran
ajenas, sino que ademas tenian una raiz comun:
las mujeres habian sido el campo de prueba para
todas las demds dominaciones, incluidas las de la
naturaleza y los animales. Para la fildsofa Karen
Warren, la légica subyacente en las sociedades
occidentales era identificar a las mujeres con
la naturaleza y en el terreno de lo fisico, mien-
tras que a los hombres se les identificaba con

lo humano en el terreno de lo mental. En esta
légica, lo fisico y natural habia sido tradicional-
mente considerado inferior y diferente. Tanto
para ella como para la pensadora australiana Val
Plumwood, la diferencia en la cultura occidental
fue entendida como inferioridad. Y asi (con algu-
nos matices) hasta hoy.

La ética ecofeminista surgia, precisamente,
ante la dificultad de resolver ciertos problemas
éticos complejos y ante la ineficacia de otras teo-
rias éticas para dar respuestas y buscar perspec-
tivas y practicas que no estuviesen basadas en las
légicas de dominacidn y androcentrismo.

Revertir la légica de dominacién no es tarea
sencilla, puesto que ha sido el modo occidental
de relacionarnos entre nosotros y con el entorno
desde hace siglos. Cuando Sonia Couso habla
del trabajo que Amarelante realiza con los cas-
tafios, explica que falta profesionalizacion en la
explotacién del monte y afiade: «A mi la palabra
explotacidén no me gusta porque suena a expolio,
a cargarse todo y no devolver nada, y no es asi:
nosotras heredamos unos castafos centenarios
que debemos dejar donde estan, esa es nuestra
responsabilidads.

Esta es la subversion de la logica de domina-
cion: dejar de lado la idea capitalista del extrac-
tivismo sin limites y tomar la responsabilidad de
relacionarnos en igualdad y cuidar para manana.

Tradicionalmente, la relacion con el monte
en el caso gallego era asi, una relacion de reci-
procidad: el monte proporcionaba sustento y las
personas que lo habitaban lo cuidaban. Rota esa

relacion de reciprocidad en un sistema en el que

el monte ya no es quien proporciona sustento ni

la base del sector agroganadero, la cuestion de

la reciprocidad debe ser tomada desde una pers-

pectiva mas amplia: el monte es la base del equi-

librio ecoldgico, de la conservacion del agua, del
combate contra el fuego y de la prevencién de la
erosion, ademas de los rendimientos econdmicos
que pueda proporcionar.

Devolver al centro valores como la recipro-
cidad, actualmente no muy de moda, tal como
indica la pensadora Val Plumwood, supondria
pensar en sistemas no regidos por la competitivi-
dad, sustentados por relaciones no instrumenta-
lizadoras y que propongan un uso equilibrado de
los recursos naturales.

;Cuanto tiene esto que
ver con el monte?

Las éticas ecofeministas se encargan de recor-
darnos que la realidad humana esta incrustada
en realidades ecoldgicas, cruzadas de conexiones
no solo fisicas, sino también conceptuales. En un
vistazo superficial al entorno, en Galicia el medio
rural constituye mas del 95 % del territorio, segin
cifras de la Xunta de Galicia, y el monte ocupa el
porcentaje mayor de la superficie. Solo el monte

& T~

Amasando la realidad 23

Recogida de castafias

en la cooperativa

Amarelante. Foto:
Natalia Nogueira

en propiedad comunal es una cuarta parte del
territorio, alrededor de 600.000 hectareas, vin-
culadas a unas 2800 comunidades vecinales de
montes en mano comun, cuya diversidad es tan
grande como el territorio que gestionan.

Dora Cabaleiro es parte de una comunidad de
montes en Negueira de Muiiiz (Lugo) y parte del
proyecto Ribeiregas, una de las patas de Ribeiras
do Navia. Se trata de una cooperativa de trabajo
asociado cuya sostenibilidad depende del monte
comunal. La propiedad comunal es un bien ame-
nazado, como explica Dora, «<hay mucha presién
debida al abandono del rural: quedan muy pocas
casas habitadas y el resto pertenecen a personas
que viven fuera y que presionan porque quieren
una parte del monte». Y continua: «Las vecinas
que se quedan todo el afio viviendo solas y sos-
teniendo la custodia del territorio se ven tan
presionadas que, por no tener problemas con sus
vecinas, acaban cediendo a la privatizacion de
mutuo acuerdo». Los montes comunales de los que
forman parte estan amenazados por esa privatiza-
cién, pero no es el unico motivo: los incendios, la
dificil recuperacién del suelo quemado y el interés
de la administracién por la reforestacion solo con
pino dificultan que el monte del que son comune-
ras se parezca al monte que desean ver.

/‘-w-
N
- / °

- o



24 Soberania Alimentaria n.33
Neo

«Nuestra prioridad es que el monte esté vivo
en la medida de nuestras posibilidades: que haya
abejas, que todas las reforestaciones se hagan
con frondosas, que el monte sea algo vivo, no un
terreno para plantar, talar, plantar, talar...», con-
tinda. Un monte, en fin, que no sea visto como
fuente inagotable de recursos al servicio del ser
humano, sino un ecosistema al que pertenecemos
y al que nos debemos.

Los montes mancomunados tienen, ademis,
ese doble papel: no se trata solo de un bien tangi-
ble que se debe proteger, sino también de formas
de organizacidn social fundadas sobre la idea
de bien comun que desafian la logica del capita-
lismo. Se caracterizan por la idea de cooperacién
frente a la competicion, por la toma colectiva de
decisiones y por las redes de solidaridad comuni-
taria en aquellas comunidades mas cohesionadas
y fuertes.

Tereixa Otero, comunera de los montes de
Vincios (Gondomar), explica los retos a los que
se enfrenta el monte hoy, comunal o privado: «FEl
beneficio econdmico es una trampa muy peli-
grosa, los monocultivos causan la desertificacién
del monte, pérdida de la biodiversidad, problemas
de salud en los animales, falta de agua... La pre-
sién econdmica que sufren los recursos naturales
gallegos es antigua, ahora lo mas preocupante es
que las industrian cuentan con supermaquinas
y supertecnologia que hace en dias lo que antes
tardaban afos».

Recogida de castanas en la
cooperativa Amarelante.
Foto: Natalia Nogueira

\

Vincios y toda la comarca del Val Minor fue
una de las zonas mas devastadas por los incendios
de octubre de 2017. El fuego se sum¢ a las otras
amenazas que pendian sobre el monte, como la
mineria o los proyectos eélicos. Al hablar de desa-
fios frente a desastres de tal magnitud, Tereixa
explica: «La conservacidn tiene que prescindir
de los conceptos de la economia actual de util y
rentable, nuestros valores tienen que ser otros:
salvar la biodiversidad, crear comunidades menos
opulentas pero con recursos basicos para todas
y todos. Y se debe tener presente que el modelo
econémico actual estd dando sus ultimos coleta-
zos y busca despojarnos de los ultimos recursos
propios como el monte comunals.

Todas estas son premisas ecofeministas y
tratan de buscar, de diversos modos, alternativas
politicas y sociales mds viables, mas sostenibles,
con todas las dificultades que encara el rural hoy,
indagando en los aspectos mas invisibilizados
pero esenciales de relacién con el entorno y entre
las personas que se dan en los margenes.

Diversidad, desconexidn y futuros

A la pregunta de si existe un modo concreto
de relacionarse con el monte siendo mujer, la
respuesta de Tereixa Otero es claramente afir-
mativa: «El género nos dio un papel en el mundo
que nos hizo “percibir” y “hacer” de otro modo,
de ahi que las mujeres aiin no estemos en pie
de igualdad. Los ritmos de las politicas no son

N

compatibles con los cuidados, no solo los cuida-
dos personales, sino también de la casa; es un con-
cepto que va desde la salud y el bienestar de las
personas hasta la salud y el bienestar de los ani-
males y plantas que nos rodeans. «Es un modo de
vida insano para las mujeres que se ven obligadas
a encargarse de los cuidados, pero imprescindible
para su entorno», puntualiza.

Por su parte, Dora Cabaleiro cuenta: «Si algo
me ensefod la organizacidon de Montes Vecinales
en Mano Comun es que el monte es diverso como
nosotras, como las personas, y no tiene solo una
funcién empresarial, tiene muchas otras funcio-
nes: culturales, medioambientales... Parece que la
convivencia no sea posible, pero ;como no va a ser
posible?». La gestion mancomunada de los montes
tiene mucho de desafio a lasldgicas capitalistas
y mucho de reconstruir relaciones, potenciar la
horizontalidad y tejer comunidad y cuidados.

Tereixa cree que la perspectiva que se abre
tiene algo de optimista: «La sociedad cambia muy
despacio, histéricamente siempre ha sido asi;
pero cuando el desequilibrio es bestial, es decir,
cuando los grupos mas agobiados por la supervi-
vencia son mayoritarios, se producen cambios. En
la actualidad, los colectivos ya estdn construyendo
otro mundo, ya que contamos con muy buenas
ideas y soluciones, tenemos formas de trabajar
en grupo muy constructivas y nos interesa por
encima de todo el bien comun de todos los seres
vivos. Toda esa energia positiva es imparable».

Ademas de la accidn colectiva, tanto Tereixa
como Dora y Sonia coinciden en sefialar el papel
fundamental de la educacidn para cerrar esa bre-
cha que nos desconecta del entorno natural que
nos rodea. Buscar un cambio en la relacion con el
monte, con el territorio, supone enfrentarse a la
fisura entre el mundo urbano y el mundo rural,

o mas bien rebelarse ante la realidad de que las
ciudades viven de espaldas al mundo rural.

«Lo principal es la educacion», explica Sonia
Couso. «Venimos de una aldea en Galicia, y los
nifnos y las ninas saben que las vacas producen

PARA SABER MAS

—Cooperativa Ribeiregas (Negueira de Muiiiz, Lugo): https://ribeiregas.wordpress.com/ ~ —

Amasando la realidad 25

leche, pero no hay una relacién causa-consecuen-
cia. Es muy bonito ir a pasear y hacer rutas por
el monte, pero no se inculca esa relacidn y ese
vinculo con el medio rural. ;Como fomentar su
valor positivo? Primero, creyéndonoslo nosotras.
Deberiamos sentir mas orgullo por lo que tene-
mos y por lo que somos».

De un modo parecido, para Dora, parte del
cambio también pasa por la educacidn: «Se
pueden hacer muchas cosas, pero la educacién
es clave y hay que vincularla con el lugar en el
que los nifios y las nifias se desarrollan; no puede
haber programas educativos que no les hagan
identificarse con el sitio en el que viven, eso pro-
duce desapego».

Si la situacion global es compleja —y un and-
lisis profundo lo es aun mas— lo que es cierto es
que existen buenas practicas que apuntan a cami-
nos certeros. Y en ellas, las mujeres y su forma
de vivir y relacionarse con el territorio son fun-
damentales. Si bien no existen dos comunidades
iguales, lo cierto es que las respuestas que se den
a los desafios que enfrentan solo serdn exitosas si
son creadas por y para la comunidad. Lo ilustra
Dora: «Hay locuras que se te pasan por la cabeza
y nunca piensas que puedan ser reales: nosotras
abrimos una escuela, que debe ser la unica escuela
abierta en el rural gallego en la dltima década, y
tenemos trece nifos y ninas escolarizadas este
ano. jjjTrece!!!».

De esa escuela con trece escolares de primaria,
en Negueira de Muiiiz, a Vincios, en la otra punta
del mapa, donde Tereixa Otero dice: «Este amor
a la tierra y su cuidado no es innato en los seres
humanos, es cultural, lo aprendemoss. Y es pro-
bable que en una frase tan simple se guarde toda
la complejidad y toda la esperanza hacia donde
encaminar nuestros pasos.

Lara Dopazo Ruibal

Participante del Programa de Estudios en Mano
comun: Ruralidades, Feminismos y Comunes

y poeta en lengua gallega

\

~—

—Cooperativa Amarelante (Manzaneda, Ourense): https://amarelantescg.wordpress.com/

—Montes en Mancomun de Vincios (Gondomar, Pontevedra): http://vincios.org/



